

# MANUSMRITE

प्रकाशक:

आर्ष साहित्य प्रचार ट्रस्ट

# मनुस्मृति

[ हिन्दीभाष्य, प्रक्षिप्तश्लोकानुसन्धाननिर्देश एवं 'अनुशीलन' नामक समीक्षासहित, शास्त्रीयप्रमाणों से अलंकृत तथा मनुस्मृतिसम्बन्धी आलोचनात्मक अध्ययन से युक्त ]

[ परिवर्धित एवं परिष्कृत संस्करण ]

भाष्यकार, अनुसन्धानकर्त्ता एवं समीक्षक— **डॉ० सुरेन्द्रकुमार** 

आचार्य (संस्कृत-साहित्य, व्याकरण, दर्शन), एम०ए० (संस्कृत, हिन्दी), पी-एच०डी०

सम्पादक श्री राजवीर शास्त्री (एम०ए०)

प्रकाशक

आर्ष साहित्य प्रचार ट्रस्ट

४५५, खारी बावली, दिल्ली-११० ००६

प्रकाशक

ः आर्ष साहित्य प्रचार ट्रस्ट

४५५, खारी बावली, दिल्ली-१५००६

July : 2005

दयानन्दाब्द : १८०

विक्रमाब्द : कार्तिक २०६१

मुष्टि संवत

9,56,05,43,904

विक्रय केन्द्र

: 1. आर्ष साहित्य प्रचार ट्रस्ट

२-एफ, कमलानगर, दिल्ली-७

2. आर्ष साहित्य प्रचार ट्रस्ट

४५५, खारी बावली, दिल्ली-६

दूरभाष : २३६५३११२, २३६५८३६०

मूल्य

: (२५०.००) रुपये

© सर्वाधिकार प्रकाशकाधीन

पूर्व प्रकाशित ७,५०० छठा संस्करण १०००

अब तक कुल ८५००

# THE MANUSMRITI

(Hindi Exposition with interpolated shlokas pointed out, alongwith Anusheelan Commentary embellished with authority from Shastras, and a critical study of The Manusmriti)

[Enlarged and Improved Edition]

Bhashyakar, Researcher and Commentator

Dr. Surendra Kumar

Acharya (Sanskrit Literature, Grammar and Philosophy), M.A. (Sanskrit, Hindi), Ph.D.

> Editor Shri Rajvir Shastri (M.A.)

Published by:
Arsh Sahitya Prachar Trust
455, Khari Baoli, Delhi-110 006

#### Published by

# Arsh Sahitya Prachar Trust 455, Khari Baoli, Delhi-110006

#### **July 2005**

Year of Dayanand 180 Vikrami Samvat : 2061

Srishti Samvat: 1,96,08,53,105

Can be had from:

Arsh Sahitya Prachar Trust,
 2-F, Kamla Nagar, Delhi-7

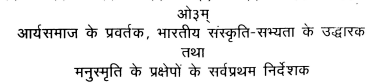
2. Arsh Sahitya Prachar Trust 455, Khari Baoli, Delhi-6 Phone: 23953112, 23958360

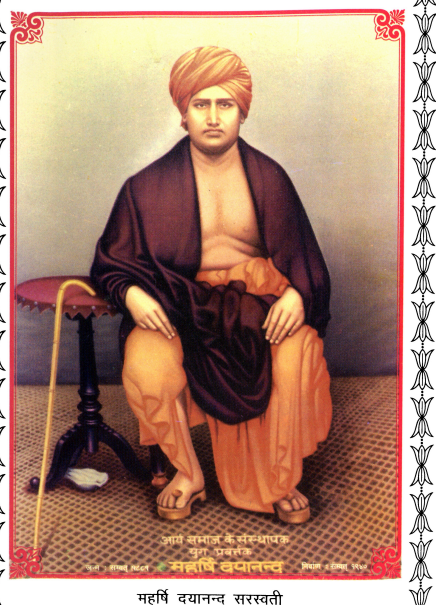
Price

Rs. 250.00

#### © Reserved with the Publisher

| Previous Edition | 7500 |
|------------------|------|
| Sixth Edition    | 1000 |
| Total            | 8500 |



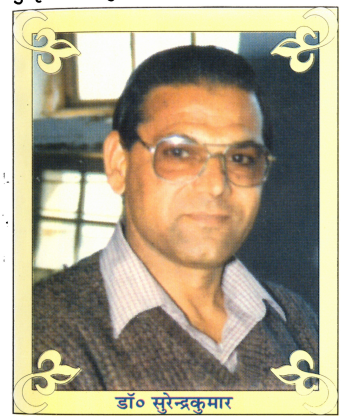


### आचार्य राजवीर शास्त्री



अवैतिनिक सम्पादकः "दयानन्द सन्देश" मासिक प्रधानः आर्ष साहित्य प्रचार ट्रस्ट, दिल्ली

# मन्स्मृति के अनुसन्धानकर्ता, भाष्यकार एवं समीक्षक



डॉ॰ सुरेन्द्रकुमार द्वारा तटस्थ साहित्यिक मानदण्डों के आधार पर मनुस्मृति पर किया गया प्रक्षेपानुसन्धान का जटिल कार्य भारतीय साहित्य, संस्कृति, सभ्यता और इतिहास के लिए अभूतपूर्व और क्रान्तिकारी देन है। इन्होंने मनुस्मृति-सम्बन्धी भ्रान्तियों और विकृतियों का तर्क-प्रमाणयुक्त निराकरण कर भारतीय साहित्य और संस्कृति के गौरव की रक्षा की है।

इनकी सभी रचनाएँ शोध और परिश्रम की द्योतक हैं, जो अग्रलिखित हैं—

१. मनुस्मृति (सम्पूर्ण), २. विशुद्ध मनुस्मृति, ३. वैदिक आख्यानों का वैदिक स्वरूप, ४. हिन्दी काव्यों में वैदिक आख्यान, ५. महर्षि दयानन्द के यजुर्वेदभाष्य में संगति-स्थापना (अनुपलब्ध), ६. मनु का विरोध क्यों, ७. वाल्मीकि-रामायण : प्रक्षेपानु-सन्धान, भाष्य एवं समीक्षा (अप्रकाशित)। पत्र-पत्रिकाओं में अनेक लेख, कविताएँ, कहानियाँ प्रकाशित, जिनमें से आधा दर्जन पुरस्कृत। आकाशवाणी रोहतक से अनेक वार्ताएँ प्रसारित।

# "आर्ष साहित्य प्रचार दूरत"

की सह संस्थापिका
स्व. बुद्धिमति जी आर्या
जिन्होंने आजीवन "ट्रस्ट" की
प्रभावी संरक्षण व अमूल्य मार्गदर्शन
प्रदान किया



जहम 1 अप्रेल 1925 बिधब 2 अगस्त 2006

#### प्रस्तुत संस्करण का

#### प्रकाशकीय

मनुस्मृति का नवीन संस्करण पाठकों को सौँपते हुए मुफे प्रसन्नता का अनुभव हो रहा है। लगभग एक वर्ष से यह संस्करण समाप्त था और पाठकों तथा संस्थाओं की मांग दिन-प्रति-दिन बद्धती जा रही थी। ट्रस्ट द्वारा प्रकाशित मनुस्मृति के अनुसन्धानकार्य और भाष्य को पाठकों ने अत्यधिक पसन्द किया, इसके लिए मैं उनका धन्यवाद करता हूं।

मनुस्मृति, ट्रस्ट का एक गौरवपूर्ण और अनुपम प्रकाशन है। ट्रस्ट ने मनुस्मृति के प्रक्षेपों के अनुसम्धान का जो प्रामाणिक कार्य जनता के सम्मुख प्रस्तुत किया है, ऐसा आजतक किसी ने नहीं किया था। यह निवीनः संस्करण और भी विश्वषताएँ लिये हुए है। इसमें मनुस्मृति के मूल्यांकन से सम्बन्धित तथा श्लोकसम्बन्धी समीक्षा से सम्बन्धित लगभग २५० पृष्ठों की नयी सामग्री प्रदान की जा रही है। लेखक ने मनु और मनुस्मृति से सम्बन्धित विवादों, प्रश्नों पर प्रक्षेपरहित नवीन दृष्टिकोण से सप्रमाण और युक्तियुक्त विवेचन किया है। वेदों तथा अन्य शास्त्रग्रन्थों के प्रमाणों से मनु के मावों को उद्घाटित एवं पुष्ट किया है। मैं विश्वास के साथ कह सकता हूं कि यह सुस्करण पाठकों और अनुसन्धानकर्ताओं के लिए और अधिक उपयोगी सिद्ध होगा।

ट्रस्ट का प्रमुख उद्देश्य हैं — 'आर्ष साहित्य का प्रचार-प्रसार एवं उसका तथा उस पर किये गये अनुसन्धानकार्य का प्रकाशन' । किन्तु प्रचीन आर्ष साहित्य के सन्दर्भ में आज हमारे सामने जो सबसे बड़ी समस्या उपस्थित होती हैं, वह हैं उसमें प्रक्षेपों की मिलावट । वेदों को छोड़कर प्राय: समस्त प्राचीन ग्रन्थों में स्वार्थी और दुर्मावनाग्रस्त लोगों ने प्रक्षेप कर डाले हैं । प्राचीन काल में यह काम अत्यन्त आसानी से हो सकता था, क्योंकि ग्रन्थों की हस्तलिखित प्रतियां होती थीं । जिसके पास जो प्रति थीं, उसने उसमें मनचाही सामग्री जोड़ दी । आज प्रकाशन के युग में भी लोग पूर्ववर्ती लेखकों की पुस्तकों में मनचाहा संशोधन कर डालते हैं ।

में समफता हूं कि आज हमारे सामने जो सबसे पहली और बड़ी चुनौती है, वह है आर्ष साहित्य को प्रक्षेपों से रहित करना'। क्योंकि जब तक उनमें प्रक्षेप हैं, तब तक उन पर तरह-तरह की शंकाएं और आक्षेप उठते रहेंगे । उनकी प्रामाणिकता में सन्देह रहेगा और उनके प्रचार में वे बाधा बनेंगे । प्रक्षेपों ने प्रचीन साहित्य के वास्तिवक स्वरूप को विकृत कर दिया है । उससे प्राचीन मारत की संस्कृति-सम्यता और इतिहास का स्वरूप मी विकृत हो गया है । यह रूप तमी स्वच्छ हो सकता है, जब अनुसन्धान करके उनके प्रक्षेपों का निदेश किया जाये । इस जटिल कार्य को करने का दायित्व ट्रस्ट ने स्वीकार किया है और इस कार्य की पहले मेंट यह मनुस्मृति है । इसके प्रक्षेपों को निकालने में कृतित्व पर आधारित तटस्य मानदण्डों को अपनाकर जो परिश्रम किया गया है, उसका अनुमान आपको प्रथम संस्कृण से हो गया होगा ।

ट्रस्ट की ओर से इसी पढ़ित पर वाल्मीकि-रामायण पर मी कार्य क्ल रहा है । उस कार्य को भी प्रो. सुरेन्द्र कुमार ही सम्पन्न कर रहे हैं । एक-आघ वर्ष में ही वह पाठकों के सामने आ जायेगा ।

इस जटिल और परिश्रमसाध्य कार्य को सम्पन्न करने के लिए मैं श्री सुरेन्द्र कुमार जी को बहुश: धन्यवाद देता हूं। श्री राजवीर जी शास्त्री ने भी इस कार्य में समय-समय पर अपने सुम्मव देकर इसे परिष्कृत करने में सहयोग किया है, एतदर्थ मैं उनका भी आभारी हूं। इनके अतिरिक्त जिन विद्वानों, पाठकों या अन्य व्यक्तियों ने प्रत्यक्ष या परोक्षरूप से इस कार्य में किसी भी प्रकार का योगदान किया है, उनका भी मैं धन्यवादी हूं। आशा करता हूं कि इस अत्यावश्यक एवं महान् कार्य को पूर्ण करने में ट्रस्ट को सदैव सभी का सहयोग प्राप्त होता रहेगा।

निवेदक — **धर्म**पाल आर्य संचालक-आर्ष साहित्य प्रचार टस्ट

२- एफ, कमलानगर, दिल्ली-७

#### प्रकाशकीय (प्रथम संस्करण)

महर्षि-दयानन्द के ग्रन्थों का अध्ययन करते हुए त्रृषि द्वारा उद्दूत मनुस्मृति के श्लोकों में बहुत-सी गम्मीर, महत्त्वपूर्ण, अनुपम बातें मिलीं, जिन्होंने मेरे चित्त पर अपनी महत्ता की खाप छोड़ी और मेरे कंचे संस्कार बनाये। मैंने मनुस्मृति को गुरुमुख से भी पढ़ा है और इसका स्वयं भी स्वाध्याय किया है। मेरी इस ग्रन्थ के प्रति अत्यन्त श्रद्धा थी, इसिलये मेरी यह प्रबल हच्छा रही है कि द्रस्ट की ओर से मनुस्मृति का प्रकाशन किया जाये। लेकिन, मनुस्मृति में विद्यमान प्रक्षेपों ने मेरी इच्छा को साकार नहीं होने दिया। एक महान् तत्त्वद्रष्टा त्रृषि के अनुपम ग्रन्थ को प्रक्षेपों ने विकृत कर रखा है, अत: प्रक्षेपयुक्त मनुस्मृति का प्रकाशन करना मनुस्मृति के प्रति अश्रद्धा बद्धाना और उसके महत्त्व को कम करना है, यह अनुमव करते हुए अभी तक द्रस्ट की और से मनुस्मृति का प्रकाशन नहीं कराया गया था। द्रस्ट का उद्देश्य आर्ष साहित्य का प्रचार करना है। महर्षि-दयानन्द ने मनुस्मृति को आर्ष ग्रन्थ घोषित करते हुए प्रक्षेपरहित को प्रामाणिक माना है। पर्याप्त समय से मनुस्मृति का विशुद्ध-संस्करण प्राप्त करने की मेरी उत्कट इच्छा रही है। प्रक्षेपरहित विशुद्ध हस्तलेख प्राप्त करने के लिए मी हमने बढ़ा मारी प्रयत्न किया और पर्याप्त धनराशि मी उसके लिये व्यय की, किन्तु कोई सफलता नहीं मिली।

प्रक्षेपरहित मनुस्मृति को भी प्रकाशित करने का विचार मन में आया, किन्तु अब तक किये प्रक्षेपों के कार्य को देखकर मन संतुष्ट नहीं हुआ, क्योंकि विद्वानों ने प्रक्षेपों का अनुसन्धान करने के लिए न तो कोई 'निश्चित आधार' या 'मानदण्ड' रखे हैं और न उस कार्य में एकरूपता है । वह कार्य मन-मानी-सा लगता है । मैं चाहता था कि स्वयं 'मनुस्मृति' नामक कृति के अनुसार ही कुछ 'नियम' या 'आधार' निश्चित करके प्रक्षेपों का अनुसन्धान किया जाये, जो आधार सर्वसामान्य हों और जिनमें पूर्वाग्रहबदता न हो । जिससे पाठकों के मन पर यह प्रमाव पड़े कि यह कार्य मनमाने दंग से नहीं किया गया है, अपितु नियमबद एवं तटस्थ रूप से किया गया है ।

इस रूप में इस कार्य को सम्पन्न करने के लिये मैंने श्री थ्रो. सुरेन्द्र कुमार जी से अनुरोध किया। उन्होंने मेरे अनुरोध को स्वीकार किया। उन्होंने कई वर्ष तक सतत परिश्रम करके बड़ी योग्यता, विद्वता एवं लग्न का परिचय देकर प्रक्षेपों के अनुसन्धान एवं तत्सम्बन्धी अनुशीलन के कार्य को सम्पन्न किया है। प्रसंग-विरुद्ध, परस्पर विरुद्ध एवं पक्षपातयुक्त बातों के निकल जाने से इस ग्रन्थ पर से अब अविद्या का आवरण दूर हो गया है, शुद्ध और इस विषयक यह अनुपम पुस्तक तैयार हो गयी है। मनुस्मृति के इस रूप को देखकर में अत्यन्त हर्षित हूँ। इस श्वम महान कार्य को सम्पन्न

करने के लिए मैं श्री प्रो. सुरेन्द्रकुमार जी का हार्दिक घन्यवाद करता हूँ । इस विषय में समय-समय पर श्री पं. राजवीर जी शास्त्री से भी विचार-विमर्श होता रहा है । उन्होंनें भी इस कार्यः में खपने मृल्बवान् सुभाव एवं सहयोग दिया है, अत: उनका भी में हार्दिक घन्यवाद करता हूँ ।

प्रश्नेपों को बिना निकाले इस प्रन्य का प्रचार होने के कारण अनेक स्थानों पर इसका तिरस्कार मी हुआ है और इस पर जातिवाद के आक्षेप लगाये जाते हैं, पक्षपात के आरोप लगते हैं। मैं समफता हूं कि मनु की मूल मान्यताओं को न समफने के कारण लोग ऐसा करते हैं। मनुस्मृति के वास्तविक रूप में ऐसी बातों की गंघ भी नहीं है। मनुस्मृति का तिरस्कार करवाने के जिम्मेदार वे लोग हैं जिन्होंने इसमें प्रक्षेप किये हैं और वस्तुत: वे महान् पापी एवं अपराधी हैं। वे भी कम दोषी नहीं हैं जो बिना सोचे-समफ मनुस्मृति का अनादर करते हैं। महर्षि-दयानन्द ने एक अताब्दी पूर्व मनुस्मृति के प्रक्षेपों की ओर संकेत किया था, किन्तु महर्षि का अनुसरण करने वाले और उनके प्रति ब्रद्धा रखने वाले आयों ने उनके इस कार्य को अभी तक पूर्ण नहीं किया, वरना मनुस्मृति का यह तिरस्कार नहीं बदता। सभी विरोधियों के मुंह बंद हो जाते। इस रूप में वे भी दोष के भागी हैं।

महर्षि-दयानन्द ने उपपने ग्रन्थों में यदि इस विषय को हेतु-युक्तियों द्वरा न समफाया होता और मार्गदर्शन न दिया होता तो यह कार्य सम्पन्न नहीं होता, अत : विश्लेषरूप से हम उनके आमारी हैं। उस परमंपिता परमात्मा का मी मैं कृतज्ञ हूं जिसकी कृपा से यह श्लुमकार्य सम्पन्न हुआ है।

प्रक्षेपों के कारण बहुत समय से जो मनुस्मृति का अध्ययन लुप्त हो रहा है, श्रुद्धरूप प्रस्तुत होने से अब उसका लोप रुककर अध्ययन बढ़ेगा । इस ग्रन्थ में लोगों की रुचि तथा श्रद्धा बढ़ेगी । इस अनुपम ग्रन्थ के मूल्यवान उपदेशों का महत्त्व समम्मकर इसके अध्ययन से पाठक अपने जीवन को उत्तम बनायेंगे, इस आश्रा के साथ मैं ट्रस्ट द्धरा सम्पन्न कराये गये पुरुषार्थ से संतुष्टि अनुमव कर रहा हूँ ।

अन्त में पाठकों से निवेदन है कि यद्यपि श्री प्रो. सुरेन्द्रकुमार जी ने यह अनुसन्धान-कार्य पक्ष-पातरिहत होकर और आधार एवं युक्ति-प्रमाणपूर्वक किया है, फिर भी कहीं-कहीं कुछ मूलों-कमियों का रह जाना सम्भव है, अत : आप उन्हें अवश्य सुफावें और नवीन सुफाव प्रेषित करें, जिससे अग्रिम संस्करण और अधिक परिष्कृत रूप से प्रस्तुत किया जा सके।

दिनांक २४-५-१९८१ ई. २ एफ, कमलानगर दिल्ली -११००७ त्रृषि-चरणों का अनुचर — (स्वर्गीय) दीपचन्द आर्य संस्थापक व प्रधान — आर्ष साहित्य प्रचार टस्ट

#### प्राक्कथन

मनुस्मृति का यह परिवर्धित एवं परिष्कृत नवीन संस्करण आपके हाथों में है । प्रथम संस्करण का प्रकाशन अत्यन्त श्रीष्रता में हुआ था। प्रकाशन के साथ-साथ अग्रिम अनुसन्धान कार्य भी चलता रहा था। मूमिका भाग पहले छप चुका था और प्रक्षेपानुन्धान का कार्य उसके बाद भी होता रहा। इन तथा कुछ अन्य कारणों से प्रथम संस्करण में कुछ किमयां और तुटियां रह गयी थीं। उनके लिए हमें खेद है। अग्रिम संस्करणों में उन तुटियों को दूर कर दिया गया है। साथ ही पाठकों के लिए बहुत सारी नयी सामग्री भी इसमें दी जा रही है। भूमिका में मनु एवं मनुस्मृति से सम्बन्धित नये विषयों पर भी विचार किया गया है और नये दृष्टिकोण से निर्णय लेने का प्रयास किया गया है। इस बात की अत्यन्त आवश्यकता है कि प्रक्षेपानुसन्धान के परिप्रक्ष्य में मनुस्मृति का पुनर्मूल्यांकन किया जाये। उसी आवश्कता की पूर्ति के लिए यह एक प्रयास है। मैं आश्रा करता हूं कि यह संस्करण पाठकों के लिए और अधिक उपयोगी सिद्ध होगा।

स्मृतियों या धर्मशास्त्रों में मनुस्मृति सर्वाधिक प्रामाणिक आर्ष ग्रन्थ है । मनुस्मृति के परवर्तीकाल में अनेकों स्मृतियां प्रकाश में आयीं किन्तु मनुस्मृति के तेज के समक्ष वे टिक नहीं सकीं — अपना प्रमाव न जमा सकीं, जबिक मनुस्मृति का वर्षस्य आज तक पूर्ववत् विद्यमान है । मनुस्मृति में एक ओर मानव एवं मानव-समाज के लिए सांसारिक श्रेष्ठ कत्तव्यों का विधान है, तो साथ ही मानव को मुक्ति प्राप्त कराने वाले आध्यात्मिक उपदेशों का निरूपण मी है, इस प्रकार मनुस्मृति मौतिक एवं आध्यात्मिक आदेशों — उपदेशों का मिलाजुला अनुठा शास्त्र है ।

इसके साथ-साथ सभी धर्मशास्त्रों से प्राचीन होने और सृष्टि के प्रारम्भिक काल का शास्त्र होने का गौरव भी मनुस्मृति को ही प्राप्त है । शतपथ, तैतिरीय, काठक, मैत्रायणी, ताण्ड्य आदि ब्राह्मणों में मनु का उल्लेख होना और 'मनुवें यित्कञ्चावदत् तद् भैषजम्' अर्थात् — 'मनु ने जो कुछ कहा है, वह मेषज — औषध के समान गुणकारी एवं कल्याणकारी हैं', आदि वचनों का प्राप्त होना मनुस्मृति को प्राचीनतम और विशिष्ट धर्मशास्त्र सिद्ध करता है । महर्षि-दयानन्द ने मनुस्मृति का काल आदिसृष्टि में माना है । उसका अभिप्राय यही है कि मनु मानव एवं मानव-समाज की मर्यादाओं, व्यवस्थाओं के सर्वप्रथम उपदेष्टा थे । मनु की व्यवस्थाएं सार्वकालिक एवं सार्वभौमिक रूप में सत्य एवं व्यावहारिक हैं । इसका कारण यह है कि मनुस्मृति वेदमूलक है । पूर्णत: वेदमृत्लक होना मनुस्मृति की एक ओर परमविशेषता है । इस विशेषता के कारण भी मनुस्मृति को

सर्वाधिक सम्मान मिला । शास्त्रकारों ने मनुस्मृति के महत्त्व को निर्विवाद रूप में स्वीकार करते हुए ही यह स्पष्ट घोषणा की है कि —

मनुस्मृति-विरुद्धा या सा स्मृतिर्न प्रशस्यते । (गृह. स्मृति संस्कारखण्ड नेदार्थोपनिबद्धत्वात् प्राधान्यं हि मनो :स्मृते : ।। 93-9४)

अर्थात — 'जो स्मृति मनुस्मृति के विरुद्ध है, वह प्रशंसा के योग्य नहीं है । वेदार्थों के अनुसार वर्णन होने के कारण मनुस्मृति ही सब में प्रधान और प्रशंसनीय है ।'

इस प्रकार अनेकानेक विशेषताओं के कारण मनुस्मृति मानवमात्र के लिए उपयोगी एवं पठनीय है। किन्तु खेद के साथ कहना पड़ता है कि आज ऐसे उत्तम और प्रसिद्ध ग्रन्थ का पठन-पाठन लुप्त-प्राय: होने लग रहा है। इसके प्रति लोगों में अग्रद्धा की मावना घर करती जा रही है। इसका कारण है — 'मनुस्मृति में प्रक्षेपों की भरमार होना'। प्रक्षेपों के कारण मनुस्मृति का उज्ज्वल रूप गन्दा एवं विकृत हो गया है। परस्परविरुद्ध, प्रसगविरुद्ध एवं पक्षपातपूर्ण बातों से मनुस्मृति का वास्तविक स्वरूप और उसकी गरिमा विलुप्त हो गये हैं। एक महान् तत्त्वद्रष्टा, त्रमृषि के अनुपम शास्त्र को प्रक्षेपकर्ताओं ने विविध प्रक्षेपों से दूषित करके न केवल इस शास्त्र के साथ अपितु महर्षि मनु के साथ भी अन्याय किया है।

#### इस अनुसन्धानकार्य एवं भाष्य की विशेषताएं —

(१) प्रक्षिप्त श्लोकों के अनुसन्धान के मानदण्डों का निर्धारण और उन पर समीक्षा — इस प्रकाशन का सबसे प्रमुख प्रयोजन यही है कि मनुस्मृति के दूषित, गदले, विकृत रूप को दूरकर उसके वास्तविक स्वरूप को प्रस्तुत करना । वैसे तो बाजार में हिन्दी-संस्कृत की टीकायुक्त मनुस्मृति के सैकड़ों प्रकाशन उपलब्ध हैं, और कई सौ वर्षों से मनुस्मृति पर लेखन कार्य होता चला आ रहा है, किन्तु अभी तक इस दृष्टि से और इस रूप में किसी मी लेखक ने कार्य नहीं किया ।

महर्षि-दयानन्द के वचनों से प्रेरणा एवं मार्गदर्शन प्राप्त करके मनुस्मृति के प्रक्षेपों के अनुसन्धान का यह कठिन एवं उलफनमरा कार्य प्रारम्भ किया और कई वर्षों तक सतत प्रयास के परिणामस्वरूप मनुस्मृति के प्रक्षेपों को निकालने का कार्य सम्पन्न हो पाया है । यद्यपि अभी इस अनुसन्धान कार्य को 'अन्तिम' नहीं कहा जा सकता, किन्तु इतना अवश्य है कि अधिकांश प्रक्षेपों के निकल जाने से मनुस्मृति का वह दूषित, विकृत और गदला स्वरूप पर्याप्त रूप में दूर हो गया और उसका उज्ज्वल वास्तविक रूप सामने आया है ।

प्रक्षेपों को निकालने में किसी पूर्वाग्रह या पश्चपात की भावना का आग्रय न लेकर तटस्थता को अपनाया है और ऐसे 'आघारों' या 'मानदण्डों' को आघार बनाया है, जो सर्वसामान्य हैं । वे हैं —

- (१) अन्तर्विरोध या परस्परिवरोध, (२) प्रसंगिवरोध, (३) विषयिवरोध, (४) अवान्तरिवरोध, (४) शैलीविरोध, (६)पुनरुक्ति, (७) वेदविरोध । ये सभी मानदण्ड कृति के अन्त :साक्ष्य पर
- (४) शैलीविरोघ, (६)पुनरुक्ति, (७) वेदविरोघ । ये सभी मानदण्ड कृति के अन्त :साक्ष्य पर आचारित हैं ।

मनुस्मृति के समी श्लोकों को यथास्थान, यथाक्रम रखते हुए वहाँ-जहाँ प्रक्षेप हैं, वहाँ-वहाँ उन पर पूर्वोक्त आघारों के नामोल्लेख पूर्वक 'अनुशीलन' नामक समीक्षा दे दी गयी है, जिससे पाठक स्वयं भी उनकी परीक्षा कर सकें । उपलब्ध मनुस्मृतियों में कुल श्लोक-संख्या २६ ८५ है । प्रक्षेपा-नुसन्धान के पश्चात १४७१ श्लोक प्रक्षिप्त सिंद हुए हैं और १२१४ श्लोक मौलिक । अध्यायानुसार प्रक्षिप्त एवं मौलिक श्लोकों की तालिका निम्न प्रकार है —

| अध्याय                       | उपलब्ध कुल श्लोक         | प्रक्षिप्त     | मौलिक शेष    |
|------------------------------|--------------------------|----------------|--------------|
| <del>.</del><br>प्रथम अध्याय | १४४                      | ६६             | 95           |
|                              | ( इस संस्करण के अनुसार)  |                |              |
| द्वितीय अध्याय               | २२४                      | <b>&amp;</b> O | १६४          |
|                              | (इस संस्करण के अनुसार)   |                |              |
| तृतीय अध्याय                 | २द६                      | २०२            | ፍሄ           |
| चतुर्थ अध्याय                | २६०                      | १७०            | ९०           |
| पञ्चम अध्याय                 | १६९                      | १२८            | ४१           |
| षष्ठ अध्याय                  | ९७                       | ३३             | ६४           |
| सप्तम अध्याय                 | २२६                      | ४२             | १८४          |
| अष्टम अध्याय                 | 850                      | १८७            | २३३          |
| नवम अध्याय                   | ३२५                      | १६८            | १५७          |
|                              | (इस संस्करण के अनुसार)_  | L l            |              |
| दशम अध्याय                   | १४२                      | १२७            | १५           |
|                              | (इस संस्कारण के अनुसार)_ |                |              |
| एकादश अध्याय                 | २६६                      | २३४            | <b>રૂ</b> ર્ |
| तदश अध्याय                   | १२६                      | ५४             | ७२           |
| <del></del><br>कुल योग       | २६८४                     | १४७१           | १२१४         |

#### (२) विभिन्न शास्त्रों के प्रमाणों से पुष्ट अनुशीलन समीक्षा —

प्रक्षिप्त श्लोकों के विवेचन के अतिरिक्त लगभग ६०० श्लोकों पर 'अनुशीलन' समीक्षा देकर उसमें श्लोक के भावों, गुत्थियों, विवादों, मान्यताओं तथा अन्यान्य विचारणीय बातों पर मनन किया गया है और अधिक से अधिक स्पष्ट करने तथा सुलम्भाने का प्रयास किया गया है । अनेक स्थलों पर विषय को तालिकाओं के द्वारा भी स्पष्ट किया गया है । समीक्षा में वेदों, ब्राह्मणग्रन्थों, संहिताओं, उपनिषदों, दर्शनों, व्याकरण एवं सूत्रग्रन्थों, निरुक्त, सुश्रुत तथा कौटिल्य-अर्थशास्त्र आदि के अनेक प्रमाण देकर उनसे मनु की मान्यताओं और भावों का समन्वय स्थापित करते हुए उन्हें और अधिक प्रमाणित एवं पुष्ट किया गया है । अनेक पदों का व्याकरण देकर उनका अर्थ भी उद्घाटित किया है। कौटिल्य-अर्थशास्त्र को आशिक रूप में ही प्रामाणिक माना गया है । उसे तुलनात्मक रूप में उद्देत करने का अभिप्राय यह दर्शाना भी है कि मनुक्त विधि—विधान पर्याप्त अवरकाल तक अविरलरूप में मान्य और प्रचलित रहे हैं ।

#### (६) मनु के वचनों से मनु के भावों की व्याख्या —

उपर्युक्त अनुशीलन के साथ-साथ यह भी प्रयास किया गया है कि जिन श्लोकों या भावों की व्याख्या और स्पष्टीकरण स्वयं मनु के वचनों से प्राप्त हो सकें, उन्हें उनके आधार पर ही समका और स्पष्ट किया जाये । ऐसी बहुत सी मान्यताएं हैं, जिन्हें स्वयं मनु ने ही अन्य श्लोकों में यत्र-तत्र स्पष्ट या पुष्ट किया है । ऐसे श्लोकों को अथवा उनकी संख्या को सम्बद्ध श्लोक पर अनुशीलन समीक्षा में तुलना या अन्यत्र व्याख्यात के रूप में दे दिया है । इसके अतिरिक्त श्लोकव्याख्या के बीच में भी बृहत्कोष्ठक के अन्तर्गत ऐसे श्लोकों की संख्या दी हुई है, जिनसे उस विषय पर प्रकाश पड़ता है । (४) मनु की मान्यता के अनुकृत और प्रसंगसम्मत अर्थ —

परम्परागत संस्कृत एवं हिन्दी के माष्यों में कुछ श्लोकों के अर्थ ऐसे किये गये हैं, जो मनुस्मृति की मान्यता के अनुकूल सिद्ध नहीं होते और न प्रसंगसम्मत हैं, जैसे — १।२, ३, ६, २२, १३७ (२।१६); ३।५६ आदि। कुछ श्लोकों के अर्थों में क्रमबद्धता नहीं बन पायी है, जैसे — १।१४ —१५, १६, १६, १९ आदि। ऐसे सभी श्लोकों का अर्थ मनु की मान्यता के अनुकूल, प्रसंग एवं क्रमसंगत किया गया है, और उनकी समीक्षा में उस अर्थ की पुष्टि में कारण, युक्तियाँ एवं प्रमाण दिये गये हैं। साथ ही टिप्पणी में उन श्लोकों का प्रचलित अर्थ मी दे दिया गया है, ताकि पाठक उन पर विचार कर सकें। इस माष्य में ऐसे परिवर्तित अर्थ वाले श्लोकों की संख्या ५४ है। साथ ही टिप्पणी में उन श्लोकों के प्रचलित अर्थ मी दे दिये हैं, ताकि पाठक उन अर्थों पर तुलनापूर्वक विचार कर सकें।

#### (५) भूमिका-भाग में मनुस्मृति का नया मूल्यांकन —

ग्रन्थं के प्रारम्भ में मनुस्मृति से सम्बन्धित 'मनुस्मृति का पुनर्मूल्यांकन' नामक एक विस्तृत भूमिका दी गयी है। इसमें मनुस्मृति से सम्बन्धित सभी प्रश्नों, यथा — मनु एवं मनुस्मृति का काल, मनुस्मृति का आद्य और वर्तमान रूप, मनुस्मृति के प्रक्षेपों के अनुसन्धान के आधार और उनका परिभाषा-उदाहरण-पूर्वक विवेचन, मनुस्मृति में अध्यायविभाजन, मनु की मौलिक मान्यताएं और उनके कारण, आदि पर युक्ति-प्रमाण-पूर्वक विचार किया गया है। यह विवेचन उक्त विषयों पर एक नया मूल्यांकन है।

#### (६) महर्षि-दयानन्द के अर्थ और मावार्थ —

महर्षि-दयानन्द ने अपने ग्रन्थों के लिए मनुस्मृति को प्राथमिक आधार माना है, और लगभग ५१४ इलोकों या इलोकखण्डों को प्रमाणरूप में उद्दत किया है, अनेक इलोकों के केवल भाव ग्रहण किये हैं। महर्षि मनु के इलोकों पर महर्षि-दयानन्द का समग्र भाष्य प्रस्तुत करना, इस प्रकाशन की दूसरी प्रमुख विशेषता है। अपने ग्रन्थों में महर्षि-दयानन्द ने मनुस्मृति के जिस-जिस इलोक का भाष्य किया है, उस इलोक पर केवल महर्षि का ही भाष्य दिया गया है और शेष इलोकों पर मेरा भाष्य है। यदि महर्षि ने किसी इलोक को अपने ग्रन्थों में एक से अधिक बार उद्दत करके भाष्य किया है, तो उन सभी अर्थों को इसमें उद्दत कर दिया है। जहां मनु के इलोकों के केवल भाव ही महर्षि के भ्रन्थों में उपलब्ध हुए, वहां तत्तत्वक्लोक पर वे भाव भी सकेलित कर दिये हैं। इन सभी बातों से मनु के भावगाम्मीर्य पर अधिकाधिक प्रकाश पढ़ेगा। महर्षि के भाष्य से मनु के इलोकों की अनेक गुत्थिया सुलफ जाती हैं। एक ऋृषिकृत ग्रन्थ पर एक ऋृषि का ही भाष्य होने से 'सोने में सुगन्थ' वाली कहावत चरितार्थ हो जती है और उसका महत्त्व कई गुणा बद जाता है। इसी बात को ध्यान में रखकर महर्षि के भाष्य को उद्दत किया है।

इस भाष्य में कुल ४२२ श्लोकों या श्लोकखण्डों पर महर्षि के अर्थ और भावार्थ दिये गये हैं, जिनमें ३४२ श्लोकों पर महर्षि का अर्थ है और ८० श्लोकों पर केवल भावार्थ है । जिन श्लोकों पर महिष का केवल भावार्थ है, उन पर पदार्थभाष्य मेरा किया हुआ है ।

#### (७) प्रथम बार हिन्दी-पदार्थ टीका प्रस्तुत ---

पहलीं बार सम्पूर्ण मनुस्मृति के संस्कृत पदों को रखकर उनके साथ हिन्दी का अर्थ प्रस्तुत किया गया है। इससे विद्यार्थियों को सुगमता होगी और थोड़ी संस्कृत जानने वाले स्वाध्यायी पाठक भी संस्कृत पदों के ज्ञान-मनन पूर्वक श्लोकों का अर्थ आसानी से ग्रहण कर सकेंगे। इस दृष्टि से यह प्रकाशन सर्वसाधारण के लिए विश्लेष उपयोगी सिद्ध होगा।

#### (६) सभी अनुक्रमणिकाओं एवं सूचियों से युक्त —

किसी भी ग्रन्थ में अनुक्रमणिकाएं और विषयसूचियां अत्यन्त उपयोगी और सुविधाजनक होती हैं। छात्रों और पाठकों की सुविधा को दृष्टिगत रखते हुए इस प्रकाशन में श्लोकों की उभयपंक्ति-अनुक्रमणिका, विषयानुक्रमणिका, अनुशीलन समीक्षा में विचारित विषयों की सूची, संकेत सूची, श्रुदाशुद्धि पत्र आदि समस्त आवश्यक सामग्री का समावेश किया गया है।

#### (९) मनुस्मृति के प्रकरणों का उल्लेख —

मनु की यह शैली है कि वे प्रत्येक मुख्य विषय या प्रकरण को प्रारम्भ करते समय उसका स्वयं संकेत करते हैं या समाप्ति पर विषय का संकेत करते हैं। मनु द्वारा प्रदर्शित संकेतों के अनुसार मनुस्मृति में २१ प्रकरण या मुख्यविषय बनते हैं। इस संस्करण में उनका यथास्थान उल्लेख कर उसकी सीमा का भी उल्लेख कर दिया है।

#### (१०) मौलिक श्लोकों का 'विशुद्ध मनुस्मृति' के नाम से पृथक् संस्करण —

मनुस्मृति का, इस संस्करण में मौलिक सिद्ध हुए श्लोकों को छाँटकर प्रक्षिप्त श्लोकों से रहित 'विशुद्ध मनुस्मृति' के नाम से एक पृथक संस्करण भी प्रकाशित किया जा रहा है। इसमें मनु के उपदेशों-आदेशों को अविरल रूप से पढ़ने का आनन्द प्राप्त हो सकेगा।

#### आभार-प्रदर्शन

सर्वप्रथम आर्ष साहित्य प्रचार ट्रस्ट के संस्थापक एवं संचालक स्वर्गीय सेठ दीपचन्द जी आर्य का में सदैव अत्यन्त आमारी रहूँगा, जिनकी सतत प्रेरणा एवं प्रोत्साहन से मनुस्मृति का यह प्रक्षेप- अनुसन्धान तथा भाष्य का कार्य प्रारम्भ एवं सम्पन्न हुआ, जिन्होंने इस बृहत ग्रन्थ के प्रथम संस्करण के प्रकाशन का भार अपने कन्धों पर वहन किया। सेठ जी ने प्रक्षेपानुसन्धान-सम्बन्धी सुफाव और मार्गदर्शन देकर इस कार्य को और अधिक परिष्कृत करने में भी सहयोग किया, इसके लिये भी में उनका आभारी रहूँगा।

सेठ जी के सुपुत्र और आर्ष साहित्य प्रचार ट्रस्ट के वर्तमान संचालक श्री धर्मपाल जी आर्य ने इस नवीन संस्करण का प्रकाशन अत्यन्त रुचि, उत्साह, और परिश्रम एवं विवेक से किया है। उनके प्रयत्नों से यह संस्करण सभी तरह से उत्तम बन गया है। मैं इनके प्रति हार्दिक कृतज्ञता प्रकट करता हूँ। श्री पं राजवीर जी शास्त्री, जिन्होंने इस कार्य में अपने मूल्यवान सुफाव और अनुसन्धान में सिक्रय सहयोग तथा समय प्रवान किया तथा श्री पं सुदर्शनदव जी आचार्य, जिन्होंने इस कार्य को करने की प्ररेणा एवं समय-समय पर उचित सुफाव प्रवान किये हैं, दोनों ही विद्वानों के प्रति आभार प्रकट करता हूँ। इनके साथ-साथ अपनी धर्मपत्नी श्रीमती कमला शास्त्री के प्रति मी इस बात के लिये आभार प्रकट करता हूँ कि उन्होंने मुझे सभी पारिवारिक व्यस्तताओं से दूर रखते हुए इस

१० प्राक्कथन

अनुसन्धान कार्य को सम्पन्न करने के लिए यथावश्यक समय प्रदान करने वा सदैव ध्यान रखा और लेखन कार्य में भी यथाशक्ति सहयोग प्रदान किया। प्रूफसंशोधक श्री कर्मवीर जी शर्मा, श्री रामहौसला मिश्र जी ठेकेदार का भी मैं धन्यवादी हूँ, जिन्होंने पूर्ण श्रद्धा तथा पुरुषार्थ से इस कार्य को पूर्ण करने में सहयोग दिया है।

#### पाठकों से निवेदन

मनुस्मृति के प्रक्षेपों के अनुसन्धान और अनुश्नीलन का या कार्य कुछ निश्चित आधारों पर सम्पन्न करने का दायित्व मैंने स्वीकार किया। अपनी अल्पमित के आधार पर यथाशिक्त परिश्रम करके जैसा भी इसे कर पाया हूँ, वह आपके हाथों में है। नि:सन्देह, यह अत्यन्त कठिन, उलफनमरा और विवादस्पद कार्य है, जिसे अभी तक इस रूप में किसी के द्वारा सम्पन्न नहीं किया गया, जबिक अब से बहुत पहले यह कार्य हो जाना चाहिए था। ऐसे उलझन भरे कार्य में कहीं-कहीं किमियों और त्रुटियों का रह जाना संभव है, अत: विद्वान पाठकों से विनम्न अनुरोध है कि वे इस पर मनन करके मेरी त्रुटियों को क्षमा करते हुए, मुफे उनसे अवश्य अवगत करायें और इसविषयक सुफाव प्रदान करें, जिससे अगले संस्करण में अधिक से अधिक परिष्कार किया जा सके।

निवेदक — सुरेन्द्रकुमार

स्थान — फज्जर (जिला-रोहतक)

#### संकेत-सूची

अ. /अष्टा. अथर्व. आप. घ. आप. श्री. आश्व. गृ. सू. आ. /आश्व. श्री. सू. उणा. उपा. त्रा. /त्रमुक त्र्यू. दया त्रम. दया. पत्र वि. / त्रम. पत्र वि. / ऋ, प. वि. त्रृ. मृ./त्रृ. मा. मू. ऐ. /ऐत. /ऐ. ब्रा. कां. काठ. /काठ. सं. को. अ. /कोटि. अर्थ. प्रक. /प्र. अ.

कौ. कौषि. गृ. गो. ब्रा. / गो. पू. /गो. उ. गो. गृह्य. गो. घ. चा. /चाण. सू. खान्दो. जै. उ. अष्टाच्यायी अथवंवेद आपस्तम्ब धर्मसूत्र आपस्तम्ब श्रौतसूत्र आश्वलायन गृहयसूत्र आश्वलायन श्रौतसूत्र उणादिसूत्रपाठः उपासनाविषय त्रमृष्वेद

त्रृषि दयानन्द के पत्र-विज्ञापन त्रृग्वेदादिभाष्यभूमिका ऐतरेय ब्राह्मण काण्ड काठक संहिता कौटिल्य अर्थशास्त्र — प्रकरण, अध्याय

कौषितिक ब्राह्मण कौषितिक गृहयसूत्र गोपथ ब्राह्मण, पूर्वाचिक, उत्तरार्चिक गोमिलगृहयसूत्र गौतम धर्मसूत्र चाणक्यसूत्र छान्दोग्योपनिषद् जैमिनीय उपनिषद् ब्राह्मण जैमिनि गृहयस्त्र

| १२                         | संकेत-सूची                                  |
|----------------------------|---------------------------------------------|
| तां /ताण्ड्य. ब्रा.        | ताण्ड्यब्राह्मण                             |
| ते. आ.                     | तैतिरीय आरण्यक                              |
| तै. /तै. ब्रा. /तैत्ति.    | तैत्तिरीय ब्राह्मण                          |
| तै. सं. /तैिच सं.          | तैत्तिरीय संहिता                            |
| द. ल. आ.                   | दयानन्द लघुग्रन्थसंग्रह आर्यामिविनय         |
| द. ल. गो.                  | दयानन्द लघुग्रन्थसंग्रह गोकरुणानिधि         |
| द. ल. ग्र. /द. ल. ग्र. सं. | दयानन्द लघुग्रन्थसंग्रह                     |
| द. ल. पं.                  | दयानन्द लघुग्रन्थसंग्रह पञ्चमहायज्ञविधि     |
| द. ल. पृ.                  | दयानन्द लघुग्रन्थ संग्रह पृष्ठ              |
| द. ल. भ्र.                 | दयानन्द लघुग्रन्थ संग्रह भ्रमोच्छेदन        |
| द. ल. भ्रा. नि.            | दयानन्द लघुग्रन्थ संग्रह भ्रान्तिनिवारण     |
| द. ल. वेदांक               | दयानन्द लघुग्रन्थ वेदमाष्य के नमूने का अंक  |
| द. ल. वे. ख.               | दयानन्द लघुग्रंथ वेदविरुद्धमतखण्डन          |
| द. शा. /द. शा. सं.         | दयानन्द शास्त्रार्थसंग्रह                   |
| द. ल. शि.                  | दयानन्द लघुग्रन्थ शिक्षापत्री ध्वान्तनिवारण |
| द्र.                       | द्रष्टव्य                                   |
| दिवा.                      | दिवादिगण (घातुपाठ)                          |
| नि. /निरु.                 | निरुक्त .                                   |
| पार. गृहय                  | पारस्कर गृहयसूत्र                           |
| ч. ч.                      | पूना प्रवचन                                 |
| पू. मी.                    | पूर्वमीमा'सा                                |
| ष.                         | पृष्ठ                                       |
| पं. वि.                    | पञ्चमहायज्ञविधि                             |
| प्रपा.                     | प्रपाठक                                     |
| बृह. स्मृति.               | बृहस्पतिस्मृति                              |
| नोषा. घ.                   | बोधायन धर्मसूत्र                            |
| ब्रह्मा,                   | ब्रह्मावल्ली                                |
| भ्वा.                      | म्वादिगण (धातुपाठ)                          |
| मनु.                       | मनुस्मृति                                   |
| मनु. का पु.                | गनुस्मृति का पुनर्मृल्याकन                  |
| महा.                       | महामारत                                     |
| – आदि.                     | — आदिपर्व                                   |
| – भीष्म.                   | — मीष्मपर्व<br>                             |
| — श्रामित.<br>⊶            | — श्रान्तिपर्व<br>सम्बद्ध                   |
| मं.<br>अ                   | मण्डल<br>मैत्रायणी संहिता                   |
| मेत्रा. सं.                |                                             |
| यजु.                       | यजुर्वेद                                    |

|                   | -                                          |
|-------------------|--------------------------------------------|
| याञ्च. स्मृ.      | याज्ञवल <del>्क</del> य स्मृति             |
| योग.              | योगदर्शन                                   |
| वा. रामा.         | ्वाल्मीकि -रामायण                          |
| ·- <b>ब</b> ल.    | – बालकाण्ड                                 |
| – अयो.            | — अयोध्याकाण्ड                             |
| <b>– किष्कि</b> . | — किष्किन्याकाण्ड                          |
| – आर./अर          | <ul> <li>आरण्यककाण्ड/अरण्यकाण्ड</li> </ul> |
| वासि. घ.          | वासिष्ठ धर्मसूत्र                          |
| वेदा. सू.         | वेदान्त सूत्र                              |
| वैशे. / वैशोषिक   | वैश्लेषिक दर्शन                            |
| श. /शत .          | श्रतपथ ब्राह्मण                            |
| स. प्र.           | सत्यार्थप्रकाश (द्वितीयसंस्करण)            |
| – प्र. समु.       | प्रथम समुल्लास                             |
| सं.               | सम्पादक                                    |
| सं. वि.           | संस्कारविधि (द्वितीयसंस्करण)               |
| साम.              | सामवेद                                     |
| सांख्य            | सांख्यदर्शन                                |
| ₫.                | सुक्त                                      |
| सूत्र.            | सूत्रस्थान                                 |
|                   |                                            |

विशेष — इस ग्रन्थ में पृष्ठसंख्या देते हुए सत्यार्थ-प्रकाश व संस्कारविधि के द्वितीय संस्करण तया ऋग्वेदादिमाध्यमूमिका के प्रथम संस्करण का उपयोग किया गया है। अत: जिन सञ्जनों के पास ये संस्करण नहीं हैं, उनकी सुविधा के लिए इन पुस्तकों की पृष्ठ-संख्या देकर सामने उनके प्रकरण वा समुल्लास दिये जाते हैं। पृष्ठसंख्या के अनुसार पाठक उन-उन प्रकरणों वा समुल्लासों को देख लें —

| सत्या           | थप्रकाश                      | २३२ – २५५  | नवम समुल्लास     |
|-----------------|------------------------------|------------|------------------|
|                 |                              | २५६ – २७०  | दशम ''           |
| १ <b>–</b> द    | निवेदन व भूमिका              | २७१ – ३९४  | एकादश ''         |
| ९ – २७          | •                            | ३९५ – ४६१  | द्रादश ''        |
| २ <i>६</i> — ३६ | प्रथम समुल्लास<br>द्वितीय '' | ४६२ – ५१′८ | त्रयोदश ''       |
| ₹ <i>9</i> – 99 | तृतीय<br>व                   | ५१९ – ५९२  | चतुर्दश ''       |
| ७८ – १२३        | चतुर्थ ''                    |            |                  |
| १२४ — १३७       | पञ्चम ''                     | संस्क      | ारवि <b>धि</b>   |
| १३८ – १७७       | षष्ठ ''                      | १३ – २६    | सामान्य प्रकरण   |
| १७८ – २०६       | सप्तम ''                     | २७ – ३६    | गर्माघान संस्कार |
| १६५ — ७०५       | अष्टम ''                     | ३९ – ४१    | पुंसवन ''        |

३५३ – ३५४

३५५ – ३६९

*909 - 909* 

३७३ – ३७६

स्वरव्यवस्था

अलंकारभेद

ग्रन्थसंकेत

व्याकरणनियम

ब्रहमविद्या

वेदोक्त धर्म

सुष्टिविद्या

पृथिव्यादिलोकभ्रमण

धारण-आकर्षण

दद - ५२

९२ – ११५

११५ – १३६

१३६ – १३५

१३९ – १४२

#### श्लोंकों की संख्याविषयक तथा अन्य ज्ञातव्य बातें -

- १. जिन अध्यायों के विमाजन में परिवर्तन नहीं किया गया है (प्रथम, द्वितीय और दक्षम को छोड़कर), उनमें श्लोकों के साथ दो-दो संख्याएं है । उनमें पहले, सभी श्लोकों की क्रमानुसार संख्या है, और उसके बाद लघुकोष्ठक में मौलिक माने गये श्लोकों की क्रमसंख्या है ।
- प्रथम अध्याय में जिन श्लोकों के साथ तीन-तीन संख्याएं हैं (१।१२० से १४४ तक), उनमें पहली क्रमानुसार श्लोक संख्या है, दूसरी बृहतकोष्ठक में द्वितीय अध्याय के उन श्लोकों की प्रचलित संख्या है जो प्रथम में सम्मिलित किये गये हैं, और तीसरी, लघुकोष्ठक में मौलिक श्लोकों की क्रम संख्या है।
- द्वितीय अध्याय की तीन संख्याओं में पहली क्रमानुसार श्लोक संख्या है, दूसरी बृहतकोष्ठक में प्रवित्त संख्या है, तीसरी लचुकोष्ठक में मौलिक श्लोकों की क्रम संख्या है।
- दशम अध्याय में दो-दो श्लोक संख्याएं हैं । पहली प्रचलित अध्याय व श्लोक की क्रमसंख्या है । दूसरी लघुकोष्ठक में मौलिक श्लोकों की क्रम संख्या है ।
- २. सम्पूर्ण मनुस्मृति वाले संस्करण में मौलिक सिद्ध हुए श्लोकों को मोटे टाइप में और प्रक्षिप्त मने गये श्लोकों को छोटे टाइप में प्रकाशित किया है, जिससे देखते ही श्लोकों की प्रक्षिप्तता एवं मौलिकता का ज्ञान हो सके ।
- ३. महर्षि दयानन्द के माष्य वाले श्लोकों में श्लोकों के पद भाष्यकार की ओर से डाले गये हैं । वहां उनका भाष्य या भाव ज्यों का त्यों बिना श्लोकपद डाले उद्दृत किया है, वहां उसे उद्दरण चिन्ह "" के अन्तर्गत रखा गया है । महर्षि के भाव में जहां कहीं किसी श्लोकपद का अर्थ नहीं है, वहां चिन्ह देकर श्लोकार्य के नीचे भाष्यकार की ओर से उसका अर्थ दिया गया है । उन पदों को पठक उन-उन चिन्हों के स्थान पर जोड़कर पढ़ें ।
- ४. टिप्पणी में दर्शाये गवे प्रचलित अर्थ कुल्लूक माध्य पर आधारित पं. हरगोविन्द शस्त्री की हिन्दी टीका से उद्गत किये गये हैं।

## मनुस्मृति-विषयानुक्रमणिका

## विद्रोष— सितारे के चिष्ट्न से अंकित शीर्षक पूर्णतः प्रक्षिप्त प्रसंगों के हैं।

| प्रथम अध्याय                          | श्लोक संख्या     | *ब्रह्मा से स्त्री-पुरुष की उत्पत्ति | ;           | <b>રૂ</b> |
|---------------------------------------|------------------|--------------------------------------|-------------|-----------|
| (सृग्टि-उत्पत्ति एवं धर्मोत्प         | ति विषय)         | *मनु की उत्पत्ति                     | ;           | şş        |
| मनुस्मृति-मूमिका                      | १ से ४ तक        | *दश प्रजापतियों की उत्पत्ति ·        | ફ૪− ક       | રૂપ       |
| महर्षियों का मनु के पास आगा           | •                | *पुनः सात मनुओं तथा देवों की सृष्    | ष्ट ः       | ३६        |
| महर्षियों का मनु से वर्णाश्रमध्य      |                  | *यं आदि की सृष्टि                    | <i>3</i>    | ४१        |
| के विषय में प्रश्न                    | <br>२ – ३        | प्राणियों की उत्पत्ति का प्रकार      | 1           | ૪ર        |
| मनु का भहर्षियों को उत्तर             | ે ૪              | जरायुज-जीव                           | 1           | ४३        |
| ·                                     | १०७, १४४         | अण्डज-जीव                            | ,           | ૪૪        |
| •                                     | तक               | स्वेदज-जीव                           | ,           | ४५        |
| उत्पत्ति से पूर्व जगत की स्थिति       |                  | उद्भिज्ज-जीव तथा औषघियां             | ,           | ४६        |
| जगदुत्पत्ति और उसका क्रम              | ६                | वनस्पति तथा वृक्ष                    | 9           | ४७        |
| *ईश्वर की उत्पत्ति                    | 9                | गुल्म. गुच्छ. तृण. प्रतान तथा बेल    | •           | 85        |
| *अप्-तत्त्व की सर्वप्रथम उत्पत्ति     |                  | वृक्षों में अन्तश्चेतना              | 9           | ४५        |
| *ब्रह्मा की उत्पत्ति                  | ٩                | *सांसारिक गतियों का उपसंहार          | •           | KO.       |
| <sup>†</sup> नारायण शब्द की निरुक्ति  | १०               | *ब्रह्मा का अन्तर्घान                |             | ત્ર ઠ     |
| <sup>*</sup> ब्रह्मा के स्वस्म का कथन | 88               | परमात्मा की जाग्रत एवं सुषुप्ति अवस  |             | પ્રર      |
| <sup>*</sup> अण्डे के दो खण्ड करना    | १२               | परमातमा की सुषुप्ति अवस्था में जग    | <b>ा</b> त् |           |
| 'अण्ड-खण्डों से लोकों की रचन          |                  | की प्रलयावस्था                       | ५३ –        | ५७        |
| प्रकृति से महत् आदि तत्त्वों          |                  | *इरा शास्त्र का अध्यापन क्रम         | (           | ५८        |
| की उत्पत्ति                           | १४-१५            | *भृगु दारा इस शास्त्र                |             |           |
| पञ्चमहाभूतों की सृष्टि का वर्ण        | नं १६            | का प्रवचन                            | ५९ – १      | ६३        |
| *ब्रह्मा के शरीर की निरुक्ति          | 819              | निमेष, काष्ठा, कला, मुहूर्त और       |             |           |
| सूक्ष्म शरीर से आत्मा का संयो         | ग १८             | दिन रात का काल-परिमाण                | ,           | ६४        |
| समस्त विनश्वर संसार की उत             | पत्ति १९         | सूर्य द्वरा दिन-रात का विभाग         | 1           | ६५        |
| पञ्चमहाभूतों के गुणों का कथन          | ा २०             | *पितरों के दिन-रात                   | Ş           | ६६        |
| वेदशब्दा से नामकरण एवं विभ            | ग्राग २१         | देवी दिन-रात उत्तरायण-दक्षिणायन      |             | इ७        |
| उपसहार रूप में समस्त जगत              | <b>की</b>        | ब्रहम के दिन-रात का वर्णन            |             | হ্হ       |
| उत्पत्ति का वर्णन                     | ၃၃               | सतयुग का परिमाण                      |             | इ०        |
| वेदों का अविभवि                       | ર્ફ              | त्रेना, द्वापर तथा कलियुग            |             |           |
| *समय आदि की उत्पत्ति                  | રૃપ્ત-રૃપ        | का परिमाण                            | ,           | 190       |
| धर्म-अधर्म सुख-दु :ख आदि का           |                  | देवयुग का परिमाण                     | •           | ७१        |
| मुक्ष्म से स्थूल के क्रम से सृष्टि क  | া বর্ণনি ২৩      | ब्रहम के दिन-रात का परिमाण           | 195 – i     | şе        |
| ीवों का कमों से संयोग                 | 5≈ − <b>\$</b> 0 | सुषुप्तावस्था से जागने पर            |             |           |
| नार वर्णों की व्यवस्था का निम         | र्गण ३१          | सृष्टि-उत्पत्ति का प्रारम्भ          | ,           | ७४        |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                | <del></del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| सूक्ष्म पञ्चभूतों की उत्पत्ति के                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                | श्रुति-स्मृति का अपमान करने वाला                                                                                                                                                                                                                                                                              | •••                             |
| क्रम में आकाश की उत्पत्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                    | હ્ય                                            | नास्तिक है                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ०६१                             |
| वयु की उत्पत्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ७६                                             | धर्म के चार आधार रूप लक्षण                                                                                                                                                                                                                                                                                    | १३१                             |
| बरिन की उर्त्पात                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 99                                             | धर्म-जिज्ञासा में श्रुति परमप्रमाण और                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                 |
| बल और पृथ्वी की उत्पत्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 95                                             | धर्मज्ञान के पात्र                                                                                                                                                                                                                                                                                            | १३२                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | - 20                                           | वेदोक्त सब विधान धर्म हैं १३३ -                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                 |
| "युगानुसार धर्म की पूर्णता                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                | *इस शास्त्र के पढ़ने के अधिकारी                                                                                                                                                                                                                                                                               | १३५                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | – द६                                           | ब्रह्मावर्त देश की सीमा                                                                                                                                                                                                                                                                                       | १३६                             |
| चारों वर्णों के कमों का निर्धारण                                                                                                                                                                                                                                                                             | c/9                                            | सदाचार का लक्षण                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १३७                             |
| ब्राह्मण के कर्म                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 22                                             | *ब्रह्मर्षि देश की सीमा                                                                                                                                                                                                                                                                                       | १३८                             |
| ष्ठतिय के कर्म                                                                                                                                                                                                                                                                                               | द९                                             | सारे संसार के लोग ब्रहमावर्त                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                 |
| वैश्य के कर्म                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 90                                             | के विद्वानों से चरित्र की                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                 |
| शुद्ध के कर्म                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ५१                                             | शिक्षा ग्रहण करें                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १३९                             |
| *सब अंगों में मुख की श्रेष्ठता                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                | मध्यदेश की सीमा                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १४०                             |
| एवं तद्वत् ब्राह्मणों की श्रेष्ठता                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                | आर्यावर्त्त देश की सीमा                                                                                                                                                                                                                                                                                       | १४१                             |
| और महत्ताका वर्णन ९२ —                                                                                                                                                                                                                                                                                       | १०१                                            | वह आर्यावर्त यज्ञिय देश है,                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                 |
| <sup>*</sup> इस <b>शास्त्र की रचना का</b>                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                | उससे परे म्लेच्छ देश                                                                                                                                                                                                                                                                                          | १४२                             |
| प्रयोजन १०२ –                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १०३                                            | *द्विज कहां निवास करें                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १४३                             |
| *इस शास्त्र के अध्ययन                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                | सृष्टि एवं धर्मोत्पति विषय की समाप्ति                                                                                                                                                                                                                                                                         | का                              |
| का फल १०४                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | १०६                                            | कथन, वर्णधर्मों का वर्णन प्रारम्भ                                                                                                                                                                                                                                                                             | १४४                             |
| *इस् शास्त्र का प्रतिपाद्य                                                                                                                                                                                                                                                                                   | १०७                                            | <del></del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                 |
| घर्मोत्पत्ति विषय की                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                | द्वितीय अध्याय                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                 |
| मूमिका १०८ से ११०                                                                                                                                                                                                                                                                                            | तक                                             | (संस्कार एवं ब्रह्मचर्याश्रम-विषय)                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                 |
| सदाचार परम धर्म                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १०८                                            | संस्कार १से ४                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | २ तक                            |
| आचार-हीन को वैदिक कर्मों की                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                | संस्कारों को करने का निर्देश                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                 |
| ~~ ~ <del>~</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                 |
| फल-प्राप्ति नहीं                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १०९                                            | और उनसे लाभ                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | १                               |
| सदाचार धर्म का मूल है                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १०९<br>११०                                     | और उनसे लाम<br>'सस्कारों'से बुरे सस्कारों का निवारण                                                                                                                                                                                                                                                           | १<br>२                          |
| _                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                | और उनसे लाभ<br>'संस्कारों'से बुरे संस्कारों का निवारण<br>वेदाघ्ययन, यज्ञ, व्रत आदि से                                                                                                                                                                                                                         |                                 |
| सदाचार धर्म का मूल है                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ११०                                            | और उनसे लाभ<br>'संस्कारों'से बुरे संस्कारों का निवारण<br>वेदाध्ययन, यज्ञ, व्रत आदि से<br>ब्रहम की प्राप्ति                                                                                                                                                                                                    |                                 |
| सदाचार धर्म का मूल है *मनुस्मृति की अध्यायानुसार विषय-सूची १११ — *मृगु द्वारा इस शास्त्र का प्रवचन                                                                                                                                                                                                           | ११०                                            | और उनसे लाभ<br>'संस्कारों'से बुरे संस्कारों का निवारण<br>वेदाघ्ययन, यज्ञ, व्रत आदि से                                                                                                                                                                                                                         | <b>ર</b>                        |
| सदाचार धर्म का मूल है  *मनुस्मृति की अध्यायानुसार विषय-सूची १११ —  *मृगु द्वारा इस शास्त्र का प्रवचन धर्मोत्पत्ति विषय १२० से १४१                                                                                                                                                                            | ११०<br>११८<br>११९                              | और उनसे लाभ 'संस्कारों'से बुरे संस्कारों का निवारण वेदाध्ययन, यज्ञ, व्रत आदि से ब्रह्म की प्राप्ति जातकर्म संस्कार का विधान नामकरण संस्कार                                                                                                                                                                    | ર<br>ફ                          |
| सदाचार धर्म का मूल है *मनुस्मृति की अध्यायानुसार विषय-सूची १११ — *मृगु द्वारा इस शास्त्र का प्रवचन                                                                                                                                                                                                           | ११०<br>११८<br>११९                              | और उनसे लाम 'संस्कारों'से बुरे संस्कारों का निवारण वेदाध्ययन, यज्ञ, व्रत आदि से ब्रह्म की प्राप्ति जातकर्म संस्कार का विधान नामकरण संस्कार                                                                                                                                                                    | ર<br>ફ<br>,                     |
| सदाचार धर्म का मूल है  *मनुस्मृति की अध्यायानुसार विषय-सूची १११ —  *मृगु द्वारा इस शास्त्र का प्रवचन धर्मोत्पत्ति विषय १२० से १४१                                                                                                                                                                            | ११०<br>११८<br>११९                              | और उनसे लाभ 'संस्कारों'से बुरे संस्कारों का निवारण वेदाध्ययन, यज्ञ, व्रत आदि से ब्रह्म की प्राप्ति जातकर्म संस्कार का विधान नामकरण संस्कार                                                                                                                                                                    | २<br>३<br>४<br>५                |
| सदाचार धर्म का मूल है *मनुस्मृति की अध्यायानुसार विषय-सूची १११ — *भृगु द्वारा इस शास्त्र का प्रवचन धर्मोत्पत्ति विषय १२० से १४१ विद्वानों द्वारा सेवित धर्म                                                                                                                                                  | ११०<br>११८<br>११९<br><b>तक</b><br>१२०          | और उनसे लाम 'संस्कारों' से बुरे संस्कारों का निवारण वेदाध्ययन, यज्ञ, व्रत आदि से ब्रह्म की प्राप्ति जातकर्म संस्कार का विधान नामकरण संस्कार वर्णानुसार नामकरण                                                                                                                                                 | ર<br>ફ<br>પ્ર<br>દ – ૭          |
| सदाचार धर्म का मूल है  *मनुस्मृति की अध्यायानुसार विषय-सूची १११ —  *भृगु द्वारा इस शास्त्र का प्रवचन धर्मोत्पत्ति विषय १२० से १४१ विद्वानों द्वारा सेवित धर्म का वर्णन-प्रारम्भ                                                                                                                              | ११०<br>११८<br>११९<br><b>तक</b><br>१२०          | और उनसे लाम 'संस्कारों' से बुरे संस्कारों का निवारण वेदाध्ययन, यज्ञ, व्रत आदि से ब्रह्म की प्राप्ति जातकर्म संस्कार का विधान नामकरण संस्कार<br>वर्णानुसार नामकरण स्त्रियों के नामकरण की विधि                                                                                                                  | २<br>३४५७<br>६                  |
| सदाचार धर्म का मूल है  *मनुस्मृति की अध्यायानुसार विषय-सूची १११ —  *भृगु द्वारा इस शास्त्र का प्रवचन धर्मोत्पत्ति विषय १२० से १४६ विद्वानों द्वारा सेवित धर्म का वर्णन-प्रारम्म सकामता-अकामता विवेचन १२१ —                                                                                                   | ११०<br>११८<br>११९<br>१ <b>तक</b><br>१२०<br>१२४ | और उनसे लाभ 'संस्कारों'से बुरे संस्कारों का निवारण वेदाध्ययन, यज्ञ, व्रत आदि से ब्रह्म की प्राप्ति जातकर्म संस्कार का विधान नामकरण संस्कार वर्णानुसार नामकरण स्त्रियों के नामकरण की विधि निष्क्रमण और अन्तप्राशन संस्कार                                                                                      | ર<br>ઋ<br>૪<br>૫<br>૭<br>૦<br>૦ |
| सदाचार धर्म का मूल है  *मनुस्मृति की अध्यायानुसार विषय-सूची १११ —  *मृगु द्वारा इस शास्त्र का प्रवचन धर्मोत्पत्ति विषय १२० से १४६ विद्वानों द्वारा सेवित धर्म का वर्णन-प्रारम्भ सकामता-अकामता विवेचन १२१ — धर्म के मूल स्रोत और आधार                                                                         | ११०<br>११८<br>११९<br>१२०<br>१२७<br>१२५         | और उनसे लाम 'संस्कारों 'से बुरे संस्कारों का निवारण वेदाध्ययन, यज्ञ, व्रत आदि से ब्रह्म की प्राप्ति जातकर्म संस्कार का विधान नामकरण संस्कार<br>वर्णानुसार नामकरण<br>स्त्रियों के नामकरण की विधि<br>निष्क्रमण और अन्नप्राशन संस्कार<br>मुण्डन संस्कार                                                          | २<br>३४<br>४५<br>६ — ५०<br>१०   |
| सदाचार धर्म का मूल है  *मनुस्मृति की अध्यायानुसार विषय-सूची १११ —  *मृगु द्वारा इस शास्त्र का प्रवचन धर्मोत्पत्ति विषय १२० से १४६ विद्वानों द्वारा सेवित धर्म का वर्णन-प्रारम्भ सकामता-अकामता विवेचन १२१ — धर्म के मूल स्रोत और आधार  *वेद सर्वज्ञानमय                                                       | ११०<br>११८<br>११९<br>१२०<br>१२७<br>१२५<br>१२६  | और उनसे लाम 'संस्कारों' से बुरे संस्कारों का निवारण वेदाध्ययन, यज्ञ, व्रत आदि से ब्रह्म की प्राप्ति जातकर्म संस्कार का विधान नामकरण संस्कार वर्णानुसार नामकरण स्त्रियों के नामकरण की विधि निष्क्रमण और अन्नप्राशन संस्कार मुण्डन संस्कार उपनयन संस्कार का सामान्य समय                                         | २<br>३४५७<br>६ - ५०<br>११       |
| सदाचार धर्म का मूल है  *मनुस्मृति की अध्यायानुसार विषय-सूची १११ —  *मृगु द्वारा इस शास्त्र का प्रवचन धर्मोत्पति विषय १२० से १४६ विद्वानों द्वारा सेवित धर्म का वर्णन-प्रारम्म सकामता-अकामता विवेचन १२१ — धर्म के मूल स्रोत और आधार  *वेद सर्वज्ञानमय अत्सानुकुल धर्म का ग्रहण                                | ११०<br>११८<br>११९<br>१२०<br>१२७<br>१२५<br>१२६  | और उनसे लाम 'संस्कारों' से बुरे संस्कारों का निवारण वेदाध्ययन, यज्ञ, व्रत आदि से ब्रह्म की प्राप्ति जातकर्म संस्कार का विधान नामकरण संस्कार वर्णानुसार नामकरण स्त्रियों के नामकरण की विधि निष्क्रमण और अन्नप्राशन संस्कार मुण्डन संस्कार उपनयन संस्कार का सामान्य समय उपनयन का विशेष समय                      | २ ३४५७ 5 ९ ० ११<br>- ११२<br>६   |
| सदाचार धर्म का मूल है  *मनुस्मृति की अध्यायानुसार विषय-सूची १११ —  *मृगु द्वारा इस शास्त्र का प्रवचन धर्मोत्पति विषय १२० से १४६ विद्वानों द्वारा सेवित धर्म का वर्णन-प्रारम्म सकस्मता-अकामता विवेचन १२१ — धर्म के मूल स्रोत और आधार  *वेद सर्वज्ञानमय खत्मानुकूल धर्म का ग्रहण स्रुति-स्मृति-प्रोक्त धर्म के | ११०<br>११८<br>११९<br>१२०<br>१२४<br>१२४<br>१२६  | और उनसे लाम 'संस्कारों' से बुरे संस्कारों का निवारण वेदाध्ययन, यज्ञ, व्रत आदि से ब्रह्म की प्राप्ति जातकर्म संस्कार का विधान नामकरण संस्कार वर्णानुसार नामकरण स्त्रियों के नामकरण की विधि निष्क्रमण और अन्नप्राशन संस्कार मुण्डन संस्कार उपनयन संस्कार का सामान्य समय उपनयन का विशेष समय उपनयन की अन्तिम अविध | २ ३४५७ = २०१२<br>= ११२<br>६ ११३ |

| का कथन                                             | १५           | इन्द्रिय-संयम से प्रत्येक कार्य        |                 |
|----------------------------------------------------|--------------|----------------------------------------|-----------------|
| वर्णानुसार मृगचर्मी का विघान                       | १६           | में सिद्धि                             | ६ट              |
| मेखला-विधान                                        | १७           | विषयों के सेवन से इच्छाओं की वृश्      | द्वे ६९         |
| मेखलाओं का विकल्प                                  | १८           | विषय त्याग ही श्रेष्ठ है               | ७० – ७१         |
| वर्णानुसार यञ्जोपवीत                               | १९           | विषयी व्यक्ति को सिद्धि                |                 |
| वर्णानुसार दण्डविघान                               | २०           | नहीं मिलती                             | ૭૨              |
| दण्डों का वर्णानुसार मान                           | २१           | जितेन्द्रिय की परिभाषा                 | <b>ড</b>        |
| दण्डों का स्वरूप                                   | २२           | एक भी इन्द्रिय के असंयम से प्रज्ञाहानि | ૭૪              |
| मिक्षा-विधान                                       | २३           | इन्द्रिय संयम से सब अर्थों की सिद्धि   | . ७५            |
| मिक्षा-विधि                                        | ર૪           | सन्घ्योपासन-समय                        | ૭૬              |
| मिक्षा किन से मांगे                                | રૂપ          | सन्ध्योपासना का फल                     | 90              |
| गुरु को मिश्चा-समर्पण                              | २६           | सन्ध्योपासना न करने वाला शुद्रवत्      | 95              |
| *चारों दिशाओं की ओर मुख करके                       |              | प्रतिदिन गायत्री जप का विधान           | ७९              |
| भोजन करने का फल                                    | २७           | वेद, अग्निहोत्र आदि में अनष्याय        |                 |
| मोजन से पूर्व आचमन-विधान                           | २८           | नहीं होता                              | <u> ۲۵ – ۲۶</u> |
| भोजन सम्बन्धी आवश्यक विधान २९ –                    | . <b>३</b> २ | स्वाध्याय का फल                        | द्र             |
| आचमन विधि ३३ —                                     | રૂદ          | समावर्तन तक होमादि-कर्तव्य करने        |                 |
| मेखलादि की पुनर्ग्रहण-विधि                         | ફુલ          | का कथन                                 | چې              |
| केशान्त संस्कार कर्म                               | 80           | पद्धने योग्य विषय                      | ⊏8              |
| *स्त्रियों के लिए मन्त्ररहित                       |              | प्रश्नादि के बिना उपदेश निषेघ          | 54              |
| संस्कारों का विधान ४१ -                            | ૪૨           | दुर्मीवना-पूर्वक प्रश्न-उत्तर से हानि  | 5               |
| उपनयन विधि की समाप्ति एवं                          |              | विद्या-दान किसे न दें                  | <b>⊏</b> 19     |
| ब्रहमचारी के कमों का कथन                           | ४३           | कुपात्र को विद्या-दान का निषेध         | 22              |
| ब्रहमचारियों के कर्तव्य ४४ से २२४                  |              | विद्यादान सम्बन्धी आख्यान              |                 |
| ब्रह्मचारिया क कत्तव्य ४४ स २२४                    | तक           | एवं निर्देश                            | द९ – ९०         |
| उपनयन के पश्चात् ब्रहमचारी को शिक्षा               | 88 4         | *बिना पढ़ाये वेदग्रहण का निषेध·        | <b>९</b> १      |
| *वेदाध्ययन की विधि                                 | ४५           | गुरु को प्रथम अभिवादन                  | ९२              |
| वेदाघ्ययन से पहले गुरु को अभिवादन                  | ४६ '         | *विंप्र की श्रेष्ठता-अश्रेष्ठताः       | ९३              |
| गुरु को अभिवादन करने की विधि                       | 80           | गुरु की शय्या और आसन पर न बैटे         | <b>ँ</b> ९४     |
| अध्ययन के आरम्भ एवं                                |              | बड़ों को अभिवादः। से                   |                 |
| समाप्ति की विधि                                    | 82           | मानसिक प्रसन्नता                       | ९५              |
| वेदाघ्ययन के आद्यन्त में प्रणवो <del>च्चा</del> रण |              | अभिवादन और सेवा से आयु, विद्या,        | ,               |
| का विघान ४९ -                                      | · 40         | यश, बल की वृद्धि                       | ९६              |
| ंओ३म्' एवं गायत्री की उत्पत्ति ५१ –                | . પ્રર       | अमिवादन-विधि                           | ९७ – ९९         |
| 'ओ३म्' एवं गायत्री के                              |              | अभिवादन का उत्तर देने की विधि          | १००             |
| जपकाफल ५३-                                         | પ્રવ         | अभिवादन का उत्तर न देने वाले को        |                 |
| *मानस जप की श्रेष्ठता ६० <del>-</del>              | ६२           | अभिवादन न करें                         | १०१             |
| इन्द्रियसंयम का निर्देश                            | ६३           | वर्णानुसार कुशल प्रश्नविधि             | १०२             |
| ग्यारह इन्द्रियों की गणना ६४ -                     | - ६६         | दीक्षित के नामोच्चारण का निषेध         | १०३             |
| ग्यारहवी' इन्द्रिय मन                              | ६७           | परस्त्री के नामोच्चारण का निषेघ        | १०४             |

| *पारिवारिक एवं सम्बन्धी जनों <b>का</b>   | वेदाभ्यास परम तप है १४१ -             | १४२ |
|------------------------------------------|---------------------------------------|-----|
| अभिवादन १०५ – १०८                        | वेदाभ्यास के बिना श्रुद्रत्य प्राप्ति | १४३ |
| *नागरिकों आदि से मैत्री-व्यवहार १०९      |                                       | १४६ |
| *बालक ब्राह्मण भी वृद्ध क्षत्रियों       | *यज्ञोपवीत से पूर्व वेदमन्त्रोच्चारण  |     |
| के पिता के समान ११०                      | का निषेध १४७ –                        | १४९ |
| सम्मान के आधार ११२ – ११२                 | गुरुकुल में रहते हुए ब्रहमचारी के     |     |
| किस-किश के लिए मार्ग दें ११३             |                                       | १५० |
| राजा और स्नातक में स्नातक                | ब्रहमचारी के दैनिक नियम               | १५१ |
| अधिक मान्य ११४                           | मद्य, मांस आदि का त्याग               | १५२ |
| आचार्य का लक्षण ११५                      | अंजन, छाता, जूता आदि घारण             |     |
| उपाध्याय का लक्षण ११६                    | का निषेध                              | १५३ |
| पिता-गुरु का लक्षण ११७                   | जूआ, निंदा, स्त्रीदर्शन आदि का निषेघ  | १५४ |
| <b>ऋ्रात्विक् का लक्षण</b> ११८           | एकाकी शयन का विधान                    | १५५ |
| अध्यापक या आचार्य की महत्ता ११९          | *स्वप्नदोष में प्रायश्चित             | १५६ |
| उपाच्याय, आचार्य, पिता,                  | भिक्षा सम्बन्धी नियम                  | १५७ |
| माता की तुलना १२०                        | किनसे भिक्षा ग्रहण करें               | १५ट |
| पिता से वेदज्ञाता आचार्य                 | किन-किन से भिक्षा ग्रहण न करे         | १५० |
| बड़ा होता है १२१ – १२२                   | पापकर्म करने वालों से मिक्षा न लें    | १६० |
| आचार्य द्वारा प्रदत्त ब्रह्मजन्म         | सायं प्रात : अग्निहोत्र का पुन :      |     |
| स्थिर होता है १२३                        | विशेष विधान                           | १६१ |
| गुरु का सामान्य लक्षण १२४                | *भिक्षा और यज्ञ न करने पर             |     |
| विद्वान् बालक वयोवृद्ध से                | प्रायश्चित १६२ –                      | १६३ |
| बड़ा होता है १२५                         | *ब्राह्मण-ब्रह्मचारी के लिए           |     |
| उक्त विषय में आंगिरस                     | मिक्षा सम्बन्धी अपवाद १६४ –           | १६५ |
| का दृष्टान्त १२६ – १२७                   | गुरु के समीप रहते ब्रहमचारी की        |     |
| विद्वत्ता के आधार पर बालक और             | मर्यादाएं                             | १६६ |
| पिता की परिमाषा १२८                      | गुरु के सम्मुख सावधान होकर            |     |
| अवस्था आदि की अपेक्षा वेदज्ञानी          | बैठें और खड़े हों                     | १६७ |
| की श्रेष्ठता १२९                         | गुरु के आदेशानुसार चलें               | १६८ |
| वर्णों में परस्पर श्रेष्ठता के आधार १३०  | गुरु से निम्न स्तर की वेशभूषा रखें    | १६९ |
| अवस्था की अपेक्षा ज्ञान से वृद्धत्व १३१  | बातचीत करने का शिष्टाचार १७० —        | १७२ |
| मूर्खता की निन्दा तथा मूर्ख              | गुरु से निम्न आसन पर बैठें            | १७३ |
| का जीवन निष्फल १३२ – १३३                 | गुरुका नाम न लें                      | १७४ |
| गुरु-शिष्यों का व्यवहार १३४              | गुरु की निन्दा न सुनें                | १७५ |
| पवित्र मन वाला ही वैदिक कर्मों के        | *गुरु-निन्दा का फल                    | १७६ |
| फल को प्राप्त करता है १३५                | गुरु को कब अभिवादन न करें             | १७७ |
| दूसरों से द्रोह आदि का निषेध १३६         | साथ बैठने न बैठने सम्बन्धी निर्देश    | १७८ |
| ब्राह्मण के लिए अपमान-सहन                | गुरु के साथ कहां-कहां बैठें           | १७९ |
| का निर्देश १३७ – १३९                     | गुरु के गुरु से गुरुतुल्य आचरण        | १८० |
| द्विज के लिए वेदाभ्यास की अनिवार्यता १४० | अन्य अध्यापकों से व्यवहार             | १८१ |

| *गुरुपुत्र आदि से व्यवहार                   | १८२ – १८४                                         | विवाह में त्याज्य कुल                         | Ę               | - v   |
|---------------------------------------------|---------------------------------------------------|-----------------------------------------------|-----------------|-------|
|                                             | १८५ – १८६                                         | विवाह में त्याज्य कन्यःए                      | 5               | – ९   |
| युवती गुरुपत्नी के चरणस्पर्श का             |                                                   | विवाह योग्य कन्या                             |                 | १०    |
| निषेघ और उसमें कारण                         |                                                   | *भ्रातृरहित कन्या से विवाह में साव            | धानी            | ११    |
|                                             |                                                   | *सवर्ण कन्या के अतिरिक्त                      |                 |       |
| स्त्रीवर्ग के साथ एकान्तवास निषे            | ष १९०                                             | विवाह-विघान                                   | १२ –            | १३    |
| युवती गुरुपत्नी के अभिवादन                  |                                                   | *शूद्र-कन्या से विवाह का निषेध                |                 |       |
|                                             | १९१ – १९२                                         | और उससे हानियां                               | <b>68</b> –     | १०    |
| गुरु-सेवा का फल                             | १९३                                               | आठ प्रकार के प्रचलित विवाह                    |                 |       |
| ब्रहमचारी के लिए केश सम्बन्धी               | _                                                 | और उनकी विधि                                  | <del>20</del> – | २१    |
| तीन विकल्प एवं ग्राम निवास का नि            | षेघ १९४                                           | वर्णानुसार घर्म्य विवाह                       | २२ –            | २६    |
| प्रमादवश सोते रहने पर                       |                                                   | ब्राह्म अर्थात् स्वयंवर विवाह का लक्षा        | ग               | २७    |
|                                             | १९५ – १९६                                         | दैव विवाह का लक्षण                            |                 | २८    |
| सन्ध्योपासन् का विधान एवं विधि              |                                                   |                                               |                 |       |
| स्त्री-शूद्रादि के उत्तम आचरण का            | •                                                 | आर्ष विवाह का लक्षण                           |                 | २९    |
| अनुकरण करें                                 | १९८                                               | प्राजापत्य विवाह का लक्षण                     |                 | оş    |
|                                             | १९९ – २१२                                         | आसुर विवाह का लक्षण                           |                 | 38    |
| निम्नस्तर के व्यक्ति से भी                  |                                                   | -                                             |                 |       |
| ज्ञान-धर्म की प्राप्ति                      | २१३                                               | गान्धर्व विवाह का लक्षण                       |                 | રૂર   |
| उत्तम वस्तुओं का सभी स्थानों                |                                                   | राक्षस विवाह का लक्षण                         |                 | ३३    |
|                                             | २१४ <del>-</del> २१५                              | पैशाच विवाह का लक्षण                          |                 | રૂજ   |
| आपत्ति काल में अब्राहमण से वि               |                                                   | *द्विजों की कन्यादान की विधि                  |                 | રૂપ   |
|                                             | २१६ – २१८                                         |                                               | ३६ –            |       |
| 'आजीवन गुरु-सेवा का फल                      | २१९                                               | प्रथम चार उत्तम विवाहों से लाम                | २५<br>३९ –      |       |
| समावर्तन की इच्छा होने पर गुरु              |                                                   | अन्तिम चार विवाह निन्दनीय                     | 4, -            |       |
| का विधान एवं नियम                           | २२०                                               |                                               |                 | ४१    |
| गुरुदक्षिणा में देय वस्तुए                  | २२१                                               | श्रेष्ठ विवाह से श्रेष्ठ सन्तान, बुरों से व   | <b>યુરા</b>     | ४२    |
| *गुरु के निधन पर गुरुदक्षिणा                |                                                   | *सवर्ण-असवर्ण कन्या से विवाह                  |                 |       |
|                                             | २२२ – २२ <b>३</b>                                 | करने की विधि                                  | ४३ –            | 88    |
| आजीवन ब्रह्मचर्य पालन का फल                 | र २२४                                             | त्रृतुकाल-गमन सम्बन्धी विधान                  |                 | ४५    |
| तृतीय अध्याय                                |                                                   | स्त्रियों का स्वामाविक त्रमृतुकाल             |                 | ४६    |
| (समावर्तन, विवाह एवं पञ्च                   | ग्राजिधान-                                        | निन्दित रात्रियाँ                             |                 | ४७    |
| विधान)                                      | 19919911                                          | पुत्र और पुत्री प्राप्त्यर्थ रात्रि की पृथक्त | П               | 85    |
| ापयान <i>)</i><br>समावर्तन                  | , <del>, , , , , , , , , , , , , , , , , , </del> | पुत्र और पुत्री होने में कारण                 |                 | ४९    |
| समावतान<br>ब्रह्मचर्य और वेदाध्ययनकाल       | १ से इतक                                          | संयमी गृहस्थ भी ब्रहमचारी                     |                 | ५०    |
| म्रहम् चय आर वदाध्ययनकाल<br>समावर्तन कथ करे | ₹<br>२ – ३                                        | वर से कन्या का मूल्य लेने                     |                 |       |
|                                             | ५ – २<br>से ६६ तक                                 | ~~ ~                                          | ५१ –            | . પુર |
| गुरु की आज्ञा से विवाह                      | स दद तक                                           | आर्ष-विवाह में भी गो-युगल लेने                | •               | •     |
| नुरु का आजा स 14416<br>विवाह-योग्य कन्या    | o<br>Y                                            | का निषेघ                                      | પરૂ –           | . yy  |
| וא אום שויש שיישו                           | 3                                                 | 77 1 1 1 7                                    | ~~              | 70    |

| १०५<br>- १०७<br>- ११२<br>११३<br>- ११५                |
|------------------------------------------------------|
| - ११२<br>११३<br>- ११५<br>- ११८                       |
| - ११२<br>११३<br>- ११५<br>- ११८                       |
| ११३<br>- ११५<br>- ११८                                |
| ११३<br>- ११५<br>- ११८                                |
| - ११५<br>- ११ <u>६</u>                               |
| - ११८                                                |
| - ११८                                                |
|                                                      |
|                                                      |
|                                                      |
|                                                      |
| - १२१                                                |
|                                                      |
| ४ तक                                                 |
| - १६९                                                |
|                                                      |
| - १८२                                                |
| - १९२                                                |
| - २०२                                                |
| - २०४                                                |
|                                                      |
| - २३६                                                |
|                                                      |
| - २३८                                                |
| - २४३                                                |
| - २४६                                                |
| - २४८                                                |
|                                                      |
| - २६६                                                |
|                                                      |
| - २८०                                                |
| - २८३                                                |
| २८४                                                  |
| 70                                                   |
|                                                      |
| २८५                                                  |
| २८६                                                  |
| ४ <sup>२</sup> ११२२ २ २२२२ २ २२२ २ २ २ २ २ २ २ २ २ २ |

#### विषयानुक्रमणिका

|                                    | (77            | ना गुन्नाना राज्या                  |                   |
|------------------------------------|----------------|-------------------------------------|-------------------|
| चतुर्थ अध्याय                      |                | सवारी किन पशुओं से न करें           |                   |
| (गृहस्थान्तर्गत आजीविका            |                | या करें                             | <b>\$</b> 9-85    |
| एवं व्रत विषय)                     |                | *बालसूर्यदर्शन आदि निषेध            | ६९ – ७८           |
|                                    | से १२ तक       | ु दुष्टों का संगन करें              | ७९                |
| आयु के द्वितीय भाग में गृहस्थी ब   |                | *ਬਟ ਨੀ ਤੁਹਟੇਥਾ <u>ਆਣਿ</u> ਕਾ ਜਿਲੇ   | य <i>६० – ६</i> ३ |
| गृहस्यी की परपीड़ारहित जीविका      |                | *                                   |                   |
| धनसंग्रह जीवनयात्रा चलाने मात्र    |                | *अक्षित्रिय राजा से दान लेने से     |                   |
| के लिए हो                          | ą              | नरकप्राप्ति                         | ८७ – ९१           |
| *जीविकाओं के भेद                   | ४ – ६          | ब्राह्ममुहूर्त में जागरण            | ९२                |
| *धान्यसंग्रही के भेद               | ७ – १०         | सन्ध्योपासनादि नित्यचर्या का प      | <b>ा</b> लन       |
| शास्त्रविरुद्ध जीविका न हो         | ११             | ~~ <del>~~~</del> <del>~~~</del>    | ९५ १००            |
| सन्तोष सुख का मूल है, असन्तोष      |                | *विविध अनध्यायों का विधान           | १०१ – १२७         |
| दु:ख का                            | १२             | स्त्रीगमन में पर्व दिनों का त्याग क | रें १२८           |
| स्नातक गृहस्थियों के व्रत          | १३-२४९         | *खाने के बाद स्नान आदि का           |                   |
| गृहस्थों के लिए सतोगुणवर्धक व्रत   | १३ – १४        | निषेघ                               | १२९ – १३२         |
| अधर्म से धनसंग्रह न करें           | १५             | परस्त्री-सेवन का निषेध एवं          |                   |
| इन्द्रियासक्ति-निषेध               | १६             | त्याज्य व्यक्ति                     | १३३               |
| स्वाध्याय से कृतकृत्यता            | १७ – २०        | परस्त्री-सेवन से हानियां            | १३४               |
| पंचयज्ञों के पालन का निर्देश       | २१ – २४        | *इन तीनों का अपमान न करें           | १३५ – १३६         |
| अग्निहोत्र का विधान                | २५ – २८        | अत्महीनता की मावना मन में           |                   |
| अतिथिसत्कार का विधान               | २९             | <b>.</b>                            | १३७               |
| सत्कार के अयोग्य व्यक्ति           | ЭĢ             | सत्य तथा प्रिय भाषण करें            | १३८               |
| सत्कार के योग्य व्यक्ति            | ३१             | मद्र व्यवहार करें                   | १३९               |
| मिक्षा एवं बलिवैश्वदेव का विधान    | ३२             | हीन, विकलांगों आदि पर व्यंग्य       | •                 |
| *भूख की अवस्था में राजा से         |                | न करें                              | १४०               |
| घनग्रहण                            | ३३ – ३४        | *गाय आदि का उच्छिष्ट हाथ से         |                   |
| स्त्राच्याय में तत्पर रहना         | ફપ             | स्पर्श-निषेघः                       | १४१ – १४४         |
| *लाठी, कमण्डलु आदि का धारण         | ३६             | कल्याणकारी यज्ञ-सन्ध्या             |                   |
| *त्याज्य बातें                     | ३७ – ३९        | आदि कार्य करें                      | १४५               |
| रजस्वलागमन निषेघ एवं               |                | यज्ञ-सन्घ्या आदि कल्याणकारी         |                   |
| उससे हानि                          | 80-86          | कार्यों से लाम                      | १४६               |
| रजस्वलागमन-त्याग से लाम            | ४२             | वेदाम्यास परमधर्म है                | १४७               |
| *स्त्री को किन अवस्थाओं में        |                | वेदाम्यास का कथन और उसका            |                   |
| न देखें                            | ४३ – ४४        | फल                                  | १४६ – १४९         |
| "मलमूत्रादि त्याग में वर्ज्य बातें | ४५ – ५२        | *धार्मिकचर्या की विविध बातें        | १५० – १५३         |
| *विविध त्याज्य बातें               | <b>५३ – ६६</b> | वृद्धों का अमिवादन एवं स्वागत       | १५४               |
|                                    |                |                                     |                   |

|                                         |                  | · ·                                                             |                    |
|-----------------------------------------|------------------|-----------------------------------------------------------------|--------------------|
| <b>सदाचार की प्रशंसा</b> एवं फल         | १५५ – १५६        | योग्य पुत्र में गृहकार्यों का सम्                               | र्गण २५७           |
| दुराचार से हानि                         | १५७ – १५८        | आत्मचिन्तन का आदेश एवं फ                                        | ल २५८              |
| परवंश कर्मी का त्थाग                    | १५९              | विषय का उपसंहार                                                 | २५९ – २६०          |
| सुब-दु:ख का लक्षण                       | १६०              | पञ्चम अध्याय                                                    |                    |
| अत्मा के प्रसन्नताकारक कार्य            | ही करें १६१      | (गृहस्थान्तर्गत-मक्ष्यामक्ष्य-देहशुद्धि-                        |                    |
| माता-पिता-आचार्यादि की                  |                  | द्रव्यशुद्धि-स्त्रीधर्म विषय)                                   | 9                  |
| हिंसा न करें                            | १६२              |                                                                 | १ से ५६ तक         |
| नास्तिकता, वेदनिन्दा आदि निषिद          |                  | *ऋषियों का भृगु से प्रश्न                                       | <b>१</b> – ४       |
| कर्म                                    | १६३              | द्विजातियों के लिए अमस्य पदा                                    |                    |
| शिष्य को केवल शिक्षार्थ ताड़ना          | करें १६४         | मक्ष्य पदार्थ                                                   | १० – २५            |
| *ब्रह्मण की हिंसा से नरक                | १६५ - १६९        | *मांस भक्षण की यज्ञीय विधि                                      | २६ – ४४            |
| अधर्म-निदा एवं अधर्म से                 |                  | िनिन्दत भोजन मांस हिंसाम्रूलव                                   | 5                  |
| दु :खप्राप्ति                           | १७० – १७४        | होने से पाप है                                                  | ४५ – ५०            |
| सत्यधर्म का पालन करें                   | १७५              | मांसमक्षण प्रसंग में आठ प्रकार                                  | र के               |
| र्ध्मवर्जित अर्थ-काम का त्याग           | १७६              | पापियों की गणना                                                 | ५१ – ५६            |
| चपलता का त्याग                          | १७७ - १७८        | गृष्ठस्थान्तर्गत देष्ठशुद्धि                                    |                    |
| विवाद न करने योग्य व्यक्ति              | १७९ - १८५        |                                                                 | से ११० तक          |
| प्रतिग्रह का लालच न रखें                | १८६              | अश्रुद्धि के समय                                                | ५६ – ५९            |
| प्रतिग्रह की विधियां                    |                  | *सपिण्डता और समानोदक भाव<br>*सूतक और मृतक सम्बन्धी विध          | F €0 − €१          |
| बन लेने के अनधिकारी तीन                 | •                | "सूतक आर मृतक सम्बन्धा ।वध<br>*समीपस्य बान्धवों की शुद्धि की    | गन ६२ — ६ <b>३</b> |
| प्रकार के व्यक्ति                       | १९० – १९४        | तमापत्प बाग्यपा का गुःख का<br>विधि तथा अवधि                     | ६४ – ७४            |
| विडाल-व्रतिक का लक्षण                   | १९५              |                                                                 | 40 00              |
| वक-व्रतिक का लक्षण                      | १९६ - २००        | और अवधि                                                         | <u> </u>           |
| दूसरों के स्नान किए जल में              |                  | *अन्य शुद्धियों की विधि                                         | द <b>ः – ९</b> ९   |
| न नहायें                                | २०१ - २०२        | *असपिण्डों की प्रेतशुद्धि                                       | १०० – १०४          |
| किन जलों में स्नान करें                 | २०३              | देह-शुद्धि कारक पदार्थों की गण                                  |                    |
| यम-सेवन की प्रधानता                     | 208              | सर्वोत्तम शुद्धि अर्थशुचिता                                     | १०६                |
| *अमस्य भोजन                             | २०५ – २२५        | धर्माचरण से विविध चरित्र                                        |                    |
| *श्रद्धा से दानकार्य करें               | २२६              | दोषों की शुद्धि                                                 | १०७ – १०८          |
| दान धर्म के पालन का कथन                 | २२७ – २३२        | शरीर, मन, आत्मा, बुद्धिकी शु                                    |                    |
| वेददान की सर्वग्रेष्ठता                 | २३३ – २३७        |                                                                 | १ से १४६ तक        |
| धर्मसंचय का विधान एवं                   | ((( (()          | पात्रों की शुद्धि का प्रकार                                     | १११ – ११५          |
| धर्म प्रशंसा                            | २३६ – २४३        | यज्ञ पात्रों की शुद्धि का प्रकार                                | ११६ – ११७          |
| उत्तमों की संगति करें                   | २४४ – २४५        | अन्य वस्त्रावि पदार्थों की शुद्धि<br>*गाउँ और अगाउँ वस्त्रओं की | ११६ – १२६          |
| श्रेष्ठ स्वभाव वाला बने                 | २४६              | *शुद्ध और अशुद्ध वस्तुओं की<br>गणना                             | १२७ – १३६          |
| *दान सम्बन्धी विविध बातें               | २४७ <b>–</b> २५४ | गणना<br>*ब्रह्मचारी और संन्यासियों के नि                        |                    |
| झूठ बोलने वाला पापी है                  | २५५ - २५६        | शुद्धि-प्रकार                                                   | <b>१३७</b>         |
| # " " " " " " " " " " " " " " " " " " " | , 77 744         | A.a. van,                                                       | , , , ,            |

| *विभिन्न प्रकार की अशुद्धियों की                          |                              | सन्यास धर्म विषय ३३ से ८४                             | तक         |
|-----------------------------------------------------------|------------------------------|-------------------------------------------------------|------------|
| शुद्धिका प्रकार १३८-१                                     | ४६                           | संन्यास-ग्रहण का विघान ३३ –                           | <b>३</b> ७ |
| गृहस्थान्तर्गत पत्नीधर्म                                  |                              | परमात्म-प्राप्ति हेतु गृहाश्रम से भी                  |            |
| विषय १४७ से १६६ त                                         | तक                           | संन्यास ले सकता है ३८-                                | 80         |
| *स्त्री-स्वतंत्रता का निषेघ १४७ – १                       | ४८                           | वैराग्य होने पर गृहस्थ या ब्रहमचर्य                   |            |
| स्त्री के पिता, पति, पुत्र से अलग                         |                              | से सीघा संन्यास-ग्रहण                                 | ४१         |
| रहने से हानि की आशंका १                                   | ४९                           | सन्यासी एकाकी विचरण करे                               | ४२         |
| पत्नी में कौन से गुण होने चाहिएं १                        | ५१                           | निर्लिप्त भाव से गांव में भिक्षा ग्रहण                |            |
| स्त्री पर विवाह के बाद पति का                             |                              | करे ४३-                                               | 88         |
| स्वामित्व १५२ – १                                         | ६२                           | जीवन-मरण के प्रति समदृष्टि                            | ४५         |
| पूर्वपति को छोड़कर दूसरे श्रेष्ठ पति                      |                              | पवित्र एवं सत्य आचरण करे                              | ४६         |
| को अपनाने की निन्दा १६३ – १                               | ६४                           | अपमान को सहन करे                                      | 80         |
| पति के अनुकूल आचरण से पत्नी                               |                              | क्रोघ आदि न करे                                       | 8=         |
| अधिक सम्मान्य होती है १६५ – १                             | ६६                           | आध्यात्मिक आचरण में स्थित रहे                         | ४९         |
| स्त्री की मृत्यु पर यज्ञपूर्वक                            |                              | मोजन पाने के लिए पा <b>ख</b> ण्ड न <b>करे</b> ५० – ५१ |            |
| अग्नि संस्कार १६७ – १                                     | ६८                           | मुण्डनपूर्वक गेरुवे वस्त्र धारण करके                  |            |
| उपसंहार १                                                 | ६९                           | रहे ५२-                                               | પ્રષ્ઠ     |
| षष्ठ-अध्याय                                               |                              | एक समय ही मिक्षा मांगे ५५ –                           | પદ         |
| (वानप्रस्थ-संन्यासंघर्म विषय)                             |                              | मिक्षान प्राप्त होने पर दु:ख का                       |            |
| वानप्रस्थ विषय १ से ३२                                    | eras.                        | अनुभव न करे                                           | <i>પ</i> છ |
| वानप्रस्थ भरण करें                                        | 9                            | प्रशंसा-लाभ आदि से बचे                                | ५८         |
| वानप्रस्थ धारण का समय                                     | ą                            | इन्द्रियों पर नियन्त्रण रखकर मोक्ष के                 |            |
|                                                           | - 8                          | लिए सामर्थ्य बद्धये ५९ -                              | 60         |
| वानप्रस्थ के लिए पञ्चयज्ञों                               | U                            | मनुष्य-जीवन की दु:खमय गति-स्थितियां                   |            |
|                                                           | - ६                          | और उनका चिन्तन ६१ -                                   | ६३         |
| अतिथि यज्ञ एवं पितृयज्ञ का विधान                          | 9                            | अपर्म से दु:ख और धर्म से सुख प्राप्ति                 | ६४         |
| ब्रह्मयज्ञ का विधान                                       |                              | योग से परमात्मा का प्रत्यक्ष करे                      | ६५         |
| अग्निहोत्र का विधान                                       | <u>د</u><br>و                | दूषित आदि प्रत्येक अवस्था में धर्म                    |            |
| विशेष यज्ञों का आयोजन करे                                 | •                            | का पालन आवश्यक                                        | ६६         |
| बलिवैश्वदेव यज्ञ का विधान ११ —                            | 90                           | ध्मचिरण के बिना बाहरी दिखावे                          |            |
| पवित्र भोजन करे                                           | १२<br>१३                     | से श्रेष्ठ फल नहीं ६७ —                               | ६९         |
| अमस्य पदार्थ १४ –                                         |                              | प्राणायाम अवश्य करे                                   | 90         |
| वानप्रस्थ ग्रामोत्पन्न पदार्थ न खाए १६ —                  |                              | प्राणायाम से इन्द्रियों के दोषों का क्षय              | ७१         |
| *विविध तपस्याओं का विधान २२ –                             |                              | प्राणायाम, धारणा, प्रत्याहार से दोवों का              |            |
| सांसारिक सुखों में आसक्ति न रखते हुए                      | **                           | क्षय                                                  | ७२         |
| बाराय चुंचा न जासावत न रखत हुए<br>ब्रह्मचर्य का पालन करें | ລຣ                           | ध्यान से यथार्थ ज्ञान                                 | <i>9</i> 9 |
| तपस्वियों के घरों से मिक्षा का ग्रहण२७ —                  | २ <b>६</b><br>२ <del>८</del> | यथार्थज्ञान से क्म-बन्धन का विनाश                     | જ          |
| आत्मश्रुद्धि के लिए वेदमन्त्रों का                        | ₹ ∽                          | अहिंसा आदि वैदिक कर्मों से परमात्मा                   |            |
| मनन-चिन्तन २९ –                                           | Яp                           | पद की प्राप्ति                                        | 94         |
|                                                           | 7.7                          |                                                       |            |

|                                                                                      | 4.4                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| क्षवित्र शरीर का त्याग ७६ – ७९                                                       | र राजा वैदवेत्ताओं से अनुशासन की शिक्षा                     |
| नि:स्पृहता से सुख एवं मोक्षप्राप्ति 🕳                                                | ० ले । ३९                                                   |
|                                                                                      | र *अनुशासन विहीन राजाओं के विनाश के                         |
| एसात्मा ही सुख का स्थान है ५४                                                        | उ <b>उदाहर</b> ण ४० – ४१                                    |
|                                                                                      | <ul> <li>*अनुशासनप्रिय राजाओं की समृद्धि के</li> </ul>      |
| <b>आग्रम धर्मों की समा</b> प्ति पर                                                   | उदाहरण ४२                                                   |
| उपसंहार ८५                                                                           | <ul> <li>राजा विद्वानों से विद्याएं ग्रहण करे ४३</li> </ul> |
| बाप्रम धर्मों के पालन से मोक्ष की ओ                                                  | र जितेन्द्रिय राजा ही प्रजाओं को वश में                     |
| प्रगति दः                                                                            | ≍ <b>रख सकता है</b> ४४                                      |
| गृहस्य की श्रेष्ठता ५                                                                | ९ व्यसनों की गणना ४५ – ४६                                   |
| ्<br>गृहस्य समुद्रवत् है                                                             | े दश कामज व्यसन ४७                                          |
| भंके दश लक्षण ९                                                                      | २ क्रोधज आठ व्यसन ४८                                        |
| क्षलक्षणात्मक धर्मपालन से उत्तम गति 🥏 🤫                                              | ३ सभी व्यसनों का मूल लोभ ४९                                 |
| क्षप्रम धर्मो एवं ब्राह्मणधर्मों का उपसंहार ९।                                       |                                                             |
| ग्रजम-अध्याय                                                                         | कष्टदायक व्यसन ५० - ५२                                      |
| ***************************************                                              | व्यसन मृत्यु से भी अधिक कष्टदायी ५३                         |
| (गजधर्म विषय)                                                                        | ਸੁਵਿਆਂ ਲੀ ਤਿਸ਼ਰਿਤ ਪੁਪ                                       |
| एजा की नियुक्ति एवं सिद्धि १ से ३९                                                   | राजा को सहायकों की आवश्यकता में                             |
| तर                                                                                   | कारण ५५                                                     |
|                                                                                      | र<br>मिन्त्रयों के साथ मन्त्रणा करे ५६ – ५९                 |
|                                                                                      | <sup>२</sup> आवश्यकतानसार अन्य अमात्यो' की                  |
| ^ \\\                                                                                | ि नियक्ति ६० – ६१                                           |
| <del>-</del>                                                                         | अधानम के घटमाम आधानमध्य का                                  |
|                                                                                      | ानगार्कन ६३                                                 |
| •                                                                                    | ।<br>ਜ਼ਿਸ਼ਕ ਤਕ ਲੀ ਕਿਸ਼ਲਿਕ                                   |
| रुड का महत्त्व १७ — १३<br>न्यायानुसार दण्ड ही हितकारी १९ — २९                        |                                                             |
| लंड देने का अधिकारी राजा कौन २१                                                      |                                                             |
| अन्यायपूर्वक दण्ड प्रयोग राजा का                                                     | र राजा के निवास योग्य देश ६९                                |
| विनाशक २७ प्रयोग राजा का २७ – ३३                                                     | . ख: प्रकार के दुर्ग ७०                                     |
| न्ययानुसार दण्डादि देने से राजा की                                                   | पर्वतदुर्ग की श्रेष्ठता ७१ – ७३                             |
| 2                                                                                    | ुर्गका महत्व ७४ – ७५                                        |
| ```                                                                                  | ं राजा का निवासगह ५०६                                       |
| न्यायविरुद्ध आचरण से यशनाश ३५<br>एजा की नियुक्ति नामक विषय का                        | राजा के विवाह योग्य भार्या ७७                               |
| , •                                                                                  | पुरोहित का वरण एवं उसके                                     |
| उपसहार ३५<br>राज की जीवनचर्या और भृत्यों आदि                                         | कर्तव्य ७६ – ६०                                             |
| 40-0                                                                                 | विविध विभागाध्यक्षों की नियुक्ति ८१                         |
|                                                                                      | गुजा स्थानक विद्याना का ग्रह्मार                            |
| राजा वेदवेता आचार्यों की मर्यादा में रहे ३७<br>राजा शिक्षक वेदवेत्ताओं का आदर-सत्कार | <sup>9</sup> करे                                            |
| ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                               | यद के लिए गमन तथा यद सम्बन्धी                               |
| कर ३ट                                                                                | व्यवस्थाएं                                                  |
|                                                                                      |                                                             |

| • •                                          | 5                                          |
|----------------------------------------------|--------------------------------------------|
| युद्ध में किन को नमारे ९१ – ९३               | राज्यमण्डल की प्रकृतियों के बहत्तर भेद १५७ |
| युद्ध से पंजायन करने वाला                    | शत्रु, मित्र और उंदासीन की                 |
| अपराधी होता है ९४ – ९६                       | परिभाषा १५६-१५९                            |
| <sup>*</sup> जीते हुए धन से राजा को 'उद्धार' | सन्धि, विग्रह आदि षडगुणों का               |
| दना ९७ – ९ ८                                 | वर्णन १६० - १६१                            |
| राजा द्वारा चिन्तर्नीय बातें ९९ – ११०        | सन्धि और उसके भेद १६२ – १६३                |
| राजा प्रजाका शोषण न होने दे १११              | विग्रह और उसके भेद १६४                     |
| प्रजा के शायण से हानि ११२                    | यान ओर उसके भेद १६५                        |
| राष्ट्र के नियन्त्रण के उपाय ११३             | आसन और उसके भेद १६६                        |
| नियन्त्रण कन्द्रों और राजकार्यालयों का       | दैधीभाव और उसके भेद १६७                    |
| निर्माण ११४                                  | संप्रय और उसके भेद १६८                     |
| अवर अधिकारियों आदि की                        | सन्धि का समय १६९                           |
| नियुक्ति ११५ – १२०                           | विग्रह का समय १७०                          |
| नगरों में सर्विवालय का निर्माण १२१           | यान का समय १७१                             |
| राजकर्मचारियों के आचरण का                    | आसन का समय १७२                             |
| निरीक्षण १२२                                 | द्वैधीमाव का समय १७३                       |
| रिश्वतखोर कर्मचारियों पर दृष्टि रखे १२३      | संश्रय का समय १७४ – १७९                    |
| रिश्वतस्त्रोर कर्मचारियों को दण्ड १२४        | राजनीति का निष्कर्ष १८०                    |
| कर्मचारियों के वेतन का                       | आक्रमण के लिए जाना और व्यूहरचना            |
| निर्धारण १२५ — १२६                           | आदि की व्यवस्था १८१ – १८४                  |
| करग्रहण सम्बन्धी वः स्थाएं १२७ — १३८         | त्रिविध मार्ग का संशोधन करे १८५            |
| कर-ग्रहण में अतितृष्णा                       | आक्रमण के समय शत्रु और शत्रुमित्र          |
| हानिकारक १३९ — १४०                           | पर विशेष दृष्टि रखें १८६                   |
| रुग्णावस्था में प्रघान अमात्य को             | ब्यूह रचनाएं १८७ – १९३                     |
| राजसभा का कार्य सौंपना १४१ — १४४             | सेना का उत्साह वर्धन १९४                   |
| राजा के दैनिक कर्तव्य १४५                    | शत्रुराजा को पीड़ित करने के                |
| सभा में जाकर प्रजा के कष्टों को सुने १४६     | उपाय १९५ – १९६                             |
| राज्य सम्बन्धी मन्त्रणाओं के स्थान १४७       | शत्रुराजा के अमात्यों में फूट १९७ — २००    |
| मन्त्रणा की गोपनीयता का                      | राजा के विजयोपरान्त कर्त्तव्य २०१          |
| महत्त्व १४८ – १५०                            | हारे हुये राजा से प्रतिज्ञापत्र आदि        |
| धर्म. काम, अर्थ सम्बन्धी बातों               | <b>लिखवाना</b> : २०२ — २०७                 |
| पर चिन्तन करें १५१                           | सच्चा मित्र सबसे बड़ी शक्ति २०८            |
| धर्म, अर्थ, काम में विरोध को दूर करे १५२     | प्रशसनीय मित्रराजा के लक्षण २०९            |
| ृतसम्प्रेषण और गुप्तचरों के आचरण             | कष्टकर शत्रु के लक्षण २१०                  |
| पर दृष्टि १५३                                | उदासीन के लक्षण २११                        |
| अष्टविघ कर्म आदि पर चिन्तन १५४               | राजा द्वारा आत्मरक्षा सबसे                 |
| राज्यम्ण्डल की विचारणीय चार मूल              | आवश्यक २१२ — २१५                           |
| प्रकृतियां १५५                               | मन्त्रणा एवं शस्त्राभ्यास के बाद भोजनार्थ  |
| गज्य मण्डल की विचारणीय आठ                    | अन्त:पुर में जाना २१६                      |
| और मूल प्रकृतियां १५६                        | राजा सुपरीक्षित भोजन करे २१७ – २१९         |
|                                              |                                            |

| बाद्य पदार्थी के समान अन्य                   |               | 'राजा द्वारा सुरक्षित धन' की                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                  |
|----------------------------------------------|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| विषय साधनों में सावधानी                      | 550           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ४ – ३६           |
| मोजन के <b>बाद विश्राम</b> और                |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 9 — <b>३</b> ≂   |
| गजकार्यों का चिन्तन                          | <b>२</b> २१   | कर्तव्यों में संलग्न व्यक्ति सबके प्रिय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | પ્રર             |
| मैनिको एवं शस्त्रादि का निरीक्षण             | २२२           | राजा या राजपुरुष विवादों को न बढायें                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ૪૩               |
| प्रन्थ्योपासना तथा गुप्तचरों और              |               | अनुमान प्रमाण से निर्णय में                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                  |
| र्गतनिधियों के सन्देशों को सुनना             | २२३           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ४ – ४६           |
| गुप्तचरों को समझाकर सर्यिकाल                 | ीन            | त्र्रण लेने-देने के विवाद का                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                  |
| भोजन के लिए अन्त :पुर में जाना               | <b>२</b> २४   | न्याय ५-४७ से ८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -१७5             |
| गत्रिशयनकाल -                                | १२५ – २२६     | त्र <b>गुण कान्याय</b> ४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 13 – A S         |
| अष्टम अध्याय                                 |               | त्र्युणदाता से त्रमुण के लेखादि प्रमाणी व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ন                |
|                                              | <del></del> \ | मांगना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | યર્              |
| (राजधर्मान्तर्गत व्यवहार्-निर्ण              | •             | मुकद्दमों में अप्रामाणिक व्यक्ति 💎 🛂                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ३ ६०             |
| द -१ से <b>९</b> -                           |               | साक्षी कौन हों 🧸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ? <b>– ६३</b>    |
| ष्यवहारों अर्थात् मुकद्वमों के निर्णय        | ाके           | साक्षी कौन नहीं हो सकते ह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ४ – इ.५          |
| लिए राजा का न्यायसभा में प्रवेश              | 8             | विशेष प्रसंगों में साक्षी विशेष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 35               |
| न्यायसभा में मुकहमों को देखे                 | ર             | ऐकान्तिक अपराघों में सभी साक्षी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                  |
| बठारह प्रकार के मुकद्दमे                     | ३ - द         | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | કુ <b>લ</b> હિંય |
| एजा के अभाव में मुकहमों के निष               |               | बलात्कार आदि कार्यों में सभी सार्क्षी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                  |
| लिए <b>मुख्य न्यायाधीश विद्वा</b> न् की निय् | •             | हो सकते हैं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | (છું             |
| मुख्य न्यायाधीश तीन विद्वानों के र           | प्ताथ         | साक्ष्यों में निश्चय ७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | انا – چا         |
| मिलकर न्याय करे                              | १०            | स्वाभाविक साक्ष्य ही ग्राहय है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <u>ভিহ</u>       |
| ब्रह्मसभा (न्यायसभा) की परिभाष               |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | )९ — हाई         |
| मुकहमों के निर्णय में धर्म की रक्ष           | ाकी           | साक्षी, आत्मा के विरुद्ध साक्ष्य न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                  |
| प्रेरणा                                      | १२            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | - 805            |
| न्यायसभा में सत्य ही बोले और                 |               | *साक्षी में शपथ दिलाने का                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                  |
| न्याय ही करे                                 | १३            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | - 888            |
| बन्याय करने वाले सभासद् मृतकवत्              | ाहें १४       | भूठी गवाही वाले मुकद्दमे पर पुनर्विचार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 9 913            |
| मारा हुआ धर्म मारने वाले को ही               |               | असत्य साध्य के आधार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ११८              |
| नष्ट कर देता है                              | १५            | असत्य साध्य में दोषानुसार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | • •              |
| धर्महन्ता वृषल कहाता है                      | १६            | · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _ 854            |
| र्षम ही परजन्मों में साथ रहता है             |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | - 230            |
| अन्याय से सब सभासदों की निन्द                |               | लेने-देने के व्यवहार में काम आने                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ,                |
| गजा यथायोग्य व्यवहार से पापी न               | <b>र</b> हीं  | वाले बाट और मुद्राएं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 232              |
| कहलाता                                       | १९            | तोल के पहले मापक त्रसरेणु की परिभाषा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 230              |
| शुद्र धर्मप्रवक्ता न हो                      | २० – २४       | लिक्षा, राजसर्षप और गौरसर्षप की                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                  |
| निर्णय में हावभावों से मन की                 |               | परिभाषा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | १३५              |
| पहचान                                        | २५ – २६       | ्रस्थ्ययव, कृष्णल, माष <sup>्</sup> और सुवर्ण की                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                  |
| बालघन की रक्षा                               | २७            | परिभाषा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ,<br>१३४         |
| क्न्ध्यादि के घन की रक्षा                    | २६ – ३३       | पल, घरण, रौप्यमाषक की परिभाषा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | १३४              |
|                                              |               | 1 (1) 1 (1) (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 |                  |

| £ 14441.3                                                  | mri e i di                                |
|------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| रौप्याधरण, राजतपुराण, कार्वापण की                          | कृत प्रतिज्ञा से फिर जाना २१६ – २२१       |
| परिभाषा १३६                                                | (८)अष्टम विवाद 'क्रय-विक्रय'              |
| रौप्यशतमान, निष्क की परिभाषा १३७                           | का निर्णय (२२२ – २२६)                     |
| पूर्व, मध्यम, उत्तम-साहसों की                              | खरीद-बिक्री का विवाद २२२ – २२८            |
| परिभाषा १३८ – १३९                                          | (९) नवम विवाद 'पाल <del>क स्वा</del> मी'  |
| त्राण पर ब्याज का विधान १४० – १४२                          | का निर्णय (२२९ –२४४)                      |
| लाभ वाली गिरवी पर ब्याज नहीं १४३                           | पशु स्वामी और ग्वालों का                  |
| धरोहर सम्बन्धी व्यवस्थाएं (उन पर ऋण                        | विवाद २२९ – २४४                           |
| ब्याज आदि की व्यवस्था) १४४ - १५०                           | (१०) सीमा-सम्बन्धी विवाद और               |
| दुगुने से अधिक मूलघन न लेने का                             | उसका निर्णय (२४५ - २६५)                   |
| आदेश १५१ – १५२                                             | (११) दुष्ट या कटुवाक्य बोलने-सम्बन्धी     |
| कौन-कौन से ब्याज न ले १५३                                  | विवाद और उसका                             |
| पुन: ऋगणपत्रादि लेखन १५४ – १५६                             | निर्णय (२६६ – २७७)                        |
| समुद्रयानों का किरायामाड़ा-निर्धारण १५७                    | (१२) दण्ड से घायल करने या मारने           |
| जमानती सम्बन्धी विधान १५८ – १६२                            | सम्बन्धी विवाद और उसका                    |
| आठ प्रकार के व्यक्तियों से लेन-देन                         | निर्णय (२७६ – ३००)                        |
| अप्राणिक है १६३                                            | (१३) चोरी का विवाद और उसका                |
| शास्त्र और नियम विरुद्ध लेन-देन                            | निर्णय (३०१ – ३४३)                        |
| अप्रामाणिक १६४ — १६५                                       | चोरों के निग्रह से राष्ट्र की वृद्धि ३०२  |
| कुटुम्बार्थ लिए गए घन को कुटुम्बी                          | चोरो' से प्रजा की रक्षा श्रेष्ठ           |
| जौटाएं १६६ – १६७                                           | कर्तव्य है ३०३ – ३०६                      |
| षलात कराई गई सब बातें                                      | प्रजा की रक्षा किए बिना कर लेने वाला      |
| अमान्य १६६- १७६                                            | राजा पापी होता है ३०७ – ३१३               |
| (२) घरोहर रखने के विवाद का                                 | चोर की स्वयं प्रायश्चित की                |
| निर्णय (१७९ – १९६)                                         | विधि ३१४ – ३१५                            |
| (३) तृतीय विवाद 'अस्वामिविक्रय                             | दोषी को दण्ड न देने से राजा               |
| का निर्णय (१९७ – २०५)                                      | पापभागी होता है ३१६                       |
| का निर्णय (१९७ – २०४)<br>दूसरे की वस्तु बेच देना १९७ – २०४ | पापियों के संग से पाप ३१७                 |
| (४) चतुर्थ विवाद 'सामूहिक व्यापार'                         | राजाओं से दण्ड प्राप्त करके निर्दोषता ३१८ |
| का निर्णय (२०६ – २११)                                      | विमिन्न चोरियों की दण्ड-                  |
| मिलजुलकर उन्नति या व्यापार                                 | व्यवस्था ३१९ – ३३१                        |
| करना २०६ – २११                                             | साहस और चोरी का लक्षण २३२ — ३३३           |
| (४) पञ्चम विवाद 'दिए पदार्थ को                             | डाकू, चोरो' के अगो' का छेदन ३३४           |
| न लौटाना' का निर्णव (२१२ – २१३)                            | माता-पिता, आचार्य आदि समी राजा            |
| वान की हुई वस्तु को लौटाना २१२ - २१३                       | <b>ब्ररा दण्डनीय हैं</b> ३३५              |
| (६) षष्ठ विवाद 'वेतन आकर्न' का                             | अपराध करने पर राजा को साधारण जन           |
| निर्णय (२१४ – २१७)                                         | से सहस्रगुणा दण्ड हो ३३६                  |
| वेतन देने, न देने का विवाद २१४ - २१७                       | उच्च वर्ण के व्यक्तियों को अधिक           |
| (७) सप्तम विवाद 'प्रतिज्ञा विरुद्धता'                      | <b>द</b> ण्ड दे                           |
| का निर्णय (२१६ – २२१)                                      | (१४) साहस-डाका , हत्या आदि                |
|                                                            |                                           |

| मनुस्मृति २९                   |                   |                                           | રવ           |
|--------------------------------|-------------------|-------------------------------------------|--------------|
| बलात्कारपूर्वक किए गए          | अपराघों           | नवम अध्याय                                |              |
| का निर्णय                      | (३४४ – ३५१)       | (राजधर्मान्तर्गत व्यवहारनिर्णय)           |              |
| साहसी व्यक्ति चोर से अधि       |                   | ९-१ से ९-२                                | ५० तक)       |
| हाकू को दण्ड न देने वाला       |                   | (१६) स्त्री-पुरुष धर्म सम्बन्धी           |              |
| को प्राप्त करता है             | ३४६               |                                           | से १०२       |
| मित्र या धन के कारण साहर       | प्ती को           | (स्त्री-पुरुष के संयोगकालीन दैनिक         |              |
| क्षमान करे                     | 986               | स्त्री के प्रति कर्तव्यपालन न करने व      |              |
| *विद्रोह काल में द्विजातियों व | को शस्त्र-        | पिता, पति, पुत्र निंदा के पात्र           | 8            |
| घारण का आदेश                   | ३४८ – ३४९         | थोडे से कुसंग से भी स्त्रियों की रक्ष     | ī            |
| आततायी को मारने में अपर        | ाध                | अवश्य करें                                | <b>પ</b> – દ |
| नहीं                           | ३५० – ३५१         | स्त्रीपर ही परिवार की प्रतिष्ठा निर्मर है | 9            |
| (१५) स्त्रीसंग्रहणसम्बन्ध      | ग्री विवाद तथा    | जाया का लक्षण                             | <u>ح</u>     |
| उसका निर्णय                    | (シスラー ラエロ)        | जैसा पति वैसी सन्तान                      | ٩            |
| स्त्रीसंग्रहण की परिभाषा       | ३५७ – ३७०         | स्त्रियों की रक्षा बलपूर्वक नहीं हो       |              |
| दम्भपूर्वक व्यभिचार में प्रवृ  | त होने पर         | सकती                                      | १०           |
| स्त्री को दण्ड                 | ३७१               | स्त्रियों को गृह एवं धर्मकार्यों में      |              |
| दम्मपूर्वक व्यमिचार में प्रवृ  | त होने वाले       | व्यस्त रखें                               | ११           |
| पुरुष को दण्ड                  | ३७२               |                                           | <b>'</b> से  |
| *वर्णानुसार दण्डव्यवस्या       | <i>३७३ – ३</i> ८५ | बच सकती हैं                               | १२           |
| पांच महाअपराधियों को वश        | । में करने वाला   | स्त्रियों के दूषण में छ :कारण             | १३           |
| राजा इन्द्र के समान प्रभावी    |                   | ∗स्त्रियों का स्वमाव-वर्णन                | १४ – २४      |
| त्रृत्विज् और यजमान द्वारा     |                   | सन्तानोत्पत्ति सम्बन्धी धर्म              | રૂપ          |
| त्यागने पर दण्ड                | ३८ट               | स्त्रियाँ घर की लक्ष्मी हैं               | २६           |
| माता-पिता-स्त्री-पुत्र को छो   | ड़ने पर           | स्त्री लोकयात्रा का आघार हैं              | २७           |
| दण्ड                           | ३८९ – ३९५         | घर का सुख स्त्री पर निर्भर है             | २८ – ३०      |
| *धोबी और जुलाहे की             |                   | पुत्र पर अधिकार के सम्बन्ध में आख्या      | न ३१         |
| व्यवस्था <u> </u>              | ३९६ – ३९७         |                                           |              |
| व्यापार में शुल्क एवं वस्तुः   | ओं के             | स्त्री-पुरुष की क्षेत्र और बीज रूप र      |              |
| भावों का निर्धारण              | ३९६ – ४०२         |                                           | ३३ – ४८      |
| तुला एवं मापकों की छह ग        | नहीने में         | परस्त्री में पुत्रोत्पत्ति करने पर पुत्र  | पर           |
| परीक्षा                        | ४०३               | 9                                         |              |
| नौका-व्यवहार में किराया ६      | आदि की            | पुत्र पर स्त्री या स्त्री-स्वामी के       |              |
| व्य <del>वस्</del> थाएं        | 808 – 808         |                                           | પ્રર         |
| *वैश्य और शूद्र से उनके        |                   | समफौतापूर्वक पुत्रोत्पत्ति में पुत्र पर   | र स्त्री−    |
| कर्म कराये                     | ४१० – ४१३         |                                           | ५३ – ५६      |
| *शुद्र से दासता कराये          | ४१३ – ४१४         |                                           |              |
| *सात प्रकार के शूद्र दास       | ४१५ – ४२०         |                                           | પ્રહ         |
| ~ <b>~</b>                     |                   |                                           |              |

| •                                         | <b>3</b>                                                    |
|-------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| उनके साथ गमन में पाप ५८                   | *नियोग से उत्पन्न पुत्रों के                                |
| सन्तानाभाव में नियोग से सन्तानप्राप्ति ५९ | अनुसार दाय-व्यवस्था १२० – १२६                               |
| *नियोग में गमन विधि ६० – ६१               | पुत्रिका करने का उद्देश्य १२७ – १२९                         |
| नियोग से पुत्र प्राप्ति के बाद            | पुत्र के अभाव में सारे धन की                                |
| बरीर-सम्बन्ध नहीं ६२ - ६३                 | अधिकारिणी पुत्री १३०                                        |
| नियोग-विधि का खण्डन ६४ – ६८               | माता का धन पुत्रियों का ही                                  |
| सगाई के बाद पति की मृत्यु होने पर         | होता है १३१ — १३३                                           |
| अन्य विवाह का विघान ६९ — ७३               | पुत्रिका करने पर पुत्र होने की                              |
| स्त्री को जीविका देकर पुरुष प्रवास में    | अवस्था में दायव्यवस्था १३४ – १३७                            |
| जाये ७४                                   | पुत्र का लक्षण १३८'- १४०                                    |
| अथवा अनिन्दित कलाओं से स्त्री जीविका      | दत्तक पुत्र के दाय-भाग का                                   |
| कमाये ७५                                  | विधान १४१ — १४४                                             |
| पति की प्रतीक्षा की अविध और               | नियोग से उत्पन्न क्षेत्रज पुत्र                             |
| उसके पश्चात नियोग ७६ – ८०                 |                                                             |
| पुरुष दूसरी स्त्री से यन्तानप्राप्ति कब   | नियोग-विधि के बिना उत्पन्न                                  |
|                                           |                                                             |
| उत्तम वर मिलने पर कन्या का                | *अन्य वर्णों की स्त्रियों में उत्पन्न                       |
| विवाह शीघ्र कर दें ८८                     | पुत्रों की दायभाग व्यवस्था १४८ – १५७                        |
| गुणहीन पुरुष से विवाह न करे 🕳 🖙           | *बारह प्रकार के पुत्र १५८                                   |
|                                           | *दाय भाग के अधिकारी छह पुत्र १५९                            |
| स्वयंवर विवाह में पाप नहीं ९१ – ९५        | <ul> <li>झदायभाग के अनिधिकारी छह पुत्र १६० — १६५</li> </ul> |
| स्त्री पुरुष की अर्घांगिनी ९६             | *औरस पुत्र का लक्षण १६६                                     |
| *शुल्क से कन्या विवाह विषयक               | *क्षेत्रज पुत्र का लक्षण १६७                                |
| खण्डन-मण्डन ९७ – १००                      | *दित्रिम पुत्र का लक्षण १६ ट                                |
| पति-पत्नी आमरण साथ रहें १०१               | *कृत्रिम पुत्र का लक्षण १६०                                 |
| बिखुड़ने के अवसर न आने दें १०२            | *गूढोत्पन्न पुत्र का लक्षण १७०                              |
| (१७) दायमाग विवाद-वर्णन                   | *अपविद्ध पुत्र का लक्षण १७१                                 |
| (९ — १०३ से २१९)                          | *कानीन पुत्र का लक्षण                                       |
| अलग होते समय दायभाग का बराबर              | *सहोढ पुत्र का लक्षण १७३                                    |
| विमाजन १०४                                | *क्रीत पुत्र का लक्षण १७४                                   |
| सम्मिलित रहने पर विभाजन                   | *पौनर्भव पुत्र का लक्षण १७५                                 |
| का दूसरा विकल्प १०५ - १०७                 | अक्षतयोनि के पुनर्विवाह का विधान १७६                        |
| बड़े भाई का छोटों के प्रति                | *स्वयंदत्त पुत्र का लक्षण १७७                               |
| कर्तव्य १०६ – १०९                         | *पारशव पुत्र का लक्षण १७८ – १८६                             |
| छोटों का बड़े माई के प्रति                | *सपिण्ड के अभाव में दाय के                                  |
| कर्तव्य ११० — १११                         | अधिकारी १८७ — १९१                                           |
| इकट्ठे रहकर अलग होने पर                   | (माृतधन का विभाग)                                           |
| 'उदार' अंश का विमाजन ११२ — ११६            |                                                             |
| सम्मिलित रहकर अलग होते हुए                | बाटू लें १९२ — १९३                                          |
| विभाजन की अन्य विधि ११७ – ११९             | स्त्रीधन छ: प्रकार का १९४ – १९५                             |

| -1;                                       | 7.514                                         |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| इस्मादि विवाहां में स्त्रीधन का           | लोक कण्टकों की गणना 💎 २४५ — २६६               |
| विधिकारी पति १९६                          | गुप्तचरो द्वारा किन स्थानो स                  |
| असुरादि विवाहों में स्त्रीधन के           | अपराधियों का पता लगाये 💎 २६४ २६५              |
| उत्तराधिकारी १९७ – १९८                    | प्रमाण मिलने पर ही दण्ड दे २७०                |
| स्रिगाँ कुटुम्ब से खिपाकर धन              | चोरों के सहयोगियों को भी                      |
| न बोहें १९९ — २००                         | दण्ड दे २/५१ - २/३३                           |
| धन के अनिधकारी विकलांग २०१                | सामूहिक हानि होने पर सहयोग न                  |
| इन्हें मोजनछादन देते रहें २०२ – २०३       | करने वाले को दण्ड २,७४ २,७५                   |
| र्शामलित रहने बड़े भाई के                 | विभिन्न अपराधियों को दण्ड 🧪 २७६ — २९३         |
| क्रमाये धन की व्यवस्था २०४ – २०५          | सात राजप्रकृतियां २९४ – ३००                   |
| ्रान: एकत्र होकर पृथक होने                | राजा के शासन में ही चार युग 💎 ३०१ — ३०२       |
| ण उद्धार–भाग नहीं २१०                     | राजा के आठ रूप ३०३                            |
| भाई के मरने पर उसके धन                    | राजा का इन्द्ररूप आचरण २०४                    |
| ंज्ञ विभाग २११ २१२                        | राजा का सूर्यरूप आचरण २०५                     |
| किर्वव्यपालन न करने पर बड़े भाई को        | राजा का वायुरूप आचरण ३०६                      |
| उद्धार भाग नहीं २१३                       | राजा का यमरूप आचरण ३०७                        |
| वयधन से वञ्चित लोग २१४                    | राजा का वरुणरूप आचरण ३०६                      |
| पितृधन का विषम विभाजन                     | राजा का चन्द्ररूप आचरण ३०९                    |
| न करे २१५ — २१६                           | राजा का अग्निरूप आचरण ३१०                     |
| इकलौते सन्तानहीन पुत्र के धन का           | राजा का धरारूप आचरण 💎 ३११ ३१२                 |
| उत्तराधिकार २१७ — २१९                     | *ब्राह्मण के क्रोध की उग्रता ३१३ ३२४          |
| (१८) चूत-सम्बन्धी विवाद का                | वैश्य-शूद्रों के कर्त्तव्य ३२५                |
| निर्णय (२२० – २५०)                        |                                               |
| राष्ट्रघातक जूआ आदि का पूर्ण निवारण २२१   | ZWW CHENE                                     |
| ाृत्रा एक तस्करी है                       | दशम अध्याय                                    |
| ृ वृत और समाहवय में मेद २२३ — २३०         | (चातुर्वण्यं धर्मान्तर्गत वैश्य शुद्र के धर्म |
| मुकद्दमों के अन्त में                     | एवं चातुर्वर्ण्य धर्म का उपसंहार)             |
| उपसंहार २३१ – २५१                         | वैश्यों के कर्त्तव्य ३२६ – ३३४                |
| रिश्वत लेकर अन्याय करने वालों             | शुद्र को उत्कृष्ट वर्ण की प्राप्ति ३३५        |
| को दण्ड २३१                               | *वेदोपदेश का अधिकार ब्राह्मण को है १ – ४      |
| निर्णयों में कपट करने वालों को दण्ड २३२   | *वर्णसंकरों का वर्णन ५ – ६                    |
| ठीक निर्णय को किसी दबाव या लालच           | *भिन्न वर्ण से उत्पन्न 'अपसद'                 |
|                                           | सन्ताने ७ – २३                                |
| अमात्यों और न्यायाधीशों को अन्याय करने पर | *वर्णसंकरों की उत्पत्ति में कारण २४           |
| राड २३४                                   | *संकीर्णयोनियों का वर्णन २५ - ४२              |
| <b>पांच महापातकी और उनको</b>              | *धर्मपालन न करने से शूद्रता को प्राप्त        |
| दण्ड २३५ — २५१                            | जातियाँ ४३ – ४४                               |
| राजा द्वारा लोक कण्टकों का                | चरों वर्णों से मिन्न व्यक्तियों               |
| निवारण (९ — २५२ से ३२५ तक)                | की संज्ञा ४५                                  |
| बो प्रकार के तस्कर २५६ — २५७              | *अपसदों और अपध्वंसजों के कर्म ४६ – ५६ –       |

| •                                           |                                                     |
|---------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| दस्यु व्यर्थात् अनार्यं की पहचान उसके       | <sup>*</sup> ब्राह्मण् अपराधियों को स्वयं           |
|                                             | दण्ह दें ३१ — ३५                                    |
|                                             | *यज्ञ केअधिकारी लोग ३६ – ४३                         |
| कर्मानुः चर्ण-परिवर्तन ६५                   | प्रायश्चित कब किया जाता है ४४ – ४६                  |
| *बीज ः ः । असी श्रेष्ठता में                | प्रायंश्चित्त का अर्थ ४७                            |
| निर्णय ६६ – ७३                              | प्रायश्चित क्यों करना वाहिए ५३                      |
| ্ৰেদ পাजीविका के कर्म ७४ – ७६               | *महापातकों का वर्णन ५४                              |
| ्वैश्य के कर्म ७७ – ७९                      | *महापातकों के समान कर्म ५५ – ५८                     |
| त्मुख कार्य 🖘 🕏                             | *उपपातकों का वर्णन ५९ – ६६                          |
| ल में ब्राह्मण की जीविका   ८१ – ९४          | *जातिभ्रंश कारक कर्म ६७                             |
| ्ल में क्षत्रिय की जीविका                   | *वर्णसंकर बनाने वाले कर्म                           |
| क कर्म                                      | *अपात्र करने वाले कर्म                              |
| *आपत्काल में वैश्य की आजीविका               | *मलिन करने वाले कर्म ७०                             |
| के कर्म ९८                                  | *महापातकों और उपपातकों के प्रायश <del>्चित</del> ७१ |
| *आपत्काल में शूद्र की आजीविका               | *ब्रह्महत्या का प्रायश्चित ७२ - ८९                  |
|                                             | *सुरापान का प्रायश्चित्त ९० – १०१                   |
|                                             | *गुरुस्त्रीगमन का प्रायश्चित्तः १०२ – १०६           |
| *धर्मानुकूल सात आय ११५                      | *उपपातिकयों के प्रायश्चित १०७ – ११७                 |
|                                             | *अवकीर्णी का प्रायश्चित्त ११८ – १२३                 |
| *ब्राह्मण और क्षत्रिय ब्याज न ले ११७        | *जातिभ्रंशकर कर्मों का प्रायश्चित्त १२४             |
| *- आपत्कालीन कर्म ११५- १२०                  | *अपात्र और वर्णसंकर करने वाले                       |
| अवस्था में शूद्र के                         | कर्मों का प्रायश्चित १२५                            |
|                                             | *क्षत्रिय आदि के वध का                              |
| श-अध्याय                                    | प्रायश्चित १२६ — १३०                                |
| प्रायाश्चत विषय                             | *अन्य पशु—पक्षी—कीट आदि के                          |
| (११ –४४ से२६५ तक)                           | वघों का प्रायश्चित १३१ - १४४                        |
| *दान एवं यज्ञ सम्बन्धी विधान १ - ६          | ·                                                   |
| *सोमयज्ञ का विद्यान ७ – १०                  | * 10 0                                              |
| *ग्रजार्थ बलात् भी धन लाये ११ –१५           |                                                     |
| त कहीं से मोजन प्राप्तकरले १६ – १८          |                                                     |
| न छीन कर श्रेष्ठों को                       | *पतितों से संसर्ग का                                |
| . 89 – 20                                   | प्रायश्चित १७९ – १९०                                |
| े<br>ड़ित ब्राह्मण की राजा                  | व्रात्यों का प्रायश्चित १९१                         |
| आदि निश्चित कर दे २१ — २३                   | निन्दित कर्म करने वालों का                          |
| आदि निश्चित कर प्र. १९<br>११ भिक्षा नहीं २६ | ^                                                   |
| न को स्वार्थ के लिए प्रयोग                  | *अन्य विविध प्रायश्चित १९७ – २०२                    |
|                                             |                                                     |
| " ""                                        | *ब्राह्मण को फटकारने और मारने पर                    |
| ाल में आपत्काल के                           | प्रायश्चित २०४ – २०६                                |
| धर्मा फल न <b>हीं</b> २८ – ३०               |                                                     |

| वविहित कर्मों के लिए प्रायश्चित           |     | द्वादश अध्याय                     |                 |
|-------------------------------------------|-----|-----------------------------------|-----------------|
| निर्णय                                    | २०९ | •                                 | •               |
| ,प्रावश्चित्तों का परिचय-वर्णन            | २१० | कर्मफल-विघान एवं नि :श्रेय        |                 |
| प्राजापत्य व्रत की विधि                   | २११ | वर्णन (१२ ३ से ११६ तक             | 5)              |
| कृच्छ्रसान्तपन व्रत की विधि               | २१२ | *ऋषियों का भृगु से प्रश्न         | १               |
| अतिकृष्यः व्रत की विधि                    | २१३ | *भृगु का ऋषियों को उत्तर          | ર               |
| तप्तकृच्छ व्रत की विधि                    | २१४ | त्रिविध कर्मों का और त्रिविध गति  | यों             |
| "पराककृच्छ्र व्रत की विधि                 | २१५ | का कथन                            | ş               |
| चन्द्रायण व्रत की विधि                    | २१६ | मन कर्मों का प्रवर्तक             | 8               |
| यवमध्यम चान्द्रायण व्रत की विधि           | २१७ | त्रिविघ मानसिक बुरे कर्म          | ય               |
| <sup>*</sup> युति चान्द्रायण व्रत की विधि | २१८ | चतुर्विघ वाचिक बुरे कर्म          | ६               |
| *शिशु चान्द्रायण व्रत की विधि २१९ —       | २२१ | त्रिविध शारीरिक बुरे कर्म         | ৩               |
| व्रत पालन के समय यज्ञ करें २२२ -          | २२४ | ्रेसा कर्म उसी प्रकार उसका भोग    | <u> </u>        |
| व्रत पालन के समय गायत्री आदि              |     | *त्रिदण्डी की परिभाषा             | 80 - 68         |
| का जप करें                                | २२५ |                                   | १२              |
| मानसपापों के प्रायश्चित की विधि           | २२६ | *फल का अनुभवकर्ता जीवात्मा        | १३ – २३         |
| पांच कर्मों से प्रायश्चित्त में पाप भावना |     | प्रकृति के आत्मा को प्रभावित      |                 |
| से मुक्ति                                 | २२७ |                                   | રુષ્ઠ           |
| सबके सामने अपना अपराध कहने                |     | जिस गुण की प्रधानता,              |                 |
| से पाप से मुक्ति                          | २२८ | वैसी ही आत्मा                     | २५ – २६         |
| अनुताप करने से पाप भावना से मुक्ति        | २२९ | आत्मा में रजोगुण की प्रधानता      |                 |
| तपपूर्वक पुन: पाप न करने के निश्चय        |     | की पहचान                          | २७              |
| से पापभावना से मुक्ति                     | २३० | आत्मा में रजोगुण प्रधानता         |                 |
| कर्मफलों पर चिन्तन करने से पाप-           |     | की पहचान                          | २६              |
| भावना से मुक्ति                           | २३१ | आत्मा में सतोगुण की प्रधानता      |                 |
| पापभावना से मुक्ति चाहने वाला पुन :       |     | की पहचान                          | २९ – ३०         |
| पाम न करे                                 | २३२ | सतोगुण को प्रत्यक्ष कराने         |                 |
| तप तब तक करें,जब तक मन में                |     | वाले लक्षण                        | ३१              |
| प्रसन्नता न आ जाये                        | २३३ | रजोगुण के लक्षण                   | <b>રૂ</b> ર     |
| 'तप की महिमा २३४ –                        | २४४ | तमोगुण के लक्षण                   | <b>३३ – ३</b> ४ |
| वेदाभ्यासादि से पापमावनाओं का क्षय        | २४५ | तमोगुणी कर्म की संक्षिप्त परिभाषा | રૂપ             |
| वेदज्ञानाग्नि में पापभावना विनष्ट होती है | २४६ | रजोगुणी कर्म की संक्षिप्त परिभाषा | રફ              |
| *गुप्त पापों का प्रायश्चित्त २४७ —        | २६२ | सतोगुणी कर्म की संक्षिप्त परिभाषा | ₹9              |
| वेदज्ञान रूपी तालाब में पापमावना          |     | तीनों गुणों के प्रघान उद्देश्य व  | -               |
| का डूबना                                  | २६३ | ^ `                               | ३८ – ३९         |
| वेदवित का लक्षण                           | २६४ |                                   | 80              |
| ईश्वर भी एक ज्ञेय वेद है                  | २६५ | तीन गतियों के कर्म, विद्या के आधा | ₹               |
| प्रायश्चित विषय का उपसंहार                | २६६ |                                   | 88              |

| <b>1111</b>                                 | ्युम्मा सन्म <u>्</u>                    |
|---------------------------------------------|------------------------------------------|
| तीन गतियों के तीन तीन मेद और                | (४ – ५) तप और विद्या का वर्णन            |
| तदनुसार जन्मावस्थाओं के फल                  | तप से पापभावना का नाश और                 |
| तामसं गतियों के तीन मेद ४२ – ४४             | विद्या से अमृतप्राप्ति १०४               |
| राजस गतियों के तीन भेद ४५ – ४७              | (६) धर्म का वर्णन                        |
| सात्त्विक गतियों के तीन भेद ४८ ५१           | धर्मज्ञान के लिए त्रिविध प्रमाणों        |
| विषयों में आसक्ति से और अधर्म-              | का ज्ञान १०५                             |
| सेवन से दु:खमय जन्मों की प्राप्ति ५२        | वेदानुकूल तर्क से धर्मज्ञान १०६ — १०७    |
| *कर्मानुसार जीव को योनियों की               | अविहित धर्मों का विधान शिष्ट             |
| प्राप्ति ५३ – ७२                            | विद्वान् करें १०८                        |
| *विषयों के सेवन से पापयोनियों की            | शिष्ट विद्वानों की परिभाषा १०९           |
| प्राप्ति ७३ — ७४                            | तीन या दश विद्वानों की                   |
| *पापियों को प्राप्त होने वाले दुःख ७५ - ८०  | धर्मनिर्णायक परिषद् ११०                  |
| आसक्ति-निरासक्ति के अनुसार                  | धर्मपरिषद् के दश सदस्य १११               |
| फल प्राप्ति दश                              | धर्मपरिषद् के तीन सदस्य ११२              |
| नि :श्रेयकर कर्मी का वर्णन ८२               | वेद का एक विद्वान भी असंख्य              |
| छह नि :श्रेयकर कर्म ५३                      | मूखों से धर्म-निर्णय में प्रमाण है ११३   |
| (१) आत्मज्ञान का वर्णन                      | धर्म परिषद का सदस्य कौन नहीं             |
| आत्मज्ञान सर्वश्रेष्ठ धर्म है 💢 🗸 🗸         | हो सकता ११४                              |
| प्रवृत्त-निवृत्त कर्मों का वर्णन 🛚 🗠 ६ — ९१ | मूर्खों द्वारा निर्णीत धर्म से पापवृद्धि |
| (२) इन्द्रिय-संयम का वर्णन                  | काभय ११५                                 |
| आत्मज्ञान, इन्द्रिय-संयम का कथन             | नि :श्रेयस् कर्मों का उपसंहार ११६ —११७   |
| और इनसे जन्मसाफल्य ९२ – ९३                  | ईश्वरद्रष्टा अधर्म में मन नहीं           |
| (३) वेदाम्यास का वर्णन ९४                   | लगाता ११८                                |
| वेद-विरुद्ध-शास्त्र अप्रामाणिक ९५ – ९६      | परमेश्वर ही सबका निर्माता,               |
| वेद से वर्ण, आश्रम, लोक,                    | फलदाता और उपास्य है ११९                  |
|                                             | *इन्द्रियों में आकाश आदि                 |
| पञ्चभूत आदि सूक्ष्म शक्तियों का             | का घ्यान १२० - १२१                       |
| ज्ञान वेदों से ९८                           | परम सूक्ष्म परमात्मा को जानें १२२        |
| वेद सुखों का साघन है ९९                     | परमात्मा के अनेक नाम १२३                 |
| वेदवेता ही सफल राजा, सेनापति व              | सर्वन्तिर्यामी परमात्मा ही संसार         |
| न्यायाधीश हो सकता है १००                    | को चक्रवत् चलाता है १२४                  |
| वेदज्ञान से परमगति की ओर                    | समाधि से ईश्वर एवं मोक्षप्राप्ति १२५     |
| प्रगति १०२ – १०३                            | *इस शास्त्र के अध्ययन का फल १२६          |
|                                             |                                          |

# अनुशीलन समीक्षा में विचारित विषयों की सूची

| ाथम अध्याय                          | पृष्ठ संख्या | साघ्यों से अमिप्राय                              | ३४ – ३५     |
|-------------------------------------|--------------|--------------------------------------------------|-------------|
| र्णका स्वरूप                        | • ર          | यज्ञ का व्यापक अर्थ, वेदो                        |             |
| <b>अन्तरप्रभवाणाम</b> पद का         |              | का उद्देश्य                                      | ३६          |
| मुसम्मत अर्थ                        | <b>३</b> – ४ | वेदोत्पत्ति विषयक वेदादि के प्रमाण               | ३ट          |
| ु.<br>अस्य सर्वस्य' पदों की सही संग | ति ७         | वेदोत्पत्ति की मान्यता का                        |             |
| कार्यतत्वार्थवितं का संगत अर्थ      | 5            | अन्यत्र वर्णन                                    | <b>રૂ</b> ૧ |
| प्रथम चार शलोकों की मौलिकता         |              | जगदुत्पत्ति-प्रयोजन एवं कर्मफल                   | ४१          |
| गर विचार                            | ६०           | चातुर्वणर्य व्यवस्था निर्माण वेदों से            | ૪૨          |
| मनुस्मृति के प्रश्न और उत्तर        |              | वर्णौत्पत्ति- विषयक भ्रान्त कल्पना               | 88          |
| <b>बी संग</b> ति                    | ११           | ४२वें श्लोक की शैली एवं अर्थ                     |             |
| मनुस्मृति की सांगोपांग शैली         | १४           | पर विचार                                         | ४९          |
| खयभू का सही अर्थ                    | १५.          | वृक्षों की चेतनता पर विचार                       | પ્ર १       |
| गरमात्मा की प्रकटता से अभिप्राय     | r १५         | प्राचीनकाल-परिमाण की आधुनिक                      |             |
| मृष्ट्युत्पत्ति विषयक वेदमन्त्रों   |              | काल-परिमाणों से तुलना                            | ६१          |
| के प्रमाण                           | १६           | ६४वें श्लोक की शैली पर विचार                     | ६१          |
| १४ – १५ श्लोकों के अर्थ में भ्रा    | ांति         | महर्षि दयानन्द द्वारा 'पितर'                     |             |
| और सृष्ट्युत्पत्ति की प्रक्रिया     | રુપ્ર        | शब्द की व्याख्या                                 | ६६          |
| 'महत्तत्त्व' और मन से अभिप्राय      | ર્જ          | उत्तरायण-दक्षिणायन का विवेचन                     | ६३          |
| आत्मन : उद्बब्द 'का अर्थ            | ર્ધ          | सूर्य जड़ देवता है                               | ફક          |
| क्वतन्मात्राओं से पञ्चमहामूतों ।    |              | चार युगों के परिमाण की                           |             |
| की उत्पत्ति                         | २६           | तुलनात्मक तालिका                                 | ६६          |
| १६वें श्लोक का संगत अर्थ            | २६           | वेदोत्पत्ति-समय पर विचार                         | ६७ – ६०     |
| •                                   |              | आकाशोत्पत्ति के विषय में महर्षि                  |             |
| र्शाष्ट-उत्पति विषय मं शास्त्रों ।  |              | दयानन्द लि <b>ख</b> ते हैं                       | ६९          |
| में अविरोध या विरोध                 | २७           | सृष्टि प्रवाह से अनादि                           | ७१          |
| पञ्चमहाभूतों के कर्म                | २्द          | वर्ण शब्द की व्युत्पत्ति कर्मणा-                 |             |
| १ दवें श्लोक का संगत अर्थ           | ર્લ          | वर्णव्यवस्था की सूचक                             | 90          |
| मृष्टि-उत्पत्ति का क्रम             | ЭO           | 'ब्राह्मण' नाम कर्मणा वर्ण-                      |             |
| पुरुष के महत्तत्त्व आदि अर्थ        | ३०           | व्यवस्था का सूचक                                 | ७९          |
| मृष्टि में मनुष्यों की उत्पत्ति     | ३०           | 'क्षत्रिय' नाम कर्मण। वर्णव्यवस्था               |             |
| पञ्चमहाभूतों का क्रम और गुण         | ३१           | का सूचक                                          | 20          |
| पञ्चमहामूतों का उत्पत्तिक्रम औ      | ₹            | 'बैश्य <sup>'</sup> नाम कर्मणा वर्णव्यवस्था      |             |
| गुणो की तालिका                      | ३१           | का सूचक                                          | <i>ح</i> ۶  |
| मुष्टि के प्रारम्भ में नामकरण       | <b>३</b> २   | ंश्रुद्र <sup>े</sup> नाम कर्मणा व्यवस्था का सूच | क द२        |
| २१वें श्लोक के क्रम पर विचार        | ३२           | मनुस्मृति में वर्णव्यवस्था                       |             |
| २१वे शलोक का संगत अर्थ              | 3,3          | कर्मानुसार है                                    | <u> </u>    |
| २२वें श्लोक का संगत अर्थ            | રૂજ          | १०९ श्लोक की अन्यत्र पुष्टि                      | ९३          |
| 'सूक्ष्मम्' का अर्थ                 | રૂજ          | भाव का अन्य श्लोकों में स्पष्टीकर                | ण ५३        |

| वूलर द्वारा घोषित प्रक्षिप्तता    |            | स्त्रियों को वेदाध्ययन एवं उपवीत    |          |
|-----------------------------------|------------|-------------------------------------|----------|
| पर विचार                          | ९८         | का अधिकार मनुसम्मत                  | १४४      |
| धर्म के चार लक्षणों का स्वरूप     | <b>९</b> ९ | स्त्रियों के वेदाध्ययन में वेदों    |          |
| वेद                               | <i>५</i> ० | के प्रमाण                           | १४५      |
| स्मृति और शील                     | १००        | अध्ययन के आद्यन्त में               |          |
| सदाचार                            | १००        | ओंकारोच्चारण के लाभ १९              | ४८ – १४९ |
| 'आत्मन : तुष्टि' 'स्वस्य          |            | ओंकार और महाव्याहृतियों             |          |
| आत्मन : प्रियम्' का स्पष्टीकरण    | १००        | का विवेचन १९                        | ५० – १५१ |
| वेद और श्रुति नाम के कारण         | १०४        | ओम ईश्वर का मुख्य नाम               | १५१      |
| तर्क शब्द का विवेचन               | 808        | गायत्री मन्त्र और उसका अर्थ         | १५२      |
| 'सान्तरालानाम्'का अर्थ            | ११०        | 'इन्द्रिय' शब्द की व्युत्पत्ति      | १५६      |
| 'पारंपर्यक्रम'से अभिप्राय         | ११०        | इन्द्रियों के विषय                  | १५७      |
| १४२ श्लोक का संगत अर्थ            | ११३        | 'वषट्कार' की व्युत्पत्ति            | १६३      |
| श्लोकार्य में याज्ञवल्क्य-स्मृति  |            | 'स्वाध्याय'से अभिप्राय              | १६४      |
| का प्रमाण                         | ११३        | 'अब्दम' का संगत अर्थ                | १६४      |
| 'म्लेच्छ' शब्द का अभिप्राव        | ११३        | आप्त का अर्थ और व्याकरण             | १६६      |
| मनुस्मृति में अघ्याय-विभाजन       |            | प्रौति से अभिप्राय                  | १६७      |
| मौलिक नहीं                        | ११द        | विद्या के आख्यान का निरुक्त         |          |
| मनुस्मृति में वर्णों और आश्रम-    |            | में वर्णन                           | १६८      |
| घूमौँ का साथ-साथ वर्णन            | ११७        | अभिवादनादि से आयु-बल-यश             |          |
| द्वितीय अध्याय                    |            | की वृद्धि कैसे                      | १७१      |
| 'गार्में :' आदि पदीं में          |            | शुद्धि एवं सन्ध्योपासँना आदि से     |          |
| अर्थव्यापकता                      | ११९        | आयुवृद्धि                           | १७२      |
| मनुस्मृति में सोलह संस्कार        | १२०        | सदाचार से आयु-बल वृद्धि             | १७२      |
| 'वर्धन' शब्द का विवेचन            | १२३        | विशिष्ट विद्वान् सर्वाधिक           |          |
| जातकर्म में गृहयसूत्रों के प्रमाण | १२३        | सम्मान्य                            | १७८      |
| नामकरण में गृहयसूत्रों के प्रमाण  | १२४        | कल्प से अभिप्राय                    | १७९      |
| नामकरण काल                        | १२४        | ऋत्विज् होने का अधिकारी कौन         | १ ८ १    |
| ६, ७ श्लोकों के संगत अर्थ         | १२६        | ११९ श्लोक की निरुक्त से तुलना       | १८१      |
| जुगुप्सित का संगत अर्थ            | १२७        | ब्रह्मजन्म से अभिप्राय              | १८२      |
| निष्क्रमण और अन्तप्राशन में       |            | 'जाति' शब्दार्थ का विवेचन           | १८३      |
| गृहयसूत्रों के प्रमाण             | १२९        | 'कवि' शब्द की व्युत्पति             | १८५      |
| चूड़ाकर्म में प्रमाण              | ०६१        | ंशिशु आंगिरस                        | १८५      |
| उपनयन में 'ब्राह्मणस्य' आदि       |            | 'अनूचान' सबसे महान                  | १⊏६      |
| पदों का मनुसम्मत अर्थ             | १३०        | अपमान सहन का कथन क्यों              | १९०      |
| उपनयन में श्रुद्र का उल्लेख       |            | 'स्रग्वी'शब्द पर विचार              | १९१      |
| क्यों नहीं ?                      | १३१        | वेदत्याग से कुटुम्ब की शुद्रता कैसे | १९२      |
| उच्छिष्ट खाने में दोष             | १३९        | 'ब्रहमचारी' शब्द की व्युत्पत्ति     | १९५      |
| नष्ट उपवीत, दण्ड आदि का जल में    |            | ब्रहमचारी के लिए देव-पितर कौन       | १९५      |
| प्रक्षेपण क्यों ?                 | १४३        | 'देवता-अभ्यर्चन' से अमिप्राय        | १९६      |
|                                   |            |                                     |          |

|                                    | मनु         | स्मृति                           | ३७           |
|------------------------------------|-------------|----------------------------------|--------------|
| र्ण का सही अभिप्राय                | १५७         | त्रृतुदान में वर्जित पर्व        | २५०          |
| पूख गुण के आधार पर ऋषि,            | ·           | पर्वदिनों में समागम निषेध क्यों  | २५०          |
| व पितरों में अन्तर                 | ६८ =        | 'त्रातुकाल में' गमन' गृहस्थ का   | ·            |
| मधुका अर्थ                         | <b>१८</b> ८ | आवश्यक कर्त्तव्य                 | २५०          |
| स की समिधाएं                       | २०१         | त्रमृतुगमन में निषिद्ध रात्रियां | २५१          |
| कर्णो पिघातव्यौ' मुहावरा           | २०६         | त्र्यृतुकाल की निश्चित रात्रियों |              |
| अब्राहमण से विद्या प्राप्ति        | २१९         | का कारण                          | ર્પ્ર        |
| तृतीय अध्याय                       |             | 'अधिक' शब्द से अभिप्राय          | २५३          |
| समावर्तन से अभिप्राय               | ঽঽধ         | आधुनिक चिकित्सा विज्ञान से       |              |
| स्मावर्तन का काल और उसके           |             | विरोध नहीं                       | २५३          |
| अवश्यक नियम                        | ঽঽ৸         | कौन गृहस्थ ब्रहमचारी             | २५४          |
| विवाह से अभिप्राय                  | ગ્રફ        | स्त्रीधन विवरण                   | २५४          |
| मनुस्मृति में स्त्री-पुरुषों के    |             | आर्ष विवाह में शुल्क लेना        |              |
| विवाह की आयु                       | <b>२</b> २६ | मनुविकद                          | २५५          |
| अयुर्वेद के अनुसार विवाह की आयु    | <b>२</b> २७ | ५६वे भ्लोक का सही अर्थ           | २५७          |
| बेद में विवाह की आयु               | ঽঽঽ         | यज्ञ न करने से पाप               | २६४          |
| ब्राठ विवाह और मनु की मान्यता      | २३६         | स्वर्ग से अभिग्राय               | २इ६          |
| <b>ब्राहम विवाह का लक्षण एवं</b>   |             | ंपितर' से अभिप्राय               | २६८          |
| विवेचन                             | २३९         | पितरों में वेद का प्रमाण         | २६९          |
| ब्रहम विवाह ही स्वयंवर विवाह       | २३९         | पितरों की गणना और उनका           |              |
| र्वेव विवाह के लक्षण का स्पष्टीकरण | २३९         | अभिप्राय                         | २६९          |
| देव किसको कहते हैं                 | २४०         | देव से अभिप्राय                  | २७१          |
| म्रुत्विज् का प्रसंगानुकूल अर्थ    | २४०         | त्रृषि से अभिप्राय               | २७२          |
| आर्ष विवाह के विवाद का विवेचन      | २४१         | यज्ञ में लवणान्न की आहुति नहीं   | રહજ          |
| आर्ष विवाह का लक्षण                | २४१         | अतिथि-सेवा यश-आयु-सुख-           |              |
| मृषि कौन है ?                      | २४२         | सौभाग्य वर्धक                    | २८३          |
| प्राजापत्य विवाह का लक्षण एवं      |             | गृहय देवता                       | २८८          |
| विवेचन                             | २४२         | यज्ञ शेष और शेषभुक् भोजन         |              |
| प्रजापति किनको कहते हैं            | २४२         | में अन्तर                        | ३२४          |
| आसुर् विवाह का लक्षण एवं विवेचन    | २४३         | चतुर्थ अध्याय                    |              |
| 'असुर' किसको कहते हैं              | २४३         | हव्य-कव्य शब्दों का विवेचन       | ३३७          |
| गान्धर्व विवाह का लक्षण            |             | दीर्घ सन्ध्या से दीर्घ-आयु       |              |
| एवं विवेचन                         | २४४         | आदि की प्राप्ति                  | રૂપ્પ        |
| गन्धर्व किनको कहते हैं             | २४४         | योगदर्शन से जन्मज्ञान की पुष्टि  | <b>3</b> 190 |
| राक्षस विवाह का लक्षण एवं विवेचन   | २४५         | कर्मफल का भोक्ता कौन             | 9७७          |
| राद्मल किनको कहते हैं              | २४५         | धर्मवर्जित अर्थ                  | ३७९          |
| पैशाच विवाह का लक्षण एवं           |             | धर्मवर्जित काम                   | <i>३७९</i>   |
| विवेचन                             | રૃષ્ઠપ      | उत्तरकाल में असुखकारक धर्म       | <b>∂</b> ≂0  |
| पैशाच किनको कहते हैं               | २४५         | लोकविक्रुष्ट धर्म                | ₹50          |
|                                    |             |                                  |              |

# समीक्षा में विचारित विषयों की सूची

| धर्म, अर्थ, काम का स्वरूप               | ३८०  | योग की परिभाषा एवं                     |                                         |
|-----------------------------------------|------|----------------------------------------|-----------------------------------------|
| दानग्रहण की धर्मविधि                    | ३ं⊏३ | योग से ईश्वरप्राप्ति                   | ४८६                                     |
| तीन प्रकार के असम्मान्य व्यक्ति         | ३८४  | प्राणायाम के लक्षण                     | ४८९                                     |
| यम-सेवन के बिना पतन कैसे?               | ३८९  | पाणायाम के भेद                         | ४८९                                     |
| यमों और नियमों की गणना                  | •    | प्राणायाम-मन्त्र                       | ४९०                                     |
| एवं व्याख्या                            | ३८९  | प्राणायाम से दोषों का निवारण           | ४९१                                     |
| कर्मफल का भोक्ता कर्त्ता                | 800  | धारणा और प्रतहार-विवेचन में            | • •                                     |
| २४५ श्लोक में ब्राह्मण                  |      | योग के प्रमाण                          | ४९२                                     |
| शब्द से अभिप्राय                        | ४०२  | दर्शन एवं ध्यान योग विवेचन             | ४९३                                     |
|                                         | `    | मोक्ष सुख का आश्रय परमात्मा            | ४९८                                     |
| पंचम अध्याय                             |      | धर्म के लक्षणों की विशेष व्याख्या      | ५०१                                     |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |      | ब्राह्मण शब्द का उपलक्षणात्मक          |                                         |
|                                         |      | प्रयोग                                 |                                         |
| 'गुञ्जन' का अर्थ शालगम                  | ४१०  |                                        | ४०३                                     |
| परिगणित पदार्थों के अभक्ष्य             |      |                                        | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
| होने में कारण                           | ४११  | सप्तम अध्याय                           |                                         |
| ४५वें श्लोक की प्रसंगसम्बद्धता          |      |                                        |                                         |
| पर विचार                                | ४२१  |                                        |                                         |
| 'देहशुद्धिम्' पाठ मौलिक                 | ४२५  |                                        |                                         |
| दान से शुद्धि                           | ४३८  | राजा के आठ विशिष्ट                     | u = 6                                   |
| यञ्जपात्रों का परिचय एवं विवरण          | ४४१  | गुणों की व्याख्या                      | ५०६                                     |
| 'सॅस्थित' शब्द का विवेचन                | ४५३  | वेद में राजा के आठ गुणों का वर्णन      | ४०८                                     |
|                                         |      | दण्ड का आलंकारिक चित्र                 | <b>५१</b> ५                             |
| षष्ठ अध्याय                             |      | धर्म, अर्थ और काम का स्वरूप            | <b>५</b> १५                             |
|                                         |      | धर्म का स्वरूप                         | ४१४                                     |
|                                         |      | 'विषमः' का अभिप्राय                    | ५१७                                     |
| वानप्रस्थ-धारण में ब्राह्मणग्रन्थों     |      | राजा वर्णाश्रम धर्मों का रक्षक         |                                         |
| के प्रमाण                               | ४६०  | होना चाहिए                             | ५२०                                     |
| वानप्रस्थ-धारण में वेद के प्रमाण        | ४६१  | राजा की जीवनचर्या और दिनचर्या          | ४२१                                     |
| वैतानिक से अभिप्राय                     | ४६३  | श्लोकार्थ पर विचार                     | प्र२१                                   |
| नक्षत्रों की गणना                       | ४६४  | राजा की जीवनचर्या और                   |                                         |
| लवण शब्द विवेचन                         | ४६५  | कौटिल्य-अर्थ-शास्त्र                   | प्र२१                                   |
| वानप्रस्थ के लिए ग्रामोत्पन्न वस्तुओं   |      | राजा के अनुशासन-विषय में               |                                         |
| के निषेध में कारण                       | ४६६  | कौटिल्य का मत                          | प्र२२                                   |
| २६वें श्लोक की संगति का विवेचन          | ४७०  | विद्याग्रहण के सम्बन्ध में कौटिल्य     |                                         |
| 'परिव्राजक' की ब्युत्पत्ति              | ४७३  | के विचार                               | y 28                                    |
| संन्यास वानप्रस्थ से और सीधे            |      | कौटिल्य के द्वारा इन्द्रियजय पर प्रकाश | . ४२४                                   |
| गृहस्थ से भी                            | ४७४  | 'तौर्यत्रिकम्', 'ुमृगया', 'स्त्रियः'   |                                         |
| संन्यासी द्वारा अभयदान                  | ४७६  | शब्दों पर विशेष विचार                  | ५२७                                     |
| गृहस्थ से संन्यास                       | ४७६  | नियुक्ति से पूर्व अमात्यों की          |                                         |
| <sup>'</sup> अनग्निः' का अभिप्राय       | ४७८  | परीक्षा-विधियां                        | ४३०                                     |
| काल की प्रतीक्षा कैसे                   | ४७९  | 'इतिकर्त्तव्यता' का अभिप्रायु          | ५३३                                     |
| इन्द्रियनिरोध में योग के प्रमाण         | ४८४  | राजा और अमात्यों के कार्यों            |                                         |
|                                         |      |                                        |                                         |

| का विभाजन                              | પ્રફ્          | मध्यम आदि चार मूलप्रकृति रूप             |              |
|----------------------------------------|----------------|------------------------------------------|--------------|
| <b>बौ</b> टिल्य के अनुसार दूत के कार्य | યુરૂપ          | राजाओं के लक्षण                          | ५७७          |
| <b>कृत्य शब्द</b> का राजनीतिपरक अर्थ   | ५३६            | शेष आठ मूल प्रकृतिरूप                    |              |
| इंगित और आकार का अर्थ                  | પ્ર <b>ર</b> ફ | राजाओं के लक्षण                          | ५७5          |
| <b>गौ</b> टिल्य-अर्थशास्त्र में चार    |                | बहत्तर प्रकृतियां                        | ५७९          |
| प्रकार के दुर्ग                        | प्रवृद्ध       | त्रिविध मार्ग का मनुसम्मत अर्थ           | ५८८          |
| वैतानिक और गृहयकर्म                    | 480            | विभिन्न व्यूहों का परिचय                 | ५८९          |
| आप्त और बलि का विशेष अर्थ              | <b>अ</b> श्र   | मनुप्रोक्त युद्ध नीति के अंग             |              |
| कैटिल्य के अनुसार विभागाध्यक्ष         | <b>ય</b> ૪૨    | व्यूहरचना, शस्त्रास्त्रवर्णन             | ५९२          |
| विपश्चित का अर्थ                       | 485            | 'कालज्ञ' का प्रासंगिक और                 |              |
| खिद्र का अर्थ                          | 448            | मनुसम्मत अर्थ                            | ६०१          |
| कौटिल्य द्वारा उदधुन श्लोक             | યુપ્ત છ        | 'विषापहै : मन्त्रे :' पदों के            |              |
| परिपन्थित का व्याकरण                   | લુલુર          | अर्थ पर विचार                            | ६०१          |
| ग़ष्ट्रकर्पण से अभिप्राय               | 443            | कौटिल्य-अर्थशास्त्र में राजा को          |              |
| मनुप्रोक्त नियन्त्रण केन्द्र और        |                | भोजन सम्बन्धी निर्देश                    | ६०१          |
| कार्यालय व्यवस्था नालिका               | <u> </u>       | कौटिल्य द्वारा यान आदि के प्रयोग         |              |
| क्ल का अर्थ                            | યુપુદ          | में सावधानी का प्रयोग                    | ६०३          |
| मन्प्रोक्त कर्मचारी /अधिकारी           |                | 'स्त्रीमि :' पद से अभिप्राय              | ६०३          |
| तालिका                                 | 445            | ंस्त्रीवृत: का मनुसम्मत अर्थ             | ६०५          |
| कौटिल्य के अनुसार मन्त्रियों से        |                | 'स्त्रीवृत:' की कौटिल्य के               |              |
| संवकों तक का भरण-पोषण व्यय             | प्रदूष         | दृष्टिकोण से व्याख्या                    | ६०५          |
| मनुप्रोक्त कर-व्यवस्थाएं सर्वप्राचीन   |                | श्लोकवर्णन पर विचार                      | ६०६          |
| एवं सर्वाधिक मान्य                     | પ્રફરૂ         | 'भृत्य' शब्द के अर्थ पर विचार            | €019         |
| 'ब्राहमणान् अर्च्य' का सही अभिप्राय    | યુદ્ધ(૩        | अष्टम अध्याय                             |              |
| गजा की सामान्य दिनचर्या                | ५६८            | मन्त्र और ब्राहमण का विशेष               |              |
| मनुप्रोक्त राजा की दिनचर्या            |                | अभिप्राय                                 | ६०इ          |
| तालिका                                 | ५६९            | विनीत होने का उद्देश्य                   | ६०=          |
| कौटिल्य-प्रोक्त राजा की                |                | मुहावरे पर विचार                         | ६०९          |
| दिनचर्या तालिका                        | <b>400</b>     | न्यायप्रसंग में ब्राहमण और               | ~ ,          |
| 'नि :शलाके अरण्ये' का अभिप्राय         | ५७१            | ब्रहमसभा से अभिप्राय                     | <b>૬</b> શ્ર |
| मन्त्रणास्थल के सम्बन्ध में कौटिल्य    |                | अधर्म शब्द से अभिप्राय                   | ६१६          |
| के विचार                               | ५७१            | साक्षी शब्द पर विचार                     | 530          |
| मन्त्र शब्द का राजनीतिपरक              |                | साक्षीविशेषों के कथन का उद्देश्य         | ६३२          |
| अर्थ                                   | <u> </u>       | अन्त्यज कौन ?                            | <b>23</b> 0  |
| राजा द्वारा धर्म-काम-अर्थ पर चिन्तन    | <b>પ્ર</b> ७३  | साक्षी परीक्षा निषेध का कारण             | ६३३          |
| अष्टविध कर्मों के विवाद का             |                | साहसदण्ड, उनका प्रमाण एवं                | 444          |
| समाधान                                 | <i>પ્</i> છપ્  | अर्वाचीन मुद्राओं से तुलना तालिका        | ६४८          |
| मनुप्रोक्त राजा के अष्टविध कर्म        | <u> પ્રભુપ</u> | <b>स्</b> ठी साक्षियों में अर्थदण्ड एवं  | ٠, -         |
| पञ्चवर्ग से अभिप्राय                   | ५७६            | उनकी अविचीन मुदाधों से मुखना तर्राष्ट्रध | ଜ୍ଞ          |
| अनुसम और अपराग                         | <b>४७</b> ६    | तोलने के प्रमाणों का विकास               | • • -        |

| 3.5                                   |              | 7                                  |                    |
|---------------------------------------|--------------|------------------------------------|--------------------|
| और तालिका                             | ६५३          | 'त्रिदिव यान्ति' मुहावरा           | ८१३                |
| कौटिल्य द्वारा वर्णित तोलप्रमाण       |              | तस्कर का अर्थ और व्युत्पत्ति       | ८१४                |
| मुद्राएं और उनकी त्तालिका             | ६५४          | औपधिक का अर्थ                      | द्ध                |
| कौटिल्य द्वारा वर्णित मुद्राएं        | ६५४          | हिता का अर्थ और व्युत्पत्ति        | ∽रर<br>द8९         |
| पूर्व, मध्यम और उत्तम                 |              | अन्यत्र वर्णित भावों की पुष्टि     | द२६                |
| साहस की सीमा                          | ६५५          | वरुण-पाश का अर्थ                   | ≖२७<br>द           |
| हिरण्य से विशेष अभिप्राय              | ६६९          | नवम अध्याय के विभाजन पर            | 440                |
| चिन्हों के परिगणन से अमिप्राय         | ६ ८४         | विचार                              | द३२                |
| अन्यत्र विघान से पुष्टि               | ६९४          |                                    | ~ <b>&amp;</b> {   |
| रामायण में उद्धृत मनुस्मृति           |              | दशम अध्याय                         |                    |
| के श्लोक                              | ७०६          | शुद्र को उत्कृष्ट वर्ण की प्राप्ति | द३५                |
| साहस और चोरी का लक्षण                 | ७११          | वेदों में शुद्र को यज्ञ आदि        | ~~~                |
| उच्चवर्णानुसार उच्चदण्ड               | ७१३          | का विधान                           | द्ध्               |
|                                       |              | वर्ण चार हैं                       | .ट <b>३</b> ९      |
| नवम अध्याय                            |              | चार वर्णों में शास्त्रीय प्रमाण    | ≈80<br>~6.         |
| -                                     |              | दस्यु से अभिप्राय                  | ~40                |
| जाया शब्द की सिद्धि और इसमें ब्राह्मण |              | अनार्य और उसके लक्षण               | द्रपृष्ठ           |
| आदि के प्रमाण                         | 980          | कर्मणा वर्णव्यवस्था का अतिस्पष्ट   | ~ <del>~</del> ~ 0 |
| स्त्रियां लक्ष्मी रूप हैं             | ७४५          | विधान .                            | <b>545</b>         |
| ्नियोग की विधि                        | ७५५          | श्लोक की पुष्टि में प्रमाण         | <sub>८५</sub> ५    |
| देवर शब्द का अर्थ                     | ७५६          | वर्ण परिवर्तन का उदाहरण            | ८४२<br>८५९         |
| वेदों में नियोग का विधान              | ६५६          |                                    | ~ <b>4</b> \       |
| ध्लोक की मौलिकता का आधार              | ७६०          | एकादश अध्याय                       |                    |
| नियोगव्यवस्था प्राचीन परम्परागत       |              | प्रायश्चित का अर्थ और उद्देश्य     | द्द९               |
| एवं कौटिल्य द्वारा उसका समर्थन        | ७६२          | योगदर्शन में 'कृच्छ' आदि व्रतों    |                    |
| उदार-भाग का विभाजन                    | <i>७७३</i>   | का उद्देश्य                        | ९३२                |
| उद्वार-भाग का विधान क्यों             | ६७७          | महाव्याहृतियुक्त होम मन्त्र        | ९३६                |
| स्वधा का मनुसम्मत अर्थ                | 999          | पवित्रताकारक मन्त्र                | ९३८                |
| पुत्रिका धर्म                         | 999          | प्रायश्चित से पाप-फल नहीं, पाप     |                    |
| पुत्र-पुत्री आत्मा रूप                | 902          | भावना से मुक्ति                    | ९३५                |
| पुत्र का अर्थ और उद्देश्य             | ७८२          | इस मान्यता की तुलना                | ९३९                |
| १४७ श्लोक की प्रसंगसम्बद्धता          |              | आपत्काल में दान द्वारा पाप भावना   |                    |
| पर विचार                              | ७८५          | से मुक्ति पर विचार                 | ९४०                |
| १७६ श्लोक की मौलिकता एवं              |              | शाकलहोमीय मन्त्र                   | ९४८                |
| प्रसंगसम्बद्धता में युक्तियां         | ७९२          | त्रयीविद्या से अभिप्राय एवं        |                    |
| चूत से डानि                           | ≈08          | अन्यत्र वर्णन                      | ९५०                |
| वेदो' में जूए का निषेध                | 208          | २६५ श्लोक के माव का अन्यत्र वर्णन  | ९५१                |
| कुन्नीलव का अर्थ                      | <b>≈0</b> 4  | द्वादश अध्याय                      |                    |
| मुहावरे का प्रयोग और उसका अर्थ        | <i>€00</i> 9 | ४८ वें श्लोक के प्रचलित            |                    |
| लोककण्टक से अभिप्राय                  | ८१३          | अर्थ में अशुद्धि                   | ९६५                |
|                                       |              | •                                  |                    |

| मनुस्मृति                     |     |                                       |     |  |
|-------------------------------|-----|---------------------------------------|-----|--|
| वें श्लोक के प्रचलित अर्थ     |     | जाति का अर्थ जन्म                     | ९९० |  |
| <b>।शुद्धि</b>                | ९६५ | मूर्खों द्वारा धर्म से हानि           | ९९० |  |
| वें श्लोक के प्रचलित अर्थ में |     | सर्वत्र परमात्मा के अनुभवज्ञान से     |     |  |
| दे                            | ९६६ | अर्घमं निवृत्ति                       | ९९२ |  |
| तेवशित्व सिद्धि का विवेचन     | ९६६ | परमात्मा ही सब देवताओं का देवता       | ९९२ |  |
| श्लोक में पाठ भेद             | ९७५ | परमात्मा के स्वरूप एवं गुणों का वर्णन | ९९४ |  |
| राज्यम् का' अर्थ              | ९७८ | ११२ श्लोक की वेदमन्त्रों से तुलना     | ९९४ |  |
| श्लोक की वेदमन्त्र से तुलना   | ९७९ | परमात्मा के गौण नाम और उनके अर्थ      | ९९५ |  |
| ायाजी की व्युत्पत्ति एवं अर्थ | ९७९ | १२४ स्लोक के भाव का अन्यत्र वर्णन     | ९९७ |  |
| <b>कृ काल से अमिप्राय</b>     | 950 | उपर्युक्त स्वरूप वाला परमात्मा जगत्   | का  |  |
| गवना का विनाश                 | ९८४ | उत्पत्ति-कर्ता और उसमें वेदों-        |     |  |
| ाका अर्थ                      | ९८४ | उपनिषदों के प्रमाण                    | ९९८ |  |
| प्रमाण और उनके लक्षण          | ९८४ | सब प्राणियों में आत्मवत् भाव एवं      |     |  |
| से अभिप्राय                   | ९८६ | परमात्मदर्शन से मुक्ति                | ९९९ |  |
| विद्या                        | ९८९ |                                       |     |  |

# मनुस्मृति का पुनर्मू ल्यांकन (भूमिका भाग)

# भूमिका — विषयानुक्रम

#### प्रथम अध्याय — मनुस्मृति-महत्ता, रचियता, काल, एवं आद्यरूप

- १. मनुस्मृति की महता एवं प्रमाव पृ. १, भारत में मनुस्मृति का प्रभाव एवं महत्त्व ३, विदेशों में मनुस्मृति का प्रभाव ५।
- २. मनुस्मृति का मूल प्रवक्ता कौन ? ७, स्वायं मुत्र मनु ७, त्रेवस्वत मनु १२, भृगुप्रोक्त १४, ब्रह्मा प्रोक्त १७।
- ३. मनु और मनुस्मृति काल निर्णय २१, स्वायं मुव मनु का काल २१, मनु के आदिसृष्टि में होने से अमिप्राय २३।
  - ४. वर्तमान मनुस्मृति का रचनाकाल २४, निष्कर्ष ३०।
- मनुस्मृति को अर्वाचीन मानने के कारण और उनका समाघान ३२, मनुस्मृति और उसकी माषा ३४।
  - ६. मनुस्मृति का आधक्ष ३६।

#### द्वितीय अध्याय — मनुस्मृति और प्रक्षेप

१. मनुस्मृति के प्रक्षेपों के अनुसंघान की आवश्यकता एवं उपयोगिता ३८। २. प्रक्षेप से अभिप्राय ३८ । ३. क्या मनुस्मृति में प्रक्षेप नहीं हैं ? ३९। ४. ग्रन्थों में प्रक्षेप करने की प्रवृत्ति और मनुस्मृति के प्रक्षेपों के मूल में निहित प्रवृत्तियां ४५ । ५. प्रक्षेपों के अनुसन्धान के आधार और उनके प्रमाण ५१, विषयविरोध ५४, प्रसंगविरोध ५५, अन्तर्विरोध ६०, पुनरुक्तियां ,६२, शैलीगत आधार ६४, अवान्तरविरोघ ६९, वेदविरोघ ७० । ६. प्रक्षेपों से हानियां एवं म्नान्तियां ७३।

तृतीय अध्याय — मनु की प्रमुख मौिलक मान्यताएं और उनके आधार १. कर्मणा वर्णव्यवस्था ७७, २. मांस मक्षण एवं पशुयन्न पाप ८८, ३. मृतकन्नाद्व परवर्ती ९१, ४. नियोगप्रथा ९४, ५. स्त्रियों विषयक घार-णाएं ९६, ६. शुद्रविषयक घारणाएं १००, ७. स्वर्ग-नरक १०१, ८. प्रेतशुद्धि आडम्बर १०२, ९. वेदविषयक अनध्याय १०४, १०. प्रायचित्त अर्थ, उद्देश्य १०६, ११. वायभाग का वितरण १०६, १२. मनुस्मृति में विवाह की आयु १०६ १३. मनुस्मृति में ऋषि, देव, पितर, गन्धर्व, असुर, राक्षस, पिशाच, दस्यु, आर्य-अनार्य ११०, १५. मनु और वेद ११९ ।

### चतुर्थ अध्याय —

- १. मनुस्मृति में अध्याय विभाजन अमौिलक १२०, मनुस्मृति के प्रकरण १२४, ३. मनुस्मृति में वर्णाश्रमधर्मों के वर्णन की पद्दति १२५ । पंचम अध्याय — महर्षि दयानन्द और मनुस्मृति
- १. मनुस्मृति का गौरववर्धन १२७. २. महर्षि के अर्थों एवं मावों का ग्रहण १२८, ३. सर्वप्रथम पनेप-निर्देशक १२९, ४. महर्षि के श्लोकों का प्रक्षेपान्तर्गमन १३०।

#### प्रथम अध्याय

# [मनुस्मृति – महत्ता, रचयिता, काल एवं आद्यरूप]

#### १. मनुस्मृति की महत्ता एवं प्रभाव

मारतीय साहित्य में मनुप्रोक्त स्मृति का 'मनुस्मृति' 'मनुसंहिता' 'मानवधर्मशास्त्र' 'मानवशास्त्र बादि कई नामों से उल्लेख आता है । मनुस्मृति भारतीय साहित्य में सर्वाधिक चर्चित धर्मशास्त्र है, क्योंकि अपने रचना काल से ही यह सर्वाधिक प्रामाणिक, मान्य एवं लोकप्रिय ग्रन्थ रहा है । मृतियों में इसका स्थान सबसे ऊंचा है । यही कारण है कि परवर्ती काल में अनेक स्मृतियां प्रकाश में आयों किन्तु मनुस्मृति के प्रभाव के समक्ष टिक न सकीं, अपना प्रभाव न जमा सकीं; जबिक मनुस्मृति का वर्चस्व आज तक बना हुआ है ।

मनुस्मृति एक विधि-विधानात्मक शास्त्र है. इसमें उद्दां एक ओर वर्णाश्रम धर्मों के रूप में शक्ति एवं समाज के लिए हितकारी धर्मों, नैतिक कर्तव्यों. मर्यादाओं, आचरणों का वर्णन है, वहाँ क्रेंठ समाज-व्यवस्था के लिए विधानों — कानूनों का निर्धारण मी है, और साथ ही मानव को मुक्ति प्राप्त कराने वाले आध्यात्मिक उपदेशों का निरूपण है। यों कहिये कि यह मौतिक एवं अध्यात्मिक शिक्षाओं का मिला-जुला अनूठा धर्मशास्त्र है। इस प्रकार यह व्यक्ति एवं समाज के लिए धर्मशास्त्र एवं आचारशास्त्र है, तो साथ ही सामाजिक व्यवस्थाओं को सुचारु रूप में रखने के लिए 'संविधान' मी है।

मनुस्मित को इतना अधिक महत्त्वशाली, सम्मान्य तथा लोकप्रिय बनाने वाले कारणों में जहां हिसके व्यक्ति और समाज के लिए हितकारी, व्यावहारिक एवं युक्तियुक्त विधि-विधान हैं, वहां हिसकी प्राचीनता एवं वेदानुकूलता भी उल्लेखनीय कारण हैं। सर्वप्राचीन, सर्वाधिक मान्य और श्रद्धेय हिने से वेद ही समस्त भारतीय साहित्य के मूलग्नोत हैं तभी तो मनु ने भी वेदों को ही प्रधानरूप से अपनी स्मृति का आधार बनाया है। उनकी दृढ मान्यता है कि—

#### ं'वेदोऽखिलो धर्ममूलम्'' (मनु २।६)

अर्थात् — वेद ही धर्म के मूलाधार हैं।

मन्त्रायों के साक्षात्द्रष्टा ऋषि-मुनियों ने वेदों के मौलिक सिद्धान्तों का समझकर ही वेदांग बाहमण, दर्शन, धर्मशास्त्र आदि ग्रन्थों की रचना की, जिससे मानव, ज्ञान को प्राप्त करके अज्ञान को छोड़कर अपने चरमलक्ष्य मोक्ष को प्राप्त कर सकें। मनु ने भी मनुस्मृति में वर्णों एवं आश्रमधर्मों के ह्य में व्यक्ति एवं समाज के लिए हितकारी धर्मों-कर्त्तव्यों, विधानों का वर्णन वेद के आधार पर ही किया है अर्थे धर्म जिज्ञासा में वेद को ही परम प्रमाण माना है —

''धर्मजिज्ञासमानानां प्रमाणं परमं श्रुति: (मनु. २।१३)

वर्षात — धर्म की जिज्ञासा रखने वालों के लिए वेद ही परम प्रमाण है । उसी से धर्म-अधर्म का निश्चय करें ।

मनु की वेदों के प्रति गहन श्रद्धा है। वे देदों को अपौरुषेय मानने हैं। व क्यों कि वेदज्ञान

१. २१६-९ ।।

२. ''विधानस्य स्वयम्भुवः । अचिन्त्यस्याप्रमेयस्य.... (मनु. १।३)

अपौरुषेय होने से निर्म्नान्त ज्ञान है, धर्म का मूल स्रोत है एवं परमप्रमाण है, अत: वह कुतकों ब्ररा खण्डनीय नहीं है । जो कुतर्क आदि का आश्रय लेकर वेदज्ञान का खण्डन, अवमानना या निन्दा करता है, उसे वे 'नास्तिक' जैसे तिरस्कारपूर्ण शब्द से सम्बोधित करते हैं —

> ते सर्वार्थेष्यमीमांस्ये ताम्यां घर्मो हि निर्वमौ ।। योऽवमन्येत ते मूले हेतु शास्त्राभ्रयाद द्विज: । स साधुमिर्विष्कार्यो नास्तिको वेदनिन्दक: ।। (मनु. २।१०-११)

अर्थात् — श्रुति और स्मृतिग्रन्थों की किसी भी अवस्था में आलोचना नहीं करनी चाहिए, क्योंकि उन्हीं से धर्म की उत्पत्ति हुई है। वहीं धर्म के मूल स्नोत हैं। वो व्यक्ति तर्कशास्त्र का आश्रय लेंकर कुतर्क आदि से उनकी अवमानना-निन्दा करता है, साधु-श्रेष्ठ लोगों को चाहिए कि उसे समाज से बहिष्कृत कर दें; क्योंकि वेद की निन्दा करने वाला वह व्यक्ति नास्तिक है।

मनुस्मृति को गौरव प्रदान कराने वाले कारणों में यह कारण मी विशेष स्थान रखता है कि मनु अपने समय के एक प्रख्यात, तत्त्वक्र्या धर्मवेता ऋषि थे और अपने समय में धर्मनिष्ठ, न्यायकारी प्रजाप्रिय शासक रहे थे। इसका प्रमाण मनुस्मृति की मूमिका में उल्लिखित वचनों से मिलता है। जिज्ञासु ऋषियों ने प्रगंजान के लिए महर्षि मनु को चुना, क्योंकि अपने समय के वही एकमात्र अधिकारी एवं विशेषज्ञ विद्वान् थे जो धर्मों को यथार्थरूप में बतला सकते थे। धर्मों के मूलग्रोत अपौरुषेय अचिन्त्य अपरिमित ज्ञान वाले वेदों के ज्ञाता और उनमें निर्देष्ट धर्मों के ज्ञाता केवल मनु ही हैं, ऐसा ऋषियों ने अनुभव किया । निश्चय ही मनु 'अमितौजा' — अत्यधिक ज्ञानशक्ति से सम्पन्न व्यक्ति थे। 'इस बात से भी उनकी अगाध विद्वत्ता का संकेत मिलता है कि उन्होंने धर्मप्रवचन का अधिकार केवल उन्हों विद्वानों को दिया है ''जिन्होंने पूर्ण ब्रह्मचर्य पालन करते हुए धर्मपूर्वक सागोपांग वेद पढ़े हैं और जिन्होंने वेदार्थों का प्रत्यक्ष किया है, वे ही धार्मिक और परोपकारी विद्वान धर्मनिर्णय करने के अधिकारी हैं"। उन्हों के वचन और आचरण धर्म में प्रमाण माने जा सकते हैं। 'जो व्यक्ति धर्मनिर्णय में केवल उपर्युक्त विद्वानों को ही प्रमाण मान रहा है, वह स्वयं विशिष्ट विद्वान अवश्य रहा होगा, फिर ऐसे अधिकारी विद्वान द्वारा प्रोक्त धर्मशास्त्र की प्रामाणिकता और महत्ता को कौन नहीं स्वीकार करेगा ?

यही कारण हैं कि समस्त भारतीय साहित्य में मनु के वचनों को आदर की दृष्टि से देखा गया है और प्रामाणिक माना है। यहाँ कुछ भारतीय एवं भारतीयेतर प्रमाण प्रस्तुत किये जाते हैं, जिनसे मनुस्मृति की महत्ता, प्रामाणिकता प्रभावशालिता एवं लोकप्रियता का निश्चय आसानी से किया जा सकता है।

 <sup>&#</sup>x27;'भगवन् . . . धर्मांन् न : वक्तुमर्हसि ।। त्वमेकोद्धहंयस्य सर्वस्य विधानस्य स्वयंभृव : । अधिन्त्यस्याप्रमेयस्य कार्यतस्वार्यविन्प्रमो ।। मनु १।२-३ ।।

४. **'स तै: पृच्छस्तथा सम्यक्-अमितौजा**' ।। मनु. १।४ ।।

पं शिष्टा बाहमणा ब्यु: स धर्म: स्यादशंकित: ।। धर्मेणाधिगतो यैस्नु वेद: सपश्चिहण: । ने शिष्टा बाहमणा होया: श्रुतिपत्यकानेतव: ।। मनु. १२।१०८-१०९ ।।

इ. १२ । ११३, १०६, ११०-११२ । ।

#### (क) भारत में मनुस्मृति का प्रभाव एवं महत्त्व

मनुस्मृति का आद्यरूप क्या थाँ, इस विषय में आगे इसी अध्याय में विचार किया जायेगा । यह निश्चयपूर्वक कहा जा सकता है कि मनु के धर्मशास्त्र का अस्तित्व वैदिक काल से ही रहा है । इसकी पृष्टि कई संहिताग्रन्थों, ब्राह्मणग्रन्थों में लगभग एक जैसे रूप में पाये जाने वाले निम्न वाक्य से हो बती है —

#### ं'मन्वें यत्किञ्चावदत् तद् मैषजम्''<sup>७</sup>

अर्थात — मनु ने जो कुछ कहा है, वह मानवों के लिए भेषज == औषघ के समान कल्याणकारी एवं गुणकारी है।

ब्राह्मणग्रन्थों का यह वचन यह सिद्ध करता है कि उस समय मनु के घर्मशास्त्रं को प्रामाणिक माना जाता था। धर्मनिश्चय में उसका सर्वाधिक महत्त्व था। एक ही रूप में कई ग्रन्थों में पाया जाने वाला यह वाक्य इस बात की ओर भी इंगित करता है कि मनु का घर्मशास्त्र उस समय इतना लोकप्रिय हो चुका था कि वह औषघ के तुल्य हितकारी, गुणकारी के रूप में स्वीकृत था। तभी तो उसके विषय में यह उक्ति भी प्रसिद्ध हो चुकी थी।

निरुक्तशास्त्र में महर्षि यास्क ने दायमाग में पुत्र और पुत्री के समान अधिकार के विषय में किसी प्राचीन ग्रन्थ का श्लोक उद्दृत करके मनु के मत का उल्लेख किया है<sup>5</sup>। मनु का यह समानाधिकार सम्बन्धी मत प्रचलित मनुस्मृति के ९।१३०, १९२, २१२ श्लोकों में वर्णित है<sup>5</sup>। इससे मी मनु के वचनों की विशेष प्रामाणिकता और महत्ता का अनुमान लगाया जा सकता है।

वाल्मीकि रामायण में, बालि और सुग्रीव के परस्पर युद्ध के अवसर पर राम द्वारा बालि का बच किये जाने पर घायल बालि राम के इस कृत्य को अनुचित एवं अधर्मानुकूल ठहराता है। तप राम अपने इस कृत्य का औचित्य सिद्ध करने के लिए मनुस्मृति के वचनों का सहारा लेतें हैं और दों ख़िक उद्धृत करके अपने कार्य को धर्मानुकूल सिद्ध करते हैं। ' वे दोनों श्लोक प्रचलित मन्स्मृति में किचित पाठान्तर से ८। ३१६, ३१८ में पाये जाते हैं। इन वचनों से भी जात होता है कि उस समय मनुस्मृति को धर्मनिश्चय में अत्यधिक प्रामाणिकता, प्रसिद्धि, मान्यता और महत्ता प्राम्त थी।

महामारत में अनेक स्थलों पर मनु को विशिष्ट प्रामाणिक स्मृतिकार के रूप में वर्णित किया हैं । महाभारत के निम्न श्लोक से ज्ञात होता है कि उस समय मनु के वचनों को कुतर्क आदि के बारा अकाट्य माना जाता था —

पुराणं मानवो धर्म: सांगोपांगचिकित्सक:। आज्ञासिद्वानि चत्वारि, न हम्तव्यानि हेत्पि:।। (महा.)

तस्यामात्मिनि तिष्ठन्त्यां कथमन्यो धनं हरेत् ।।९।१३० ।।

७: तैति सं. २।२।१०।२; ३।१।९।४।। ता. म्न. २३।१६।७।।

दं. निरु. २।४ ।। **वर्ष स**हित श्लोक द्रष्टव्य है, — मनु. का. पु. प्रचम अच्याय 'मनु कालनिर्णय' शीर्षकान्तर्गत ।

९. यथैवात्मा तचा पुत्र: पुत्रेण दुहिता समा ।

<sup>—</sup> जैसी अपनी आत्मा है, वैसा ही पुत्र होता है, और पुत्र के समान ही पुत्री होती है ; उस आत्मारूप पुत्री के रहते हुए कोई दूसरा धन को कैसे ले सकता है, अर्थात पुत्र के साथ पुत्री मी धन की अधिकारिणी होती है ।। इष्टच्य मनु, ९।१९२, और २१२ भी ।।

१०. किष्कि, १८।२०, ३२।। अर्थसहित श्लोक इप्टब्ब है — मनु, का, पु, प्रथम अध्याय, 'मनुस्मृति कालनिर्णय' शैषकान्तर्गत ।

११. महा. आदि. ७३।८९।। श्रान्ति. ३६।३।। श्रान्ति. ५६।३२; ११८।२६; १२१।१०, १२; २०१।३२-३३° ३३५।४४, ४६ आदि।।

अर्थात् — पुराण<sup>१२</sup> अर्थात् ब्राह्मण ग्रन्थ, मनु द्वारा प्रतिपादित धर्म, सांगोपांग चिकित्सक, धार्मिक विद्वानों की आज्ञा से सिद्ध कार्य, इन चारों का हेतुज्ञास्त्र का आग्रय लेकर कुतर्क आदि द्वारा खण्डन नहीं करना चाहिए ।

आचार्य बृहस्पति ने तो अपनी स्मृति में स्पष्ट शब्दों में मनुस्मृति को सर्वोच्च स्मृति घोषित किया है । उसकी प्रामाणिकता और महत्ता की उद्घोषणा करते हुए और उसकी प्रश्नंसा करते हुए वे कहते हैं —

वेदार्थोपनिबद्धत्वात् प्राधान्यं हि मनो: स्मृतम्।
मन्वर्थविपरीता तु या स्मृति: सा न शस्यते।।
तावच्छास्त्राणि शोमन्ते तर्कव्याकरणानि च।
धर्मार्थमोक्षोपदेष्टा मनुर्यावन्न दश्यते।। (बृह. स्मृति)

अर्थात — वेदार्थों के अनुसार रचित होने के कारण सब स्मृतियों में मनुस्मृति ही सबसे प्रधान एवं प्रशंसनीय है। जो स्मृति मनु के अर्थ के विपरीत है, वह प्रशंसा के योग्य अथवा ग्राह्य नहीं है। तर्कशास्त्र, व्याकरण आदि शास्त्रों की शोमा तमी तक है, जब तक धर्म, अर्थ, मोक्ष का उपदेश देने वाला मनु नहीं होता अर्थात् मनु के उपदेशों के समक्ष सभी शास्त्र निस्तेज, प्रभावहीन प्रतीत होते हैं।

इनके अतिरिक्त अन्य भी अनेक प्रसिद्ध लेखक-व्याख्याकार हुए हैं जिन्होंने अपने मत के समर्थन में या अपनी मान्यता की पुष्टि के लिए मनु के वचनों को उद्भत किया है और इस प्रकार अपने ग्रन्थ का गौरव बद्धाया है ।

बौद महाकवि अश्वघोष ने, जो राजा कनिष्क का समकालीन था, जिसका कि समय प्रथम शताब्दी माना जाता है, अपनी 'वज्रकोपनिषद्' कृति में अपने पक्ष के समर्थन में मनु के श्लोकों को उद्दृत किया है। विश्वरूप ने अपने यजुर्वेदमाध्य और याजवल्क्य स्मृति माध्य में मनु के अनेक श्लोकों को उद्दृत किया है। शंकरावार्य ने वेदान्तसूत्रमाध्य में मनुस्मृति के पर्याप्त उद्दरण दिये हैं। 'व ५०० ई. में जैमिनि सूत्रों के माध्यकार श्रवरस्वामी ने अपने माध्य में मनु के अनेक वचनों का उल्लेख किया है। याजवल्क्य स्मृति के एक अन्य माध्यकार विज्ञानेश्वर ने याज्ञ. स्मृति के श्लोकों की पुष्टि के लिए मनु के श्लोकों को पर्याप्त संख्या में उद्दृत किया है' । गौतम, विशष्ठ, आपस्तम्ब, आश्वलायन, जैमिनि, बौधायन आदि सूत्रग्रन्थों में भी मनु का आदर के साथ उल्लेख है। ' आचार्य कौटिल्य ने अपने अर्थश्चास्त्र में बहुत-से स्थलों पर मनुस्मृति को आधार यनाया है, और कई स्थलों पर मनु के मतों का उल्लेख किया है। ' इनके अतिरिक्त भी बहुत सारे ऐसे ग्रन्थ हैं, जिन्होंने अपनी प्रमाणिकता और गौरव बद्दाने के लिए अथवा मनु के मत को मान्य मानकर उद्दृत किया है। '

वाठारहवीं शताब्दी में मनुस्मृति को सर्वाधिक महत्त्व वार्यसमाज के प्रवर्तक महर्षि दयानन्द ने

१२. निरुक्त 3 । १५ में पूराण अब्द का निर्वचन करते हैं। कहा है — ''पुरा नव' मवर्तीब' अर्थात जो पहले नया था, अस नहीं । इस प्रकार पुराण शब्द ब्राहमण आदि ऐतिहासिक ग्रन्थों का वाचक है । इसी के आधार पर बाद में ऐतिहासिक ग्रन्थों का 'पुराण' नाम रखा गया । यहां पुराण शब्द से १८ पुराणा का ग्रहण नहीं करना वाहिये ।

१३. विजवकप यात्र स्मृ.मान्य १।४४ ।। केत. सृ. माच्य १। ३ ।२६, ३६; २।१।१, ११; ३।१।१४; ३।४।३६; ४।२।६ ।।

१४ याज समृ १।७. ५३ ६२. ६८. ७२. ७६. ८०; २।१. २. ५. २१. २६ आदि ।।

१५८. गी. घ. २१।७ ।। वासि. घ. १।१७ ।। आग्य. घ. २।१४।११ ।। आग्य. ग्री. ३।१०।३४ ।। ३।१॥३ ।। आग्य. ग्री. ९।७।२ ; १०।७।१ ।। जै. गृ. १।२४ ।। मी. घ. ४।१११४, १६ ।।

१६. की. वार्च, प्र. शावा. शाप्त, शावा. १४।।

१७. वैसे कि स्मृतिचन्द्रिका निर्णयसिन्यु संस्कारमयुख, श्रीमदमागवत, वानहेमाद्रि, व्रतहेमारि आदि ।

दिया । उन्होंने केवल मनुस्मृति को ही आर्ष एवं प्रामाणिक धर्मशास्त्र घोषित किया और अपने मन्तव्यों का आधार बनाया । उन्होंने अपने ग्रन्थों में मनुस्मृति के लगभग ५१४ श्लोकों या श्लोकखण्डों को प्रमाणरूप में उद्गत किया है ।

इनके अतिरिक्त ऐसे भी बहुत सारे प्रन्थ मिलते हैं जिनमें किसी अन्य ग्रन्थ का वचन उद्भत है, जिनमें कि मनु के मत का उल्लेख है, या मनु के नाम से कोई मान्यता निर्दिष्ट है । यद्यपि इनमें बहुत से श्लोक ऐसे भी हैं जो न तो वर्तमान मनुस्मृति में मिलते हैं और न अन्य किसी स्मृति में । यह भी संभव है कि अपने पक्ष की पुष्टि के लिए लोगों ने मनु के नाम से स्वयं ही श्लोक रच लिये हों । यहां इस विवाद में न पड़कर केवल इतना कहना ही प्रासंगिक होगा कि इन सब बातों से मनु के एकछत्र प्रमाव का संकेत अवश्य मिलता है ।

प्राचीन काल से मनुस्मृति के अनुकूल आचरण को भी प्रतिष्ठा सूचक माना जाता रहा है । वलमी के राजा धारसेन का एक शिलालेख उपलब्ध हुआ है, जो ५७१ ई. का है । उसमें उस राजा को मनु के धर्मनियमों का पालनकर्ता कहकर उसकी विशेषता बतलायी गयी है ।

सभी स्मृति-ग्रन्थों एवं घर्मशास्त्रों में प्राचीनकाल से लेकर अब तक सर्वाधिक टीकाएं एवं माध्य मनुस्मृति पर ही लिखे गये हैं और अब भी लिखे जा रहे हैं । यह भी मनुस्मृति की सर्वोच्चता एवं सर्वाधिक प्रमविष्णता का द्योतक है । ''

आजकल भी पठन-पाठन, अध्ययन-मनन में मनुस्मृति का ही सर्वाधिक प्रचलन है। हिन्दू कोड बिल एवं संविधान का प्रमुख आधार मनुस्मृति को माना जाता है। आजकल भी न्यायालयों में न्याय दिलाने में मनुस्मृति का महत्त्वपूर्ण योगदान रहता है। सामाजिक तथा राजनीतिक व्यवस्थाओं के प्रसंग में मनुस्मृति का उल्लेख अनिवार्यरूप से होता है और इससे मार्गदञ्जन भी प्राप्त किया जाता है।

# ख) विदेशों में मनुस्मृति का प्रभाव

भारत ही नहीं अपितु विदेशों में भी मनुस्मृति का प्रभाव रहा है और इसे महत्त्व मिला है। क्याद्वीप के एक शिलालेख में मनु का निम्न श्लोक उद्भत मिलता है —

#### वित्तं बन्धुर्वय: कर्म विद्या मवति पञ्चमी । एतानि मान्यस्थानानि गरीयो यद्यदुत्तरम् ।। (२ । १३६)

बालि, स्याम और जावा के विधान मनुस्मृति से पर्याप्त साम्यता रखते हैं । वर्मा क् 'धम्मथट्' मनुस्मृति से ही प्रोरित प्रतीत होता है । नेपाल का विधि-विधान, आचार, मनुस्मृति का ही अनुकरण करता है ।

फिलिपीन द्वीप के नये लोकसभा भवन के सामने उस देश की संस्कृति के निर्माण में आधारभूत योगदान देने वाले चार व्यक्तियों की मूर्तियां उत्कीर्ण की गयी हैं, जिनमें एक महर्षि मनु की है।

इस प्रकार मनु और मनु के शास्त्र का महत्त्व एवं प्रभाव देश-विदेश में प्राचीन काल से लेकर आजतक अल्पाधिक रूप में सदैव रहा है । उक्त विवेचन से यह भी स्पष्ट हो गया है कि स्मृतिग्रन्थों एवं धर्मशास्त्रों में मनुस्मृति ही सर्वाधिक प्रामाणिक, प्रभावशाली, लोकप्रिय एवं मान्यताप्राप्त ग्रन्थ है ।

रेद. मेघातिथि से लेकर अब तक लगभग दस संस्कृत माध्य उपलब्ध हैं और संक्षिप्त तथा पूर्ण मनुस्मृति पर कुल मिलाकर लगभग तीस हिन्दी टीकाएं उपलब्ध हैं ।

मनुस्मृति अपनी अनेक विशेषताओं के कारण सर्वोच्च स्थान को प्राप्त कर पायी है। किन्तु खेद के साथ कहना पड़ता है कि आज ऐसे उत्तम और प्रसिद्ध धर्मश्रास्त्र का पठन-पाठन क्षीण होता जा रहा है। इसके प्रति लोगों के मन में अग्रद्धा की मावना घर करती जा रही है। इसका कारण है — 'मनुस्मृति में प्रक्षेपों की भरमार होना'। प्रक्षेपों के कारण मनुस्मृति का उज्ज्वलरूप गन्दा एवं विकृत हो गया है। परस्परविरुद्ध, प्रसंगविरुद्ध एवं पक्षपातपूर्ण वर्णनों से मनुस्मृति की गरिमा विलुप्त हो गई है। एक महान् तत्त्वद्रष्टा ऋषि के अनुपम शास्त्र को प्रक्षेपकर्ताओं ने विविध प्रक्षेपों से दूषित करके न केवल इस शास्त्र के साथ, अपितु महर्षि मनु के साथ भी अन्याय किया है।



# २. मनुस्मृति का मूल प्रवक्ता कौन ?

अतिप्राचीन काल से अध्यावधि पर्यन्त भारतीय वाङ्मय, संस्कृ त-सम्यता, धर्म, आचार-व्यवहार, कानून, पठन-पाठन आदि प्रत्येक क्षेत्र पर अपना न्यूनाधिक प्रमाव बनाये रखने वाले मनुस्मृति या मानवधर्मशास्त्र जैसे विशिष्ट ग्रन्य का मूल प्रवक्ता या रचियता सम्बन्धी प्रश्न आज विवादों शंका-संदेहों के भवर में फंसा हुआ है, यह आश्चर्य की बात है। यद्यपि इस विवाद के बीज पूर्वकालीन साहित्य में भी पाये जाते हैं, किन्तु आधुनिक अनुसन्धान ने इसे वृक्ष का रूप दे दिया तथा लेखकों ने अपनी-अपनी ऊहाओं, कल्पनाओं, अटकलों से इसे विवादास्पद बना दिया।

मनुस्मृति में हुए प्रक्षेप भी इसमें प्रमुख कारण हैं, अत: आज इस बात की अति-आवश्यकता है कि प्रक्षेपों का अनुसन्धान, निर्धारण करके उसके पश्चात मनुस्मृति सम्बन्धी प्रश्नों पर विचार किया जाये । तभी निर्धान्त निष्कर्ष निकल सकते हैं ।'' मनुस्मृति के मूल रचयिता या प्रवक्ता के सम्बन्ध में इस समय चार मत प्रचलित हैं —

- १. मनुस्मृति के मूल रचयिता या प्रवक्ता स्वायम्भुव मनु हैं।
- २. मनुस्मृति वैवस्वत मनु द्वारा प्रोक्त या रचित है।
- ३. मनुस्मृति भृगुप्रोक्त है।
- ४. मनुस्मृति ब्रह्माप्रोक्त है।

आगे इन सभी मतों के पक्ष-विपक्ष पर सप्रमाण और प्रक्षिप्त श्लोकों की विवेचनापूर्वक विचार किया जाता है।

#### १. मनुस्मृति के प्रवक्ता — स्वायम्भुव मनु

अधिकांश विचारक इस मत से सहमत हैं कि मनुस्मृति का मूल प्रवक्ता मनु है और वह भी खायम्भुव मनु ही है। मैं भी इसी निष्कर्ष पर पहुंचा हूं। इस सम्बन्ध में प्राप्त सामग्री के आधार पर दो प्रकार से विचार किया जा सकता है — क. अन्त :साक्ष्य के आधार पर, और ख. बाह्यसाक्ष्य के आधार पर । प्रथम अन्त :साक्ष्य को ही लेते हैं —

#### क. अन्त:साध्य के आधार पर

अन्त :साक्ष्यों पर विचार करते समय पहले मनुस्मृति की रचनाशैली को सेमझना आवश्यक है।

१. मनुस्मृति की शैली — मनुस्मृति के अध्ययन से जात होता है कि मनुस्मृति की रवनाशैली 'प्रवचनशैली' है, अर्थात् मनुस्मृति मूलत: प्रवचन हैं । बाद में मनु के शिष्यों ने उनका संकलन करके उसे एक शास्त्र या ग्रन्थ का रूप दिया है । मनुस्मृति के मूमिकारूप, प्रथम अध्याय के पहले चार श्लोकों के 'मनुम् ..... अभिगम्य महर्षय: ..... वचनमञ्जवन्' [१।१], ''मगवन् सर्ववर्णानां ..... धर्मान्नो वक्तुमर्हसि' [१।२] '' त्वमंको प्रस्य सर्वस्य ..... कार्यतत्त्वार्थवित प्रमो' [१।३] '' प्रत्युवाच ..... महर्पीन्

१९. लेखक ने मनुस्मृति के प्रक्षेपों का अनुसन्धान करके अन्त :साहयसिष्ट साल मानरण्डों के आधार पर ्ाका निर्धारण कियः े । इस विषय में अधिक जानकारी के लिए क्टेंब्य हैं — मनु. का , पु. हिनीय अध्याप एवं सम्पूर्ण मनुस्मृति में उन उन १६० की पर समीक्षा ।

हो।

श्वयताम् इति ' [१।४] आदि वचनों से जात होता है कि अपने मूलरूप में मनुस्मृति महर्षियों की जिज्ञासा का दिया गया उत्तर है, जो प्रवचनरूप में है । ये सभी श्लोक और विशेषरूप से ''स : तै: पुष्ट:'' [१।४] पदप्रयोग यह सिद्ध करता है कि इसे बाद में अन्य व्यक्ति ने संकलित किया है। यह प्रवचनों के रूप में सुना-सुनाया गया है, इसी कारण इसके प्रत्येक प्रसंग के प्रारम्भ या अन्त अथवा दोनों स्थानों पर सूनने-सुनाने वाली क्रियाओं का प्रयोग है, यथा — 'वक्तुमर्हसि' [१।२], 'श्रुयताम्' [१।४], 'तत्तथा वोऽभिघास्यामि' [१।४२], 'एषा समासेन प्रकीर्तिता ... वर्णधर्मान्निबोधत [१।१४४ (२।२५], 'एष प्रोक्त . . . कर्मयोगं निबोधतं [२।४३ (६६)], 'स्त्रीविवाहान्तिबोधत' [३।२०], 'एदद्रोऽभिष्ठित' . . . श्वयतामिति' [३।२६६] 'एषोदिता' [४।२५९]. 'प्रवक्ष्यामि' [५।५७], 'व: प्रोक्त: . . . श्रृणुत निर्णयम्' [५।११०], 'उक्तो व : . . . धर्मान्निबोधत' [५ ।१४६ ], 'एष वोऽमिहित : . . . राज्ञां धर्म निबोधत' [६।९७], 'राजधर्मान प्रवक्ष्यामि' [७।१], 'तत्तद्बोऽहं प्रवक्ष्यामि' [७।३६], 'एष उक्तः' [८।४०९], 'दायभागं निबोधत' [९।१०३], 'एषोऽखिल: उक्तः' [९।३२५], 'एष: कीर्तित:...परं प्रवक्ष्यामि' [१०।१३१], 'तान्वोऽभ्युपायान् वक्ष्यामि' [११।२१०], 'एष वोऽभिहित:... इमं निबोधत' [११।२२६], 'समासेन वक्ष्यामि' [१२।३९], 'इद' निबोधत' [१२।८२] और मौलिक संकलन वही कहाता है जो मूलप्रवक्ता की बातों का यथावत रूप में संकलन किया गया

यह मी ध्यान देने की बात है कि सम्पूर्ण मनुस्मृति में प्रारम्म से अन्त तक कहने-सुनाने की कियाओं में उत्तम पुरुष का प्रयोग है — अभिधास्यामि [१।४२], 'प्रवक्ष्यामि [५।५७], 'राजधर्मान् प्रवक्ष्यामि' [७।१], 'अहं प्रवक्ष्यामि' [७।३६], 'परं प्रवक्ष्यामि' [१०।१३१], 'वक्ष्यामि' [११।२१०], 'समासेन वक्ष्यामि' [१२।३९], आदि ।

इस शैली की पुष्टि निष्क्त में वर्णित इस तथ्य से मी होती है कि अत्यन्त प्राचीन काल में साक्षात्कृतधर्मा ऋषियों द्वारा प्रवचनों, उपदेशों के माध्यम से ही शिक्षा दी जाती थी। और वह शिष्य-परम्परा के रूप में सुरक्षित रहती थी, लिपिबद ग्रन्थों को पढ़ाकर नहीं। लिपिबद ग्रन्थों के माध्यम से विद्याओं की शिक्षा की परम्परा पर्याप्त समय पश्चात आयी, जब लोग उपदेशग्रहण करने में आलस्य उदासीनता और उत्साहहीनका प्रदर्शित करने लगे रू। महर्षि दयानन्द की मान्यता के अनुसार सूर्यवंशी राजा इक्ष्वाकु के समय उपदेशों को लिपिबद करने की परम्परा प्रचलित होने लगी थी। रिष्ट इस प्रकार हम कह सकते हैं —

मनुस्मृति की प्रवचन शैली, १ ।१-४ श्लोकों में वर्णित घटना — जिसमें कि महर्षि लोग केवल मनु के पास धर्मजिज्ञासा लेकर आते हैं और फिर मनु ही उनका उत्तर देते हैं, तथा सम्पूर्ण मनुस्मृति में प्रारम्म से अन्त तक मनु द्वारा १ ।४ से प्रारम्म की गई कहने-सुनाने की क्रियाओं

२०. साक्षात्कृतधर्माण त्रमृषयो अभूवु:, ते विरेम्यो साक्षात्कृतधर्मम्य उपदेशेन मन्त्रान् संपादु: । उपदेशाय ग्लायन्तोऽवरे बिल्मग्रहणायेमं प्रन्थं समाम्नासिषुर्वेदं च वेदांगानि च ।'' [तिह. १।१९]

२१. उपदेश मञ्जरी, नवम उपदेश, पृ. ६२।

का उत्तम पुरुष एकवचन में प्रयोग, ये बातें यह सिद्ध करतीं हैं कि मनुस्मृति का प्रवक्ता मनु ही है। यहां प्रसंगवज्ञ १।१-४ श्लोकों से सम्बन्धित शंका का समाधान करना भी आवश्यक है। कुछ लेगों का कथन है कि मनुस्मृति की भूमिका रूप ये श्लोक मौलिक श्लोकों के रूप में परिगणित नहीं किये जाने चाहियें क्योंकि ये मनुप्रोक्त नहीं हैं, और न ही इन्हें प्रामाणिक मानना चाहिये।

इसके उत्तर में कहा जा सकता है कि यद्यपि १-४ श्लोक मनुप्रोक्त श्लोकों की मांति मौलिक नहीं है तथापि ये शैली, घटना और प्रश्न के आघार पर मौलिक ही स्वीकार किये गये हैं, क्योंकि मूमिका के रूप में इनका उल्लेख है। (१) मनुस्मृति की शैली से यह विदित होता है कि मनु के मावों (जो प्रवचन के रूप में थे) का संकलन भृगु या किसी अन्य शिष्य ने किया है। संकलियता ने इन श्लोकों के द्वारा मनु के पास महर्षियों के आने की घटना और उनके प्रश्न का भूमिका के रूप में उल्लेख किया है। (२) घटना मौलिक है। (३) प्रश्न भी मौलिक है, अत: संकलन-शैली के अनुसार ये श्लोक मौलिक ही माने जायेंगे। जैसा कि कुछ टीकाकारों ने पांचवें श्लोक से मौलिक मनुस्मृति का प्रारम्भ माना है, उनका यह विचार प्रान्तिपूर्ण है। मनुस्मृति संकलित शैली का ग्रन्थ है, इस दृष्टि से ये चारों श्लोक मौलिक संकलितरूप में ही हैं।

यहाँ यह भी स्पष्ट कर देना उपयोगी होगा कि इस शैली के आधार पर टीकाकारों ने उन सभी श्लोकों को मौलिक मान लिया है जिनमें मनु के नामपूर्वक वर्णन है। ('महर्षिमंनुना भृगु:' ११६०।। 'उक्तवान् मनु: १११८६।। 'मनुना परिकीर्तित:' १११२६।। 'मनुस्ववीत्'। ६।३३९।। आदि)। उनका कहना है कि मनु के मावों के आधार पर भृगु ने मनुस्मृति को रचा है, अत: इस प्रकार के श्लोक असगत नहीं लगते। यह विचार भी भ्रान्तिपूर्ण है। क्योंकि, (१) मनुस्मृति, मनु के मावों को लेकर रचा ग्रन्थ नहीं है, अपितु मनु के मावों का यथावत उसी शैली में संकलन है। (२) संकलन में मौलिक अंशों के बीच में संकलयिता की ओर से कोई बात नहीं कही वाती, अत: 'मनुक्तवान्' आदि पद वाले श्लोक संकलयिता की ओर से कहे होने के कारण प्रक्षिप्त है, मौलिक नहीं। (३) १।४ में 'श्लुयताम्' कहकर मनु उत्तर देना आरम्भ करते हैं। इस शैली से सिद्ध है कि इस श्लोक के बाद मनु के द्वारा कहे विचारों का उत्तमपुरुष की शैली के माध्यम से जो कथन है वही मौलिक संकलन है, अन्य द्वारा नामोल्लेख पूर्वक प्रदर्शित वर्णन प्रक्षिप्त है। अत: उन समी श्लोकों को मूल संकलन से परवर्ती माना जाना चाहिए, जो उत्तमपुरुष की शैली में नहीं है।

२. प्राचीन काल से अचाविष पर्यन्त इस ग्रन्थ-का 'मनुस्मृति' या 'मानवधर्मश्रास्त्र' नाम प्रचलित होना भी इसे मनुग्रोक्त सिद्ध करता है।

यह मनु स्वायम्भुव मनु ही है। इस बात को मनुस्मृति में स्पष्ट मी किया है और विभिन्न स्थलों पर मनु के साथ स्वायम्भुव विशेषण का प्रयोग मी किया है।

३. प्रचिलत मनुस्मृति में बीच-बीच में लगभग तीस स्थलों पर मनु का नामोल्लेखपूर्वक वर्णन है। उनमें कह स्थलों पर स्पष्टत: स्वायम्भुव विशेषण का प्रयोग किया है। १२ ये उल्लेख मी इसका

२२. (क) स्वायमुव मनु के नामोरलेख वाले स्थल — १।२२-३६. ४८-६१. १०२;६।४४;६।१२४;९।१४६ ।।
(ख) केवल मनु नामोरलेख वाले स्थल — १।१-४, ११६, ११९, १२६;३।३६, १४०;४।१०६;४।४१;६।१३९, १६६, २०४, २४२, २७९, २९२, २३९;९।१७, ४६२, १६६, २३९;१०।६३, ७६; १२-११०७, १२६।। १।१-४ को छोड़कर अन्य सभी श्लोक इस अनुसन्धान कार्य के आधार पर प्रक्रिय्त सिद्ध हुए हैं. तथापि उन्हें एक पारम्परिक जनम्रति के समान पोषक आधार माना है।

प्रवक्ता स्वायमुव मनु को ही सिद्ध करते हैं।

- ४. निम्न श्लोकों में मनुस्मृति का रचियता स्वायंभुव मनु को बतलाया गया है
  - (क) इदं शास्त्रं तु कृत्वाऽसौ मामेव स्वयमादितः । विधिवद् ग्राहयामास मरीच्यादींस्त्वहं मुनीन् ।। स्वायम्भुवस्यास्य मनोः षड्वंश्या मनवोऽ परे।।१ । ४ ८, ६१ ।।
  - (ख) स्वायम्मुवो मनुर्घीमानिदं शास्त्रमकल्पयत् ।।१ ।१०२ ।।

यतोहि भृगु स्वायम्भुव मनु का पुत्र और शिष्य था । [१।३४-३५; ३।१९४; १२।२;], अत: भृगुवचनों में उल्लिखित मनु मी स्वायम्भुव मनु ही है, जिसको श्रास्त्र का कर्ता कहा है —

- (ग) यथेदमुक्तवान् शास्त्रं पुरा पृष्टो मनुर्मया ॥ १ । ११९ ।।
- (घ) एवं स भगवान्देवो लोकानां हितकाम्यया । धर्मस्य परमं गुह्यं ममेदं सर्वमुक्तवान्॥१२ । ११७ । ।
- (ङ) ''मानवस्यास्य शास्त्रास्य'' १२ । १०७ । ।
- (च) ''एतन्मानवं शास्त्रम् भृगुप्रोक्तम्'' १२ । १२६ ।।

यद्यपि इस अनुसन्धानकार्य के आधार पर ये सभी श्लोक प्रक्षिप्त सिद्ध हुए हैं. अत: मौलिकवत् प्रामाणिक नहीं है; किन्तु फिर भी इन्हें ऐतिहासिक सन्दर्भ में पारम्परिक जनश्रुति के समान पोषक आधार के रूप में ग्रहण किया है।

५. ऐतिहासिक, ब्रह्मावर्त प्रदेश में स्थित बहिष्मती नगरी को स्वायम्भुव मनु की राजधानी मानते हैं। मनुस्मृति में ब्रह्मावर्त प्रदेश को धर्मशिक्षा, सदाचार का केन्द्र घोषित करके सर्वोच्च महत्त्व दिया गया है [१।१३६-१३९ (२।१७-२०]। इसी क्षेत्र में मनुस्मृति का प्रवचन-प्रणयन हुआ था। इससे भी मनुस्मृति का रचयिता स्वायम्भुव मनु होने का संकेत मिलता है।

#### (ख) बाह्यसाक्ष्य के आधार पर —

मनुस्मृति के अन्तर्गत प्राप्त पूर्वोक्त प्रमाणों, संकेतों के अतिरिक्त मी इस बात के बहुत से आधार मिलते हैं कि मनुस्मृति का प्रवक्ता स्वायंभुव मनु है । यथा —

- १. तैत्तिरीय आदि संहिताओं,<sup>२६</sup> ब्राह्मणप्रन्थों से लेकर अर्वाक्कालीन मारतीय वागमय में स्वायमुव मनु ही एक धर्मश्रास्त्रकार या स्मृतिकार के रूप में प्रसिद्ध हैं । अत : कहा जा सकता है कि मनु के नाम से प्राप्त होने वाले धर्मशास्त्र का रचयिता मी यही मनु है ।
- २. निरुक्त<sup>२४</sup> में, दायमाग के प्रसंग में किसी प्राचीन ग्रन्थ का श्लोक उद्दत करके स्वायंभुव मनु के मत का उल्लेख करते हुए कहा है कि 'दायमाग में पुत्र और पुत्री, दोनों का अधिकार होता हैं'। मन् के नाम से प्राप्त यह मत वर्तमान मनुस्मृति में ९।१३०, १९२ श्लोकों में निर्दिष्ट है। यह प्राचीन उल्लेख भी मनुस्मृति को स्वायंभुव मनुकृत सिद्ध करता है।

२३. (क) तैति. सं. २।२।१०।२; ३।१।२।४।। तां. जा. २३।१६।७।।
(ख) मनु ने ब्राहमणवाक्यें का भी प्रवचन किया था. इसके भी प्रमाण संहिलाओं में मिलते हैं — ''आयो वा इदं निरमृजन् । स मनुदेवोदशिष्यतः । स एतामिष्टिमश्यतामाहरत्तं यायणतः . . . । काठ. सं. ११।२।। इ.

तैति. सं. ३।१।२।३० मी । २४. निरु. ३।४।। अर्थसहित श्लोक द्रष्टव्य 'मनुकाल' शीर्षक में ।

२५. ''अष्टावेव समासेन विवाहा धर्मत: स्मृता: . . मनु: स्वायं पुर्वोद्धश्चवीत ।। (आदि, ७३।८-९) ये वर्तमान मनुस्मृति में ३।२०-३४ तक वर्णित हैं ।

- ३. महामारत में, कई स्थलों पर स्वायभुव मनु को एक धर्मशास्त्रकार के रूप में उद्दृत किया है। वे और कुछ स्थलों पर उसके नामोल्लेख के साथ उसके मत और श्लोकों को भी उद्दृत किया है। वे भी मत और श्लोक प्रचलित मनुस्मृति में पाये जाते हैं। यथा —
- (क) दुष्यन्त-श्रकुन्तला प्रेम-प्रसंग में आठ-विवाहों का विधानकर्ता स्वायंभुव मनु को बताया । १४
- (ख) शान्ति. ३६ अध्याय में, मनु. १।१-४ श्लोकों की घटना का यथावत वर्णन करते हुए स्ताया है कि ऋषिलोग धर्मजिज्ञासा के लिए स्वायंभुव मनु के पास पहुंचे । वहां मनुद्वारा दिये गये उत्तर में कुछ श्लोक ऐसे प्राप्त होते हैं जो वर्तमान मनुस्मृति में भी हैं, उनमें कोई-कोई तो यथावत है, श्रेई किंचित पाठान्तर से है, तो कोई यथावत भाव वाला है। २६
- (ग) शान्ति ६७।१५-३० में, आदिकाल में लूटपाट, अराजकता आदि से तंग हुई प्रजा द्वारा मनु के राजा के रूप में वरण करने की घटना दी हुई है। वह मनु ब्रह्मा का पुत्र है, अत : वह भी सायमुव मनु की घटना है। <sup>२७</sup> मनु को राजा बनाने के बाद प्रजा द्वारा जो करनिर्घारण किया गया है, श्या 'पशु और सुवर्ण का पचासवा' भाग कर देंगे', यह करव्यवस्था वर्तमान मनुस्मृति ७।१३० में मिलती है। <sup>२०</sup>
- (घ) श्रान्ति. ३३५।४४, ४६ में एक धर्मश्रास्त्रकार के रूप में स्वायम्भुव मनु का ही वर्णन
- ४. इसके अतिरिक्त महाभारत में अनेक स्थलों पर केवल मनु नाम देकर उसके श्लोक या भाव उद्दृत किये हैं। उनमें से बहुत-से श्लोक वर्तमान मनुस्मृति में यथावत मिलते हैं और भाव तथा उनका गठन भी यथावत है। १००
- ५. इसी प्रकार वाल्मीकि रामायण में राम बालि-सुग्रीव युद्ध के अवसर पर अपने द्वारा किये बालि के वघ को धर्मानुकूल ठहराने हुए मनु का नाम लेकर उसके दो श्लोक उद्दल करते हैं । वे श्लोक भी बर्तमान मनुस्मृति में हैं । ११ इन उद्धरणों से यह सिद्ध होता है कि मनुस्मृति मनुप्रोक्त है ।
- ६. विश्वरूप ने याज स्मृति २।७३, ७४, ८३, ८५ पर माष्य करते हुए वर्तमान मनुस्मृति के ८।६८, ७०-७१, १०५, १०६, ३०४ श्लोकों को उद्गत किया है । वहां मनु का नाम स्वायंभुव विया गया है ।
- ७. विज्ञानेश्वर ने याजवल्क्य स्मृति के 'मिताक्षरा' माष्य में, श्लंकराचार्य ने वेदान्तसूत्र माष्य में, इनरस्वामी ने जैमिनी सूत्रों के भाष्य में, बौद्ध महाकवि अश्वधोष ने अपनी कृति 'वज्रकोपनिषद्ध' में,

<sup>(</sup>क) नैरेवमृक्लो भगवान मनु: स्वायंभुवोऽज्ञवीत्ं। महा, ज्ञान्ति, ३६।५ ।।

<sup>्(</sup>स्त्र) यथावत भ्रत्येक-मना. श्रान्ति. में ३६।३५, ४६, ४७ ; मनुस्मृति में ऋमज्ञ ; ३।११७ ; २।१३२ ; २।१३३ ।। यथावत मात्र — मना. श्रान्ति में ३६।२० ; में १२।१०⊏०१०९ ।। पाठान्तरपूर्वक — महा. श्रान्ति. में ३६।२७, २६ ; मन्. में ४।२१६, २१७, २२० ।। भावग्रहण अन्य श्लोकों में भी हैं।

२७. महा, आदि, १।३२।।

२६. ''पंचाशद्माग आदेयो राज्ञा पशु-हिरण्ययो ;।'' ७।१३०।।

१९. (क) "मनु: स्वायं मुवाँऽ स्रवील" आदि. ७३।६-९ ।। (ख) तीरेव मुक्तो भगवान् मनु: स्वायं मुवाँऽ स्वील् सुभूषध्यं प्रधावृत्तं सर्म व्याससमासतः ।। शान्ति. ३६।६ ।। (ग) शान्ति १२ अ. ।। (घ) स्वायं मृव मनु द्वारा शास्त्रत्वना, शान्ति. १३५।४४, ४६ ।। आदि ।

 <sup>&#</sup>x27;मनुना चैव राजेन्द्र गीतौ श्लोको महात्मना'' शन्ति, ५६।३३।। अन्यत्र-शन्ति, १२ अ.; ११६।२६; १२१।१०, १२।।

३१. बा. रामा. किष्कि. १६।३१-३२; मनु. में ६।३१६. ३१६।।

किव मास ने 'प्रतिमा नाटक' में, गौतम, विसष्ठ, आपस्तम्ब आदि ने अपने सूत्रप्रन्थों में, <sup>82</sup> वलमी के राजा धारसेन के शिलालेख में, <sup>88</sup> धर्मप्रसंग में जो मनु का निर्देश किया है तथा अपनी पुष्टि के लिए जो श्लोक उद्दत किये हैं, वे मनु के ही हैं और वर्तमान मनुस्मृति में प्राप्त हैं। इनसे इस बात की पुष्टि हो जाती है कि इसका मूलरचियता मनु ही है, मृगु आदि कोई अन्य व्यक्ति नहीं। यह स्पष्ट किया ही जा चुका है कि मनु के नाम से उल्लिखित धर्मशास्त्रकार स्वायंभुव मनु ही प्रसिद्ध है।

#### पक्षान्तरों का विवेचन

## २. मनुस्मृति वैवस्वतमनुप्रोक्त ---

कुछ आलोचक मनुस्मृति को मनुप्रोक्त तो मानते हैं, किन्तु उस मनु को स्वायंभुव न मानकर वैवस्वत मानते हैं । ऐसा मानने के उनके कुछ निम्न आधार हैं —

- १. मनुस्मृति के १।६१-६२ श्लोकों में स्वायंभुव मनु के वंश्व का वर्णन करते हुए सातवें वैवस्वत मनु तक का उल्लेख है । पहले मनु के काल में सातवें मनु का उल्लेख नहीं हो सकता, अत: यह सातवें वैवस्वत मनु की ही रचना है । ऐसा विद्वानों का विचार है ।
- २. कौटिल्य अर्थश्नास्त्र प्र. द।अ. १२ में, आदिकाल में प्रजाओं द्वारा वैवस्वत मनु को राजा बनाने की घटना है। वहां जो कर व्यवस्था दी हैं वह प्रचलित मनुस्मृति ७।१३०-१३२ से मिलती-जुलती है, अत: यह स्मृति वैवस्वतमनुप्रोक्त है।

इन आघारों पर अनुश्लीलन करने पर इन पर आघारित यह मान्यता स्वयं अमान्य प्रतीत होती है । आइये, इन पर विचार करें ।

१. मनुस्मृति के जिन श्लोकों में वैवस्यत मनु का उल्लेख है, वे निम्न हैं – स्वार्यमुवस्यास्य मनो: षड्वंश्या मनवोऽपरे।
 सृष्टवन्त:प्रजा:स्वा:स्वा:महात्मानो महौजस:।।
 स्वारोचिषश्चोत्तमश्च तामसो रैवतस्तथा।

चाश्चषश्च महातेजा विवस्वत्सूत एव च।। १।६१-६२।। अर्थात् — इस स्वायभुव मनु के वंश में महात्मा ओर महान् तेजस्वी अन्य छह मनु और हुए हैं, जिन्होंने अपने-अपने काल में अपनी प्रजाओं की सृष्टि की थी। वे हैं — स्वारोविष, उत्तम, तामस, रैवत, चाश्चष और विवस्वत् का पुत्र वैवस्वत ।

मनुस्मृति में ये दोनों ही श्लोक प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं। इनकी प्रक्षिप्तता के कई कारण है — १. यह कहना चाहिये कि स्कार्यमुव मनु पहले ही अपने वंश्व की मावी छह पीढ़ियों का वर्णन नहीं कर सकते। पूर्व १।५८-६० श्लोकों के वर्णन से यह स्पष्ट है कि स्वायंमुव का शिष्य भृगु यह बात कह रहा है। यह मावी छह पीढ़ियों और उनके कार्यों का मृतकाल में वर्णन कैसे कर सकता है ? इस प्रकार ये श्लोक परवर्ती प्रक्षेप हैं और कालविरुद्ध वर्णन हैं। २. इनका पूर्वापर प्रसंग से भी विरोध है। पूर्वापर १।५७ और १।६४ श्लोकों में सृष्टि-उत्पत्ति की अवस्था और उसके काल का वर्णन चल रहा है। बीच के इन श्लोकों के अप्रासंगिक वर्णन ने उस प्रसंगक्रम को मंग कर दिया है। ३. मनुओं के द्वारा चराचर सृष्टि का उत्पादन और पालन सृष्टिक्रमविरुद्ध वर्णन है। यह मनु की

३२. उदरणस्यल इष्टब्य 'मनुस्मृति महता' क्षीर्षक की टिप्पणियों में ।

३३. ५७१ ई. का शिलालेखा।

२४. उद्धरण द्रष्टच्य 'मनुस्मृति का काल' शोर्षक के अन्तर्गत ।

१।६, १४-२३ श्लोकों में वर्णित मान्यता के विरुद्ध मी है। ४. इस प्रसंग में मृगु द्वारा मनुस्मृति के प्रवचन का कथन मी असंगत है, क्योंकि इसकी शैली से यह मनुप्रोक्त ही सिद्ध होती है। वर्ष इस प्रकार इन प्रक्षिप्त श्लोकों के आधार पर इसे वैवस्वत मनुप्रोक्त नहीं कहा जा सकता।

- २. कौटिल्य अर्थशास्त्र में जो घटना वैवस्वत मनु के नाम से दी गयी है, वह महामारत शान्ति. ह७।१५-३० में स्वायंभुव मनु के प्रसंग में दी हुई है। कहा नहीं जा सकता कि कौटिल्य अर्थशास्त्रकार ने यह नामान्तर क्यों ग्रहण किया। यह किसी पाठमेद के कारण मी हो सकता है, अथवा यह मी संभव है कि स्वायंभुव मनु की वंश-परम्परा में उत्पन्न होने के कारण वैवस्वत मनु ने इन व्यवस्थाओं को यथावत और रुचिपूर्वक लागू किया हो, जिससे वे उसके नाम से प्रसिद्ध हो गयी हों। वैसे कुछ वंशाविलयों को देखकर और दोनों मनुओं का प्रथम राजा के रूप में वर्णन देखकर कई बार, अन्वेषकों को दोनों की एकता का आभास होने लगता है। ये एकरूपवर्णन भी भ्रान्ति पैदा कर देते हैं। इतिहासानुसंघाताओं ने इसका समाधान प्रस्तुत करते हुए स्पष्ट किया है कि स्वायम्भुव मनु सृष्टि के प्रथम राजा थे और वैवस्वत मनु प्रलयोत्तरकालीन समाज के प्रथम राजा हुए हैं। इनके अतिरिक्त अन्य बहुत-सी युक्तियां भी हैं, जिनका इस प्रसंग में उल्लेख किया जा सकता है और उनसे इसी मान्यता को बल मिलता है कि मनुस्मृति के प्रवक्ता मनु वैवस्वत नहीं अपितु
- है और उनसे इसी मान्यता को बल मिलता है कि मनुस्मृति के प्रवक्ता मनु वैवस्वत नहीं अपितु स्वायम्भुव हैं, यथा — ३. मनुस्मृति में ऐसा कोई अन्त :साक्ष्य नहीं मिलता जिसमें वैवस्वत मनु की शास्त्रप्रवक्ता के
- इ. मनुस्मात म एसा को इ अन्त :साक्ष्य नहां ।मलता ।जसम ववस्वत मनु को शास्त्रप्रवक्ता क रूप में चर्चा हो । उपर्युक्त स्थल को छोड़कर अन्यत्र कहीं वैवस्वत का नाम भी नहीं है । उस स्थल <mark>पर भी केवल वंशावली है, मनुस्मृति के प्रवचन से किसी प्रकार का सम्बन्ध नहीं दिखाया है ।</mark>
- ४. मनुस्मृति में मनु के साथ भृगु का उल्लेख मिलता है । यह भृगु भी स्वायभुव मनु का शिष्य था. वैवस्वत मनु का नहीं ।
- 4. यद्यपि भारतीय साहित्य में दोनों मनु प्रथम राजा के रूप में वर्णित हैं, किन्तु स्वायंभुव मनु की अधिक ख्याति धर्मशास्त्रकार के रूप में है, जबकि वैवस्वत की एक राजा के रूप में ।<sup>३६</sup> वैवस्वत का धर्मशास्त्रकार के रूप में उल्लेख नहीं के अराबर है।
- ६. वाल्मीकि रामायण में वैवस्वत मनु को सूर्यवंश्न का प्रथम राजा कहा है । उसी ने अयोध्या की स्थापना की ।<sup>80</sup> मनुस्मृति में अयोध्या का, तत्कालीन प्रदेश या मौगोलिक स्थिति का कहीं कोई वर्णन नहीं है, जबकि इसके विपरीत स्वायंभुव के प्रदेश ब्रहमावर्त का सर्वोच्च महत्त्व प्रदर्शित है ।<sup>85</sup>
- 9. मनुस्मृति में स्वायमुव के परवर्ती मनुओं की अथवा वैवस्वत से पूर्व के मनुओं की किसी प्रकार की कोई चर्चा का न होना मी इसे स्वायमुवकालीन सिद्ध करता है। एक स्थान पर केवल मनु के राज्य का उल्लेख है और वह प्रक्षिप्त है। कै शैली के आधार पर वह वैवस्वत के भी बहुत परवर्ती काल का प्रक्षेप सिद्ध होना है। यनाहि, वहां राजा पृथु का भी उल्लेख है, जो वैवस्वन मनु से सानवी पीढ़ी में हुआ है। कि

३५, शैकी पर विस्तृत विवेचन 'मनु-का रचयिला स्वायंमुव मनु' शीर्पकान्तरीत द्राटाय है।

३६, **ंमनुत्रेंबस्वतो राजा-इत्याह । तस्य मनुष्या विशाः ।'ं |**शन, १३।४।३।३ |

<sup>8%,</sup> बाल, ७०।२० में वंशपरिचय में प्रथम प्रजापालक कहा है। बाल, ४।६ में कहा है कि पन् न ही ज्याच्या का बसाय — "अयोध्या नाम नगरी नक्षामीयकोक्षिक्षता । मनुवा मानकेन्द्रेण या पूरी निर्मिता स्थयम ।"

इट. मन २।१७-२०।।

३९. **ंपृथुस्तु विनाबाद्राज्यं प्राप्तवान् मनुरेव च**ां ७।४२ ।।

४०, वा. रामा, बल. ७०।२४।।

- द. १ १७९-६० में मन्वन्तर कालपरिमाण का वर्णन है । यदि मनुस्मृति वैवस्वत मन्वनतर काल की होती ता वहां पूर्व मन्वन्तरों के व्यतीतकाल और नामों का उल्लेख अवश्य मिलता । केवल मन्वन्तर का वर्णन होना इस बात का द्योतक है कि यह प्रारम्भिक मन्वन्तर काल की कृति है, जबिक मन्वन्तर केवल एक कालपरिमाण रूप में प्रचलित हुआ । मनुओं के व्यक्तिगत नामों पर इनका नामकरण बाद में निर्धारित हुआ ।
- ९. मनुस्मृति तथा अन्य ग्रन्थों में वर्णित वंश्वाविलयां भी निस्मृति का सम्बन्ध स्वायंभुव से सिद्ध करती हैं । मनुस्मृति में अनेक स्थलों पर मनु का सीधा सम्बन्ध ब्रहमा से प्रदर्शित किया है । ब्रहमा को विशेष महत्त्व भी दिया गया है, जैसे ब्रहमावर्त आदि । वैवस्वत मनु का ब्रहमा से सीधा सम्बन्ध न कुलवंश से है और न विद्यावंश से, <sup>४१</sup> जबिक स्वायंभुव मनु का है । उसका नाम स्वायंभुव भी स्वयंभू अर्थात ब्रहमा का पुत्र या शिष्य होने से 'स्वायंभुव' है । मनुस्मृति में ब्रहमा से सीधे सम्बन्ध की प्रवृत्ति और उसे महत्त्व प्रदान करने की भावना भी इसे स्वयंभूकृत सिद्ध करती है ।

#### ३. मनुस्मृति भृगुप्रोक्त —

मनस्मृति को भृगुप्रोक्त मानने वालों के लिए आधारभूत सामग्री मनुस्मृति में ही प्राप्त है । परवर्ती ग्रन्थों में भी उसी को आधार बनाकर यह मान्यता प्रदर्शित की गई है । अत: यहां पहले उन्हीं श्लोकों की विवेचना की जानी आवश्यक है, जिनमें इसे भृगुप्रोक्त कहा गया है ।

१. पूर्वोक्त यिवेचन में मनुस्मृति की शैली पर पर्याप्त प्रकाश डाला गया है । उससे यह निष्कर्ष सामने आया है कि इसकी प्रवचन शैली से मनु ही इसके आदि-प्रवक्ता सिद्ध होते हैं । १ । १ - ४ शलोहीं में वर्णित है कि साक्षात्कृतधर्मा ऋषि मानने के कारण ही ऋषि लोग मनु के पास आते हैं और धर्म सम्बन्धी जिज्ञासा करते हैं । जिज्ञासा मनु से की है तो मनु ही उसका उत्तर देते हैं, और यह मी कि वहा इस विषय के अपने समय के विशिष्ट विद्धान् हैं । वह उत्तर १ । ४ - ५ से प्रारम्भ होकर अन्त तक हसी शैली में चलता है । इस प्रकार किसी अन्य व्यक्ति के द्वारा ऋषियों के प्रश्न का उत्तर दिया जाना न तो शैलीसंगत है और न व्यावहारिक । बीच-बीच में बहुत-से श्लोकों में मृगु द्वारा प्रवचन करने का उल्लेख हैं । यह बड़ी अटपर्टा, अल्यावहारिक और अप्रासगिक बात है कि ऋषिगण विशिष्ट विद्वान् होने के नाते आये तो मनु के पास हैं, प्रश्न मी उन्हीं से करते हैं और तदनुसार प्रारम्भ में उत्तर मी मनु ही देते हैं । किन्तु पुन : भृगु उत्तर देना शुरू कर देते हैं ; जबिक अन्त तक शैली वही १ । अरम्म भनु द्वारा उत्तर देने वाली चलती रहती है ।

वस्तुत: मनुस्मृति में भृगु से सम्बन्धित सभी श्लोक प्रक्षिप्त हैं। भृगु के शिष्यों ने भृगुको महत्त्व प्रदान करने और यनु से जोड़ने के लिए उनका प्रक्षेप किया है। मनुस्मृति की शैली से, उनके अटपटे वणन से उनकी अध्यावहारिकता से और अप्रासंगिकता से यह निष्कर्ष निकलता है कि वे श्लोक मनुस्मृति में परवर्तीकाल में बलात डाल गये हैं। किसी भी स्थल पर मनुस्मृति के प्रसंगों से पूर्वापर रूप में उनका लालमेल न होना और विरुद्ध वर्णन होना भी उन्हें बलात किया गया प्रक्षेप सिद्ध करता है। आग उनकी प्रक्षिप्तता पर विचार किया जा रहा है।

क. एतद् वोऽयं भृगु: शास्त्रं श्राविश्वष्यत्यशेषत: । एताँद्व भतोऽधिजगे सर्वमेषोऽखिलं मुनि: ।।

क्रस्टब्स वा, रामा है, आर. १९०,१९६,२१ में प्रदर्शित वंशावस्त । ब्रह्मा से मंगीचि संगीचि सं कश्याः कश्याः से विवस्थान विस्तरवान से सन् वैवस्थान हुआ ।.

#### ततस्तथा स तेनोक्तो महर्षिर्मनुना मृगु:। तानब्रवीत् त्रमुषीन् सर्वान् प्रीतात्मा श्रूयतामिति ।। १।५९-६० ।।

वर्षात — यह भृगु मुनि इस मनुस्मृति शास्त्र को सम्पूर्ण रूप से आप लोगों को सुनायेगा, क्योंकि हम इस सम्पूर्ण शास्त्र को मलीमांति मुझ मनु से सीखा है। महर्षि मनु के इस प्रकार कहने पर वह गर्षि भृगु विज्ञासा की दृष्टि से आये उन सब ऋषियां को प्रसन्निचत होकर 'सुनिये' ऐसा बोलें। प्रिक्षिप्तता विवेचन —

उपर्युक्त शैलीगत आधार के अतिरिक्त ये श्लोक इन आधारों पर भी प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं— १. प्रसंगविरोध — पूर्वापर १।५७ और १।६४ श्लोकों में सृष्टि-उत्पत्ति की अवस्था और उसके काल का वर्णन है । इन श्लोकों के अप्रासंगिक वर्णन ने उस प्रसंगक्रम को भंग कर दिया है । मृत सृष्टियुत्पत्ति विषयक जानकारी दे रहे हैं । यह प्रकरण १।१४४ (२।२५) में पूरा होगा । एक प्रविलत प्रकरण के पूर्ण हुए बिना, बिना ही प्रसंग के इस शास्त्र का अध्ययन-सम्यापन क्रम बतलाकर मृत्र द्वारा शास्त्र सुनाने की बात कहना, विसंगतिपूर्ण, अटपटा एवं बलात डाला गया प्रक्षेप है । २. अन्तिर्विरोध — १।५८ और १।६१-६३ श्लोक भी प्रसंग की दृष्टि से इन श्लोकों से सम्बद्ध है । उनमें १।६, १४-२३ में वर्णित सृष्टि-उत्पत्ति के क्रम के विरुद्ध वर्णन है । मृतुओं से चराचर सृष्टि उत्पन्न नहीं हो सकती । ३. मनुस्मृति मृलत : प्रवचन होने से उनके लिए मूल संकलन में 'शास्त्र' शब्द का व्यवहार नहीं बनता । यहां 'शास्त्र' पाठ इन्हें परवर्ती प्रक्षेप सिद्ध करता है । (इससे सम्बधित विवेचन इसी अध्याय में 'स्वायम्भुव मनु' शीर्षान्तर्गत १।६१-६२, श्रहमा श्रीर्षकान्तर्गत १।५८ श्लोक पर तथा विस्तृत समीक्षा भाष्य में यथास्थान देखाए) ।

#### ख. यथेदमुक्तवान् शास्त्रं पुरा पृष्टो मनुर्यथा । नथेदं य्यमप्यद्य मन्सकाशान्तिबोधतः ।। १ । १ १ १ ९ ।। अर्थ — महर्षियों से भृगु मुनि कहते हैं — जैसे पहले मेरे पृछने पर महर्षि मनु ने मुझे इस शास्त्र का उपदेश किया था, वैसे ही आज आप लोग भी मुझसे सुनो ।

प्रक्षिप्तता विवेचन — १. प्रसंगविरोध — पूर्वापर १।११० और १।१२०(२।१) क्लोकों में धर्म के स्वरूप के विवेचन का प्रसंग है । उस प्रसंग के मध्य बिना ही प्रसंग के 'मनु सं शास्त्र सुनने और स्वयं सुनाने' की बात कहना असंगत है । इससे पूर्वापर प्रसंग मंग हो गया है । २. शैली की दृष्टि से यह भृगु से भी भिन्न किसी व्यक्ति द्वारा रचित है । फिर मनु का तो किसी भी दृष्टि से नहीं हो सकता । (विस्तृत विवेचन भाष्य में दृष्टव्य है) ।

<u>ग</u>. ५।१-४ श्लोकों में महर्षि लोग भृगु से प्रश्न करते हैं कि अपने धर्म में स्थित रहते हुए भी विद्वानों को मृत्यु क्यों प्रभावित कर लेती है। भृगु उन्हें उत्तर देते हैं कि वेदों के अनभ्यास. सवाचारत्याग, आलस्य और अन्नदोध के कारण विद्वानों को मृत्यु मारती है।

प्रिक्षिप्तला विवेचन — १. शैली की दृष्टि से ये श्लोक मृगु से भी परवर्ती किसी अन्य व्यक्ति की रचना हैं। स्मृति के प्रारम्भ में प्रश्न मनु से किया था। मनु के पास ही त्रृषि आये थे। भृगु से पुन: प्रश्न और उसके द्वारा उत्तर मनुस्मृति की शैली के अनुरूप नहीं है। २. प्रश्निपत्ति हो अपि प्रसंग भक्ष्याभक्ष्य पदार्थों का है, जबकि इन श्लोकों में मृत्यु का करण पूछा और बताया जा रहा है। यहाँ प्रश्न और उत्तर की असंगति इन्हें प्रक्षिप्त सिद्ध करती है। (विस्तृत विवेचन भाष्य में द्रष्टव्य है)।

घ. चातुर्वण्यंस्य कृत्स्नोऽयमुक्तो धर्मस्त्वयानघ ।
कर्मणां फलनिर्वृत्तिं शंस नस्तत्त्वतः पराम् ।।
स तानुवाच धर्मात्मा महर्षीन्मानवो भृगुः ।
अस्य सर्वस्य श्रृणुत कर्मयोगस्य निर्णयम् ।। १२ । १-२ ।।

प्रिश्चाप्तता विवेचन — २. प्रसंगविरोध — इससे पूर्व ११।२६६ श्लोक में मौलिक शैली से पूर्वविषय की समाप्ति और अग्रिम कर्मविधि विषय के प्रारम्भका संकेत हैं। उसके बाद पुन: प्रश्नोत्तर करना असंगत भी है और मनु की शैली के विपरीत भी। २. ये भी भृगु से परवर्ती व्यक्ति की रचना है।

ड॰ इत्येतन्मानवं शास्त्रं भृगुप्रोक्तं पठन्द्विज: । भवत्याचारवान्नित्यं यथेष्टां प्राप्नुयद् गतिम् ।। १२।१३६ ।। अर्थ — इस भृगु द्वारा प्रोक्त मानवशास्त्र को पढ़ने वाला द्विज सदा आचारवान् रहता है और इच्छित गति को प्राप्त करता है।

प्रिश्चाप्तता विवेचन। —-१. इस श्लोक में मनुस्मृति के लिए किया गया 'शास्त्र' शब्द का व्यवहार इसे परवर्ती प्रक्षेप सिद्ध करता है (द्रष्टव्य इसी अध्याय में ब्रह्मा शीर्षकान्तर्गत १।५८ पर विवेचन)। २. यह श्लोक मी इसे भृगु से परवर्ती व्यक्ति द्वारा रचित सिद्ध करता है। ३. यद्यपि इसमें इस स्मृति को मनुरचित कहा है,फिर मी भृगु का नाम महत्त्वप्राप्ति की इच्छा से जोड़ दिया है। ४. इस प्रकार का उपसंहार मनु की शैली के अनुरूप नहीं है। वे केवल प्रस्तुत विषय का फल प्रदर्शित करते हैं (१२।१२५ में)।

इस प्रकार भृगु के नाम के उल्लेख वाले सभी श्लोक प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं। यह कहना चाहिए कि इस प्रकार तो ये श्लोक भृगुरचित भी नहीं अपितु किसी परवर्ती व्यक्ति ने रचकर मिलाये हैं। इस आधार पर यदि भृगुकृत मानें तो फिर यह भृगु से भी बाद के किसी व्यक्ति की रचना माननी पड़ेगी।

२. यहां कुछ लोग यह शंका उठा सकते हैं कि जैसे मनु के नामोल्लोख वाले श्लोकों को पारम्परिक जनश्रुति के समान आधार मानकर इसका कर्ता स्वायंभुव मनु माना है, ऐसे ही भृगु के श्लोकों को भी आधार क्यों न माना जाये ?

इसका स्पष्ट-सा उत्तर है कि भृगु नामोल्लेख वाले श्लोकों का मनुस्मृति में छोई प्रसंग ही नहीं जुड़ता । वे सभी बलात डाले हुए लगते हैं । इसके मूल में भृगु के श्रिष्यों की शायद यह भावना रहीं है कि उसे मनु के प्रसिद्ध शास्त्र से जोड़कर कम-से-कम प्रवचनकर्ता के रूप में तो महत्त्व मिल जाये । यद्यपि यह मानन में कोई आपत्ति नहीं है कि भृगु ने मनुस्मृति का प्रवचन किया होगा । लेकिन उसके प्रवचन के आधार पर, उसके पश्चात मनुस्मृति का संकलन हुआ, यह कथन बिल्कुल निराधार है । हो सकता है, प्रवचनों का आद्य संकलन भी भृगु ने किया हो, क्योंकि वह मनु के समकालीन था । किन्न मौलिक संकलन में भृगु के नाम की कोई गुजायश नहीं बनती ।

३. प्रतीत होता है कि भृगु की अपनी कोई पृथक संहिता रही है, जो आज उपलब्ध नहीं है। महाभारत शान्ति, ५७।५१ में निम्न श्लोक भृगु के नाम से उद्गत है —

> राजन्यं प्रथमं त्रिन्देत् ततो भार्यां ततो धनम् । राजन्यसति लोकस्य कृतो भार्या कृतो धनम् ।।

यह श्लोक वर्तमान मनुस्मृति में नहीं हैं । इसी प्रकार विश्वरूप ने गाजवल्क्य स्मृतिमाष्य १।१८७, २५२ में जो श्लोक भृगु के नाम से उद्दृत किये हैं, वे भी मनुस्मृति में नहीं हैं । अपरार्क ने भृगु के नाम से निम्न श्लोक दिया है जिसमें मनु का नाम है —

येषु पापेषु दिव्यानि प्रतिशुद्धानि यत्नत:।
कारयेत सज्जनैस्तानि नामिशस्तं त्यजेन् मनु:।।
(याज्ञवल्क्यस्मृति २।९६)।।

- 8. यदि वर्तमान मनुस्मृति भृगु संहिता होती तो इसका प्रारम्भ मनु के पास आने की घटना से न होकर भृगु के पास आने की घटना से अथवा उनसे की गई जिज्ञासा से होता, जैसा कि नारद, अग्नि, विष्णु, याज्ञवल्क्य, बृहस्पति आदि की स्मृतियों में हैं। भेर मनुस्मृति का मनु की घटना से प्रारम्भ भी यह संकेत देता है कि यह भृगुसहिता या भृगु की रचना नहीं, मनु की है। ऐसा उदाहरण अन्य किसी स्मृति में नहीं पाया जाता, जैसा मनुस्मृति में भृगु को जोड़कर प्रस्तुत किया है।
- 4. कई ग्रन्थों में भविष्यपुराण का एक श्लोक उद्दत मिलता है, जो इस बात का विवरण देता है कि स्वायम्भुव शास्त्र अर्थात मनुस्मृति के आधार पर चार सहिताओं का निर्माण हुआ था १. भृगुसहिता, २. नारदसंहिता, ३. बृहस्पित संहिता, ४. आगिरस संहिता । ४१ इनमें अन्तिम तीन उपलब्ध हैं, भृगुसंहिता उपलब्ध नहीं है । इन तीनों का प्रारम्भ भी उन-उन प्रणेताओं के नामों से है, यही शैली भृगुसंहिता की रही होगी । स्पष्ट है कि मनुस्मृति से मिन्न कोई भृगुसंहिता रही है ।

इन प्रमाणों और संकेतों से यह स्पष्ट हुआ कि प्रचिलत मनुस्मृति भृगुप्रोक्त नहीं है । भृगु मनु का पुत्र और शिष्य था । मनु की विद्यापरम्परा से भी सम्बधित रहा है । प्रतीत होता है कि भृगुसंहिता का प्रचलन नहीं हो पाया तो भृगुपरम्परा के शिष्यों ने अपनी परम्परा की प्रसिद्ध स्मृति मनुस्मृति में भृगु के नाम का समावेश कर दिया । उसे भृगु के प्रवचन का रूप दे दिया । परिणामत: भृगुसंहिता विलुप्त हो गयी ।

#### ४. मनुस्मृति ब्रह्माप्रोक्त —

एक मान्यता यह भी है कि वर्तमान मनुस्मृति मूलत: ब्रह्माप्रोक्त है। यद्यपि इस मान्यता को मानने वाले विचारकों की संख्या कम है। इसका स्रोत भी मनुस्मृति ही है। इसलिए यहां उस स्रोत-रूप श्लोक पर ही विचार करना चाहिए।

मनुस्मृति में केवल एक स्थान पर यह उल्लेख आता है। स्वायंभुव मनु कहते हैं — 'इस ब्रहमा ने इस मनुस्मृति शास्त्र को रचकर सबसे पहले मुझ मनु को ही विधिपूर्वक पढ़ाया, और फिर मैंने मरीचि आदि दश मुनियों को ग्रहण कराया।' श्लोक है —

> इद<sup>ं</sup> शास्त्रं तु कृत्वा इसौ मामेव स्वयमादित:। विधिवद् ग्राहयामास मरीच्यादींस्त्वहं मुनीन् ।। १।५५।।

स्वायंभुवस्य शास्त्रस्य चतस्र: संहिता: मना: ।।

४२. अति स्मृति का प्रारम्भ — ''हुताग्निहात्रमासंत्रमत्ति' वेदविदा' वरम्-इदं वचनमञ्जूवन् विष्णु स्मृति में — ''विष्णुमेकाग्रमासीन' . . पप्रच्छुर्मुनय : सर्वे ।।'' यज्ञ स्मृति में — ''योगीश्वरं याज्ञवलक्य' संपूष्य मुनयोश्चुवन् ।। बृहस्यति स्मृति में — ''राजा . . मगवन्त' गुरु' श्रेष्ठ' पर्यपृष्कद बृहस्यतिम् ।।'

४३. हेमादि तथा संस्कारमयूख आदि ग्रन्थों में मिवष्य पुराण का यह श्लोक मिलता है — मार्गवीया नारदीया च बार्डस्पस्यांगिरस्यि ।

मनुस्मृति के प्रसंग में यह श्लोक प्रक्षिप्त सिद्ध होता है । इसकी प्रक्षिप्तता पर विचार करने से पूर्व वह स्पष्ट करना भी प्रासंगिक होगा कि भारतीय ऐतिहासिक परम्परा के अनुसार ब्रह्मा को आदिगुरु माना जाता है । इस कारण प्रत्येक विद्यावंश उसी से प्रारम्भ होता है । यदि ब्रह्मा से मनु ने इस विषय की शिक्षा प्राप्त की हो तो इसे मानने में कोई आपित नहीं । किन्तु यह कहना आपितजनक है कि इस शास्त्र को ब्रह्मा ने रचा, फिर उसे ही मनु को दिया, और मनु ने अन्य त्रृषियों को । यह कथन मनुस्मृतिसम्मत नहीं है ।

इस विवेचन को पढ़ते हुए आपने देखा कि मनुस्मृति में मनुस्मृति के प्रणेता के सम्बन्ध में तीन विरोधी मान्यताएं यत्र-तत्र उल्लिखित हैं। कहीं मनु को, कहीं मृगु को, तो कहीं ब्रह्मा को इसका प्रवक्ता कहा है। यह निश्चित है कि इसका रचयिता है एक ही। स्पष्ट है कि प्रक्षिप्त श्लोकों के कारण ही यह विवाद उमरा है। अत: अब इस श्लोक की प्रक्षिप्तता पर और उसके सन्दर्भ में इस पक्ष पर विचार किया जाता है। वस्तुत: मनुस्मृति को अधिक मान्यता, प्रतिष्ठा और प्रसिद्धि दिलाने की भावना से मनुस्मृति-परम्परा के व्यक्तियों ने इसे ब्रह्मा के साथ जोड़ने का प्रयास किया है और इसी प्रवृत्ति के कारण इस श्लोक का प्रक्षेप किया गया है।

यह इलोक अनेक आघारों पर प्रक्षिप्त सिंढ होता है — १. प्रसंगविरोध — (क) इस श्लोक में अहमा शब्द का उल्लेख नहीं है । टीकाकारों ने पूर्व श्लोकों से इस पद की अनुवृत्ति ग्रहण की है । पूर्व श्लोकों में १।५०-५१ को छोड़कर कहीं मी ब्रहमा का वर्णन नहीं अपितु सृष्टिकर्ता ब्रहम का है । १।५०-५१ श्लोक प्रक्षिप्त हैं । वहां से अनुवृत्ति भी ग्रहण नहीं की जा सकती क्योंकि उसके बाद ब्रहम के वर्णन वाले कई श्लोक आ गये हैं । (ख) यहां यह श्लोक असंगत भी है, यतोहि पूर्वापर १।५७, १।६४ श्लोकों में सृष्टि-उत्पत्ति की अवस्था और उसके काल परिमाण का प्रसंग है । उस प्रसंग को भंग करके बिना ही किसी चर्चा के यह कथन नितान्त अनावश्यक एवं अप्रासंगिक है ।

२. अन्तर्िरोध — यह श्लोक अगले १।५९-६३ श्लोकों से सम्बद्ध हैं, अत: इन सभी श्लोकों का यह एक ही प्रसंग है। इन श्लोकों में मनुओं से चराचर सृष्टि की उत्पत्ति का वर्णन है, जे। सृष्टिक्रमविरुद्ध एवं भनु की पूर्ववर्णित मान्यता १।६, १४-२३ के विरुद्ध है।

इस श्लोक में ब्रहमा को इस शास्त्र का कर्ता कहने के कारण मनुस्मृति में पूर्वोक्त मनु, भृगु वाली मान्यताओं से विरोध आ गया है। इस श्लोक से उत्पन्न विरोध को दूर करने के लिये टीकाकारों ने पर्याप्त प्रयास किया है किन्तु उन का वह प्रयास 'तथाकिषत' ही रहा। उनका कहना है कि इसके मूल प्रवक्ता ब्रहमा है तथापि इसे मनुकृत इसलिए कहा जाता है कि — (अ) मनु को ब्रहमा ने शास्त्राशय रूप विधिनिषेध का अध्यापन कराया और मनु ने उसका प्रतिपादन करने वाला ग्रन्थ इस रूप में बनाया। (आ) दूसरे मत के अनुसार — इस ग्रन्थ के रचियता ब्रहमा ही हैं, तथापि मनु ने इसका ज्ञान प्राप्त कर स्वरूप तथा अर्थ के साथ इसे मरीचि आदि के लिए प्रकाशित किया। अत: यह मानवशास्त्र कहलाया। ये दोनों ही समाधान निराधार एवं अयुक्तियुक्त हैं। इसके विश्लेषण के लिए १।१-४ श्लोकों पर गहन दृष्टिपात करना होगा। इन श्लोकों के भाव और भाषा पर ध्यान देने से निम्न बातें स्पष्ट होती हैं —

(क) मनुस्मृति अपने मूलरूप में कोई पूर्वनिषद शास्त्र नहीं अपितु मूलरूप में, जिज्ञासा का प्रवचन के रूप में दिया गया उत्तर है, जिसका बाद में संकलन हुआ है। महर्षि लोग मनु के पास खाकर धर्मों को क्रमश : जानने की जिज्ञासा प्रकट करते हैं। [१।१-२] और मनु उसका उत्तर हैते हैं [१।४]।

- (ख) इसके मूल प्रवक्ता भी मनु ही हैं। यही कारण है कि मनु अपने ज्ञान के अनुसार सीघे वेद स्र विज्ञात बातों का ही मनुस्मृति में दिग्दर्शन कराते हैं [१।२३-२४, ८७, १२५, १२९]। यह यह ज्ञान ब्रह्मा की परम्परा से प्राप्त होता या ब्रह्मा द्वारा प्राप्त होना इसकी विशेषता मानी जाती तो स्रृषि लोगों को यहां मनु के लिये 'वेदों का ज्ञाता' कहने की आवश्यकता नहीं थी। वे यही कहते कि 'आप को ही ब्रह्मा से इस ज्ञान को प्राप्त करने का अहोभाग्य प्राप्त हुआ है, अत: आपसे ही पूछने आये हैं। किन्तु ऐसा किसी प्रकार का संकेत न करके यहां उनकी व्यक्तिगत विद्वता का ही संकेत स्पष्ट हो रहा है कि वे स्वयं ज्ञाता हैं इसलिए अपने ज्ञान के आधार पर ही उन्हें उत्तर देना है वेदों में खोजा हुआ अपना ही आशय बताना है, दूसरे का नहीं।
- (ग) यदि ब्रह्मा से यह जान प्राप्त किया होता, और ब्रह्मा के नाम के कारण ऋषियों को उस जान के प्रति आकर्षण होता, अथवा मनु को ब्रह्मा के नाम से उसमें कोई विशिष्टता या ख्याति की बात नजर आती तो मनु समी बातों के साथ 'ब्रह्मा ने मुझे यह कहा, यह बताया या इसे उचित ठहराया. इसे नहीं' आदि कहते या उनके मत का उल्लेख करते । किन्तु मनुस्मृति में एक स्थल [९।१३८] को छोड़कर ब्रह्मा के मत का कोई उल्लेख नहीं है । कहीं भी ब्रह्मा के मत का उल्लेख न होना यह सिद्ध करता है कि मनुस्मृति की रचना क्रे,साथ ब्रह्मा का कोई सम्बन्ध नहीं है । ध्यान देने योग्य बात तो यह है कि धर्माधर्म को प्रदर्शित करते समय या तो ऋषि-मुनियों के मत का उल्लेख किया है या अपने मत का ही । जब ऋषि-मुनियों की मान्यता के अनेक स्थानों पर संकेत हैं [ 'आहु मनीषिण: (१।१७) 'धर्मस्य मुनयों गतिम्' (१।११० ।। २।८८, १२४) आदि ]— तो यि ब्रह्मा का इसके साथ तिनक भी सम्बन्ध होता, तो उसका उल्लेख प्रमुखता से आता, क्योंकि ब्रह्मा को इस विषय का मूल प्रवक्ता और अध्यापियता का स्थान दिया है । इससे सिद्ध हो जाता है कि मनुस्मृति के मूल प्रवक्ता स्वयं मनु हैं, ब्रह्मा का इसकी रचना से कोई सम्बन्ध नहीं हैं ।
- (घ) मनुस्मृति की शैली से यह सिद्ध होता है कि मनुस्मृति अपने मूलरूप में कोई निषद्धशास्त्र के रूप में नहीं थी। जब शास्त्र के रूप में नहीं थी तो इसके लिए मूल-संकलन से 'शास्त्र' संज्ञा का व्यवहार नहीं बनता। जब 'शास्त्र' का व्यवहार नहीं बनता तो 'ब्रह्मा ने इस शास्त्र की (चना की' यह प्रयोग मी नहीं बनता। इस प्रयोग के न बनने से मनुस्मृति का ब्रह्मा से कोई सम्बन्ध सिद्ध नहीं होता। इस प्रकार इन श्लोकों में वर्णित शास्त्र शब्द ही असंगत है।
- (ङ) मनुस्मृति अपने मूलरूप में ऋषियों की जिज्ञासा का दिया गया उत्तर है, जो प्रव उन के रूप में हैं। संकलन के बाद ही मनुस्मृति ने 'शास्त्र' का रूप ग्रहण किया और मौलिक संकलन वही कहा जा सकता है जो मूलप्रवक्ता की बातों का यथावत रूप में संकलन हो, जबिक शास्त्र' संज्ञा का प्रयोग मौलिक नहीं हो सकता। क्योंकि, जो प्रवचन अभी किसी संकलन के या शास्त्र के रूप में नहीं आये हैं, उन्हें मनु 'शास्त्र कहकर कैसे पुकारते? स्पष्ट है कि मनु के प्रवचनों द्वारा 'संकलन' का रूप लेने के बाद जब वे 'शास्त्र' के रूप में विख्यात हो गये, तब जाकर इस प्रकार के श्लोक मिलाये गये जिनमें इसे 'शास्त्र' शब्द से. व्यवहृत किया गया है।

इस प्रकार ५६-५९ श्लोकों में 'शास्त्र' शब्द का प्रयोग उन्हें परवर्ती प्रक्षेप सिद्ध करता है। (च) कुछ विद्वानों की पूर्व प्रदर्शित उन दो युक्तियों के आधार पर यदि इसे मनुकृत माना जा सकता है तो युक्ति देने वाले उन विद्वानों को चाहिए कि वे इसे अन्तिम रूप में भृगुकृत माने (भृगुसंकलित नहीं)। क्योंकि यदि आशय समझ कर — पढ़कर उसे बतलाने के कारण मनु इसके रचयिता हैं तो भृगु ने भी मनु के आशय को महर्षियों के समक्ष अपने शब्दों में कहा है

[ ५६ –६० ] । इस प्रकार तो भूगु इसके रचियता हुए । इस प्रकार ये युक्तियाँ स्वयं युक्तिदाताओं की मान्यता को खंडित कर रही हैं, अत : मान्य नहीं हैं । इन युक्तियों से यह बात पूर्णत : स्पष्ट हो गई है कि मौलिक क्लोकों के अनुसार मनुस्मृति की रचना के साथ ब्रह्मा का कोई सम्बन्ध नहीं है, यह मौलिक रूप से मनुकृत है और ब्रह्मा से सम्बन्ध जोड़ने वाले सभी प्रसंग परवर्ती काल के प्रक्षेप हैं ।

इस प्रकार सभी मतों के पक्ष-विपक्ष पर विचार करने के अनन्तर यही निष्कर्ष सामने आता है कि मनुस्मृति के मूल प्रवक्ता या रचयिता स्वायम्भुव मनु हैं।



# ३. मनु और मनुस्मृति : काल निर्धारण

मनुस्मृति में हुए प्रक्षेपों ने जिन बातों को सर्वाधिक क्षति पहुचायी है, उनमें एक है — 'मनु और ननुस्मृति का कालनिर्णय' । लेखकों ने मनुस्मृति में प्राप्त वर्णनों पर विचार किया है और उनके अनुसार ही काल का अनुमान लगाया है । कालनिर्णय के लिए आघार बनाये गये उन वर्णनों पर आगे विचार किया जायेगा, जिनके आघार पर मनुस्मृति को अर्वाचीन घोषित किया है । यहां प्रथम, मनु और फिर वर्तमान मनुस्मृति के कालनिर्धारण सम्बन्धी अन्य आघारों पर विचार किया जाता है । पूर्वोक्त विवेचन से यह मत स्थिर हो गया है कि स्मृति, धर्म- नियम आदि के प्रसंग में प्राप्त होने वाला मनु स्वायम्भुव मनु ही है । इस समस्त विवेचन और ग्रन्थ में मनु नाम से यही अभिग्रेत होगा ।

## (क) प्राचीन भारतीय साहित्य में स्वायंभुव मनु का काल —

- १. मनु के काल का अनुमान लगाने में मनुस्मृति तथा मनुस्मृति से मिन्न मारतीय साहित्य में प्राप्त वंशाविलयां ही सहायक हैं । मनुस्मृति में तीन स्थानों पर मनु के वंश्व की चर्चा है (क) ब्रहमा से विराज, विराज से मनु, मनु से मरीचि आदि दश ऋषि उत्पन्न हुए [१/३२ —२४]। (ख) ब्रहमा से मनु ने धर्मशास्त्र पढ़ा, मनु से मरीचि आदि वंश ऋषि उत्पन्न हुए [१/३२ —२४]। (ख) ब्रहमा से मनु ने धर्मशास्त्र पढ़ा, मनु से मरीचि, भूगु आदि ने । यह विद्यावंश्व के रूप में वर्णन है। [१/५८—६०] (ग) हिरण्यार्म ब्रहमा के पुत्र मनु हैं और मनु के मरीचि आदि । [३/१९४]। यद्यपि मनुस्मृति के प्रसंगों में ये तीनों ही स्थल प्रक्षिप्त होते हैं, किन्तु पारम्परिक जनश्चित के रूप में यदि इन्हें स्वीकार करें तो स्वायंभुव मनु पुत्र या शिष्य के रूप में ब्रहमा से दूसरी पीढी में उल्लिखित है। यही तथ्य इसके स्वायंभुव (स्वयंभू ब्रहमा, उसका पुत्र या शिष्य) विश्वेषण से स्पष्ट होता है।
- २. महामारत तथा पुराणों में भी वैश्रावितयां प्राप्त है, उनमें भी मनु को ब्रहमा का पुत्र बताया गया है अथवा शिष्य के रूप में उसका सीघा सम्बन्ध ब्रहमा से वर्णित है। ४%

प्राचीन भारतीय ऐतिहासिक मान्यताओं दे अनुसार ब्रह्मा को आदि सृष्टि में माना ज्ञाता है और भारत का प्रत्येक कुलवंश तथा विद्यावंश ब्रह्मा से ही प्रारम्भ होता है। इस प्रकार मनु का काल मी आदिसृष्टि का स्थिर होता है।

इसी मान्यता को निरुक्त ने मनु का मत उद्दत करते हुए एक श्लोक से पुष्ट किया है —
अविशेषेण पुत्राणां दायो भवति धर्मत: ।

मिथुनानां विसर्गादौ मनु: स्वायं मुवो ६ ब्रवीत् ।। ३।४।। अर्थात् — 'दायमाग में पुत्र और पुत्री, दोनों का अधिकार होता है' — यह विसर्गादौ — सृष्टि के आदि काल में स्वायम्भुव मनु ने कहा है।

४४. महा, आदि १।३२; श्रान्ति, ३३५।४४। ।

यहां स्पष्टत: मनु का काल आदिसृष्टि बताया गया है । महर्षि दयानन्द इसी मत का समर्थन करते हुए लिखते हैं — महर्षि मनु आदिसृष्टि में हुए ।

8. भारतीय चतुर्युग और मन्यन्तर कालगणना पद्वति [मनु. १/६४ –७३, ७९, ८०] के अनुसार सृष्टि-उत्पत्ति को हुए एक अरब, खियानवे करोड़, आठ लाख, तरेपन हजार पिचासी वर्ष (१,९६,०८,५३,०८५) बीत चुकें हैं और खियासीवां सृष्टिसंवत इस वर्ष अर्थात् ईस्वी सन् १९८५ और विक्रम सं. २०४२ में चल रहा है। इकहत्तर (७१) चतुर्युगियों का एक मन्यन्तर होता है। स्वायंभुव, स्वारोचिष, औत्तमि, तामस, रैवत, चाक्षुष — ये छह मन्यन्तर बीत चुके हैं। सातवां वैवस्वत मन्यन्तर इस समय चल रहा है। इस मन्यन्तर की चतुर्युगी में यह कित्युग का समय चल रहा है।

इस सृष्टि-उत्पत्ति के समय को सुनकर पाश्चात्य और आधुनिक लोग अत्यधिक आश्चर्य करते हैं और विश्वास मी नहीं करते । उन्हें यह जिज्ञासा होती है कि कालगणना का इतना हिसाब कैसे रखा गया । इसके उत्तर में उन्हें एक व्यवहार में प्रचलित प्रमाण सम्पूर्ण देश में उपलब्ध हो जायेगा । मारतीयों ने वर्षों की बात तो छोड़िये पल और प्रहर तक का हिसाब रखा है । ज्योतिषीय पंचांगों में यह आज मी उपलब्ध है । विवाह आदि धार्मिक कृत्यों में संस्कार के समय एक संकल्प की परम्परा है । उसमें 'आर्यावर्ते वैवस्वत मन्वन्तरे किलयुगे अमुक प्रहरे आदि बोलकर विवाह का संकल्प किया जाता है । इस प्रकार परम्पराबद रूप से समय का हिसाब सुरक्षित है । अ

उपलब्ध भारतीय वंशाविलयों के अनुसार ब्रह्मा को आदि वंशप्रवर्तक माना जाता है और मनु उससे दूसरी पीढ़ी में परिगणित हैं। इस प्रकार इस सृष्टि में जब से मानवसृष्टि का प्रारम्म हुआ है; स्वायंभुव मनु उस आदिसृष्टि या आदि समाज के व्यक्ति सिद्ध होते हैं।

### (ख) आधुनिक मतों के अनुसार स्वायंभुव मनु का काल ---

आधुनिक इतिहासकारों ने प्राचीन मतों को अमान्य मानकर नये सिरे से समग्र इतिहास पर विवेचनं प्रारम्म किया हुआ है । ये इतिहासकार अधिकतर पाश्चात्य विद्वानों की कल्पनाओं एवं कार्यपद्धित से प्रमावित हैं । यद्यपि इनके मतों में अनुसन्धान के आधार पर परिवर्तन आता रहता है, तथापि अब तक स्थिर हुए कुछ आधुनिक मतों का यहाँ उल्लेख किया जाता है ।

श्री के. एल. दफ्तरी स्वायंभुव मनु का काल २६७० इ. पू. मानते हैं। \* श्री त्र्यं. गु. काले ने पुराणों के आधार पर मनु का काल ३१०२ ई. पूर्व निर्धारित किया है। को लोकमान्य बालगंगाधर तिलक ने ज्योतिर्विज्ञानीय तत्वों के आधार पर प्राचीन वैदिक साहित्य का कालनिर्णय करने का प्रयास

४५. मनु, १।६४-७३, ७९, ८० क्लोकों में चतुर्युंगी और मन्वन्तर कालगणना का पूर्ण विवरण है। विस्तार के लिए पाठकगण उनकी समीकाएं देखें।

४६. पाश्चात्व और आधुनिक लोग सृष्टि उत्पत्ति के इस समय पर अविश्वास करते हैं। वे प्रत्येक आधुनिक वैज्ञानिक बात को ही प्रामाणिक समझते हैं। उनके लिए इस सृष्टि संबत्। की पुष्टि हेतु एक वैज्ञानिक प्रमाण प्रस्तुत है। यह एक सृखद आश्चर्य की बात है कि सृष्टि-उत्पत्ति के विषय में आधुनिक वैज्ञानिकों की मान्यता बदल गयी है, और उन्होंने जो नयी मान्यता प्रस्तुत की है, वह मारतीय प्राचीन मान्यता से मिलती-पुलती है। प्रशिद्ध वैज्ञानिक मैं हम, क्यूरी ने रेडियम चातु की खोज की है। मिट्टी में मिलने वाले रेडियम के कणें का परीक्षण और अध्ययनं करके, उनमें नियत समय में होने वाले परिवर्तनों के आधार पर, वैज्ञानिकों ने अनुमान लगाया है कि 'इस पृथ्वी को बने हुए लगभग दो अरब वर्ष हो चुके हैं।' (रेडियम — भगवती प्रसाद श्रीवास्तव, साहित्य रसायन, पृ. ५७, प्रकाशक-कुरुक्षेत्र विश्वविद्यालय)।

४७. रामचन्द्रकालनिर्णय, पृ. ५५।

४८. पुराण निरीक्षण, पृ. ३१५।

किया है। उनके अनुसार कृतिका नक्षत्र में वसन्तारम्म के समय ब्राह्मण ग्रन्थों की रचना हुई और मृगिशिरा नक्षत्र के काल में वैदिक मन्त्रसंहिताओं की रचना हुई। खगोल और ज्योतिष श्रास्त्र के अनुसार कृतिका और मृगिशिरा नक्षत्रों में वसन्तारम्म क्रमश: आज से ४५०० एवं ६५०० वर्षों पूर्व हुआ था। इस प्रकार इन ग्रन्थों का काल क्रमश: २५०० ई. पू. तथा ४५०० ई. पू लगमग निर्धारित होता है। ४९ इस आधार पर मनु का काल भी ब्राह्मणग्रन्थों से पूर्व इसी कालाविध में निर्धारित होगा।

स्वरचित 'धर्मशास्त्र का इतिहास' में, धर्मशास्त्र और स्मृतिग्रन्थों के प्रसिद्ध विवेचक डा. पी. वी. काणे ने शतपथ ब्राह्मण और तैतिरीय सिंहता आदि का काल ई. पू. 3000 – १000 वर्ष माना है। मनु की जीवनस्थिति इससे पूर्व की होने के कारण मनु का काल मी इनसे प्राचीन होगा।

### मनु के आदिसृष्टि में होने से अभिप्राय —

आदि सृष्टि से यहां यह अमिप्राय नहीं हैं कि जब से संसार बना, वहीं काल यहां अमीष्ट है । वहां आदिसृष्टि से अमिप्राय मानव सृष्टि और मानवसमाज की संरचना से है । भारतीय इतिहास में ब्रह्मा से पूर्व कोई वंश परम्परा नहीं मिलती । इसका काल जो भी माना जाये, किन्तु इस वंशप्रवर्तक की दृष्टि से ब्रह्मा आदिसृष्टि का कहलाता है । इसी आधार पर मनु को आदिसृष्टि का कहा जाता है ।

विश्व के समग्र साहित्य में ऋग्वेद को सभी विद्वान सबसे प्राचीन मानते हैं । उसके बाद ब्राइमण ग्रन्थों का समय माना जाता है । इस कारण वेदों को और वैदिक साहित्य को आदि सृष्टि का कहा जाता है । ब्राइमणग्रन्थों, तैतिरीय आदि संहिताओं '' में धर्मग्रवक्ता के रूप में मनु का बहुधा उल्लेख आंता है । अत : मनु का काल ब्राइमणग्रन्थों से पूर्व ही स्थिर होता है । प्राप्त प्राचीन वाङ्मय के आधार पर तो मनु का काल आदि सृष्टि या आदि समाज का निर्धारित होता ही है, आधुनिक मतों से भी यही भाव ध्वनित होता है ।

इसके अतिरिक्त मनु मानव व्यवस्थाओं के आदि कालीन व्याख्याता थे । इस कारण भी उन्हें आदिकाल का माना जाता है ।

### वेदो में मनु शब्द —

पाश्चात्य एवं पाश्चात्य विचारघारा के अनुगामी आधुनिक विद्वान् मनु पर विचार करते समय उसका उल्लेख एवं जीवन-परिचय वेदों में खोजते हैं । उनका कथन है कि ऋगवेद में अनेक स्थानों पर व्यक्तिवाचक मनु शब्द आया है । कहीं उसे पिता कहा है, कहीं प्रारम्भिक यज्ञकर्ता, तो कहीं अग्निस्थापक के रूप में उसका वर्णन है । १९१

इस चर्चा का उत्तर मनु के मन्तव्य के अनुसार दिया जाये तो अधिक प्रामाणिक होगा । मनु वेदों को ईश्वरप्रदत्त अर्थात अपौरुषेय मानते हैं । सृष्टि के प्रारम्भ में ईश्वर ने अग्नि, वायु, आदित्य के माध्यम से वेदों का ज्ञान दिया । अपौरुषेय होने के कारण वेदज्ञान पूर्णत : चिन्त्य नहीं है, और अपरिमित है । <sup>१२</sup> प्रारम्भ में वेदों से ही शब्द ग्रहण करके व्यक्तियों और वस्तुओं का नामकरण किया

४९. गीता रहस्य में ।

५०. तैति. सं. २।२।१०।२: ३।१।९।४ ।। तां. ब्रा. २३।१६।७ ।। तैति सं. ३।१।९।३० ।। काठ सं. ११।२ ।।

पर. ऋग राष्ट्रारहः रा ४।२; रावेवे।१३; वाववे।१; वाव्राः १०।६३॥५ ।।

५२. . मेनु. १।२३: १।४

गया। <sup>१९</sup> मनु द्वारा वेदों को अपौरुषेय घोषित करने के उपरान्त उसी मनु का वेद में इतिहास ढूंढना मनु के साथ ही अन्याय है, और मनु से पूर्व वेदों का रचनाकाल होने से कालविरुद्ध मी है। वेदों में मनु शब्द विभिन्न अर्थों में आया है। कहीं वह ईश्वर का पर्यायवाची है, <sup>१५</sup> कहीं मनुष्य के लिये है, <sup>१५</sup> कहीं मननशील विद्धन् के लिये है। <sup>१५</sup> विचारकों को जहां इसके व्यक्तिवाचक होने का आमास होता है, वह वस्तुत: ईश्वरवाचक प्रयोग है। अधिक विस्तार में न जाते हुए, इस विषय में मनुस्मृति का ही एक प्रमाण देकर इस बात को प्रमाणित किया जाता है। ईश्वर का वर्णन करते हुए मनु कहते हैं कि उस परमेश्वर को विभिन्न नामों से पुकारा जाता है, जिनमें एक नाम 'प्रजापित मनु' मी है —

एतमेके वदन्त्यग्निं मनुमन्ये प्रजापतिम् । इन्द्रमेके परे प्राणमपरे ब्रह्म शाश्वतम् ।।१२/१२३।।

इस प्रकार मनु के मन्तव्य के अनुसार वेदों में "प्रजापति" पिता' आदि विशेषणों से संबोधित मनु ईश्वर ही है। इस आधार पर वेद में मनु का परिचय खोजना मनु के दृष्टिकोण के विरुद्ध है।

५३. मनु. १।२२।।

५४. ऋग्. १।=०।१६; (स्वामी दवानन्द भाव्य)

पप. ४।२६।४; पा२।१२; ६।२१।११, ८।४७।४।।

५६. ऋग. १।६०।१६;१।३२।१२;१३२।१३;(स्वामीवयानन्य माष्य)।। निरुक्त एवं ब्राहमणों ने इन अर्थे की पुष्टि की है — 'मनु: मननात् निरु. १२।३४, 'ये विद्वासस्ते मनव' अत. ६।६।३।१६।।

# ४. वर्तमान मनुस्मृति का रचनाकाल

आधुनिक विचारकों का मत है कि वर्तमान में प्रचलित मनुस्मृति का यह छन्दोबद्ध रूप पर्याप्त अवरकालीन है। इसकी कालाविध ईस्वी पूर्व प्रथम से द्वितीय शती मानी गयी है। उपर्युक्त विवेचन में सप्रमाण यह स्पष्ट किया गया है कि मनुस्मृति के मूलप्रवक्ता स्वायंमुव मनु हैं, और अधिकांश विद्वान इसी मत को ही मानते हैं। इस तथ्य को तो सभी स्वीकार करेंगे ही कि जिसकी जो कृति है वह उसी के काल की होगी, अत: इस बात में तो कोई संदेह ही नहीं होना चाहिये कि मूलत: मनुस्मृति उसके प्रवक्ता स्वायंमुव मनु के काल की ही है। हां, यह बात अवश्य विचारणीय है कि उसका प्रारम्भिक रूप क्या रहा होगा। मनुस्मृति के आचरूप पर विचार इस अध्याय के अन्त में किया जायेगा। यहाँ पहले, वर्तमान में प्रचलित मनुस्मृति के छन्दोबद रूप के काल पर विचार किया जाता है। यद्यपि अन्य प्राचीन ग्रन्थों की तरह मनुस्मृतिविषयक काल का कहीं कोई उल्लेख न होने के कारण सुनिश्चित रूप से समय का निर्धारण करना कठिन है, फिर भी प्राचीन ग्रन्थों में पाये जाने वाले उद्धरणों, नामोल्लेखों को आधार मानकर उसका अनुमान लगाया जा सकता है। अब यहाँ विद्वानों द्वारा इस विषय में आधाररूप में अपनाये गये तथ्यों पर तथा इसके कालनिर्धारण में सहयोगी अन्य आधारों एवं संकेतों पर विचार किया जा रहा है —

(क) अर्वाचीन आधार एवं संकेत — प्रथम ईस्वी सन् से लेकर १३०० ईस्वी तक के भारतीय साहित्य पर दृष्टिपात करने से जात होता है कि इस कालाविध में प्रचलित मनुस्मृति पर्याप्त लोकप्रिय एवं प्रभावी रही है। इस पर अनेक विद्वानों ने संस्कृत भाष्य लिखे, जिनमें कुल्लूक भट्ट की मन्वर्थमुक्तावली टीका आज अधिक प्रचलित [११५० –१३०० ई.] है। पंघांतिथि का मनुभाष्य सबसे प्राचीन भाष्य उपलब्ध है, जिसका काल ६२५ –९०० ई. के मध्य माना जाता है। इसके अतिरिक्त मनुस्मृति पर सर्वजनारायण की मन्वर्थविवृति [लगभग १४०० ई.], गोविन्दराज की मनुटीका [लगभग १२०० –१३०० ई.], नन्दन की नन्दनी और गुघवानन्द की टीका उपलब्ध है।

विश्वरूप [७९० -८५० इ. | ने अपने याज्ञवल्क्य स्मृति भाष्य और यजुर्वेदभाष्य में मनुस्मृति के लगभग दो सौ श्लोक उद्भत किये हैं। " इससे परवर्ती मिताक्षरा के लेखक विजानेश्वर [१०४० - ११०० ई. ] ने भी अपने भाष्य में मनुस्मृति के सैंकडों श्लोक उद्भत किये हैं। " शंकराचार्य ने अपने वेदान्तसूत्र भाष्य में मनुस्मृति के कई श्लोक अपने विचारों की पुष्टि के लिए ग्रहण किये हैं और कुछ श्लोकों के साथ तो मनु के नाम का स्पष्ट उल्लेख है । 4 400 ई. में कुछ के मतानुसार २०० -४०० ई. ] जैमिनिसूत्र भाष्य में शबरस्वामी द्वारा मनु के मतों का उल्लेख किया 'मिलता **है** ।<sup>50</sup> **बौद्र** महाकवि अश्वघोष ने अपनी '**ब**ज़कोपनिषद' रचना में अपने विचारों की पुष्टि के लिए मनु के श्लोकों को उद्धत किया है। ११ यह राजा कनिष्क [७८ ई.] का समकालीन था। ईस्वी पूर्व के ग्रन्थों पर दृष्टिपात करते हैं तो यद्यपि याज्ञवल्क्य स्मृति में विषयों का वर्गीकरण नये दंग से किया है और बहुत सारे नये विषय भी अपनाये हैं, किन्तु मनु से मिलते हुए जो भी विषय है उनमें ऐसा लगता है जैसे मनुस्मृति को सामने रखकर ही उनका अपने शब्दों में संक्षेपीकरण किया हो ।<sup>६२</sup> इसका काल १०२ ई. पू. माना जाता है । इस विषय में सभी विद्वान एकमत हैं कि मनुस्मृति, याज्ञवल्क्य स्मृति से पर्याप्त प्राचीन रचना है। इसी प्रकार आचार्य कौटिल्य के अर्थशास्त्र को [१०० –३०० ई. पू. ] पढ़ने पर प्रतीत होता है कि अपने बहुत-से नये विषयों के प्रस्तुतीकरण के साथ-साथ प्राचीन बातों के वर्णन में मनस्मृति को आघार बनाकर वर्णन किया है। <sup>६३</sup> बहुत-सं स्थलों पर मन के मत का नामपूर्वक उल्लेख है । १४ वर्तमान मनुस्मृति में ७ /१०५ पर पाया जाने वाला निम्न श्लोक कौटिल्य अर्थशास्त्र प्र १० / अ. १४ में लगमग उसी रूप में पाया जाता है —

> नास्य छिद्रं परो विद्यात् विद्याच्छिद्रं परस्य तु । गृहेत्कुर्म इवांगानि रक्षेद्विवरमात्मन: ।।

मासकृत 'प्रतिमानाटक' [२०० –,२०० ई. पू. कुछ के मत में ४०० –५०० ई. पू. ] में रावण के मुख से उच्चारित वाक्य से यह संकेत मिलता है कि उससे पूर्व 'मानवधर्म शास्त्र' एक प्रसिद्धिप्राप्त शास्त्र था--

#### ं'रावण:— काश्यपगोत्रोऽस्मि सांगोपांग वेदमधीये मानवीयं धर्मशास्त्रं, माहेश्वरं योगशास्त्रम् .... चंं (पृ. ७९)

५७. विश्वकाप ने बाज, स्मृ. ११४४ तथा २१७३, ७४, ६३, ६४ क्लोको के भाष्य पर मनु. के ८१६८ ७०, ७१, १०४, १०५ २०६ ३४० क्लोक उद्वत किये हैं।

थ्यः साज स्मृ. ११७. ५३, ६२. ६२, ७२, ७६. ८०; २११. २, ४ २१, २६ आदि इलोकों के माध्य पर मनु के २११२. ३१४, ३१४४, ९१६९. ३१४९; ६११२५ इलोक उद्धन किये हैं।

७९ श्रांकराचार्य ने ११३१२६: ११३१३६: २१४११: २१४११८: ३१४१३८: ४१२१६ सुत्रों पर मन् के ११२२: १०१४ तन् १२१६; १२१९१; १२१९५-१०६: २१८७: ११२७ श्लोक उद्दृत किये हैं। ३१११४ पर मनु का सामोल्लाख है और २११११ में मनुर्के यन् किल्लाखन्त । या अहमणधानय उद्दृत करके मनु की प्रश्लेमा है।

६७. यर्भकान्त्र का इतिहास --- पी. जी काणे ।

६२. वर्षा

६६ कट्ट अस्था स्था स्मृ के २ छ , १ १६५ , १ १६५ : ६ ७६ आदि क्लोको में मनु, २ १९२ , २ १६५ , १ १५५ , १५६ , १५४ ; ६ १४ ; ६ । ४० के क्लोको का संक्षिण मात्र ।

६३. **इस्टब्य अयोगस्य प्र.** ३।अ. ६.२।४. ३।४. १४।५० दिन**चर्या प्र.** ५७ में मन् ७।३५. ३।३५ तथा ४३. ७।३७-२२४ दिनचर्या. ७।१४५ एलोकों का येपावत भाष ।

इ.स. **द्रस्टम्य प्र.** चात्रा, १२ - ११४ - १०११४ आहे ।

इतिहासकार श्रुक्तरित 'मृच्छकटिकम्' नाटक को ई. पू. तीसरी श्रताब्दी को रचना मानते हैं । इसमें मनु के किसी ग्रन्थ का श्लोक उद्भत करते हुए 'ब्राहमण अवघ्य है' मनु का यह मत मनु के नामोल्लेखपूर्वक दिया है —

अयं हि पातकी विप्रो न वध्यो मनुरस्रवीत् । राष्ट्राद्स्मातु निर्वास्यो विभवैरक्षतै : सह ।। मृच्छ ९।३९ ।।

- (ख) प्राचीन आधार एवं संकेत परम्परागत मान्यताओं के अनुसार और अधिक प्राचीन माने जाने वाले साहित्य में भी मनुस्मृति के श्लोकों के उद्धरण मिलते हैं —
- १. महाभारत में अनेक स्थलों पर स्मृतिकार के रूप में स्वायंभुव मनु या मनु का उल्लेख आता है। बहुत से ऐसे श्लोक हैं जो मनु के नाम से उद्दत हैंऔर वे प्रचलित मनुस्मृति में यथावत पाये जाते हैं। ऐसे श्लोक, जो मनु के नाम के बिना भिन्न-भिन्न धर्मवर्णन प्रसंगों में/ उद्दत हैं, और जो मनुस्मृति में यथावत रूप में पाये जाते हैं, उनकी संख्या भी पचासों है। इसके अतिरिक्त किंचित पाठमेद वाले और यथावत गृहीत भाव वाले श्लोकों की संख्या भी पचासों में है। उदाहरण के रूप में कुछ श्लोकों का टिप्प्णी में विवरण दिया जाता है। इं अनुसन्धान करने पर और भी मिलेंगे।

#### ६५/(अ) स्वायंमुव मनु के नाम वाले श्लोक —

महा, आदि, ७३ १ ८-९, शास्ति, ३६ । ५-८, ३३५ । ४४-४६, अध्यायं १२, १२१ । २६ १२१ । १०, १२ आदि ।

#### (आ) मनु के नाम से उद्दल मनुस्मृति के श्लोक —

महाभारत में शक्ति, ५६ । २४ आदि, ७३ । ९-१०,

मनुस्मृति में ९। ३२१ ३। २१

(ह) मनु के नाम के जिना उद्भत मनुष्मृति के श्लोक ---

| महामारत में          | मनुस्मृति में   | महाभारत मे           | मनुस्मृति में      |
|----------------------|-----------------|----------------------|--------------------|
| ञादि, ७४ । ५०        | २। ९४           | १०६ । १७-२०          |                    |
| शान्ति, ३४ । २       | ११ । ४४         | १२१ । ६०             |                    |
| áa 1.8−ã             | ११ । ७५-७६      | 230 1 50             |                    |
| ३५ । ६               | 88 1 '34        | १३० । २०             |                    |
| नेप । १६             | ११ । ३०         | १३५ । ଚ୍ଚ            |                    |
| કેઇ I ગ <u>ં</u> છ   | ४ । २१६         | १४० । ७. इ. २४       |                    |
| ଞ୍ଜ । ଞ୍ୟ            | 3   22/9        | <b>268</b> 18        | ११ । २३७           |
| ଞ୍ଜ । ୪ୡ             | <b>२</b> । १४/५ | 48A 18-0 8-6A        | ११ । १-४ ७ ११-४०   |
| 32 1 8/3             | U               | ୧୫୯ . ୧୯ ୧୭ ୧୯       | ४ । २३८ - २३५ :    |
| ୨ <b>ଟ୍</b> ଞ୍କ      | 2 4 65          | <del>୭</del> ୫-ଏହ    | १४ । १६० ६०७, ९०   |
| 794 1.80             | . 20%           |                      | १०३ १०४ ७२ ७४: ७९: |
| গ্ৰহ ( ৮১ (স্থান্ধা) | 8 1 328         | १३५ । ६५             | ह । ३७२            |
| 13.1 12              | E 1 30V         | १३५ । ७1७६           | ११ । १४५ - १५४     |
| 24 1 85              | 19 1 3 D.A.     | ୧୪୫ । १ <b>१</b> -५१ | ୪ ( ଓଡ଼ି: ଓ ( ୨୭%) |
| 작은 문의 생활             | ত । পদ্ধন্ত্র   |                      | ४ । १७२-६७४∶       |
| <b>73 1 28</b>       | ७ । १२७         | २४४ । १०-११          | ६ । ५५-५३          |
| <b>ए</b> उ ११६       | ७ । १३६         | ୧୪୪   ୧୯             | ଃ । ଶ୍ୟ            |
|                      |                 |                      |                    |

इन सब प्रमाणों से वर्तमान मनुस्मृति की स्थिति महाभारत से पूर्व सिद्ध होती है। महाभारत के अन्तरंग प्रमाणों के आधार पर और भारतीय परम्परा से महाभारत के युद्ध का काल पांच हजार वर्ष से पूर्व माना जाता है और महाभारत के रचयिता महर्षि व्यास को उस युद्ध का समकालीन माना जाता है। इस प्रकार मनुस्मृति का काल उससे भी पूर्व स्थिर होता है।

इतिहास के आधुनिक विद्वान् महामारत का रचनाकाल और युद्ध काल मिन्न-भिन्न मानते हैं उनके अनुसार महाभारत का रचनाकाल १००-६०० ई. सन् के मध्य हैं। एक नयी खोज के अनुसार यह काल १०० ई. पू. तक माना जाने लगा है। <sup>58</sup>

२. वाल्मीकि रामायण किष्कि. १८/२०, ३२ में मनु के नामोल्लेख पूर्वक दो श्लोक उद्भूत पाये गये हैं — 'श्रूयते मनुना गीतो श्लोको चरित्र वत्सलो ' [वा. रामा. किष्कि. १८/३०] यहां स्पष्टत : मनु द्वारा 'गाये और श्लोक' पद पठित हैं (क) बालि-सुग्रीव द्वन्द युद्ध में राम दूर खड़े होकर खुपकर बालि की हत्या कर देते हैं । मरणासन्न बालि राम के इस कृत्य को अधर्मानुकूल बताता है । उसका उत्तर देते हुए राम मनु के निम्न दो श्लोक उद्भृत करते हुए अपने कृत्य को धर्मानुकूल सिद्ध करते हैं । ये दोनों श्लोक वर्तमान मनुस्मृति में किंचित पाठ भेद पूर्वक ८/३१६, ३१८ में पाये जाते हैं —

#### राज मिर्घृतदण्डाश्च कृत्वा पापानि मानवा: । निर्मला: स्वर्गमायान्ति सन्त: सुकृतिनो यथा ।।

| ., ९० । १६    | ८ । १६        | २४४ । १५    | ६।४-५       |
|---------------|---------------|-------------|-------------|
| ९१। ६         | ९ । ३०१       | २६४ । ११-१३ | ४ । २२४-२२६ |
| ९१ । २१       | प्र । १७२-१७३ |             |             |
| १०६ । ५-९, १२ | २ । २२९-२३४   |             |             |

#### (ई) मनुस्मृति के भावों का यथावत् वर्णन करने वाले श्लोक — महाभारत में मनुस्मृति में महाभारत में मनुस्मृति में शान्ति, ३६ । २० १२ । ११०, ११२ शान्ति. २०१ । ३२-३३, १२ । ८, ., ३६ । २⊏ ४ । २१७, २२० २४३ । २-४, 8 119-4. ९ । ३१३,३१९ २४३ । ७-८, ४ । २९-३१ ., ५६ । २४. ९।६९ २४४ । द-९ ६ । १८ .. ७२ । १२. ,, ৯৬ । ३-५, ७ । ११४-११७ २४४ । १२-१५, ह । १७,२०.२९. ,, হও । १६ ७ । १२८ २४४ । २३-२४, ६।३⊏ ७। १२९ 288 18-4. ६ । ४३-४४ ,, दद । ४-५, ., ९५ । १८ उ । १७२ २४४ । १७, E 180 ,, १६५ । २४, 89 1 58 ଦ୍ଧଧା ଓ, ६ । ४३-४४ १६५ । ५६-५९ ११ । १२६-३१

., १६५ । ६६

E 1308. 303

इ. आ बिन्तामिंग विनायक वैद्य ने अपनी 'महाभारत मीमांसा' में श्लेषपूर्ण तस्य प्रस्तुत करने हुए कहा है कि 'एक हायों क्राय मोन्स्टोश' नामक यूनानी लेखक ५० ई. में वर्ष्टल: के पाण्डय देश में आया था । उसने अपने सम्मरण में लिखा है कि भारत में एक लखा शलेकों का 'इलियड' [== ऐतिहासिक महाकाव्य | है । इरामें सन्देह नहीं कि इलियड से उसका अभिप्राथ 'महाभागत' से ही है ।'

#### शासनाद् वापि मोक्षाद् वा स्तेन: पापात् प्रमुच्यते ।। राजात्वशासन् पापस्य तदवाप्नोति किल्विषम् ।।

(ख) इनके अतिरिक्त वा. रामा. अयो. १०७/१२ में एक और श्लोक मिलता है, जो मनु. ५/१३८ में प्राप्त है। चतुर्थ पाद में पाठभेद के अतिरिक्त यह ज्यों का त्यों है। वहां यह श्लोक मनु के नाम के बिना उद्दत हैं —

पुम्नाम्नो नरकाद् यस्मात् पितरं त्रायते सुतः । तस्मात् पुत्र इति प्रोक्तः पितृन्यः पाति सर्वतः ।।

भारतीय प्राचीन मान्यता के अनुसार वाल्मीकि रामायण राम के समकालीन है और राम का काल लाखों वर्ष पूर्व माना जाता है । पाश्चात्य एवं आघुनिक भारतीय विद्वान् रामायण का रचनाकाल ई. पू. तीसरी शताब्दी से छठी ईस्वी तक मानते हैं । हालांकि आजकल कुछ पाश्चात्य और उनके अनुयायी भारतीय लोगों ने यह एक नया विवाद उत्पन्न कर दिया है कि वाल्मीकि रामायण महाभारत से परवर्ती है । प्रसंगवश यह भी स्पष्ट कर देना आवश्यक समफता हूं कि ऐसे अनेक प्रमाण हैं, जिनके आघार पर महाभारत रामायण से परवर्ती रचना सिद्ध होती है । 'महाभारत रामायण से पूर्व की रचना है' यह मत कुछ पाश्चात्य विद्यानों ने दिया है और उनके कुछ भारतीय अनुयायियों ने उनकी हां में हां मिला दी है । भाषा का आधार मानकर वे लोग ऐसा कहते हैं । लेकिन यह कोई अकाट्य आधार नहीं है, और न उनके पास इसकी सिद्धि के लिये ठोस प्रमाण हैं। यहाँ इस विषय को उठाना प्रासंगिक नहीं है. अत : दो चार प्रमाण देकर ही इस चर्चा को समाप्त किया जाता है । इस विवेचना में उसी परानी भारतीय मान्यता को स्वीकार किया गया है कि महाभारत वाल्मीकि से परवर्ती रचना है । वाल्मीकि रामायण को महाभारत से पूर्व सिद्ध करने वाले प्रमाण हैं —(क) रामायण में महाभारत की घटनाओं या कौरवों, पाण्डवों का कहीं उल्लेख नहीं, जबकि महाभारत में वाल्मीकि, उसकी रामायण, राम सम्बन्धी घटनाओं तथा उसके पात्रों का उल्लेख है, (ख) महाभारत में अनेक स्थलों पर घटनावर्णन, उपमाएं, श्लोकार्घ गमायण से मिलने हैं (ग) निम्न दो श्लोक महाभारत में वाल्मीकि रामायण के प्राप्त होते हैं ---

# अ. ब्रह्मक्ते च सुरापे च चौरे भग्नव्रते तथा। निष्कृतिर्विहिता राजन कृतक्ते नास्ति निष्कृति : ।।

महा, शान्ति, १७२/२५ ।।

ामायण में यह किंग्कि, ३४ /१२ पर है । वहाँ ब्रह्मध्ने के स्थान पर 'गोध्ने' पाठभेद है । 'राजन' के स्थान पर 'सिंदुभ :' पाठ है ।अन्य यथावत है ।

#### आ. न हन्तव्या: स्त्रियश्चेति तद्ववीषि प्लवंगम । पीडाकरममित्राणां यच्च कत्तव्यमेव तत् ।।

महा. ७/१४३/६६ ।। (वा. रामा. में युद्ध- ८१/२८ में )

३. मनुस्मृति में केवल वेदों [१।२१, २३; ३।२; ११।२६२-२६४; १२।१११-११२ आदि] और वेदागों [२।१४०, २४१] का ही उल्लेख मिलता है। यह उल्लेख मी एक विद्या के रूप में है न कि किसी व्यक्ति विश्लेष द्वारा रचित ग्रन्थ के रूप में। इसकी पुष्टि के लिए दो तर्क दिये जा सकते हैं — (क) इन विद्याओं के साथ न तो कहीं रचियता का संकेत है और न ग्रन्थरूप का। (ख) १२।१११ में इन विद्याओं के जाताओं का 'हेलुक: 'नर्की' 'नैरुक्त: धर्मपाठक:' आदि विद्याविशेषणों से परिगणन किया है, न कि ग्रन्थज्ञाता के रूप में। एक-एक विद्या पर विभिन्न

आचारों के ग्रन्थ प्राप्त से रहे हैं। किसी भी ग्रन्थ का उल्लेख न होना और अन्य ब्राह्मण, उपनिषद् आदि विधाओं का उल्लेख न मिलना यह सिद्ध करता है कि यह स्मृति इन सबसे दूर्व की रचना है। (मनुस्मृति में प्राप्त होने वाले अन्य विद्या-विषयों, व्यक्तियों के नामों एवं स्थानों के विषय में समाधान इसी अध्याय में आगे 'मनुस्मृति को अर्वाचीन मानने के कारण और उनका समाधान' शीर्षक में देखिये)।

- ४. मनुस्मृति का आघार केयल वेद ही हैं। मनु सीघे वेद से विज्ञात बातों को ही घर्मरूप में वर्णित करते हैं और उसी को आघार मानने का परामर्श देते हैं [१/४, २१, २३;२/१२६, १२९, १३०, १३२; १२/९२-९३, ९४, ९७, ९९, १००, १०६, ११०-११२, ११३ आदि]। वेद और मनुस्मृति के बीच अन्य किसी ग्रन्थ का उल्लेख न मिलना यह इंगित करता है कि यह मूलत: उस समय की रचना है जब धर्म में केवल वेदों को ही आधारमूत महत्त्व ग्राप्त था, अन्य ग्रन्थों को इस योग्य प्रतिष्ठा ग्राप्त नहीं थी। यह समय अत्यन्त ग्राचीन ही था।
- 4. विभिन्न स्मृतियों में तो मनु का उल्लेख भी है और प्रशंसा भी, अनेक सूत्रग्रन्थों में भी मनु के नम्म का तथा उसके मत का उल्लेख प्राप्त होता है। इनमें आश्वलायन श्रौतसूत्र [९/७/२; १०/७/१], आपस्त्रम्ब श्रौतसूत्र [२।१।७; ३/१०/३५], वासिष्ठ धर्मसूत्र [१/१७] आपस्तम्ब धर्मसूत्र [२/१४/११] बौघायन धर्मसूत्र [४/१/१४, ४/२/१६] गौतम धर्मसूत्र [२१/७], आदि उल्लेखनीय हैं।
- ह. अतिप्रचीन काल में इस सम्पूर्ण देश का नाम आर्यावर्त था । महामारत के अनुसार दुश्यन्त-शकुन्तला के पुत्र भरत के नाम पर इसका नाम भारतवर्ष पड़ा [आदि. २/९५-९६; ७४ /१३१] महाभारत में इस देश को भारतवर्ष ही कहा गया है । <sup>६७</sup> मनुस्मृति में आर्यावर्त नाम का उल्लेख इसे महाभारत आदि ग्रन्थों से पुरातन और ग्रारम्भकाल का इंगित करता है ।
- ७. रामायण काल में भी आर्यावर्त की वह मनुस्मृतिप्रोक्त स्थिति नहीं रह गयी थी. अत: रामायण मनुस्मृति से बाद की रचना है।
- द्र. इसी प्रकार ब्रहमावर्त प्रदेश और उसका मनुप्रोक्त महत्त्व प्रारम्भिक काल में था । रामायण, महाभारत तक इस प्रदेश का नाम बदल चुका था । इस ग्रन्थ में उसका उल्लेख न होना भी उन्हें मनुस्मृति के बाद की रचना सिद्ध करता है ।

#### निष्कर्ष ---

उपर्युक्त आधारों और युक्तियों पर विचार करने के उपरान्त जो निष्कर्ष निकलता है, वह यह है कि वर्तमान में प्रचलित यह छन्दोबद्ध मनुस्मृति भी अत्यन्त प्राचीन है। उपलब्ध लौकिक भाषा के ग्रन्थों से तो यह प्राचीन है ही, कुछ वैदिक ग्रन्थों से भी प्राचीन है।

आधुनिक मतों पर जब हम दृष्टिपात करते हैं तो उन पर 'मुण्डे मुण्डे मतिर्भिन्ना' वाली कहावत चिरतार्थ होती दिखायी पड़ती है । एक-एक बात को लेकर लगमग सभी प्रसिद्ध विद्वानों के अलग-अलग मत हैं । कहीं कोई एकरूपता नहीं । फिर इन मतों की स्थिरता का भी कोई भरोसा नहीं है । बहुत जल्दी-जल्दी ये बदलते जा रहे हैं । फिर भी, उनके आधार पर भी यह निष्कर्ष सामने आया है कि यह छन्तेबद्ध मनुस्मृति रामायण, महाभारत आदि से प्राचीन है ।

स्मृतियों को प्राचीन मानने में आधुनिक विद्वानों को शायद इस कारण संकोच अनुभव होता है कि

वे पाश्चात्य विद्वानो द्वारा पहले से ही निर्घारित की गयी धारणाओं को मानकर चलते हैं । पाश्चात्य विदानों और उनके समर्थक मारतीय विदानों ने कालनिर्घारण करने के लिए पहले से ही कछ सीमा-रेखाएं और उनके पूर्वापर क्रम बना लिये हैं कि अमुक संहिता काल है, अमुक सूत्रकाल, अमुक स्मृतिकाल है, आदि-आदि । लेकिन यह धारणा समीचीन प्रतीत नहीं होती । सूत्रकाल में छन्दोबद रचनाएं भी हुई हैं और छन्दोबद रचनाओं के साथ-साथ सुत्रग्रन्थों की रचनाएं भी । यह मानना भी ठीक नहीं है कि सूत्रग्रन्थ पूर्ववर्ती रचनाएं हैं और स्मृतियां उनके बाद की । इस बात को स्पष्ट और पुष्ट करने के लिए एक प्रमाण देना पर्याप्त रहेगा । आधुनिक इतिहासकार सूत्रग्रन्थों का काल ३०० से ६०० ई. पू. तक मानते हैं और सबसे प्राचीन स्मृतियां गौतम और वासिष्ठ स्मृतियों को मानते हैं। इनका काल ६०२ ई. पू. निर्धारित करते हैं । यही विद्वान यास्ककृत निरुक्त का काल coo ई. प. तक मानते हैं । निरुक्त ३/४ में जो दायमाग से सम्बन्धित मन का मत दिया गया है।वह किसी प्राचीन स्मृतिग्रन्थ का वचन है और अनुष्टुप छन्द में है<sup>बद</sup>। इसका अमिप्राय यह हुआ कि उनके मतानुसार भी ८०० ई. पू. से पहले भी स्मृतिग्रन्य थे । जब किसी अन्य स्मृतिकार ने मनु का मत अपनी स्मृति में श्लोकबद्ध किया है तो इसका मतलब है कि उस समय स्मृतियां श्लोकबद रूप में थीं । काल की दुष्टि से प्राचीन होने के कारण मन की स्मृति पहले ही श्लोकबद हो चुकी होगी, इस संभावना को नकारा नहीं जा सकता । इस प्रकार छन्दोबद मनुस्मृति के प्रचीन होने की पुष्टि हो जाती है।

यहाँ कुछ लोगों को यह शंका उत्पंन्न होगी कि रामायण को आदिकाव्य माना जाता है और वल्मीकि को आदिकवि । उन्हीं के मुख से प्रथम छन्द का उड्मव हुआ था । यह कथन पूर्णत: अयुक्तियुक्त है । ऐसा सोचना इस कारण भी गलत है कि उससे पूर्व वेदों, संहिताओं में रामायण में प्रयुक्त अनुष्टुए छन्द के अनेक उदाहरण पहले से ही उपलब्ध हैं भार । रामायण को आदिकाव्य कहने से अमिप्राय केवल यही है कि काव्यात्मक शैली में, लौकिक साहित्य में वह प्रथम रसमय काव्य है । रामायण की प्रारम्भिक मूमिका में मा निषाद प्रतिष्ठां त्वम . . . ' [बाल. २ /१५] के प्रसंग में यह माव नहीं है कि वाल्मीकि यह सोचने लगे कि मेरे मुख से निकला यह वाक्य गद्य रूप है अथवा श्लोकरूप, अपितु वहां माव यह है कि 'मैंने मावावेश में यह दुर्मावना युक्त अपवाक्य क्या, और क्यों कह डाला ।' टीकाकारों ने इस प्रसंग की गलन व्याख्या करके उस रूप में प्रस्तुत किया है ।

उस प्रसंग में ब्रहमा के अवतरण की पौराणिक काल्पिनक कथा ने इस व्याख्या को यह दिशा दी है। यह कथा उस प्रसंग में प्रक्षिप्त सिद्ध होती है। और रामायण में उद्दान मनुस्मृति के श्लोकों को देखकर स्वत: ही यह स्पष्ट हो जाता है कि मनुस्मृति रामायण से मी प्राचीन है।



६८. अविशेषेष पुत्राणां दायो भवति धर्मतः । मियुनानां विसर्गादौ मन् : स्वायंभुवोऽद्ववीत् ।।३।४ ।।

सर्व भूतेषु चात्मानं ततो न विचिकित्सति ।। यपु. ४०।६।।

६२. लाकप्रवितित अनुष्टुए छन्द का लक्षण है — 'पंचम लच्चु सर्वत्र, सप्तम' दिचनुर्चयो : । चच्छ' गुरुर्विजानीयात् एनतृनुष्टुप लक्षणम् ।' इस लक्षण के आधार पर वेद का श्लोक देखिए — (क) वेद में — यस्तु सर्वाणि मृतान्यात्मन्नेवानुपश्यित ।

# ५. मनुस्मृति को अर्वाचीन मानने के कारण और उनका समाघान -

इस विश्लोषण के बाद यह प्रश्न उठता है कि जब मनुस्मृति को प्राचीन सिद्ध करने के इतने आधार उपलब्ध हैं, तो फिर किस कारण से उसे अर्वाचीन माना जा रहा है ? इसके उत्तर में कहा जा सकता है कि इसके जिम्मेदार आलोचक उतने नहीं है जितने कि मनुस्मृति में प्राप्त होने वाले अर्वाचीनसाधक संकेत हैं । यहाँ उन्हीं कारणों पर प्रकाश डालते हुए उनका समाधान प्रस्तुत किया जा रहा है । मनुस्मृति में निम्न वर्णन इसको प्राचीन मानने में बाधा पहुंचाते हैं —

- १. परवर्ती राजाओं के नाम मनुस्मृति में मनु से परवर्ती अनेक राजाओं के नाम उदाहरण के रूप में पाये जाते हैं, यथा वेन, नहुष, पिजवनपुत्र सुदास, सुमुख, नेमि [७/४१]। मनु, पृथु, कुनेर, विश्वामित्र [७/४२]। सुदास [८/११०]। पृथु [९/४४] वेन [९/६६]। विश्वामित्र और चण्डाल कथा [१०/१०८]।
- २. परवर्ती स्मृतिकारों या ऋषियों के नाम मनुस्मृति में प्रसंगानुसार अनेक स्मृतिकारों और ऋषियों के मतों का उल्लेख है, या धर्मसिद्धि में उनके उदाहरण प्रस्तुत किये हैं, यथा अत्रि. उतथ्यपुत्र गौतम, शौनक, मृगु [३/१६] । वसिष्ठ [८/११०;८/१४०] । वत्स [८/११६] । वसिष्ठ अक्षमाला, शारंगी मन्दपाल ९/२४] । दक्षप्रजापित द्वारा कश्यप, धर्मराज, सोम राजाओं को कन्यादान [९/१२८-१२९] । अजीगर्त शुन :शेप [१०/१०५] । वामदेव [१०/१०६] । मरद्वाज-वृष्टु बद्ई [१०/१०७] ।
- ३. परवर्ती स्थानों के नाम कुछ ऐसे स्थानों का नाम मनुस्मृति में पाया जाता है जो, ऐतिहासिक दृष्टि से बाद में स्थापित हुए हैं, यथा कुछक्षेत्र, मत्स्य, पञ्चाल, श्रूरसेनक प्रदेशों वाला ब्रहमर्षि देश [१/१३८ (२/१९)]। इन्ही देशों के वीरों का युद्ध में स्थाननिर्धारण [७/१९३]।
- 8. अर्वाचीन पौराणिक मान्यताओं का वर्णन कुछ ऐसी मान्यताएं मी मनुस्मृति में पायी जाती हैं, जो बहुत आधुनिक हैं, यथा —क. गंगा और कुरुक्षेत्र में पापनिवृत्ति के लिए जाना [८/९२] ख. आठ और बारह दर्ष की कन्या का विवाह [९/९४]।

इन वर्णनों या उल्लेखों के समाधान के प्रसंग में कुछ बातें ऐसी हैं, जो सामान्यरूप से सबके साथ लागू होती हैं — (क) इस प्रकार के सभी परवर्ती वर्णन समय-समय पर किये जाने वाले परिवर्तनों, परिवर्धनों और मान्यताओं को शास्त्रसम्मत सिद्ध करने की प्रवृत्ति के परिणामस्वरूप किये गये प्रक्षेप हैं । अपने-अपने प्रसंगों में ये स्थल स्पष्टत : बाद में किये गये प्रक्षेप सिद्ध होते हैं । कहीं इनका प्रसंग से तालमेल नहीं है, तो कहीं मनु का अन्यत्र वर्णित मान्यता से विरोध है । इस प्रकार इन्हें काल निर्धारण में आधार नहीं माना जा सकता । पीछे कई स्थानों पर विस्तार से स्पष्ट किया गया है कि मनुस्मृति मूलत : मनु के प्रवचन हैं, और बाद में इन्हें संकलित किया गया है । सही संकलन वही माना जायेगा जो वक्ता के ही भावों को प्रदर्शित करे । इस प्रकार शैली से यह बात स्पष्ट होती है कि मनु के प्रवचनों में मनु से परवर्ती व्यक्तियों का (समकालीन पीढ़ियों को छोड़कर) उल्लेख संभव नहीं । फिर भी मिलता है तो इसका अभिप्राय है कि ये स्थल बाद में किसी ने मिलाये हैं । (ग) इन वर्णनों के आधार पर यह नहीं माना चाहिये कि यह परवर्ती काल में किया गया संकलन है या पुनर्सस्करण है, अपितु मौलिक रूप को आधार पर मी प्रक्षिप्त सिद्ध हुए हैं । इस सम्बन्ध में विस्तृत िवेचन माष्य में यथास्थान द्रष्टव्य

- है। यहाँ इनकी प्रक्षिप्तता को सिद्ध करने वालें कालक्रम संबन्धी तथ्यों को संक्षेप से प्रस्तुत किया जाता है —
- १. प्राचौन ग्रन्थों में प्राप्त वंशाविलयों के अनुसार मनु या स्वायंभुव मनु का ब्रहमा के बाद की पीढ़ी में उसके पुत्र या शिष्य के रूप में वर्णन आता है। इस को सृष्टि में सवप्रथम राजा माना गया है। इस प्रकार अन्य सभी राजा और ऋषि स्वत: मनु से परवर्ती सिद्ध होते हैं। कुछ राजाओं और ऋषियों की वंशावली अत्यन्त स्पष्ट उपलब्ध है। उससे यह कथन और अधिक पुष्ट हो जाता है। इन राजाओं में नहुष, नेमि या निमि, मनु और पृथु राजा, स्वायंभुव मनु के वंशाज वैवस्वत मनु के सूर्यंवश में उत्पन्न होने वाले अन्य राजा हैं। मनु विवस्कान का, पृथु अनरण्य का, नहुष अम्बरीष का, निमि इक्ष्वाकु का पुत्र था। <sup>७०</sup> कुबेर रावण का माई था। <sup>७१</sup> विश्वामित्र गाधि राजा का पुत्र था। <sup>७०</sup> वंन अगदेश का उद्दण्ड राजा हुआ है, जो कर्दमपुत्र अनग का पुत्र था। <sup>७०</sup> पिजवनपुत्र सुदास उत्तरपांचाल का राजा था, जो राम से भी कई पीढ़ी पश्चात्वर्ती है। <sup>50</sup> सुमुख का निश्चित विवरण अज्ञात है। इस प्रकार ये मनु से बहुत पीढ़ी पीछे हुए हैं।
- २. ऋषियों के नाम, विद्यांवंश के आधार पर, अनेक कालों में उसी एक-एक नाम से मिलते हैं, अत: यह कहना कठिन है कि इन प्रसंगों में गृहीत विसष्ठ. भरद्वाज, वामदेव आदि कौन से काला के ऋषि अभिप्रते हैं, किन्तु फिर भी इस नाम से सर्वप्रथम पाये जाने व्यक्ति भी मनु से परवर्ती हैं। विसष्ठ. भृग्, अत्रि. मनु के ही पुत्र होने से परवर्ती हैं। अ अजीगर्त भृगुकुल में उत्पन्न आहमण है, और उसी का पुत्र शुन:शेप हैं। यह राजा हारिश्चन्द्र के समय का है। अ कश्यप, मरीचि के पुत्र थे। अ ये मन की तीसरी पीढ़ी में हैं।

इनके अतिरिक्त ८/१४० में वर्णित विसेष्ठ शब्द व्यक्ति-वाचक न होकर 'अर्थशास्त्र के जाता विद्वान्' अर्थ में प्रयुक्त पद है। 'यो वसित घनादि कर्मसु सो ६ तिशयस्तम् उत्तमं विद्वासम्' निरुक्ति के अनुसार वहां उपर्युक्त अर्थ समीचीन है। इस अर्थ की पुष्टि ८/१५७, ३९८ श्लोकों के वर्णन से भी हो जाती है। १/२३ में वर्णित अग्नि, वायु, रिव और ३/१५१-१५३ में वर्णित अग्निरस ऋषि मनु से प्राचीन होने के कारण उल्लेख्य हैं।

- ३. कुरुक्षेत्र आदि स्थानों का नामकरण तो मनु से बहुत अधिक परवर्ती है। यह नामकरण महाभारतकालीन है और कौरवों के पूर्वज राजा कुरु के नाम पर प्रचलित वंश के आधार पर रखा हुआ है। कुरु राजा, वैवस्वत मनु की पुत्री इला के वंश में अनेक पीढ़ियों के बाद हुआ है। <sup>७०</sup> इसी प्रकार अन्य प्रदेशों का नामकरण भी परवर्ती है। इस प्रकार मनु के प्रवचनों में अत्यधिक परवर्ती स्थानों का उल्लेख संभव नहीं हो सकता। उक्त दोनों श्लोक मनुस्मृति में प्रसंगविरुद्ध भी हैं।
- ४. इसी तथ्य के आघार पर 'कुरुक्षेत्र जाने की' मान्यता के वर्णन का समाधान भी हो जाता है। जब मनु के समय कुरुक्षेत्र नहीं था तो वहाँ जाने का वर्णन करना संभव ही नहीं। अत: यह भी

७०. वाल्मीकि रामायण बाल. ७०।२०, २४, ४२; ७१।३।।

७१. वही, बाल. २०।१८।

७२. वही, माल. ३४।६।।

७३. महामारत शा. ५९।९६-९९ ।।

७४. प्राचीन च, को, प्र. १०५६।।

७५. मनु. १।३५।।

७६. ऐत. ब्रा. ७।१५-५७।।

७७. वाल्मीकि रामा. ७१।१९-२८

७८ महाभारत आग. द९।४३।।

परवर्ती प्रक्षेप है। ९/९४ में बाल विवाहों का वर्णन मनु की पूर्व वर्णित मान्यताओं के विरुद्ध है। अधिक जानकारी के लिए माध्य में उक्त श्लोक तथा ३/४ श्लोक पर विस्तृत समीक्षा द्रष्टव्य है। यह श्लोक प्रसंगविरुद्ध मी है। यही स्थिति अन्य अर्वाचीन वर्णनों की समफनी चाहिये। ४. मनुस्मृति में विमिन्न जातियों के नाम — कुछ लोगों का कथन है कि मनुस्मृति में यवन, वाल्हीक, कम्बोज, चीन आदि जातियों का उल्लेख है। यवन, कम्बोज, गान्धार लोगों का विवरण प्रियदर्शी अशोक के पाचवें शिलालेख में मी आता है, अत: मनु तीसरी शताब्दी ईस्वी पूर्व हो सकते हैं।

मनुस्मृति में इन जातियों का उल्लेख १० /४३-४४ में आता है। दशम अध्याय का वर्णसंकरों का सम्पूर्ण प्रसंग परवर्ती प्रक्षेप है। यह मनु की पूर्ववर्णित मान्यता के विरुद्ध है। मनु ने चार वर्णों की व्ययस्या दी है, और स्पष्ट शब्दों कहा है कि पाचवां कोई वर्ण नहीं है [१/३१, ८७-९१; १०/४।।]। वे इन्हीं वर्णों के घमों का विघान कर रहे हैं [१/२]। इस प्रकार इन जातियों के उल्लेख का मनुस्मृति में कोई प्रसंग ही उपस्थित नहीं होता। जब मनु के समय में और उनके मतानुसार चार वर्णों को छोड़कर कोई जाति-उपजाति नहीं है, तो उस काल में इन जातियों के अस्तित्व का तो प्रश्नः डी पैदा नहीं होता। उपर्युक्त दोनों श्लोकों में तो इन जातियों के श्रुद्ध होने के कारण बताये हैं और मूतकाल का वर्णन है। इस वर्णन पद्धित से ही स्पष्ट है कि यह चतुर्वर्णव्यवस्था के लागू होने और फिर उसमें विकार आने के बाद की स्थित का वर्णन है। इस प्रकार ये श्लोक मनुकालीन ही नहीं हैं।

#### ६. मनुस्मृति में इतरघर्मस्मृतियों का उल्लेख —

कुछ लोग १२ / ९५ श्लोक के 'या वेदबाह्या: स्मृतय:' पदो से अन्य स्मृतियों का अनुमान करते हुए यह कल्पना करते हैं कि मनु का यह संकेत उस समय की बौद्ध, जैन स्मृतियों की ओर है।

ऐसा सोचने वाले की यह कल्पना पूर्णत: निराघार है। यहां मनु का केवल इतना ही अमिप्राय है कि जो वेदानुकूल नहीं है, वह मान्य नहीं, चाहे वह किसी की रचना हो। क्योंकि, उन्होंने अपनी स्मृति को वेदानुकूल घोषित किया है और वेदों को ही धर्म का मूल स्रोत और परमप्रमाण माना है [२/६, ८, ९, १०, ११, १२, १३ आदि]। १२/९६ के 'उल्पचन्ते च्यवन्ते च' आदि वचनों से स्पष्ट है कि मनु वेदविरुद्ध विचार रखने वालों के लिए यह एक शाश्वत कथन कर रहे हैं। यदि बौद्ध, जैन आदि का उस समय अस्तित्व होता तो उन्हें उनका नामोल्लेख करने में क्या संकोच था? जब इस तरह का कहीं कोई स्पष्ट उल्लेख नहीं है तो निराधार कल्पना करने से कोई लाम नहीं, प्रान्ति ही पैदा होगी।

# ७. मनुस्मृति और उसकी भाषा —

यह कहा जाता है कि मनुस्मृति की भाषा नड़ी सहज, संरल लौकिक भाषा है। वह पाणिनि के व्याकरण का अनुगमन करती है। अत: वर्तमान मनुस्मृति पर्याप्त अर्वाचीन है।

यह ठीक है कि मनुस्मृति की माषा सहज और सरल लौकिक भाषा है । लेकिन इसका मतलब यह नहीं है कि इस कारण इसको अर्वाचीन भाषा कहा जाये । मनुस्मृति एक धर्मशास्त्र है, जिसका सम्बन्ध सर्वमान्य रूप से सभी जनों से है । इसमें लोगों के आचार-विचार से सम्बन्धित निर्देश हैं । अत : ऐसे ग्रन्थ की भाषा का सहज, सरल होना स्वामाविक भी है, और आवश्यक भी । प्राचीन काल

में साहित्यिक भाषा के रूप में वैदिक भाषा का प्रयोग था तो व्यवहार में लौकिक संस्कृत का प्रयोग था ।

मनुस्मृति में कुछ पूर्वपाणिनीय प्रयोग भी मिलते हैं। इसमें पाये जाने वाले वैदिक प्रयोग और वैदिक प्रयोग शैली, इसे मूलत: पाणिनि पूर्व एवं वैदिककालीन संकलन सिद्ध करते हैं। यथा — (क) 'मेत्युक्त्वा' [६।५७ [ 'मे + इत्युक्त्वा' सिन्ध पाणिनीय नहीं है। इसमें इकार का पूर्वरूप छान्दस है। (छ) 'डापयित' [३/७१] का 'छोड़ता है' अर्थ है। यहां प्रेरणार्थक न होकर प्रकृत्यर्थ (मूल अर्थ) में 'णिच' छान्दस है। (ग) २/१६९-१७१ श्लोकों में 'मोञ्जीबन्धन' और 'मोञ्जिबन्धन' पदों के प्रयोग में विकल्प से इस्व छान्दस प्रयोग है। (घ) 'उपनयनम्' के अर्थ में 'उपनायनम्' प्रयोग [२/३६] पूर्व पाणिनीय है। यहां दीर्ध को, पाणिनि ने व्याकरणसम्मत न होते हुए भी शिष्टप्रयोग मानकर 'अन्येषामापि दृश्यते' [अ. ६/३/१३७] सूत्र में स्वीकार कर लिया है। (ड॰) १/२० में 'आबाबस्य' प्रयोग है। यह 'आबस्य-आबस्य' होना चाहिये था किन्तु पहले 'आबस्य' का सुपुलुक् छान्दस प्रयोग के कारण माना गया है ('सुपां सुलुक् . . . ' अ. ०७/१ '३९)। (च) वैदिक माषा कीं प्रयोग शैली —/आ हैव स नखाग्रेम्य:' [२/१६६], 'पुत्रका इति होवाच' [२/१४१] आदि।

इसकी भाषा के विषय में एक संभावना यह भी दिखायी पड़ती है कि पहले इसमें वैदिक प्रयोगों की अधिकता थी. जो धीरे-धीरे बदली जाती रही । क्योंकि यह सर्वसामान्य जनों से सम्बन्ध रखने वाला ग्रन्य था. अत : इसकी मांषा में भी समयानसार परिवर्तन होता रहा । ऐसे उदाहरण हमारे सामने विद्यमान हैं, जिनसे यह सभावना पुष्ट होती है। वाल्मीकि रामायण के दक्षिणात्य, वंगीय और उत्तरपश्चिमोत्तरीय, ये तीन संस्करण प्रसिद्ध हैं एवं प्रचलित हैं । इनमें वक्षिणात्य पाठ में अभी भी वैदिक प्रयोगों का बाहल्य है, जबकि अन्य संस्करणों में अधिकांश को बदलकर लौकिक कर दिया गया है । यही स्थिति मनस्मृति के साथ भी संभव है । ऐसा इसलिए भी संभव प्रतीत होता है कि कालक्रम की दिष्ट से मन सब ऋषियों से प्राचीन हैं और उनकी स्मृति सर्वाधिक प्रसिद्ध रही है । फिर उनकी स्मृति का संकलन पर्याप्त अर्वाचीन समय में हुआ हो, यह बात बुद्धिसम्मृत नहीं लगती । कुछ आधुनिक विद्वानों की यह मान्यता और भी विचित्र लगती है कि 'मनू से उत्तरवर्ती वसिष्ठ, गौतम आदि ऋषियों की स्मृतियां मनुस्मृति से प्राचीन है, 'उनका संकलन पहले हो चुका था, वादि । यदि भाषा की दृष्टि से इन स्मृतियों में कुछ पूर्वापर क्रम अनुमव भी होता है तो उसका कारण उनकी प्राचीनता और मनुस्मृति की नवीनता नहीं, अपित मनुस्मृति के बहुप्रचलित और सामान्यजनों के व्यवहारोपयोगी होने के कारण समय-समय पर उसकी माषा में और प्रयोगों में किया गया परिवर्तन है । अन्य स्मृतियों में, उनकी अप्रसिद्धि और अल्पप्रचलन के कारण ऐसा कम हो पाया है।

### ६. मनुस्मृति का आद्यरूप

मनुस्मृति का आदा रूप क्या रहा होगा ? इस प्रश्न पर विचार करते हुए विचारकों ने कई मत प्रस्तुत किये हैं। कोई इसका आदिरूप गद्यबद मानते हैं, कोई सूत्रबद, तो कोई पद्यबद मानते हैं। मेरा विचार है कि इसकी शैली से इस प्रश्न का जो समाधान मिलता है, वह अधिक संतोषजनक एवं प्रामाणिक है। मनुस्मृति की शैली पर इस अध्याय के मध्य में (मनुस्मृति का रचियता कौन है, इस प्रश्न के उत्तर में) पर्याप्त विस्तार से सप्रमाण प्रकाश डाला जा चुका है। उस निष्कर्ष के अनुसार मनुस्मृति, मृलत: मनु के प्रवचन हैं, जिन्हें बाद में संकलित किया गया हैं। आदि से अन्त तक मनुस्मृति की प्रवचनशैली और संकलित रूप है। निरुक्त के प्रमाण से इस विचार को पुष्टि मिलती है जिसमें यह कहा गया है कि प्राचीन काल में उपदेशों-प्रवचनों से ही शिक्षा दी जाती थी, लिपिबद ग्रन्थों को पढ़ाकर नहीं। जब लोग उपदेशों से ग्रमाद करने लगे तो प्रन्थों का निर्माण हुआ और उनके माध्यम से शिक्षा दी जाने लगी।

१. प्रवचन गद्यरूप में ही होते हैं । अत: निष्कर्ष रूप में कहा जा सकता है कि मनुस्मृति का आदरूप गद्यरूप था । गद्यरूप से इसे पद्यबद किया गया ।

इसकी पुष्टि के लिए शैली के अतिरिक्त मनुस्मृति के अन्य दो अन्तरंग प्रमाण मी मिलते हैं, जिनसे यह ज्ञात होता है कि यथावत रखने में कुछ कठिनाई आयी तो उस क्रम को बदल दिया गया अथवा क्रम बदल गया । यदि मूलरूप पद्मबद्ध होता तो जिस क्रम से विषयों का परिगणन किया गया है, उसी क्रम में उनकी व्याख्या होती । यथा — (क) ८/६ में अठारह मुकहमों का परिगणन करते हुए 'पारूच्ये दण्डवाचिके' पदप्रयोग करते हुए 'दण्ड की कठोरता' और 'वाणी की कठोरता' इस क्रम से इन अमियोगों का वर्णन है । किन्तु इनकी विस्तृत व्याख्या में पहले 'वाक्यारूच्य' का वर्णन है [८/२६६ –२७७], फिर 'दण्डपारूच्य' का [८/२७८ –३००] । इस प्रकार क्रम बदल गया । शायद यह क्रम छन्द-आग्रह के कारण बदलना पड़ा ।

यद्यपि टीकाकारों ने इसका व्याकरणसम्मत समाधान प्रस्तुत किया है कि 'अल्पाच्तर' पूर्वम् [ अ. २/२/३४] के नियमानुसार 'अल्पाच' होने के कारण छन्द में दण्ड का परिगणन पहले किया है। इसे मानने में कोई आपित भी नहीं है। किन्तु जहां इनका व्याख्याक्रम एक निर्धारित भूंखला में है, तो उस क्रम को तोड़कर 'अल्पाच' को महत्त्व देने का कोई कारण प्रतीत नहीं होता। स्वतन्त्र परिगणन में ही यह नियम समीचीन कहलायेगा। ऐसा लगता है कि यदि इस नियम के बिना उपयुक्त क्रम में 'वाग्दाण्डिके' प्रयोग द्वारा इन्हें रखा जाता तो छन्दोमंग न्यक्श्य होता। शायद इसी विवशता के कारण उसका क्रम बदलकर 'दण्डवाचिके' प्रयोग करना पड़ा।

(ख) १२ / ८३ में छह नि :श्रेयसकर कर्मों का परिगणन इस क्रम से है — वेदाभ्यास, तप, बान, इन्द्रियसंयम, धर्मिक्रया और आत्मिचन्ता । किन्तु इनकी व्याख्या का क्रम इस प्रकार है — आत्मिक्रान [१२ / ८५-९२] शम = इन्द्रियसंयम [१२ / ९२], वेदाभ्यास १२ / ९२-१०२], तप और ज्ञान = विद्या [१२ / १०४], धर्म [१२ / १०५-११५]। जगता है, इनकी व्याख्या का क्रम गद्यरूप में इसी क्रम से था, किन्तु खन्दोबद्ध करते समय परिगणन

**७**८. निरु. १।१९ ।। मेनुम्मृति का मूल प्रवक्ता शीषकान्तरीत पूर्व उद्दत ।

वाले अलोकों में इसी क्रम से छन्दरचना न बन पाने के कारण यह क्रम बदलना पड़ा ।

- २. मनुस्मृति का आद्यरूप सूत्रबद्ध नहीं था। सूत्रबद्ध होने की पुष्टि न तो इसकी शैली से होती है, और न मनु के उदरण ही कहीं सूत्ररूप में प्राप्त होते हैं। यह मी कि सूत्रग्रन्थों के साथ प्राय: 'सूत्र' पद जुड़ा होता है। प्राचीन ग्रन्थों से लेकर अब तक उनमें मनु के शास्त्र का 'मानक्धर्मशास्त्र या 'मनुस्मृति' के नाम से उल्लेख मिलता है, न कि 'मानक्धर्मसूत्र' नाम से।
- ३. 'मानवधर्मसूत्र' नामक ग्रन्थ को कुछ लोग मनुरचित मानते हैं, लेकिन मनुस्मृति से उसका पूर्ण साम्य नहीं है। उस सूत्रग्रन्थ को किसी बहुत बाद के व्यक्ति ने मनु के नाम से रचा है, और वह भी अपने विचारों का मिश्रण करके। यह सूत्ररूप आद्यरूप नहीं है। यह तो पद्यरूप को देखकर रचा गया है, अथवा आद्य गद्यरूप को देखकर।
- 8. ग्रन्थों की सूत्रशैली अधिक प्राचीन नहीं है, अपितु गद्य और पद्यरूप ही अधिक प्राचीन हैं। सूत्रों से प्राचीन ग्रन्थ गद्यरूप में उपलब्ध होते हैं, जैसे ब्राह्मणग्रन्थ, आरण्यक, उपनिषद आदि। वर्तमान महाभारत कईस्थलों पर गद्यरूप में है। अन्य अर्वाचीन ग्रन्थ कौटिलीय अर्थशास्त्र, नारदगद्यस्मृति आदि गद्यरूप में ही हैं। अत: मनुस्मृति का प्रारम्भिक रूप गद्यरूप होना माना जा सकता है।
- 4. ऐसी परम्परा प्रत्येक काल में रही है कि महापुरुषों ने प्रवचन या उपदेश दिये हैं और उनके शिष्यों ने उनका संकलन करके गद्य या पद्य का रूप दिया है। प्राय: सभी धर्मों के ग्रन्थ उनके मान्य पुरुषों के उपदेश हैं, जिन्हें बाद में संकलित किया गया है। महात्मा बुद्ध ने उपदेश दिये थे, लेकिन उनका संकलन 'धम्मपद' के नाम से पद्यरूप में हैं। कहा जाता है कि यूनान के प्रसिद्ध दार्शनिक अरस्तू के नाम से मिलने वाले ग्रन्थ उनके शिष्यों द्धारा संकलित हैं। महर्षि दयानन्द के नाम से मिलने वाली 'उपदेश मञ्जरी' या 'पूना प्रवचन' नामक पुस्तक मूलत: उनके उपदेश हैं, जो अन्य व्यक्ति द्धारा संगृहीत और सम्पादित हैं। इसी प्रकार मनुस्मृति का संकलन हुआ है।
- ६. सुनिश्चित रूप से यह कहना कठिन है कि मनु के गद्यरूप प्रवचन, पद्यरूप में कब आये। किन्तु प्राप्त उदरणों के आधार पर यह कहा जा सकता है कि मनुस्मृति का यह पद्यरूप मी अतिप्राचीन है। मनुस्मृति में भृगु का नाम बार-बार आता है। हो सकता है, मनु के शिष्य भृगु ने ही इन्हें पद्यबद किया हो और यह भी संभव है कि संकलन के अनन्तर स्मृति-सुविधा के लिए मनु के आदिशिष्यों ने इन्हें पद्यबद किया हो। यहच्यरूप भी काफी प्राचीन है क्यों कि मनु के नाम से बहुत पहले ही यह रूप प्रसिद्ध हो चुका था। क्यों कि रामायण, १९, महाभारत में मनु के द्वारा ही शलोक गाये जाने का कथन है। इसका अभिप्राय यह है कि इन ग्रन्थों के रचनाकाल में इन श्लोकों की मनु के नाम से प्रसिद्धि हो चुकी थी।
- 9. नारद स्मृति की मूमिका में आता है कि मनु ने एक धर्मशास्त्र बनाया था जिसमें एक लाख शलोक थे। १००० अध्याय और २४ प्रकरण थे। नारद ने इसका १२००० श्लोकों में संख्रेप करके इसे मार्कण्डेय को पढ़ाया। मार्कण्डेय ने इसका संक्षेप ५००० श्लोकों में कर दिया। फिर सुमित मार्गर्व ने इसे ४००० श्लोकों में संक्षिप्त कर दिया। नारदस्मृति का यह अवतरण ग्रन्थ के महत्त्ववर्धन के लिए ही है। इस प्रकार संक्षेप किया जाना मौलिकता के अनुरूप नहीं है। न ऐसी कोई प्रामाणिक शास्त्रीय परम्परा ही है।

७९ ''श्रूयले मनुना गीतौ क्लोको चरित्रवत्सलो ।'' वा. रामा. १८।३०।।

<sup>🖚 ं</sup>मनुना चैव राजेन्द्र गीतौ श्लोको महात्मना ।'' महा. शा. ५६।२४ ।।

# द्वितीय अध्याय

[ मनुस्मृति और प्रक्षेप — प्रक्षेपों के अनुसन्धान की आवश्यकता, प्रक्षेप-रूक्षण, प्रक्षेप कैसे हैं ?, निहित प्रवृत्तियां, मानदण्ड और प्रक्षेपों से हानि ]

### मनुस्मृति के प्रक्षेपों के अनुसन्धान की आवश्यकता एवं उपयोगिता

मनुस्मृति क स्वरूप को प्रक्षेपों से विकृत देखने हुए यह आवश्यक हो जाता है कि इसके प्रक्षेपों का अनुसंघान किया जाये । प्रक्षेपों के अनुसन्धान और उनके पृथक्करण से ही मनुस्मृति का वास्तविक श्रेष्ठरूप प्रकाश में आयेगा । यह अनेक प्रकार से उपयोगी सिद्ध होगा — इस अनुसन्धान से जहां एक ओर साहित्यिक दृष्टि से महत्त्वपूर्ण कार्य यह होगा कि भारतीय साहित्य का एक प्रमुख ग्रन्थ प्रामाणिक रूप में उपलब्ध होगा, वहां आध्यात्मिक दृष्टि से उन्नित चाहने वाले या अपने जीवन को सन्मार्ग पर ले चलने वाले व्यक्तियों के लिए भी यह भ्रान्तिरहित रूप में पथ-प्रदर्शन करने वाला सिद्ध होगा । सांस्कृतिक दृष्टि से — मनुकालीन भारतीय समाज और संस्कृति की सही फांकियों को प्रस्तुत करेगा और वर्तमान समाज को अच्छी मर्यावाओं तथा व्यवस्थाओं का दिग्दर्शन करायेगा । सबसे अधिक लाभ ऐतिहासिक दृष्टि से यह होगा कि प्रक्षिप्तांशों से दृषित मनुस्मृति को आधार बनाकर इतिहासकारों ने प्राचीन काल का जो इतिहास लिखा है, जिसमें मांसमक्षण, पश्चयज्ञ, जाति-पांति, छुआ-छूत, उच्निच जैसी घिनौनी बाते हैं ; उस इतिहास का शुद्ध, उज्ज्वल और वास्तविक स्वरूप हमारे सामने आयेगा । इस प्रकार मनुस्मृति पर अनुसन्धान कार्य होने से आध्यात्मिक व्यक्तियों के लिए ; मारतीय समाज, संस्कृति, साहित्य और इतिहास के लिए, बहुत बड़ा योगदान होगा । प्राचीन साहित्य, जो कि भारत की एक अमृल्य और गौरवपूर्ण निधि है ; उसके एक विशिष्ट ग्रन्थ का उचित मृल्यांकन हो सकेगा।

और, मनुस्मृति से सम्बन्धित आन्तरिक समस्याओं, जैसे --- रचयिता, रचनाकाल मौलिक मान्यताए, आदि.को सुलझाने में भी न्यूनाधिक रूप में सहयोग अवश्य प्राप्त हो सकेगा।

#### २. प्रक्षेप से अमिप्राय

प्रक्षेप का अर्थ है — 'बीच में की गई मिलावट'। किसी व्यक्ति द्वारा लिखे गये मूल ग्रन्थ में अन्य द्वारा मिलाये गये विचारों को 'प्रक्षेप' या 'क्षेपक' कहा जाता है। मनुस्मृति में वे श्लोक जो मनु से मिन्न व्यक्तियों ने रचकर मिला दिए हैं, उनको 'प्रक्षिप्त' माना गया है। यह आवश्यक नहीं कि प्रक्षेप 'विरोधी विचारों' से युक्त अथवा बुरा ही हो, वह ग्रन्थकार के समर्थक विचारों वाला और अच्छे विचारों का भी होता है।

# ३. क्या मनुस्मृति में प्रक्षेप नहीं हैं ?

कुछ व्यक्ति मनुस्मृति में प्रक्षेप नहीं मानते । उनका विचार है कि मनुस्मृति का यह उपलब्ध स्वरूप वास्तविक है । किन्तु उनका यह विचार पूर्णत : म्नान्तपूर्ण है । उपलब्ध मनुस्मृति को खेकर यह निश्चितरूप से कहा जा सकता है कि इसमें प्रक्षेपों की मरमार है और ये प्रक्षेप एक साथ न होकर समय-समय पर हुए हैं । इसकी सिद्धि के लिए निम्न युक्तियां प्रस्तुत की जा सकती हैं — (१) उपलब्ध मनुस्मृति में विषय-विरुद्ध, परस्परविरुद्ध, प्रसंगविरुद्ध तथा अनेक पुनरुक्तियां पायी जाती हैं । आश्चर्य की बात तो यह है कि कहीं-कहीं तो त्रिकोणात्मक 'परस्पर विरोध' मी है; या पहले श्लोक में जो विधान है, उससे अगले ही श्लोक में उसका विरोध है । इस विडम्बनापूर्ण स्थिति को देखकर भी यह कहना कि मनुस्मृति में प्रक्षेप नहीं हैं, दुस्साहस और मिथ्या-आग्रह ही कहलायेगा । एक मध्यमस्तरीय लेखक की रचना में भी ये त्रुटियां नहीं होतीं । उसके लेखन में वैचारिक ऐकमत्य, विषय और प्रसंग की सुसंगति, अविरोध तथा स्पष्ट अमिव्यक्ति होती है । फिर मनुसदृश तत्त्वद्रष्टा विद्वान् की रचना में इस प्रकार की त्रुटियों का होना सर्वथा असम्मव है । महर्षि मनु अपने समय के सर्वाधिक प्रख्यात और धर्म-सम्बन्धी विषय के मर्मज विद्वान् थे । इसी कारण त्रृषि लोग जिज्ञासा के समाधान के लिए एकत्रित होकर उनके पास आये थे । वे निवेदन करते हुए कहते हैं —

भगवन् सर्ववर्णानां यथावदनुपूर्वश: । अन्तरप्रभवाणां च धर्मान्नो वक्तुमर्हसि । । त्वमेको हयस्य सर्वस्य विधानस्य स्वयंभुव: । अचिन्त्यस्याप्रमेयस्य कार्यतस्वार्थवित्प्रभो । । (१।२, ३ ।।)

अर्थात् — हे भगवन्! आप सब वर्णों और आग्रमों के घर्मों को ठीक-ठीक बतलाने में समर्थ (योग्य) हैं। और क्योंकि ईश्वररचित, अचिन्त्य और अपरिमित ज्ञान से युक्त वेदरूपी विघान के धर्मतत्त्व (व्यावहारिक तत्त्व) तथा अर्थ के जानने वाले आप ही एक मात्र विद्वान् हैं (अत: आप हमें इन घर्मों का उपदेश कीजिये)।

इससे स्पष्ट है कि महर्षि मनु अपने समय के प्रख्यात एवं इस विषय के सबसे अधिक अधिकारी विद्वान् थे। अत: ऐसे विद्वान् की रचना में उक्त प्रकार की त्रुटियां नहीं हो सकतीं। फिर मीर उक्त त्रुटियां पाई जाती हैं तो इसका सीधा-सा अभिप्राय है कि मनुस्मृति में प्रक्षेप हैं। (इनके उदाहरण द्वितीय अध्याय में 'प्रक्षेपों के अनुसन्धान के आधार और प्रमाण' शीर्षक के अन्तर्गत देखें)।

- (२) मनुस्मृति में एक ओर तो गम्मीर, युक्तियुक्त, साधार, दुराग्रह एवं पक्षपातरित अरूढ़ तथा संतुलित शैली है; वहीं बीच-बीच में अतिसामान्य, अयुक्तियुक्त, निराधार, अतिशयोक्तिपूर्ण, दुराग्रह एवं पक्षपातपूर्ण तथा रूढ़ शैली के श्लोक भी आ जाते हैं। नि:सन्देह, उक्त विरोधी मिन्नताएं एक ही रचयिता की शैली में नहीं हो सकतीं। स्पष्ट है कि दूसरी शैली की रचनाएँ मनुसदृश विद्यान द्वारा रचित न हो कर अन्यो द्वारा रचित हैं, अत: वे प्रक्षेप हैं।
- (३) मनुस्मृति में मनु से परवर्ती व्यक्तियों, जातियों एवं स्थानों के उल्लेख हैं । इसी प्रकार कहीं-कहीं मनु द्वारा निर्घारित मौलिक व्यवस्थाओं से मिन्न व्यवस्थाओं का वर्णन है । किसी-किसी श्लोक में ''मनुरस्त्रवीत्'' 'मनोरनुशासनम्' आदि पदों का प्रयोग है, जो स्पष्टत : अन्य रचयिता की ओर संकेत करता है । इस प्रकार के सभी श्लोक परवर्ती होने से प्रक्षिप्त हैं । ने किसी

भी अवस्था में मनु द्वारा स्वयंप्रोक्त नहीं कहला सकते।

- (४) मनुस्मृति की उपलब्ध प्रतियां भी मनुस्मृति में प्रक्षेप होने के प्रत्यक्ष प्रमाण देती हैं । बहुत से श्लोक ऐसे हैं जो प्राचीन प्रतियों में नहीं किन्तु अर्वाचीन प्रतियों में हैं । ध्यान देने योग्य बात तो यह है कि उत्तरकालीन प्रतियों में श्लोकों की संख्या बढ़ती ही गई है । जब प्राप्त हस्तलिखित प्रतियों में ही यह हाल है तो व्यतीत दीर्घकाल में प्रक्षेप न हुए हों यह कैसे हो सकता है ? उदाहरण के रूप में कुछ श्लोक प्रस्तुत हैं —
- (क) निम्न श्लोक द्वितीय अध्याय में अठारहवें श्लोक के पश्चात केवल मेघातिथि के भाष्य में ही पाया जाता है —

#### विरुद्धा च विगीता च दृष्टार्थादिष्टकारणे ।। स्मृतिनं श्रुतिमूला स्याद्या चैषाऽसम्भवश्रुति : ।।

- अर्थ निर्देष्ट कारण में प्रत्यक्ष से विरुद्ध, असंगत एवं असम्भव अर्थ का प्रतिपादन करने वाली स्मृति वेद-विरुद्ध स्मृति कहलाती हैं।
- (ख) निम्न श्लोक मेघातिथि आदि तीन प्राचीन भाष्यकारों के भाष्य में नहीं हैं, उन्से अर्वाचीन अन्य प्रतियों में ही पाया जाता है; जो इस बात का ज्वलन्त प्रमाण है कि उनके भाष्यों के पश्चात ही प्रक्षेप के रूप में डाला गया है—

#### सायं प्रातर्द्विजातीनामशनं स्मृतिनोदितम् । नान्तरे भोजनं कुर्यादग्निहोत्रसमो विधि: ।।

(मनु. २।५२ के पश्चात)

(ईस संस्करण में २।२७ के पश्चात्)

- अर्थ स्मृति ने द्विजों के लिये अग्निहोत्र के समान प्रात : और साय दो बार ही मोजन करने का विधान किया है । बीच में मोजन कमी न करें ।
- (ग) मनुस्मृति की लगमग २० २५ प्रतियाँ हस्तिलिखत रूप में विभिन्न पुस्तकालयों में उपलब्ध हैं। उनमें महुत से श्लोक ऐसे हैं जो थोड़ी ही प्रतियों में पाये जाते हैं। ऐसे मी श्लोक पर्याप्त हैं जो केवल एक-एक प्रति में ही प्राप्त हैं. यथा —

निम्न श्लोक प्रयाग की एक ही प्रति में है --

#### परोष्ट्रां सत्कृपापूर्वं प्रत्यक्षं न कथंचन । दुष्टानुचारा च गुरोरिष्ठ वाऽमुत्र चैत्यघ: ।।

(२।२०० के पश्चात इस संस्करण में २।१७५ के बाद)

- अर्थ शिष्य पीठ पीछे गुरु का नाम सत्कार पूर्वक ले और सामने किसी भी प्रकार न लेवे । गुरु से दुष्टाचरण करने वाला श्रिष्य दोनों लोकों में अघोगति को प्राप्त करता है ।
  - (घ) ऐसे ही कुछ श्लोक ---

#### येप्यतीता: स्वधर्मेम्य: परिपण्डोपजीविन:। द्विजत्वमधिकांक्षन्ति तांश्च शुद्रानिवाचरेत्।।

(८।१०२ के पश्चात्)

अर्थ — जो अपना धर्म-कर्म छोड़कर दूसरे के टुकड़ों पर जीते हैं और अपने आपको द्विज कहलाना चाहते हैं, उनके साथ्र शुद्धों के समान व्यवहार करें।

# तदस्त्रं सर्ववर्णानामनिवार्यं च शक्तितः । तपोवीर्यप्रभावेण अवध्यानपि बाधते ।।

(११।३३ के पश्चात्)

- अर्थ ब्राइमण की वाणी का अस्त्र वह अस्त्र है, जिसे कोई भी वर्णस्य व्यक्ति अपने सामर्थ्य से नहीं हटा सकता । और यह अस्त्र तप की शक्ति से सम्पन्न होने के कारण न मारने योग्य शत्रुओं को भी मार देता है ।
- (५) प्रतीत होता है कि अन्य पुस्तकों से लेकर भी कुछ श्लोक मनुस्मृति में मिला दिये हैं। महाभारत (अश्वमेध पृ. ३८० पूना प्रकाशन) का निम्न श्लोक मनुस्मृति की केवल चार प्रतियों में ही उपलब्ध होता है, जो अप्रासंगिक रूप से मिलाया गया है —

#### पुराणं मानवो धर्म: सांगोपांगचिकित्सक: । आज्ञासिद्धानि चत्वारि न हन्तव्यानि हेतुमि: ।।

(१२।११० के पश्चात्)

अर्थ — पुराण = ब्राह्मण ग्रन्थ, मनुप्रोक्तधर्म, अर्थ सहित उपांगों का विद्वान् चिकित्सक और साधु आदि की आज्ञा से सिद्ध, इन चार बातों को तर्क से नहीं काटना चाहिए ।

यह श्लोक इस बात का प्रत्यक्ष प्रमाण है कि मनुस्मृति में प्रक्षेप हैं । अभी तक यह मनुस्मृति के श्लोकों में सर्वसम्मत रूप से घुल-मिल नहीं पाया है । अतएव इसे कोष्ठक में दिया जाता है ।

- (६) प्रक्षेपकर्ताओं ने न केवल नवीन श्लोक ही क्षेपक के रूप में डाले हैं, अपितु अभीष्ट ढंग से पाठमेद भी किये हैं। कुछ पाठमेद तो प्रतिलिपि में प्रमाद, अथवा असावधानी के कारण हो सकते हैं, लेकिन बहुत सारे पाठमेद तो जानबूझकर किये गये हैं। निम्न पाठ मेदों के उदाहरण इस बात के पोषक हैं—
- (क) दश्रम अध्याय में वर्णित वर्णसंकरों के धर्म मनुप्रोक्त अर्थात मौलिक नहीं हैं। वे श्लोक उस परवर्ती काल के प्रक्षेप हैं, जब वर्णव्यवस्थाओं में विकृति आकर जाति-पाति की परम्परा चल पड़ी थी। संकर जातियों को हेय माना गया और उनके भी कर्तव्य गढ़कर (जो कर्तव्य न होकर घृणित निन्दित विकृतियां हैं) मनुस्मृति में मिला दिये गये और उन्हें मौलिक सिद्ध करने के लिए १।२ में अन्तरप्रभवाणाम् 'पद के स्थान पर 'संकरप्रभवाणाम्' पद डाल दिया गया। यह पाठमेद वे-चार हस्तलिखित पुस्तकों में मिलता है। यद्यपि टीकाकारों ने 'अन्तरप्रभवाणाम्' का अर्थ मी 'वर्णसंकर' किया है, किन्तु यह भी सर्वथा गलत है। इसका सहीं अर्थ 'आश्रमों के' होना चाहिए (इसके लिए देखिए १।२ पर 'अनुशीलन' नामक समीक्षा)। शायद पहले उक्त पद का सही अर्थ 'आश्रम' ही प्रचलित था, प्रक्षेपकर्ता ने उसे जड़-मूल से हटाने का प्रयास किया। वह तो नहीं हट पाया किन्तु उस पाठमेद से टीकाकारों में यह ग्रान्ति पनप गई कि वे 'अन्तरप्रभवाणाम्' का ही 'वर्णसंकर' अर्थ करने लग गये।
- (ख) इसी प्रकार १२। ६२ में 'धर्मिकिया\$त्मिखन्ता च' के स्थान पर 'अहिंसा गुरुसेवा च' पाठ कर दिया गया है। यह,गुरु को महत्त्व मिलता रहे, इस प्रवृत्ति से किया गया। यह पाठ मनुस्मृति के प्रसंगानुकूल नहीं है —(अ) इस ६३वें श्लोक में नि:श्रेयसकर कर्मों को परिगणना है। परिगणना के बाद इन छह कर्मों के विषय में १२। ६५-११५ श्लोकों में व्याख्यान है। उस व्याख्यान में 'अहिंसा' और 'गुरुसेवा' का कहीं उल्लेख नहीं है, अपितु आत्मज्ञान और धर्मिक्रिया का है। (आ) मनु ने सात्विक कर्मों को ही नि:श्रेयसकर्म माना है। इस श्लोक में अन्य सभी कर्म नो वहीं हैं। केवल

इन्हीं दो में पाठभेद कर दिया गया है । सात्विक कमां का वर्णन १२।३१ में है । वही पाठ यहां ग्रहण करना मनुसम्मत एवं मौलिक पाठ है और वही मुक्ति दायक है । इस प्रकार 'अहिंसा गुरूसेवा चं पाठ परिवर्तित पाठ है ।

(ग) इसी प्रकार ५।५७ श्लोक के प्रथम पाद में 'प्रेतशिद्वम' पाठ प्रचलित संस्करणों में प्रचलित है । इसके स्थान पर 'देहशादिम' पाठ होना चाहिये, ऐसा मनु की शैली और विषयविवेचन से संकेत मिलता है। प्रतीत होता है कि अन्य प्रक्षेपों के समान कालान्तर में जब प्रेत-जन्म आदि में शुद्धि-क्रिया एक कर्मकाण्ड का रूप ले गयी,तब यह पाठभेद करके प्रेतादि विषयक श्लोक मिला दिये गये । इस पाठ की अमौलिकता और 'देहशुद्धिम्' पाठ की मौलिकता निम्न प्रमाणी एवं युक्तियों से सिद्ध होती है — (अ) गनु की यह शैली है कि वे जिस विषय का प्रारम्भ जिस विषय-संकेत से करते हैं उसी संकेत से उसकी समाप्ति करते हैं [ द्रष्टव्य ३ । २८६ और ४ । २५९ ।। ८ । १ और ९।२५० ।। १०।१३१ और ११।२६६ आदि ], लेकिन यहां उस शैली से विपरीत, विषय का प्रारम्म प्रेतश्चिद्ध से दर्शाया गया है [ ५।५७ ] और समाप्ति 'शारीरशुद्धि' से [ ५।११० ]। विषय समाप्ति सुचक श्लोक के पदों से यह सिद्ध होता है कि यह 'शारीरशुद्धि' का विषय था न कि प्रेतशदि का । अत : इस श्लोक में समानार्थक 'देहश्चद्वि' शब्द ही मनुसम्मत सिद्ध होता है । (आ) मन ने इस प्रसंग का वर्णन भी देह [ ५।१०५], गात्र [ ५।१०९ ], शरीर [ ११० ] आदि शब्दों से किया है. जो यह सिद्ध करता है कि यह वर्णन प्रेतविषयक नहीं अपितु देहशूद्धि-विषयक है । (इ) प्रचलित पाठ के अनुसार यदि प्रतेशदि पाठ को सही मानकर यहाँ इसी विषय का प्रसंग मान लिया जाये तो यह आपत्ति आती है कि प्रतेशुद्धि-विषय में दन्तोत्पत्तिकालीन श्रुद्धि, सुतकशुद्धि, मन, आत्मा आदि की शद्धि का वर्णन क्यों किया ? प्रेत के मन और आत्मा होते ही नहीं । इस प्रकार विषयसकेतक श्लोक में और वर्णन में तालमेल का न होना भी यह सिद्ध करता है कि प्रक्षेपों का समायोजन करने के लिये यह पाठमेद बाद में किया गया है। शैलीश्रंखला में जुड़ा हुआ पाठ 'देहशादिम' ही है. और मन तथा आत्मा आदि शरीर से सम्बन्ध रखने वाले पदार्थ हैं । अत : इसी पाठ को मान्य पाठ के रूप में स्वीकार किया है।

इन प्रमाणों से यह सिद्ध हो जाता है कि मनुस्मृति में पाठमेदों के रूप में भी प्रक्षेप किये गये हैं । इस प्रकार के पाठमेद अन्य स्थानों पर भी हैं ।

- (७) मनुस्मृति का अध्यायिमाजन मौिलक अर्थात् मनुकृत नहीं है। यह परवर्तीकाल में किसी अन्य व्यक्ति द्वारा किया गया है (इसके विषय में विस्तार से जानने के लिए देखिए 'मनुस्मृति में अध्यायविमाजन' शीर्षक)। विमाजन करते समय अध्यायों की समाप्ति में एकरूपता लाने के लिए विमाजनकर्तां अथवा किसी अन्य परवर्तीं व्यक्ति ने मनुस्मृति में कुछ परिवर्तन-परिवर्धन मी किये हैं, जैसे प्रथम अध्याय में १११ से ११८ श्लोकों में विषय-सूची जोड़ दी, अध्यम अध्याय में १११ से ११८ श्लोकों में विषय-सूची जोड़ दी, अध्यम अध्याय के अन्त में उस विषय के बीच में ही विषयसमाप्तिसूचक श्लोक एकरूपता लाने के लिए म्नान्तिवश डाल दिया (८।४२०), आदि। यह परिवर्तन व परिवर्धन मनुस्मृति के प्रसंगों एवं शैलियों से ज्ञात हो जाता है। यह परिवर्तन इस बात का संकेत देता है कि मनुस्मृति में परवर्ती लोगों ने मनमाने ढंग से श्लोक मिलाये हैं। इससे यह स्पष्टत: सिद्ध है कि मनुस्मृति में प्रक्षेप हैं।
- (द) मनुस्मृति में पाये जाने वाले 'अवान्तरिवरोध' मी मनुस्मृति में प्रक्षेप होने के प्रमाण देते हैं। एक ही प्रक्षिप्त प्रसंग में जो परस्पर अनेक विरोध हैं, उन्हें 'अवान्तरिवरोध' कहा गया है। एक ही

प्रिक्षप्त प्रसंग में जो अनेक विरोध या मिन्न-मिन्न मान्यताए मिलती हैं उनके विश्लेषण से निम्न तथ्य स्पष्ट होते हैं — (१) अनेक विरोधों या मान्यताओं वाले प्रसंग किसी एक व्यक्ति दी रचना नहीं हो सकतीं, (२) ऐसे विरोधात्मक और विमिन्न मान्यतात्मक वर्णन मनु सदृश तत्त्वद्रष्टः ऋषि की रचनाएं नहीं हो सकतीं, (२) ये मिन्न-मिन्न मान्यताएं मिन्न-मिन्न लोगों द्वारा हाली गयीं हैं, (४) और मिन्न-मिन्न कालों में (जब जैसी मान्यता का प्रचलन हुआ) मिलायी गयी हैं (५) जहां विमिन्न-विरोधी मान्यताएँ अधिक हैं, इसका मतलब वे उतने ही अधिक विवादास्पद विषय थे, और विवादास्पद विषयों में ही लोगों को मान्यता परिवर्तित करने का तथा अपनी मान्यता लागू करने का अधिक ध्यान रहता है। इन तथ्यों से यह बात सिद्ध हुई कि मनुस्मृति में प्रक्षेप हुए हैं और वे भिन्न-मिन्न व्यक्तियों द्वारा मिन्न-भिन्न कालों में किये गये हैं। इस अवस्था को देखकर प्रक्षेपों से नहीं नकारा जा सकता।

(९) सभी भाष्यकारों ने न्यूनाधिक रूप में मनुस्मृति में प्रक्षेप होना स्वीकार किया है, उनमें कुल्लूकमट्ट ने सम्पूर्ण मनुस्मृति में १७० श्लोक प्रक्षिप्त माने हैं, अतएव उन्हें बृहत्कोष्ठकों एवं मिन्न संख्याओं में दिया है। परवर्ती सभी पौराणिक पण्डितों ने उन प्रक्षेपों को यथावत् स्वीकार किया है। कुल्लूकमट्ट और उससे परवर्ती अन्य तदनुसारी टीकाकारों-भाष्यकारों ने जो प्रक्षिप्त श्लोक स्वीकार किये हैं उनका अध्यायानुसार विवरण निम्नप्रकार हैं—

| प्रथम   | अध्यायः में | <u> </u>    |
|---------|-------------|-------------|
| द्वितीय |             | <u> </u>    |
| तृतीय   |             | — २१        |
| चतुर्थ  |             | <u> </u>    |
| पंचम    |             | <u> </u>    |
| षष्ठ    |             | — <b>६</b>  |
| सप्तम   |             | — १૬        |
| अष्टम   |             | <b>—</b> 30 |
| नवम     |             | — <b>६</b>  |
| दशम     |             | — <b>ર</b>  |
| एकादश   |             | —१४         |
| द्वादश  |             | . — ६२      |
|         |             |             |

प्रक्षिप्त श्लोकों की कुल संख्या --- १७०

इसी प्रकार मनुस्मृति पर कार्य करने वाले वूलर और जौली सदृश पाश्चात्य विद्वानों ने भी मनुस्मृति में प्रक्षेप स्वीकार किये हैं और कुछ प्रक्षेपों को पृथक दर्शाया भी है। आर्यसमाज के प्रवर्तक महिष् दयानन्द सरस्वती ने मनुस्मृति के प्रक्षेपों की ओर विश्लेष रूप से सबसे पहले ध्यान आकृष्ट किया। उनके पश्चात इस दिशा में आर्यसमाज के कुछ विद्वानों ने प्रक्षेप निकालने के प्रयास किये हैं। इस प्रकार सिद्वान्तत: सभी वर्गों के व्यक्ति मनुस्मृति में प्रक्षेपों को स्वीकार करते हैं। अब प्रश्न केवल प्रक्षिप्त और मौलिक श्लोकों के पृथकीकरण और उनके मानदण्डों का रह जाता। इस विषय में आगे विचार किया जायेगा।

उपर्युक्त विवेचन एवं युंक्तियों से यह निश्चित हो जाता है कि मनुस्मृति में प्रक्षेप अवश्य हैं। ये प्रक्षेप समय-समय पर मिन्न-मिन्न व्यक्तियों द्वारा किये गये हैं। क्योंकि मनुस्मृति की माषा सरल और लोकप्रचलित भाषा है, अत: उसमें आसानी से श्लोक मिल जाते हैं और भाषा में विशेष अन्तर प्रकट नहीं हो पाता। फिर भी विशेष अध्ययन से भाषा की प्रयोग-शैली के आधार पर कुछ प्रक्षिप्तों का ज्ञान हो जाता है।



# ४. ग्रन्थों में प्रक्षेप करने की प्रवृत्ति और मनुस्मृति के प्रक्षेपों के मूल में निहित प्रवृत्तियाँ —

प्रक्षेप की समस्या लगभग सम्मूर्ण भारतीय साहित्य के साथ है। स्वार्थी लोग अपनी स्वार्थिसिद्धि के लिए, अपने विकृत आचरण को शास्त्रसम्मत सिद्ध करने के लिए अथवा स्वाभिमत व्याख्या एवं विचारों की सिद्धि के लिए ग्रन्थों में प्रक्षेप करते रहे हैं। कभी-कभी क्रन्थ के रूप को विकृत करना भी प्रक्षेपकत्ताओं का उद्देश्य होता है। इस प्रकार से ग्रन्थों में प्रक्षेप होते रहते हैं प्राचीन काल में यह कार्य आसानी से हो जाता था, क्योंकि ग्रन्थों की हस्तलिखित प्रतियां होती थीं। जिसके पास जो प्रति हुई उसमें उसने मनमाने दंग से प्रक्षेप कर दिया और अग्रिम प्रतियां उसके अनुसार तैयार करवा दीं। इसी प्रकार अग्रिम प्रतियों में प्रक्षिप्त शलोक या विचार मिलते रहते थे। यही कारण है कि हस्तलिखित ग्रन्थों की प्रतियों में परस्पर अन्तर और पाठभेद मिलते हैं। संस्कृत के प्राचीन धार्मिक ग्रन्थों, साहित्यिक काव्यों तथा अपग्रंश और हिन्दी काव्यों, सभी की यह अवस्था है।

वैसे तो प्राय: समस्त प्राचीन लौकिक संस्कृत-साहित्य में प्रश्नेप हुए हैं किन्तु धर्मशास्त्रों में प्रश्नेप करने की विशेष प्रवृत्ति रही है, क्योंकि उनके विधानों का व्यक्ति और समाज के साथ सीधा और प्रतिदिन का सम्बन्ध था। विधानों को बदलने और विकृत करने के लिए स्वार्थी लोगों ने अनेक जाली प्रन्थों को रचने का भी प्रयास किया है। फिर प्रक्षेप करने से ऐसे लोग कैसे बाज आ सकते थे १ पंगाप्रसाद उपाध्याय ने मनुस्मृति की भूमिका में दो-तीन घटनाओं का विवरण दिया है। उनसे लोगों की प्रक्षेप करने की प्रवृत्तियों का और ग्रन्थों को विकृत करने के स्वार्थपूर्ण षड्यत्रों का ज्ञान हो जाता है। वे इस प्रकार हैं—

"हिन्दुओं में दायमाग का नियम बड़ा जिटल है। इसका यह कारण नहीं कि प्राचीन स्मृतियों का उद्देश्य ही इनको जिटल करना था। वस्तुत: उन्होंने तो सुगम और सरल नियम बनाये, पीछे से जिटलता आ गई। हिन्दू (आर्य) एक प्राचीन जित है। समय-समय पर दायमाग के विषय में झगड़े हुए। मिन्न-मिन्न पक्षों ने अवश्य ही अपने-अपने पक्ष के लिए पंडितों से सहायता ली। इन्होंने अपने पक्ष को पुष्ट करने के लिए प्रक्षिप्त डाल दिया। यह केवल कल्पना नहीं है किन्तु इसके लिए ऐतिहासिक प्रमाण मी है। 'दत्तक मीमांसा' को नन्दपण्डित ने इसी उद्देश्य से बनाया था। यह बहुत थोड़े दिनों का ग्रन्थ ब्रिटिश-राज्य स्थापित होने से सौ-सवा सौ वर्ष से अधिक पुराना नहीं है। ब्रिटिश राज्य के आरम्भ में भूल से इसका अग्रेजी में अनुवाद हो गया और अग्रेजी न्यायालयों ने इसको प्रमाण मान लिया। इलाहाबाद हाईकोर्ट की पूरी सभा ने सर जान एज के सभापितत्व में एक फैसला दिया था। उसमें इस बात को विस्तार पूर्वक सिद्ध किया गया है कि नन्द पण्डित के क्षेपकों को आदर की दृष्टि से नहीं देखना चाहिये। कहते हैं कि 'दत्तक-मीमांसा' एक घेवते को दायमाग से वित्र करने के लिए लिखी गई थी।

'दत्तक चन्द्रिका' एक दूसरी पुस्तक हैं, जिसके विषय में समी बंगाली विद्वानों को पता है कि यह रघुमणि विद्याभूषण का बनाया हुआ जाल हैं। रघुमणि कोलब्रुक साहब के साथी थे। बंगाल के एक राजा थे। उन्होंने एक लड़का गोद रखा था। पीछे से उनके अपना लड़का हो गया। उनके मरने पर प्रश्न हुआ कि राजा का अधिकार किसको मिले। गोद में रखे हुए लड़के का पक्ष सिद्ध करने के

लिए रघुमणि महोदय ने पुस्तक लिख दी । यदि पुस्तक न होती तो पुराने विधान से एक तिहाई मिलता । यह मुकदमा आगे नहीं चला क्योंकि सन्धि हो गई । इसका अन्तिम श्लोक इस प्रकार है —

> र-म्येषा चन्द्रिकादत्तपद्वतेर्दर्शिका ल-घु। म-नोरमा सन्निविशैरंगिणां धर्मतार-णि:

इन पंक्तियों के पहले और पिछले अक्षरों से 'रघुमणि' शब्द बनता है।

१८३२ ई. में कलकत्ता संस्कृत कालेज के पण्डितों ने एक और जाल रचा । जैनियों का एक मुकदमा था । इनकी व्यवस्था मानी जाया करती थी । इन्होंने एक पुस्तक लिखकर कालिज के पुस्तकाच्यक्ष को रिश्वत देकर पुस्तकालय के रिजस्टर में दर्ज करा दी । डाक्टर एच. एच. विल्सन कालेज के मन्त्री थे । उनको सन्देह हो गया । पुस्तक पकड़ी गई । पंडित महोदय ने अपना अपराघ स्वीकार कर लिया । इस दिन से वहां पंडितों से व्यवस्था देने का अधिकार छीन लिया गया (देखिये — सरकार शास्त्री लिखित 'हिन्दू ला' पृ. १८७) ।''

जिस व्यक्ति की प्रक्षेप करने की बदनीयत हो जाती है फिर वह किसी की अच्छाइ-बुराई, लामहानि को नहीं देखता । वह केवल अपने स्वार्थपूर्ण उद्देश्य को ही दृष्टिगत रखता है और उसकी पूर्ति
के लिए सभी संभव दुष्कृत्य करता है । जैसे घन का लोभी व्यापारीजब मिलावट करने की प्रवृत्ति
पर आ जाता है तो वह मनुष्यों के खाद्य-पदार्थों में कंकड़-मिट्टी, लकड़ी का बुरादा, गोबर, रंग, चर्बी,
आदि अखाद्य, घृणित वस्तुओं की मिलावट करते समय नहीं हिचकिचाता । मिलावट से लोगों को
होने वाली हानियों और कठिनाइयों की खिन्ता उसे छू तक नहीं पाती । वस्तु, समय और लालच के
अनुसार वह मिलावट करता रहता है । यही अवस्था ग्रन्थों में प्रक्षेप की रहती है । प्रक्षेप करने से
कितना मारी नुकसान हो सकता है, इसकी चिन्ता किये बिना प्रक्षेपक अपने उद्देश्यानुसार प्रक्षेप करते
रहते हैं और ऐसा करने के लिये वे सभी प्रकार के हथकण्डे अपनाते हैं । कहीं नया श्लोक जोड़ दिया,
कहीं सम्पूर्ण नया प्रसंग ही रचकर जोड़ दिया तो कहीं विरोधी मान्यता का प्रक्षेप कर दिया । कहीं मूल
मान्यताओं की स्वामिमत व्याख्या कर दी तो कहीं से श्लोक को निकाल दिया या पाठमेद कर दिया ।

ठीक यही अवस्था मनुस्मृति के साथ रही है । क्योंकि धर्मश्नास्त्रों में मनुस्मृति ही सर्वाधिक मान्यता-प्राप्त ग्रन्थ था, अत : यह ग्रन्थ प्रक्षेप-कर्ताओं के षड्यन्त्रों और आक्रमणों का प्रमुख लक्ष्य रहा । प्राचीन काल से लेकर प्रकाशन युग तक मनुस्मृति में प्रक्षेपों की मिलावट होती आई है । जैसे-जैसे परम्पराएं श्लिथिल या विकृत होती गई, लोगों ने अपने आचरण या परम्पराओं को श्लास्त्रसम्मत सिद्ध करने के लिए मनुस्मृति में तदनुरूप विचारों के प्रक्षेप कर दिये । स्वार्थी लोगों ने अपने स्वार्थ को साधने के लिए मिलावटों की । जब-जब धार्मिक या मत-मतान्तरों की उचल-पुचल हुई, उनका आक्रमण मनुस्मृति जैसे प्रमुख धार्मिक ग्रन्थों पर विशेष रूप से हुआ और उन्हें विकृत करने के लिए मिलावटों की गई । मनुस्मृति के उन प्रक्षेपों के अनुसन्धान के लिए जहां एक ओर आधारों का निर्धारण करना आवश्यक है, वहां साथ ही प्रक्षेपों के मृल में निहित प्रवृत्तियों का अध्ययन-विश्लेषण करना भी आवश्यक है । क्योंकि व्यक्ति किसी प्रवृत्ति से प्रेरित होकर ही इस प्रकार का प्रयास करता है, यह एक मनोवैज्ञानिक तथ्य है । यह आवश्यक नहीं कि प्रक्षेप विरोधी या स्वार्थपूर्ण ही होते हैं, समर्थन और प्रशस्ता में भी प्रक्षेप होते हैं । स्वाभिमत विचारों को स्थान देने की प्रवृत्ति से या अभावपूर्ति की प्रवृत्ति से अच्छे विचारों के भी प्रक्षेप कर दिये जाते हैं । मनुस्मृति के प्रक्षेपों को निकालते समय यह भी विचार किया गया है कि उनके मूल में प्रक्षेप करने को कोई प्रेरक-प्रवृत्ति है

अथवा नहीं, और वहां कोई प्रेरक-प्रवृत्ति नहीं प्रतीत हुइ उन्हें प्रक्षिप्त घोषित नहीं किया है। मनुस्मृति के प्रक्षेपों का अध्ययन-विश्लेषण करने पर मनुस्मृति के प्रक्षेपों के मूल में जो प्रेरक-प्रवृत्तियां दृष्टिगत हुई वे निम्न हैं —

- (१) मनुस्मृति को गौरव और महत्त्व प्रदान करने की प्रवृत्ति मनुस्मृति में जहां कहीं भी इसकी प्रशंसा, महत्ता या विशेषताओं का वर्णन करने वाले श्लोक वर्णित हैं अथवा वहां इसे ब्रह्मा के साथ जोड़ा गया है, वे सभी श्लोक इस परम्परा के शिष्यों या प्रशंसकों द्वारा इसके गौरव और महत्त्व को बढ़ने की प्रवृत्ति से किये गये प्रक्षेप हैं । यह एक मान्य तथ्य है कि मनु सदृश सुलझा हुआ उच्चकोटि का श्लिष कभी स्वयं अपने ग्रन्थ की बढ़-चढ़कर प्रशंसा नहीं कर सकता । ये प्रशंसात्मक श्लोक परवर्ती हैं । मध्यकालीन सम्पूर्ण साहित्य में यह प्रवृत्ति परिलक्षित होती है कि सभी विद्वानों ने अपने विषय का ब्रह्मा के साथ किसी न किसी प्रकार जुड़े होने का अवश्य उल्लेख किया है । भरत ने अपने नाट्यशास्त्र का उद्भव ब्रह्मा से माना है । महाभारत को पांचवा वेद घोषित किया गया । उस समय के समाज में इनसे जुड़े किसी भी शास्त्र को आसानी से मान्यता मिल जाती थी । मनुस्मृति में भी इस प्रकार के वर्णनों के मूल में यही प्रवृत्ति परिस्थित होती है । क्योंकि जहां भी इसे ब्रह्मा से जोड़ने का कथन है या उसकी प्रशंसा है, वे श्लोक प्रासंगिक और शैली के अनुरूप सिद्ध नहीं होते । तत्तत् स्थानों पर इस विषयक विस्तृत विवेचन किया हुआ है।यहां केवल कुछ उदाहरण ही प्रदर्शित किये जा रहे हैं, जिनमें उपर्युक्त प्रवृत्ति लक्षित होती है
  - (क) ब्रहमा से सम्बन्ध जोड़ने वाले श्लोक —

#### इदं शास्त्रं तु कृत्वासौ मामेव स्वयमादित: । विधिवदग्राहयामास मरीच्यादींस्त्वहं मुनीन् ।। (१।५८।।)

अर्थ — मनु जी कहते हैं कि ब्रह्मा ने सृष्टि के प्रारम्भ में इस धर्मशास्त्र को बनाकर प्रथम विधिवत मुझे उपदेश किया । फिर मैंने मरीचि आदि मुनियों को पदाया ।

प्रजापतिरिदं शास्त्रं तपसैवासुजत्प्रभु: ।। (११।२४३।।)

अर्थ --इस शास्त्र की रचना प्रजापति ने तप से ही की थी।

(ख) प्रशंसात्मक ---

इदं स्वस्त्ययनं श्रेष्ठिमदं बुद्धिववर्धनम् । इदं यशस्यमायुष्यमिदं नि:श्रेयसं परम् ।। (१।१०६ ।।)

अर्थ — यह शास्त्र कल्याण करने वाला, श्रष्ठ, बुद्धि बढ़ाने वाला, यश देने वाला, आयुवर्धक और परम कल्याण (मोक्ष) को प्राप्त कराने वाला है।

इत्येतन्मानवं शास्त्रं मृगुप्रोक्तं पठिन्द्वजः । भवत्याचारवान्नित्यं यथेष्टां प्राप्नुयादगतिम् ।। (१२।१२६ ।।)

- अर्थ इस मृगुप्रोक्त धर्मशास्त्र को जो द्विज पढ़ता है, वह सदाचारी बनता है और इच्छानुसार गित को प्राप्त करता है।
- (२) मृत्रु के व्यक्तित्व को अलौकिक सिद्ध करने की प्रवृत्ति मृतस्मृति में स्वयं मृत्रु की प्रशंसा या उल्लेख करने वाले श्लोक भी आते हैं । मृत्रु के द्वारा समस्त स्थावर-जगम जगत की उत्पत्ति कहने (१।३५-४५) वाले श्लोकों के मृल में मृत्रु के शिष्यों या पक्षघरों द्वारा उन्हें अलौकिक

व्यक्तित्ववाला पुरुष सिद्ध करने की प्रवृत्ति मी दिखाई पड़ती है । इस प्रकार की अनर्गल बातें भी मनु स्वयं नहीं कह सकते ।

(३) ख्याति और महत्ता के लिए मनुस्मृति के साथ भृगु का सम्यन्ध जोड़ने की प्रवृत्ति — मनुस्मृति में कहीं भी किसी भी रूप में भृगु के नाम का उल्लेख होना न तो शैली के अनुरूप ठीक जचता है, न मनुस्मृति की मान्यताओं एवं प्रसंगों के अनुकूल। फिर भी कई स्थानों पर मनुस्मृति को भृगु के साथ जोड़कर बड़े अटण्टे ढंग से इसे भृगु का प्रवचन जताया गया है। मनुस्मृति एक ख्यातिप्राप्त ग्रन्थ था, समाज में इसकी सर्वोच्च मान्यता थी। प्रतीत होता है कि भृगु के शिष्यों ने भृगु की ख्याति और महत्ता के लिए या इसे 'भृगु-संहिता' बनाने के लिए उसके प्रवचनों या नाम को इसमें जोड़ दिया है। इस प्रकार के कुछ श्लोक हैं —

एतद्वोऽयं भृगु: शास्त्रं श्रावियष्यत्यशेषत:। एतद्वि मसोऽधिजगे सर्वमेषोऽखिलं मुनि:।।(१।५९।।)

अर्थ — मनु जी कहते हैं कि मुझ से भृगुमुनि ने इस धर्मशास्त्र को पढ़ा है । ये भृगुमुनि आपको सम्पूर्ण धर्मशास्त्र सुनायेंगे ।

ततस्तथा स तेनोक्तो महर्षिमनुना मृगुः। तानक्रवीदृषीन्सर्वान्ग्रीतात्मा श्रूयतामिति ।। (१।६० ।।)

अर्थ — तत्पश्चात मनुजी के कहने पर भृगुमुनि प्रसन्न होकर उन सब ऋषियों को उपदेश देने लगे कि अब आप सब सुनें।

#### श्वत्वेतानृषयो धर्मान्स्नातकस्य यथोदितान् । इदमुचुर्महात्मानमनलप्रभवं भूगुम् ।। (४।१।।)

अर्थें — महर्षियों ने स्नातक के पूर्वोक्त धर्मों को सुनकर अग्नि के समान प्रभावशाली, महात्मा भृगु से यह कहा ।

इत्येतन्यानवं शास्त्रं भृगुप्रोक्तं पठन्द्विजः।। (१२।१२६।।)

अर्थ — इस मृगुप्रोक्त धर्म-शास्त्र को जो द्विज पढ़ता है, (वह सदाचारी बनता है, इत्यादि) ।

- (४) मनु की मान्यताओं का विरोध करने की प्रवृत्ति मनुस्मृति में कहीं-कहीं इस प्रकार के श्लोक भी हैं जिनमें मनु की मान्यता का खण्डन है । पहले मनु की मान्यता है, फिर उसका निषेधपूर्वक खण्डन है । ऐसे सभी श्लोकों के मूल में मनु की मान्यताओं का विरोध करने की प्रवृत्ति है यथा —
- (क) ९।५९ से ६३ श्लोकों में नियोग का विधान है, किन्तु अगले ही ६४-६८ श्लोकों में निन्दा प्रदर्शनपूर्वक नियोग का निषेध है।
- (ख) ४ ।४५ से ५५ श्लोकों में माँसमक्षण का निषेघ करते हुए मासमक्षक को पापी माना है, किन्तु ५६वें श्लोक में ही मांसमक्षण, मदिरापान में कोई दोष नहीं होना कहा है।
- (५) स्वामिमत मान्यताओं को उस शास्त्र के अनुकूल सिद्ध करने की प्रवृत्ति क्योंकि मनुस्मृति एक प्रसिद्ध एवं सर्वमान्य शास्त्र रहा है, इसिलए उसमें कोई मान्यता न हो तो ाग उसे म्वीकार करने के लिए शायद तैयार नहीं होंगे या उस मान्यता को पुष्ट करने के लिए सन्याति का प्रमाण चाहेंगे, इस आपित से मुक्त होने के लिए और अपनी मान्यता को मनुस्मृति एढ

बनाने के लिए कुछ ऐसे प्रक्षेप किये गये हैं, जो उन स्थानों पर संगत भी नहीं हो रहे हैं और मनुस्मृति की मान्यता के अनुकूल भी नहीं जंचते । मनुस्मृति ने प्रकृति से महत, महत् से अहंकार आदि तत्त्यों की प्रक्रिया से सृष्टि-उत्पत्ति वर्णित की है (१।१४ –२१), किन्तु नवीन बेदान्तियों ने अपनी मान्यता को मनुस्मृतिसम्मत बनाने के लिए मनुस्मृति की मौलिक मान्यता से पूर्व अण्डे के द्वारा ब्रह्मा की उत्पत्ति और ब्रह्मा से सारे संसार की उत्पत्ति वाली मान्यता का प्रक्षेप कर दिया (१।९, १२, १३, ३२ से ४५)। इस प्रकार के वर्णन अपनी मान्यता के प्रचार की दृष्टि से किये गये हैं।

- (५) स्वार्थपूर्ण उद्देश्यों की पूर्ति के लिए अपने विचारों के प्रक्षेप की प्रवृत्ति मनुस्मृति एक आध्यात्मिक और सात्विक गुणों का दिग्दर्शन कराने वाला शास्त्र भी है। लेकिम उसके उद्देश्य को देखें बिना, उसकी मान्यताओं से विरोध होते हुए भी स्वार्थी व्यक्तियों ने अपनी विकृत परम्पराओं, स्वार्थपूर्ण उद्देश्यों को श्रास्त्रसम्मत बनाने की प्रवृत्ति से उनका प्रक्षेप किया है। श्राद्वपर्णन का प्रसंग, मासमक्षण, मद्यपान, हिंसा, पश्यक्त, बहुविवाह आदि के विधान इसी प्रवृत्ति की उपज हैं। ऐसे प्रक्षेप अधिकांशत: वाममार्गियों द्वारा किये गये हैं, या ऐसे आचरण वाले लोगों द्वारा किये गये हैं।
- (७) प्रश्नपात की प्रवृत्ति मध्यकाल में ब्राह्मणों का विद्या पर एकाधिकार हो गया था और शेष वर्ण अशिक्षा के कारण दिन-प्रतिदिन अज्ञानाम्नित हो गये । प्रत्येक कर्तव्य के लिए ब्राह्मणों ने उचित-अनुचित को न देखकर अपनी सुविधा और सुख के अनुसार कर्तव्यों का विधान करना शुरू कर दिया और निम्नवर्णों पर अधिकाधिक बन्धन डाल दिये । इस प्रकार के पक्षपातपूर्ण विचार भी मनुस्मृति में मिलते हैं । खुआछूत, ऊंच-नीच, स्त्री-शूद्रों के प्रति घृणा, निन्दा और दमन के विचारों वाले सभी श्लोकों में पक्षपात की प्रवृत्ति निहित है । ब्राह्मणों को विशेषाधिकार, विशेष प्रहत्त्व और भिशेष प्रशंसा इसी प्रवृत्ति से उपजी बातें हैं ।
- (६) अभाव-पूर्ति की प्रवृत्ति कोई भी शास्त्र या विधान अपने समय की व्यवस्थाओं या परिस्थितियों के अनुसार ही बनता है। समय बीतने पर कुछ नयी परम्पराएं, नयी समस्याएं या नयी बातें समाज में आ जाती हैं। किन्तु समाज प्रत्येक निर्णय के लिए उसी पुरातन शास्त्र की ओर रेडिता है। ऐसी अवस्था में उन अर्वाकृकालीन बातों के वर्णनाभाव को देखकर या किसी बात का वैसे अभाव अनुमव करके लोग शास्त्रों में मिलावट कर देते हैं। मनुस्मृति में भी इस प्रवृत्ति से अनेक प्रक्षेप हुए हैं —
- (क) मनुस्मृति में युवावस्था में ही विवाह का वर्णन है, किन्तु परवर्ती काल में जब विधर्मी अक्रमणों या कुरीतियों के प्रभाव से लड़िकयों का जीवन असुरक्षित जान पड़ने लगा तो बालविवाह की प्रथा प्रचलित हो गई। लोगों ने मनुस्मृति में उस विधान का अभाव देखकर उसे भी स्वयं जोड़ि दिया —

#### त्रिंशद्वर्षोद्वहेत्कन्यां हृद्यां द्वादशवार्षिकीम् । त्र्यष्टवर्षोऽष्टवर्षां वा धर्मे सीदित सत्वर: ।। (९।९४ ।।)

- अर्थ गृहस्य धर्म का लोप न चाहता हुआ तीस वर्ष का पुरुष शीघ्र ही १२ वर्ष की मनोहारिणी कन्या से और २४ वर्ष का आठ वर्ष की कन्या से विवाह करे।
- (ख) इसी प्रकार मनु ने ंक समय एक ही विवाह का विधान किया है (५।१६७-१६८),किन्तु परवर्तीकाल में बहुविवाह की ंया चल पड़ी । दायभाग के विधानों में केवल एक विवाह के अनुसार ही दायभाग का विभाजन था । विभिन्न वर्ण की स्त्रियों से उत्पन्न पुत्रों के लिए दायभाग के विधानों

का अभाव देखकर परवर्ती छोगों ने तत्सम्बन्धी विधानों को भी जोड दिया —

### चतुरों शान्हरेद्विप्रस्त्रीनंशान्सत्रियासुत: । वैश्यापुत्रो हरेद्व्यंशमंशं शूद्रासुतो हरेत् ।। (९।१५३ ॥)

अर्थ — ब्राहमणी का पुत्र चार भाग, क्षत्रिया का पुत्र तीन भाग, वैश्या का पुत्र दो भाग और शूद्रा का पुत्र एक भाग लेवे ।

इसी प्रकार समय-समय पर प्रचलित रूढ़िवादिताओं और अन्धविश्वासों से प्रेरित विधान भी इसी प्रवृत्ति के कारण प्रक्षिप्त हुए हैं।

(९) परिष्कार एवं व्यवस्थापन की प्रवृत्ति — मनुस्मृति जिस व्यवस्थित रूप में आज उपलब्ध है, यह इसका मौलिक स्वरूप नहीं है । मनुस्मृति को अध्यायों में परवर्तीकाल में विभाजित किया गया है । विभाजन कर्ता ने अपनी बुद्धि के अनुसार इसे विभाजित किया और अध्यायों के अन्त में समाप्ति सूचक श्लोकों की शैंली की एकरूपता बनाये रखने के लिए कुछ स्थानों पर अपनी ओर से ही श्लोक मिला दिये । ऐसा एक श्लोक है —

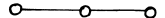
#### एवं सर्वानिमान् राजा व्यवहारान्समापयन् । व्यपोद्ययं किल्विषं सर्वं प्राप्नोति परमां गतिम् ।। (६।४२० ।।)

अर्थ — इस प्रकार राजा इन सब विवादों को समाप्त कराकर सब प्रकार के दोषों (पापों) को दूर करता है और उत्तम गति को प्राप्त करता है ।

इस प्रकार कुछ श्लोक तो एकरूपता के लिए मिलाये गये हैं (इनका विस्तृत विवेचन 'मनुस्मृति का अध्याय विभाजन' शीर्षक में यथास्थान देखिये) और कुछ मनुस्मृति के परिष्कार के लिए । प्रथम अध्याय में १०७, १११-११८ तक विषय-सूची का वर्णन करने वाले श्लोक विभाजन की व्यवस्था को परिष्कृत रूप देने के लिए ही बनाकर मिलाये गये हैं, जिससे मनुस्मृति में वर्णित विषयें का एक स्थान से ही जान हो सके।

- (१०) स्वाभिमत स्पष्टीकरण एवं व्याख्या की प्रवृत्ति मनुस्मृति में जहां-कहीं भी ऐसे वर्णन हैं जो अतिश्रयोक्तिपूर्ण, महिमात्मक अथवा नये ढंग की व्याख्या वाले, कही हुई बातों को पुन: भिन्न प्रकार स्पष्ट करने वाले, वे उक्त प्रवृत्ति के कारण किये गये प्रक्षिप्त हैं । यथा —
- (क) ग्यारहवें अध्याय में ५४-१९० श्लोकों में प्रायश्चित का विधान, वर्गीकरण और विधियाँ मनुसम्मत नहीं हैं। किसी अन्य परवर्ती व्यक्ति ने अपने ढंग से उनका वर्णन किया है।
- (ख) १२। ८६-९० श्लोकों में निवृत्त कर्मों का स्पष्टीकरण प्रासंगिक नहीं है । यह किसी परवर्ती व्यक्ति ने परिवर्धन की दृष्टि से जोड दिया है ।

इस प्रकार सभी प्रक्षिप्त श्लोकों के मूल में कोई-न-कोई प्रवृत्ति अवश्य दृष्टिगोचर होती है, जिसकी प्रेरणा से प्रक्षेपकों ने मनुस्मृति में प्रक्षेप किये हैं । कहीं-कहीं कई-कई प्रवृत्तियाँ मी एक साथ दिखाई पड़ती हैं । इस तरह प्रवृत्तियों के परिज्ञान से श्लोकों की प्रक्षिपतता और अधिक स्पष्ट हो जाती है ।



# ५. प्रक्षेपों के अनुसन्धान के आधार और उनके प्रमाण

'मनुस्मृति में प्रक्षेप हैं,' यह मान्यता स्थिर हो जाने और उन प्रक्षेपों के अनुसंघान की आवश्यकता एवं उपयोगिता पर विचार कर लेने के पश्चात अब प्रक्षेपों के अनुसंघान का प्रश्न आता है । विचारणीय बात यह है कि मनस्मृति में हये प्रक्षेपों को कैसे पहचाना जाये और किस प्रकार उन्हें अमौलिक घोषित किया जाये ? यह प्रश्न बड़ा जटिल एवं गम्भीर है । ऐसा कोई प्रत्यक्ष साधन नहीं है, जो श्लोकों को स्पष्टत : निर्णीत कर दे कि अमुक प्रक्षिप्त है और अमुक मौलिक । यदि यह कार्य इतना सरल होता तो अभी तक कभी का निर्णय हो चुका होता । इस प्रकार अत्यन्त कठिन एवं उलफनपूर्ण होते हुए भी इस कार्य को सम्पन्न करने के लिए एक उपाय यह निकाला है कि कृतित्व के आधार पर कुछ सुनिश्चित 'मानदण्ड' या 'आधारों" का निर्धारण किया जाये जिनकी कसौटी पर खरे उतरने वाले श्लोकों को ही मौलिक माना जाये और इतर श्लोकों को प्रक्षिप्त । सुनिश्चित आघारों के बिना किया गया कार्य प्रामाणिककोटि में नहीं आ सकता । यद्यपि इससे पूर्व मी मनुस्मृति के प्रक्षेपों को निकालने के लिए अनेक प्रयास हुए हैं । इनमें आर्यासमाज के विद्वानों ने विशेष रूप से प्रयत्न किया है, जिनमें तलसीराम स्वामी, स्वामी श्रदानन्द, चन्द्रमणि विद्यालंकार, सत्यकाम सिद्धान्तशास्त्री, गंगाप्रसाद उपाध्याय के नाम उल्लेखनीय हैं । इनके अतिरिक्त वूलर और डा. जे. जौली आदि कुछ पाश्चात्य विद्वानों ने भी मनुस्मृति के प्रक्षेपों को दूर करने का प्रयास किया है । किन्तु फिर भी यह समस्या सुलफ नहीं पायी । अभी तक प्रक्षेपों को निकालने के लिए जो प्रयास हए हैं उनमें सबसे बड़ी कमी यह रही है कि अनुसन्धानकर्ताओं ने कोई सुनिश्चित सर्वमान्य आधार निर्धारित नहीं किये । कछ विद्वानों ने जो आधार अपनायें हैं,वे एकपक्षीय होने के कारण सर्वमान्य नहीं बन सके । संक्षेप में मनस्मृति के प्रक्षेपों को निकालने के लिए अभी तक किये गये प्रयासों में निम्न त्रटियाँ रह गई हैं —

- १. प्रक्षेप निकालने के लिए अनुसन्धानकर्ताओं ने ऐसे आधार निश्चित नहीं िकये जो सर्वमान्य हों और जो सभी वर्गों में मान्य हो सकें । बिना 'आधारों' के निकाले गये प्रक्षेपों को देखकर पाठकों की ओर से यह आक्षेप उठा कि प्रक्षेपानुसन्धाताओं ने श्लोकों को मनमाने ढंग से निकाला और रखा है । जिसे अपने विचारों के अनुकूल समभा उसे रखा और प्रतिकूल को 'प्रक्षिप्त' घोषित कर दिया । विश्लेष रूप से यह उन आर्यसमाजी विद्वानों के लिये कहा जाता है, जिन्होंने आर्यसामाजिक विचारों के आधार पर श्लोकों को रखा और निकाला है
- २. सुनिश्चित आधारों के बिना प्रक्षेप निकालन वालों से यह भूल हुई है कि उन्होंने कुछ मौलिक श्लोकों को भी निकाल दिया, और इसी प्रकार कुछ प्रक्षिप्त श्लोक भी शेष रह गये।
- ३. कुछ विद्वानों ने कुछ 'आधार' भी अपनाये हैं, किन्तु वे विद्वान् उन 'आधारों' को सब स्थानों पर लागू ही नहीं कर सके। कई स्थानों पर वे गलत दंग से लागू किये हैं।
- ४. निकाले गये प्रक्षिप्त श्लोकों के साथ विद्वानों ने उनकी प्रक्षिप्तता के कारणों का विवरण नहीं दिया। इससे पाठकों को उनकी पद्धित का न तो ज्ञान ही हो पाया और न वे उस कार्य से आश्वस्त एवं सन्तुष्ट ही हो पाये।
- 4. कुल्लूकमट्ट ने यद्यपि प्रक्षेप निकालने की प्रवृत्ति से मनुस्मृति पर कोई कार्य नहीं किया तथापि उसने १७० श्लोकों को प्रक्षेप कोटि में रखा है। इन श्लोकों को बृहत्कोष्ठकों और पृथकसंख्या में दिखाया गया है। कुल्लूकमट्ट ने ये श्लोक तत्कालीन हस्तलिखित प्रतियों में प्राप्त अन्तर के आधार पर प्रक्षिप्त माने हैं। यह कहना चाहिये कि ये श्लोक तो वे प्रक्षिप्त श्लोक हैं जो तब तक मनुस्मृति में

उसके द्वारा दश्रिय गये प्रक्षेपों के बावजूद भी प्रक्षेप-अनुसंघान कार्य में कोई वास्तविक योगदान नहीं हो सका । कुल्लुक का काल बहुत अर्वाचीन है । मनुस्मृति में प्रक्षेप चिर-काल से होते रहे हैं । कुल्लुक के प्रक्षेपों को तो पौराणिकों ने भी मान लिया है, किन्तु कुल्लुक का प्रयास सकेतमात्र है। इन कमियों के कारण अभी तक मनुस्मृति के प्रक्षेपों का अनुसन्यानकार्य प्रतिष्ठित नहीं हो सका । अन पुन : इस अनुसन्धान को नये सिरे से करने का यह एक और प्रयास किया गया है और प्रक्षिप्त क्लोकों के अनुसन्धान के लिए कुछ ऐसे सुनिश्चित 'आधार' या 'मानदण्ड' निर्धारित किये गए हैं जो सर्वसामान्य हैं। इस सन्दर्भ में यह स्पष्ट कर देना भी आवश्यक और महत्त्वपूर्ण समझता हूँ कि आधार विश्रद्धरूप से कृतित्व पर आधारित हैं । इसके पीछे किसी प्रकार का कोई आग्रह या मतवाद नहीं है । इसलिए आशा की जाती है कि ये सर्वमान्य हो सकेंगे । जैसे कृति सब के लिये समान है, वैसे कृतित्व को परखने के ये 'आधार' या 'मानदण्ड' भी सबके लिये समान है । ये सभी वर्ग के व्यक्तियों पर समानरूप से लागू होते हैं और सभी व्यक्ति उन आधारों को समानरूप से श्लोकों पर परख सकते हैं। जिन श्लोकों या प्रसंगों पर ये लागू हुएं हैं,वहां तत्तत् 'आधार' का कारणपूर्वक प्रदर्शन किया गया है । उसे पढ़कर पाठक स्वयं भी इसकी परीक्षा कर सकेंगे । एक-एक प्रक्षिप्त श्लोक या प्रक्षिप्त प्रसंग पर कई-कई आधार भी एक साथ लागू होते हैं । ऐसे स्थलों पर उन सभी आधारों को लागू करके दर्शा दिया गया है । इससे उन श्लोकों की प्रक्षिप्तता और अधिक दृढता से सिद्ध हो सकेगी तथा प्रक्षिप्त भाग के विवेचन में किसी सन्देह का अवसर नहीं रहेगा । जो युक्तियां या आधार स्वल्प रूप में या आशिक रूप में लागू होती हैं, उनका भी उल्लेख उदारता से इसलिए कर दिया गया है कि वे अन्य युक्तियों या आधारों के साथ मिलकर उनकी प्रभाववृद्धि या पुष्टि करने में राहायक होंगी, उनका मण्डन करेंगी।

इस प्रकार प्रक्षेप निकालने के इस जटिल कार्य को अधिकाधिक उपयोगी बनाने का प्रयत्न किया गया है और पूर्णत: तटस्थता का अनुसरण किया है । फिर भी यह सम्भव हो सकता है कि कुछ प्रक्षिप्त श्लोक दृष्टिगत न हो पाये हो, अर्थात् कुछ श्लोक इन 'आधारों' की पकड में न आ सके हो । यतो हि, प्रक्षेप करने वाले व्यक्तियों ने अपने श्लोकों को मनुस्मृति के श्लोकों के साथ मिलाने की यथा सम्भव कोशिशें की हैं, अत : हो सकता है कि कुछ श्लोक इतने घुला-मिला दिये हों, जो इन आधारों की पकड़ में न आ सके हों। इन आधारों की सीमा से बाहर के श्लोकों को, चाहे वे कैसी ही मान्यता वाले हैं, हमने प्रक्षेपों की दृष्टि से नहीं देखा है । यहां यह भी स्पष्ट कर देना उपयुक्त होगा कि जितने भी श्लोक प्रक्षिप्त निकाले गये हैं, उनकी प्रक्षिप्तता पर विचार करने के साथ-साथ उनकी पुष्ठभूमि में प्रक्षेप करने की प्रेरक-प्रवृत्ति क्या हो सकती है, इसका भी विचार किया गया है । क्योंकि व्यक्ति किसी विशेष प्रवृत्ति से ही प्रेरित होकर प्रक्षेप करता है । इस प्रकार यह अनुसन्धान-कार्य कई प्रकार से पष्ट है ---

- (१) सुनिश्चित 'आघारों' के आघार पर प्रक्षेप निकालने से,
- (२) प्रक्षिप्त श्लोकों पर एक ही नहीं अपितु कई-कई आधार लागू होने से,
- (३) प्रक्षिप्त श्लोकों के मूल में प्रक्षेप की प्रवृत्ति पर ध्यान रखने के कारण।

इस प्रकार जो श्लोक प्रक्षिप्न निकाले हैं, उनके मौलिक होने की या प्रक्षिप्तों के बचे रहने की गुजायश नहीं के बराबर रह जाती है।

कुछ श्लोक इस प्रकार के भी है जो स्थानभ्रष्ट हो गये है । प्रसंगविरोध के आधार पर पाठक उन्हें

प्रसंगविरुद्ध कह सकते हैं, किन्तु उन्हें प्रक्षेप नहीं माना जा सकता; क्योंकि उनकी पृष्ठभूमि में प्रक्षेप करने की कोई प्रेरक-प्रवृत्ति ही प्रतीत नहीं होती । न उसका किसी प्रक्षिप्त प्रसंग से सम्बन्ध है और न उसका मनुस्मृति की मान्यता अथवा शैली से विरोध ही आता है । ऐसे श्लोकों पर टिप्पणी देकर उन्हें यथावत रख दिया गया है । इस प्रकार के स्थानम्रष्ट कहे जा सकने वाले श्लोक बहुत थोडे हैं । कुछ उदाहरणों द्वारा इस नीति को स्पष्ट कर देना उपयुक्त रहेगा —

### (क) अण्व्यो मात्रा विनाशिन्यो दशार्घानां तु या स्मृता: । तामि: सार्घमिदं सर्वं संभवत्यनुपूर्वश: ।। (१।२७।।)

अर्थ — पांच महाभूतों की कारणभूत विपरिणामी पांच तन्मात्राएं कही गई हैं । उनके साथ यह सम्पूर्ण जगत सूक्ष्म से स्थूल और फिर स्थूलतरादि क्रम से उत्पन्न होता है।

इसमें एक साधारण वर्णन है । इसमें प्रक्षेप करने की कोई प्रेरक-प्रवृत्ति प्रतीत नहीं होती और न इसमें अन्तर्विरोध है । क्योंकि इसमें किसी प्रकार का आग्रह ही नहीं है । प्रचलित पुस्तकों में यह जिस स्थान पर है वहां पूर्वापरप्रसंग की दृष्टि से असंगत है । पूर्वापर प्रसंग कर्मों का है । किन्तु फिर भी इसे प्रक्षिप्त नहीं कहा जा सकता, क्योंकि यह एक अविरोधी और सहज वर्णन है।

#### (ख) सर्वेषां तु स नामानि कर्माणि च पृथक्-पृथक् । वेदशब्देभ्य एवादौ पृथक्संस्थाश्च निर्ममे ।। (१।२१।।)

अर्थ — उस परमात्मा ने सुष्टि के प्रारम्भ में ही वेद के शब्दों से सब वस्तुओं के नामों, सबके भिन्न-भिन्न कर्मों और उनके विविध विभागों को बनाया।

यह श्लोक भी क्रम की दिष्ट से असंगत है । वेदों की उत्पत्ति तो २३वें में कही है, जबकि वेदशब्दों से नामकरण और विभाजन पहले ही बता दिया । और २३वें तक अभी उत्पत्ति का ही प्रसंग है । वेदों के साथ उत्पत्ति-प्रसंग की पूर्णता होती है और नामकरण आदि उत्पत्ति के बाद की बातें हैं । इस प्रकार यह भी स्थानभ्रष्ट प्रतीत हुआ और इसे २३वें के पश्चात् (अग्निवायुरविभ्यस्तु . . . . . के बाद) उपयुक्त क्रम में रखने के लिये टिप्पणी देदी है । इससे यह क्रम बन गया कि ब्रहम ने वेद उत्पन्न किये फिर वेदों के द्वारा ही नामकरण और कर्मों का विभाजन हुआ । इस प्रकार यह श्लोक अगले कर्मों के प्रसंग ''कर्मणां च विवेकार्यम्'' (१।२६) से संगतिबद्ध रूप में जुड़ जाता है । इसका भी किसी प्रक्षिप्त विचार से सम्बन्ध नहीं है, और न किसी मान्यता से विरोध है । इस प्रकार प्रक्षेप की प्रवत्ति से रहित श्लोकों को यथावत रूप में रख दिया गया है।

यहां यह स्पष्ट किया जाता है कि प्रक्षेप की प्रवृत्ति से रहित किन्तु प्रक्षिप्त प्रसंग से सम्बद्ध जो क्लोक हैं, वे क्लोक इस कोटि में ग्रहण नहीं किये गये हैं । उन्हें प्रक्षेपान्तर्गत ही स्वीकार किया है । पाठ-भेद की समस्या भी ऐसी समस्या है जिसका प्रक्षिप्तता के साथ भी पर्याप्त सम्बन्ध है । बहुत से स्थानों पर प्रक्षेपकर्ताओं ने नया श्लोक मिलाने की अपेक्षा मौलिक श्लोक में ही पाठमेद कर दिया है। कुछ पाठमेद असावघानी से भी हुए हैं। पाठमेदों को पहचानना या उसका मौलिक रूप देना यद्यपि अपने आप में पृथक और महत्त्वपूर्ण कार्य है, जो अत्यन्त कठिन है । फिर भी कुछ प्रक्षिप्त पाठभेदों को पहचानने की कोशिश की गई है। कोई प्रामाणिक पाठ उपलब्ध न होने के कारण मनुस्मृति की मान्यता, प्रसंग, विषय और शैली के अनुकूल जो पाठ उचित प्रतीत हुआ तथा जो अर्थ की दृष्टि से अधिक उपयुक्त और संगत लगा, उसे ही अपनाया है । अर्थ पर प्रभाव डालने वाले प्रमुख पाठमेदों में जहां भी परिवर्तन है, वहां 'अनुशीलन' नामक समीक्षा में उस पर प्रकाश डाला गया है।

प्रक्षेपानुसन्धान की कार्यप्रणाली का उल्लेख करने के पश्चात अब 'आधारों' पर दृष्टिपात करना श्रेंच रह जाता है । प्रक्षेपों के अनुसंधान के लिए कुल सात आधार निर्धारित किये गये हैं । इनमें प्रथम खह अन्त :साक्ष्य के आधार पर हैं अर्थात मनुस्मृति की रचना शेली और मान्यताओं से इन आधारों के अन्तर्गत ज्ञाने वाले श्लोकों की प्रक्षिप्तता सिद्ध होती है । सातवें आधार का स्वयं मनु ने अनेक स्थानों पर संकेत दिया है । उस संकेत के अनुसार केवल 'वेदों' को बाह्यसाक्ष्य के रूप में प्रमाण माना गया है । वे आधार निम्न हैं —

- १. विषय-विरोध ।
- २. प्रसंग-विरोध ।
- ३. अन्तर्विरोध (परस्परविरोध) ।
- ४. पुनरुक्तियां ।
- ५. शैलीविरोध या शैलीगत आधार।
- ६. अवान्तरविरोध (सहयोगी आधार के रूप में) ।
- ७. वेद-विरुद्ध ।

परिभाषाओं और उदाहरणों सहित इनका विस्तृत विवेचन इस प्रकार है —

#### १. विषय-विरोध

मनुस्मृति कुछ मुख्य विषयों में निबद्ध है। मनु ने किसी भी विषय का प्रारम्भ या समापन करते समय अथवा दोनों ही स्थानों पर उस वर्ण्यविषयं का संकेत स्वयं ही किया है। मनुस्मृति के अध्यायों का विभाजन भी लगभग मुख्य विषयों के अनुसार ही किया हुआ है. जैसे-—प्रथम अध्याय में सृष्ट्युत्पति एवं धर्मोत्पति, द्वितीय में संस्कार और ब्रह्मचर्यात्रम, तृतीय अध्याय में गृहस्थ (विवाह और पंचयज्ञ विधान), षष्ठ में वानप्रस्थ एवं संन्यास आदि। निश्चत विषयवाले उन वर्णनों में संकेतित विषय से मिन्न अथवा विपरीत जो श्लोक हैं, वे विषयविरुद्ध हैं; और इस विपय-विरोध के आधार पर वे प्रक्षिप्त कहलायेंगे। वे मौलिक इसलिए नहीं माने जा सकते, क्योंकि जब मनु ने स्वयं अपने विषय को एक निश्चित सीमा में बाँघा हुआ है और साथ ही उनका संकेत भी दिया हुआ है, तो वे स्वयं विषयबाह्य वर्णन नहीं कर सकते। अत: ऐसे श्लोक मौलिक न होकर बाद में मिलाये गये हैं। यथा —

(क) मातुलांश्च पितृत्यांश्च स्वशुरानृत्यिजो गुरून् । असावष्टमिति श्रूयात्प्रत्युत्थाय यवीयस: ।। मातृष्यसा मातुलानी श्वश्लूरथ पितृष्यसा । संपूज्या गुरूपत्नीवत् समास्ता गुरूभार्यया ।। भ्रातुर्मायोपसंग्राह्या सवर्णाहन्यहन्यपि॥२।१३०-१३२।। (इस संस्करण के अनुसार २।१०५-१०७)

अर्थ — (ब्रष्ट्मचारी) मामा, चाचा, श्वसुर और श्रृत्विज् आदि बड़ों को और ये छोटे भी हों तब भी उठकर 'मैं अमुक हूं' इस प्रकार नामोच्चारण पूर्वक नमस्कार करें। मौसी, मामी, सासू और बूआ,ये गुरुपत्नी के समान पूज्य हैं। उसे बड़े भाई की सवर्णा स्त्री का प्रतिदिन चरणस्पर्श करके अभिवादन करना चाहिये।

पूर्व श्लोकों में उपनयन संस्कार का विधान करने के पश्चात् २।६ ८ (इस संस्करण में २।४३) वें

खंलोक में 'कर्मयोग' निषोधत' कहकर ब्रह्मचारी के कर्तव्यों का वर्णन करने का कथन किया गया है। फिर २।१६४ (इस संस्करण में २।१३९)वें क्ष्लोक में कहा है — ''अनेन क्रमयोगेन ..... गुरो वसन् संचिनुयाद ब्रह्माधिगमिकं तप:'' अर्थात — 'इस पूर्वोक्त विधान के अनुसार ब्रह्मचारी गुरु के पास रहता हुआ वेदज्ञान-प्राप्तिकारक तप का संचय करे.' इससे यह स्पष्ट हुआ कि गुरुकुल में रहते हुए ब्रह्मचारी को जो कर्तव्य निमाने हैं, केवल उन्हीं का यहां वर्णन है। इसके अतिरक्ति २।६९ (इस संस्करण में ४४वा), १०८ (८३वां), १७४ (१५०वां), १९१-२०३ (१६६-१७८), २१९ (१९४वां), २४१-२४४ (इस संस्करण में २१६-२१९) क्ष्लोकों से मी यही स्पष्ट होता है। ब्रह्मचारी को उपनयन संस्कार के अनन्तर समावर्तन तक गुरुकुल में ही रहने का विधान है। इसके लिए यह मी आदेश है कि सूर्यास्त के बाद गांव में न रहे [२।२१९ (इस सं. में १९४वां)]। उक्त क्ष्लोकों में विहित कर्तव्य ब्रह्मचारी पर लागू ही नहीं होते। न तो ब्रह्मचारी का मामा, चाचा, मौसी आदि से सम्बन्ध पड़ता है और न माई की पत्नी से। फिर वह कैसे प्रतिदिन चरणस्पर्श करके नमस्कार करेगा? इन क्ष्लोकों में तो सास-ससुर को मी नमस्कार का विधान है। बताइये ब्रह्मचारी के सास-ससुर कहां से होंगे? यहाँ यह स्पष्ट कर देना उचित होगा कि ये वाक्य विधिवाक्य हैं, अर्थवाद नहीं। इस प्रकार ब्रह्मचर्याग्रम विषय के अन्तर्गत गृहस्थ के कर्तव्यों का उल्लेख विषय-विरुद्ध है। अत: ये प्रक्षिप्त हैं।

(ख) इसी प्रकार ब्रहचर्याश्रम के कर्तव्यों के वर्णन में २।२२५-२३७ (इस संस्करण में २।२००-२१२) तक आचार्य, पिता और माता की सेवा का प्रसंग है —

#### त्रिष्वप्रमाद्यन्तेतेषु त्रींक्लोकान्विजयेद् गृही । दीप्यमान: स्ववपुषा देवविद्विव मोदते ।। ।।२।२३२। (२।२०७)

अर्थ — इन तीनों (आचार्य, माता, पिता) की सेवा में सावधान रहने वाला गृहस्थी तीनों लोकों को जीत लेता है और शरीर से तेजस्वी होकर देवताओं के समान स्वर्ग में आनन्द से रहता है। अहमचारी के कर्त्तव्यों के बीच गृहस्थियों के कर्त्तव्यों का उल्लेख विषयविरुद्ध है। इस श्लोक में तो 'गृही' शब्द स्पष्टरूप से उल्लिखत है। इस प्रकार यह सारा ही प्रसंग प्रक्षिप्त है।

#### (ग) निषेकादिश्मशानान्तो मन्त्रैर्यस्योदितो विधि: । तस्य शास्त्रेऽधिकारो स्मिन् क्षेयो नान्यस्य कस्यचित् ।।

।। २।१६ । (इस संस्करण में १।१३५)

अर्थ — गर्भाधान से लेकर अन्त्येष्टि पर्यन्त जिसके लिए संस्कारों का वेद-मन्त्रों में विधान किया गया है, उसी ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य का इस (मनुस्मृति) श्वास्त्र में अधिकार जानना चाहिए; अन्य किसी का नहीं।

२।१ (इस संस्करण के अनुसार १।१२०) में मनु ने घर्मोत्पत्ति का विषय प्रारम्भ करने का संकेत दिया है,और २।२५ (१।१४४) में इस विषय की समाप्ति का संकेत है । घर्मोत्पत्ति के वर्णन में बिना ही प्रसंग के 'मनुस्मृति के पढ़ने के 'अधिकार-अनिधकार' का कथन विषय-विरुद्ध है. अत : यह अलोक प्रक्षिप्त कहा जायेगा।

#### २. प्रसंगविरोध

इस अनुसन्धान कार्य में मनुस्मृति के मुख्य विषयों को 'विषय' और प्रचलित वर्णन के छोटे-छोटे

प्रमागों या किसी चर्चा के क्रम को 'प्रसंग' की संज्ञा दी गई है। प्रचलित प्रसंग में पूर्वापर प्रसंग से मिन्न चर्चा वाले अथवा भिन्न प्रसंग को प्रारम्भ करने वाले श्लोक, एक प्रसंग के उक्त हो जाने के अनन्तर पुन: नये सिरे से तद्विषयक चर्चा या प्रसंग की शुरुआत करने वाले श्लोक, (उपसंहार और विकल्पों को छोड़कर), क्रमबद वर्णन वाले प्रसंगों में यथोचित क्रम के पश्चात अथवा पूर्व ही विणित क्रमविरुद्ध श्लोक, उपयुक्त स्थल अथवा प्रसंग के बिना ही कहे गये श्लोक 'प्रसंग-विरुद्ध' हैं।

(क) प्रचलित प्रसंग में पूर्वापर प्रसंग से मिन्न चर्चा —

अहोरात्रे विभजते सूर्यो मानुषदैविके।

रात्रि: स्वप्नाय भूतानां चेष्टायै कर्मणामह: ।। (१।६५ ।।)

पित्रो रात्र्यहनी मास: प्रविभागस्तु पक्षयो:।

कर्मचेष्टास्वह: कृष्ण: शुक्ल: स्वप्नाय शर्वरी ।। (१।६६ ।।)

दैवे रात्र्यहनी वर्षं प्रविभागस्तयो : पुन : ।।

अहस्तत्रोदगयनं रात्रि: स्याद्वक्षिणायनम् ।। (१।६७।।)

अर्थ — सूर्य मानवीय तथा दैवी दिन-रातों का विभाग करता है। रात प्राणियों के सोने के लिए और दिन चलने-फिरने आदि चेष्टा तथा कार्यों के लिए होता है। (१।६५)। मनुष्यों का महीना पितरों का एक दिन-रात होता है। और मास का जो दो पक्षों में विभाग है, उसमें कृष्णपक्ष कर्म करने के लिए पितरों का दिन और शुक्लपक्ष सोने के लिए रात होती है (१।६६)। मनुष्यों का एक वर्ष देवों का एक दिन-रात होता है। उसमें छ: मास उत्तरायण देवों का दिन और छ: मास दक्षिणायन देवों की रात्रि होती है (१।६७)।

इनमें ६६वां क्लोक पूर्वापर प्रसंग से मिन्न चर्चा का वर्णन कर रहा है, अत: प्रसंगविरुद्ध है। इस क्लोक ने पूर्वापर प्रसंग को मंग कर दिया है। ६५वें क्लोक में 'मानुष्यदैविके' पदों के उल्लेख से यह स्पष्ट है कि आगे मनुष्य और देवताओं के दिन-रात का वर्णन करना ही रचयिता को अमीष्ट है। संकेत के अनुसार मनुष्यों के दिन-रात का वर्णन तो ६५वें में ही वर्णित हो चुका। अब देवताओं के दिन-रात का वर्णन शेष रहा, वह ६७वें में वर्णित है। किन्तु प्रक्षेपकों ने उस क्रम को मंग करके बीच में पितरों के दिन-रात का वर्णन डाल दिया, जबकि इसको कहने की कहीं चर्चा ही नहीं है। इस प्रकार ६६वं क्लोक प्रसंगविरुद्ध है। मृतकन्नाद्ध की मान्यता रखने वाले व्यक्तियों ने अपनी 'मृत-पितर' सम्बन्धी मान्यता को शास्त्रसम्मत सिद्ध करने के लिए यह प्रक्षेप किया है।

(ख) प्रचलित एक प्रसंग को भंग करके पूर्वापर से मिन्न नये प्रसंग का प्रारम्म — एक प्रसंग का प्रारम्भ —

> चतुर्णामिप वर्णानां प्रेत्य चेष्ठ हिताहितान् । अष्टााविमान्समासेन स्त्रीविवाहान्निबोधत ।। (३।२०।।) ब्राह्मो दैवस्तथैवार्षः प्राजापत्यस्तथासुरः । गान्धवाँ राष्ट्रसस्थैव पैशाचश्चाष्टमोऽधमः ।। (३।२१।।)

अर्थ — चारों वर्णों के लिए लोक तथा परलोक में हित तथा अहित करने वाले आठ विवाह संक्षेप से ये जानने चाहिए — (१) ब्राह्म (२) दैव (३) आर्थ (४) प्राजापत्य (५) आसुर (६) गान्धर्व (७) राक्षस (८) पैजाच ।।

इस पूर्वप्रसंग को भंग करके मध्य में ही एक नये प्रसंग का प्रारम्भ — यो यस्य धर्म्यो वर्णस्य गुणदोषौ च यस्य यौ ।

तद्व: सर्व प्रवक्ष्यामि प्रसवे च गुणागुणान् ।। (३।२२।।)

#### $\mathbf{x}$ $\mathbf{x}$ $\mathbf{x}$ $\mathbf{x}$

पुथक्पुथग्वा मिश्रौ वा विवाहौ पूर्वचोदितौ। गान्धवों राक्षसश्चेव धम्यों क्षत्रस्य तो स्मृतो ।। (३।२६ ।।)

अर्घ — जिस वर्ण के लिए जो विवाह धर्मानुकुल है और जिस विवाह के जो गुण तथा दोष हैं और उत्पन्न सन्तान के भी जो गुण-दोष हैं, उन सब को तुम्हारे लिए कहूँगा । अलग-अलग अथवा मिलाकर पहले बताए गान्धर्व और राक्षस विवाह क्षत्रिय के लिए धर्मयुक्त माने गये हैं।

३।२०-२१ से प्रारब्ध पहले वाले मौलिक भग्नप्रसंग का पुन: प्रारम्भ — आच्छाद्य चार्चियत्वा च श्रुतिशीलवते स्वयम् । आहुय दानं कन्याया ब्राह्मो धर्म: प्रकीर्तित: ।।(३।२७।।) यज्ञे तु वितते सम्यगृत्विजे कर्म कुर्वते । अलंकृत्य सुतादानं दैवं धर्म प्रचक्षते ।।(३।२८।।)

अर्थ — विद्या और शील वाले वर को बुलाकर, वस्त्रादि से युक्त एवं सम्यक सत्कार करके कन्या देना 'ब्राहम' विवाह कहलाता है (३।२७) । ऋत्विक के द्वारा विस्तृत यज्ञ-कर्म करने पर वस्त्राभूषणादि से अलंकृत करके कन्या का दान करना 'दैव' विवाह कहलाता है (३।२८)। यहां २०वें श्लोक में मनु ने आठ विवाहों को कहने का संकेत दिया है और २१वें में उन विवाहों के नामों का उल्लेख है । इसके पश्चात प्रसंग के अनुसार उपयुक्त यह था कि उनकी परिभाषाएं वर्णित हों - जो कि २७ से ३४ श्लोकों में हैं । किन्तु उस प्रसंग को बीच में ही तोडकर प्रक्षेपक ने एक नया प्रसंग २२ से २६ श्लोकों में चलाया है, जिसमें यह बताया गया है कि किस वर्ण के लिए कौन-कौन सा विवाह धर्मानुकुल है । मनु को वर्णानुसार विवाह की श्रेष्ठता मान्य नहीं है, अपितु वे विधि के रूप में ही विवाह की श्रेष्ठता और अश्रेष्ठता मानते हैं । यह मान्यता उन्होंने विधिवर्णन वाले श्लोकों में ही स्पष्टत : दर्शायी है । ३९ से ४२ श्लोकों से भी यही सिद्ध होता है । इस प्रकार मध्यवर्ती प्रसंग प्रसंगविरुद्ध है, अत : प्रक्षिप्त है । ये श्लोक ऊच-नीच और पक्षपात की भावना से प्रेरित प्रक्षेप हैं।

(ग) क्रमबद्ध वर्णन वाले प्रसंगों में यथोचित क्रम के पश्चात् आने वाले क्रम-विरुद्ध श्लोक ---

> द्विधा कृत्वात्मनो देहमर्थेन पुरुष्धे अभवत् । अर्धेन नारी तस्यां स विराजमसूजत्प्रभु: ।। (१।३२ ।।)

अर्थ — वह ब्रहमा अपने शरीर के दो भाग करके आधे से पुरुष और आधे से नारी बन गये, फिर उस नारी में 'विराट्' को उत्पन्न किया।

> X X

अहं प्रजा: सिसृश्वस्तु तपस्तप्त्वा सुदुश्चरम् । प्रतीन्प्रजानामसूजं । महर्षीनादितो दश ।। (१।३४।।) अर्थ — मैंने (मनु ने) प्रजाओं की सृष्टि करने की इच्छा से कठिन तपस्या की और फिर दश प्रजापित महर्षियों को उत्पन्न किया ।

 $X \qquad X \qquad X$ 

एवमेतैरिदं सर्वं मन्नियोगान्महात्ममि:। यथाकमं तपोयोगात्सुष्टं स्वावरजंगमम्।।(१।४१।।)

अर्थ — इस प्रकार इन महर्षियों ने मेरी आज्ञा से तप करके फिर सारे स्थावर जंगम जगत को उत्पन्न किया ।

यहां विशेष ध्यान देने योग्य बात यह है कि मनुस्मातकार एक निश्चित प्रक्रिया से क्रमश : प्रकृति महत. अहंकार, पञ्चतन्मात्राएं, इन्द्रियां और मन, पञ्चमहामृत, इन तत्त्वों से स्थावर-जगम सृष्टि की उत्पत्ति मानता है (१ । १४-२१) । पिछले श्लोकों में इसी क्रम से सुष्टि-उत्पत्ति दर्शाते हुए १ । १६-१८ श्लोंकों द्वारा सभी प्रजाओं की 'उत्पत्ति हो चुकी' दर्शायी जा चुकी है । फिर १ । १९-२१ श्लोकों द्वारा संक्षेप में अन्य समस्त संसार की उत्पत्ति का कथन कर दिया । इस प्रकार प्रजाओं (प्राणियों) और अन्य जगत की उत्पत्ति का क्रमबद्ध प्रसंग पूरा हो गया । इसके पश्चात् १।२२-३१ श्लोकों में उत्पन्न हुए प्राणियों के साथ कर्मसंयोग आदि का प्रसंग चला है । फिर एक नया प्रसंग शुरू किया गया है, जिसमें ब्रह्मा द्वारा अभी स्त्री और पुरुष का निर्माण होना कहा जा रहा है । मन द्वारा अभी प्रजाओं को उत्पन्न करने की इच्छा ही की जा रही है । महर्षियों द्वारा स्थावर और जंगम जगत की उत्पत्ति कही जा रही है! जबकि पिछले श्लोकों में प्राणियों की उत्पत्ति होने पर उनके कर्मों का भी विवेचन किया जा चुका । इस प्रकार यह प्रसंग क्रमविरुद्ध है । यदि यह मौलिक होता तो १ । १६ में प्राणियों की उत्पत्ति दर्शाने से पूर्व इसका क्रमोचित वर्णन होता । लेकिन क्रम में यह जुड नहीं पाया । अत : प्रक्षेपक को बाद में डालना पड़ा ि इस प्रकार इन श्लोकों की क्रमविरुद्धता इन्हें प्रक्षिप्त सिद्ध कर रही है । अन्य 'अन्तर्विरोघ' आदि आघारों पर भी ये प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं । ये श्लोक ब्रहमा द्वारा सुष्टि उत्पन्न करने वाली नवीन वेदान्त की मान्यता से प्रमावित पौराणिक कल्पना की देन हैं । मिथ्या कल्पनाओं द्वारा ब्रहमा के साथ सम्बन्ध जोडकर मनु और मनुस्मृति आदि को अलौकिक सिद्ध करने की भी प्रवृत्ति इनमें लक्षित होती है।

(घ) क्रमबद्ध वर्णन वाले प्रसंगों में यथोचित क्रम से पूर्व ही आने वाले क्रमविरुद्ध श्लोक —

> तदण्डमभवद्वैमं सहस्राशुसमप्रमम् । तस्मिञ्जज्ञे स्वयं ब्रह्मा सर्वलोकपितामह: ।। १ । ९ ।।

अर्थ — वह 'अप्' तत्त्व हिम-सा भ्रुम्न और सूर्य-सा चमकीला अण्डाकार बन गया । उसमें से सब लोकों के पितामह स्वयं ब्रहमा उत्पन्न हुए ।

#### $X \quad X \quad X \quad X$

#### तस्मिन्नण्डे स भगवानुषित्वा परिवत्सरम् । स्वयमेवात्मनो ध्यानासदण्डमकरोद्विधा ।।१ । १२ ।।

अर्थ -- उस अण्डे में भगवान ने परिवत्सर (कल्प का शतांशसमय) तक निवास किया और सत्पश्चात ध्यान से उस अण्डे के दो विभाग कर दिए ।

X X X X

#### ताम्यां स शकलाम्यां च दिवं मूमि च निर्ममे । मध्ये व्योमदिशश्चाष्टावपां स्थानं च शाश्वतम् ।।१ ।१३ ।।

अर्थ — अण्डे के उन दो खण्डों से चुलोक,पृथिवी की रचना की ओर इनके मध्य में आकाश, आठ दिशाओं और जलों के शाश्वत स्थान (अन्तरिक्ष) को बनाया ।

यह १।९, १२, १३ श्लोकों का एक प्रसंग है। इसमें एक अण्डे के द्वारा सृष्टि की उत्पत्ति दर्शायी गयी है। भ्रहमा ने उस अण्डे में रहकर उसको दो टुकड़ों में विभक्त कर दिया। उसके उन टुकड़ों से चुलोक, पृथिवीलोक, आकाश, समुद्र आदि बने।

मनुस्मृति की सृष्टि-उत्पत्ति प्रक्रिया और उसके क्रम के बारे में पिछले 'ग' भाग में पर्याप्त विवेचन किया गया है। इस उदाहरण को समफने के लिए भी उसे ध्यान में रखना आवश्यक है। महत् आदि तत्वों की प्रक्रिया और क्रम से सृष्टि उत्पत्ति का वर्णन करते हुए १। १९-२१ श्लोकों में पूर्णत: सृष्टि के बनने का क्रम आता है। उनका निर्माण १४ से २१ श्लोकों में है,लेकिन इस प्रसंग में उनके बनने से पूर्व ही चुलोक पृथ्वीलोक आदि की स्थूल सृष्टि बनी दिखा दी। प्रश्न उठता है कि जब उसके प्राकृततत्व ही नहीं बने हैं तो ये पृथ्वी आदि किस वस्तु से बन गये? यदि यह प्रसंग मौलिक होता तो इसका वर्णन क्रमोचित ढंग से १।१५ के पश्चात अथवा १८ के पश्चात होता। लेकिन वहां यह नहीं जोड़ा जा सका, अत: पूर्व ही डाल दिया। इस प्रकार क्रमविरोधिता के कारण उक्त श्लोकों का यह प्रसंग 'प्रसंगविरुद्ध' है। ये श्लोक अन्तर्विरोध के आधार पर भी प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं। इस प्रकार की सृष्टि-उत्पत्ति की पौराणिक कल्पना नतीन वेदान्त के आधार पर की जाती है। उसी आग्रह के कारण यहाँ ये प्रक्षेप किये गये प्रतीत होते हैं।

(ड.) उपयुक्त स्थल अथवा प्रसंग के बिना ही कहे गये श्लोक —
जगतश्च समुत्पतिं संस्कारविधिमेव च ।
व्रतचर्योपचारं च स्नानस्य च परं विधिम् ।। (१।१११ ।।)
देशधर्मान् जातिधर्मान् कुलधर्माश्च शास्वतान् ।
पाखण्डगणधर्माश्च शास्त्रे ऽस्मिन्तवतान् मन्: ।। (१।११६ ।।)

अर्थ — मनुस्मृति में जगदुत्पति, संस्कारों की विधि, व्रतचर्या और स्नान की विधि क्रमशः कही है। इस शास्त्र में मनु ने देश, जाति और कुलों के धर्मों तथा पाखण्डियों के अवैदिक कर्मों का वर्णन किया है।

यह १११-११८ श्लोकों का एक प्रसंग है। इसमें मनुस्मृति की विषय सूची दी गई है। यहां विचारणीय बात यह है कि विषयसूची का उपयुक्त स्थान या तो किसी ग्रन्थ के प्रारम्भ में होता है, या फिर अन्त में ही। बिना ही पूर्वापर प्रसंग के कहीं भी विषयसूची का कथन कर देना किसी भी विद्यान् का कार्य नहीं हो। सकता। इन श्लोकों के लिए यह उपयुक्त स्थल नहीं है, अपितु बलात ठूसे हुए प्रतीत होते हैं। इस आधार पर यह प्रसंग प्रक्षिप्त है। वो अन्य प्रमाण भी इनको प्रक्षेप सिद्ध करने में दिए जा सकते हैं — (१) मनुस्मृति की ऐसी शैली ही नहीं है जिसमें विषयसूची का प्रदर्शन करने का अवसर आ सके। इसकी प्रवचन शैली है और प्रत्येक प्रवचन या विषय, पूर्वापर विषयों से श्रृंखलावत बुड़े हैं। मनु की यह शैली है कि वे किसी विषय को प्रारम्भ या समाप्त करने समय अथवा दोनों स्थानों पर उसका संकेत करते हैं। शैली की अखण्डता के कारण उसमें साथ-साथ ही विषयों का संकेत होता रहता है, अतु: पृथक से विषयसूची की आवश्यकता ही नहीं रहती। इसीलिए मनु ने

कहीं मनुस्मृति के विषयों की सूची प्रदर्शित करने के लिए कोई प्रसंग भी प्रारम्भ नहीं किया । इस प्रकार यहां जो ये श्लोट वर्णित हैं, ये मनु की इस शैली के नहीं हैं, इस कारण भी ये प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं । (२) जिस स्थान पर ये वर्णित हैं, यहां पूर्वापर प्रसंग सृष्टि-उत्पत्ति और घर्मोत्पत्ति का है । क्रमश : ये १ । ५ और १ । १०८ तथा २ । १ से प्रारम्भ होकर २ । २५ में समाप्त हुए हैं, इन विषय-संकेतों के अनुसार इनका बीच में वर्णन विषय और प्रसंगविरुद्ध भी हैं; क्योंकि वे क्रमबद्ध प्रसंगों को भंग कर रहे हैं । इस आधार पर भी ये प्रक्षिप्त हैं ।

इस प्रकार उपयुक्त स्थल और प्रसंग के बिना कहे गये श्लोक 'प्रसंगविरुद्ध' प्रक्षेप माने गये हैं। परवर्तीकाल में मनुस्मृति को अध्याय-अनुसार व्यवस्थित करने वाले व्यक्ति ने ही ये श्लोक जोड़े लगते हैं।

## ३. अन्तर्विरोध (परस्परविरोध)

मनुस्मृति में जिन बातों में विरोध आता है अथवा एक मान्यता का दूसरी मान्यता जहां खण्डन करती है उसे 'अन्तर्विरोध' कहा गया है। ऐसे वर्णन वाले श्लोकों में ',निश्चित है कि एक ही मान्यता मौलिक है, दूसरी प्रक्षिप्त । मनुस्मृति एक ही लेखक की रचना है। उसमें वर्णित मान्यताओं में किसी प्रकार का विरोध नहीं होना चाहिए, और किसी विशिष्ट विद्वान की रचना में तो ऐसे विरोधों की आशा ही नहीं की जा सकती। फिर भी यह त्रुटि स्पष्टत: मिलती है। स्पष्ट है कि एक मान्यता अवश्य प्रक्षिप्त है। ऐसे वर्णनों में मौलिक मान्यता को मनुप्रोक्त मानकर दूसरी को 'अन्बर्विरुद्ध' या 'परस्परविरुद्ध' आधार पर प्रक्षिप्त माना गया है। कुछ अन्तर्विरोधी उदाहरण प्रस्तुत हैं —

(क) नवम अध्याय के ५७-६३ श्लोकों में स्त्रियों के लिए आपत्कालीन धर्म बतलाये हुए हैं। सन्तान के अभाव में यहाँ नियोग का विधान किया है। यह मान्यता शैली के अनुरूप और मौलिक है। एक श्लोक में विधान है—

#### देवराद्वा सपिण्डाद्वा स्त्रिया सम्यङ्गियुक्तया । प्रजेप्सिताऽ धिगन्तव्या संतानस्य परिश्वये ।। (९ । ५९ ।।)

अर्थ — सन्तान का क्षय (अभाव) होने पर अपने पति की या समाज की आज्ञा से देवर वा अन्य सपिण्ड पुरुष से इच्छित सन्तान प्राप्त कर लेनी चाहिये।

किन्तु जैसे ही यह प्रसंग पूर्ण होता है, इस विचार के विरोधी व्यक्तियों ने इसके खण्डन में श्लोक मिला दिये हैं । उन श्लोकों में नियोग का निषेध है । इसे गर्हित और साधुपुरुषों द्वारा निन्दित कहा है, और इसके प्रचलन में विकृत कारण का उल्लेख दर्शाया है । ये ६४ से ६८ तक पांच श्लोक खण्डन के प्रसंग के हैं । इस प्रसंग के दो श्लोक प्रस्तुत हैं —

#### नान्यस्मिन् विधवा नारी नियोक्तव्या द्विजातिमि: । अन्यस्मिन् हि नियुज्जाना धर्म हन्यु: सनातनम् ।। (।। ९ ।६४ ।।)

अर्थ — द्विजाति लोग विधवा नारी को अन्य देवर अथवा सपिण्ड पुरुष में नियोग की आज्ञा न दें। जो नियोग कराते हैं, वे सनातन धर्म को नष्ट करते हैं।

> अयं द्विजैर्डि विद्वद्भिः पशुघर्मो विगर्डितः । मनुष्याणामपि प्रोक्तो वेने राज्यं प्रशासति ।। (९ ।६६ ।।)

अर्थ - इस नियोग-प्रया को विद्वानों ने पशुचर्म कहा है। यह राजा वेन के समय मनुष्यों में

प्रचलित हुआ है।

इनमें ६४-६ ८ श्लोकों का प्रसंग मौलिक नहीं है। इसे बाद में किसी ने खण्डन के लिए मिलाया है। अत: 'अन्तर्विरोघ' या 'परस्पर विरोघ' के कारण ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं। वेद में जिस का कथन हो, उसको थोड़े समय से प्रचलित कहना ठीक नहीं। मनुस्मृति स्वयं आदि सृष्टि की है। इस लेख से यह सिद्ध है कि मनु का पूर्व लेख नियोग-प्रतिपादन का है।राजा वेन मनु से बहुत बाद का है। '

(छ) 'अहिंसापालन' अथवा 'हिंसानिषेघ' की मान्यता मनुस्मृति की उन मान्यताओं में से एक है जिन पर मनुस्मृतिरूपी प्रासाद टिका हुआ है। जो व्यक्ति हिंसा, मांसमक्षण तथा पश्यज्ञ को मनुस्मृतिसम्मत मानते हैं वे मनु और मनुस्मृति के साथ अन्याय करते हैं, और वे वस्तुत: इनके साथ ईमानदार नहीं है। मनु ने प्रत्येक प्रकार की हिंसा को पाप माना है और स्थान-स्थान पर अहिंसा-पालन के लिए बल दिया है। अहिंसा की मान्यता मनुस्मृति की कितनी दृढ़ आघारभूत मान्यता है, इसका अनुमान इस बात से लगाया जा सकता है कि मनु ने गृहस्थीं-जनों के लिए जो नैत्यिक पञ्चमहायज्ञों का अनिवार्य विघान किया है, उसके मूल में हिंसा-निवृत्ति की भावना ही है। गृहस्थों बारा प्रतिदिन अज्ञान और विवश्ततावश्न होने वाली छोटी-छोटी हिंसाओं के प्रायश्चित्त के लिए ही पञ्चमहायज्ञों का करना आवश्यक बताया है—

पञ्चसूना गृहस्थस्य चुल्ली पेषण्युपस्कर:। कण्डनी चोदकम्भश्च बघ्यते यास्त वाहयन ।। (३ । ६८ ।।)

अर्थ— गृहस्थी के यहां चूल्हा, चक्की, झाड़ू, ओखली, जल का घड़ा, ये पांच हिंसा के स्थान हैं । इनको व्यवहार में लाता हुआ गृहस्थी हिंसा के पापों से बंघता है ।

> तासां क्रमेण सर्वासां निष्कृत्यर्थं महर्षिमि: । पञ्च क्लुप्ता महायज्ञा: प्रत्यहं गृहमेधिनाम् ।। (३ । ६९ ।।)

अर्थ — उनके प्रायश्चित्त के लिए महर्षियों ने गृहस्थी के लिए क्रमश : पांच महायजों का दैनिक विधान किया है ।

इसके अतिरिक्त मनु ने अनेक स्थानों पर हिंसा का स्पष्ट निषेध भी किया है और हिंसक की निन्दा की है।—

(अ) वर्जयेन् मधुमांसं च प्राणिनां चैव हिंसनम् ।। २ ।१७७ ।। (इस संस्करण में १५२ वां)

अर्थ – मद्य-पान, मास-भक्षण तथा प्राणियों की हिंसा को छोड़ देवे ।

(आ) – हिंसारतश्च यो नित्यं नेहासी सुखमेघते ।। (४।१७० ।।)

अर्थ - जो नित्य हिंसा के कर्नों में रत रहता है, वह इस संसार में सुख प्राप्त नहीं करता है ।

## (इ) नाकृत्वा प्राणिनां हिंसा मांसमुत्पचते क्वचित्

न च प्राणिवध: स्वर्गस्तस्मान्मांसं विवर्णयेत् (।। ५ ।४८ ।।) अर्थ — प्राणियों की हिंसा के बिना कहीं मांस की उत्पत्ति सम्भव नहीं है । और प्राणियों का वध

१. महान्वरत में वेन नाम के वो राजाओं का उल्लेख आता है। एक — वैवस्थत मनु के दक्ष पुत्रों में से एक चा (महा. आ. ७०।१३)। दूसरा — अंग देत का एक बुष्टकर्मा राजा चा. जो कर्दमपुत्र अनंग का पुत्र चा। इससे राजा पुचु का जन्म हुआ (शा. ५०।९६-९९)। इस प्रकार वेंनों ही राजा स्वायम्मुव मनु से पर्याप्त परवर्ती हैं। यहां अंगराजा वेन का ही वर्णन है।

सुख देनेवाल: नहीं है । इसलिए मांस को सर्वया छोड़ देना चाहिए ।

मनु ही वे पहले व्यक्ति हैं जिन्होंने हिंसा के लिए सलाह देने वाले व्यक्ति को भी पाप का भागीदार घोषित किया है। मांसप्राप्ति में किसी भी रूप से सम्बद्ध व्यक्ति मनु के मत से 'घातक' है। मनु ने हिंसा से सम्बद्ध सभी व्यक्तियों को 'घातक' घोषित करके अपनी अहिंसा की दृढ़ मान्यता को अशंकित रूप से स्पष्ट कर दिया है। वे 'घातक' (पापी) ये हैं---

#### (ई) अनुमन्ता विशसिता निहन्ता क्रयोवक्रयी । संस्कर्ता चोपहर्ता च खादकश्चेति घातका: ।। (४ । ४१ ।।)

अर्थ — सलाह देने वाला, काटने वाला, मारने वाला, खरीदने और बेचने वाला, पकाने वाला, लानेवाला और खाने वाला, ये सभी घातक (पापी) हैं।

अहिंसा के समर्थन में और हिंसा की निन्दा में इतना सब कुछ लिखने वाले व्यक्ति के ग्रन्थ में कहीं मांसभक्षण की बात को मौलिक मान लिया जाये तो यह दुस्साहस ही कहा जायेगा । इतनी स्पष्ट मान्यता होते हुए भी मनुस्मृति में मांसभक्षण, पशुयज्ञ और हिंसापरक श्लोकों को मिला दिया गया —

#### (अ) नानिष्ट्वा नवसस्येष्ट्या पशुना चाग्निमान् द्विज: । नवान्नमद्यान्मांसं वा दीर्घमायुर्जिजीविषु: ।। (४ । २७ ।।)

अर्थ — अग्नियाँ नवान्न और मांस की लोलुप होती हैं । अतएव जो द्विज नये अन्न और पशु-मांस से अग्नि में हवन नहीं करते, उनके प्राणों को ही अग्नियां खाना चाहती हैं ।

(आ) पांचवें अध्याय में ११ से ४७ तक मांसमक्षण का विधान।

(इ) तृतीय अध्याय में १२२ से २८४ तक श्राद्ध में विभिन्न मांसों के खाने का विधान । ये तथा मनुस्मृति के सभी हिंसा-समर्थक श्लोक उपर्युक्त मौलिक मान्यता के विरुद्ध होने के कारण 'अन्तविरोध' आधार पर प्रक्षिप्त हैं । इन श्लोकों का प्रक्षेप स्वार्थी पंडितों तथा वाममार्गियों ने किया है । (अन्य प्रमुख अन्तर्विरोधां को जानने के लिए देखिये — 'मनुस्मृति की प्रमुख मौलिक मान्यताए' शीर्षक विवेचन) ।

#### ४. पुनरुवित्तयां —

पहले कही हुई बात को विशिष्ट अभिप्राय के बिना पुन: कहना पुनरुक्ति हैं। ये पुनरुक्तियां बिल्कुल ज्यों की त्यों तो नहीं हैं, किन्तु अनेक स्थानों पर प्रक्षेपकर्ताओं ने अपने भाव को सिद्ध करने के लिए पूर्व प्रोक्त अंशों को आवश्यकतानुसार ग्रहण कर लिया है। उन्हें पढ़कर यह प्रतीत होता है कि इस अंश को पुन: ग्रहण करने की नितान्त आवश्यकता नहीं थी। अनावश्यक रूप से पुनरावृत्त वे अंश उसके प्रक्षेप होने का संकेत देने हैं। यथा —

(क) मनु सृष्ट्युत्पत्ति का वर्णन करते हुए, फ्रमानुसार जगत की प्रकटावस्था के माध्यम से ही परमात्मा की प्रकटता-रूप उत्पत्ति का वर्णन करते हैं —

### ततः स्वयंभूर्मगवानव्यक्तो व्यंजयन्निदम् । महाभूतादिवृत्तौजाः प्रादुरासीत्तमोनुदः ।। (१ । ६ ।।)

अर्थ — तब अपने कार्यों को सम्पन्न करने में स्वयं समयं, महत्, पञ्चमहाभूत आदि तत्वों को उत्यन्न करने की अमित शक्ति से युक्त स्यूलरूप में प्रकट न होने वाला परमात्मा इस समस्त संसार को प्रकटावस्था में लाते हुए ही प्रकट हुआ ।

इससे अगला ही श्लोक है --

यो\$ सावतीन्द्रियग्राह्य: सूक्ष्मोऽ व्यक्त: सनातन: । सर्वमृतमयोऽ चिन्त्य: स एव स्वयमुदुबमौ ।। (१ । ७ ।।)

अर्थ — जो यह परमात्मा इन्द्रियों से ग्रहण न कर सकने योग्य, सूक्ष्म, अव्यक्त, सनातन, सब प्राणियों का आग्रयस्थान और अचिन्त्य है; वही अपने आप उत्पन्न हुआ।

इस श्लोक में कोई नयी बात न होकर कुछ नए विशेषणों के साथ छठे श्लोक के भावों को ही पुन: कह दिया है। छठे श्लोक में परमात्मा का प्रकट होना कहा था, इसमें भी केवल परमात्मा की उत्पत्ति कही है। 'अञ्चक्त:' की ज्यों की त्यों और 'स्वयम्भू:' की 'स एव स्वयमुद्बमों' के रूप में पुनरुक्ति है। इस प्रकार 'पुनरुक्ति' के आधार पर यह श्लोक प्रक्षिप्त है।

यह पुनरुक्ति क्यों की गई ? प्रसंगानुसार यह स्पष्ट कर देना भी इसको प्रक्षेप समझने में पोषक सिद्ध होगा । छठे श्लोक में परमात्मा की प्रकटता या उत्पत्ति, जगत की प्रकटता के रूप में ही मानी है अर्थात वैसे तो परमात्मा अव्यक्त है, प्रकट जगत से ही उसका होना अनुमित होता है । किन्तु अग्रिम ७-१३ श्लोक पौराणिक कल्पना के आधार पर किये गये प्रक्षेप हैं जिनमें ब्रह्मा की उत्पत्ति दर्शायी गयी है । उसे सिद्ध करने के लिए ही सातवें श्लोक में 'यो इसो' कहकर एक नया प्रसंग श्रू किया गया । उसकी भूमिका के लिए प्रक्षेपक को विवश होकर यह पुनरावृत्ति करनी पड़ी, अन्यथा एक बार छठे श्लोक में कहने के बाद उसकी आवश्यकता ही नहीं रही थी । यह ब्रह्मा की उत्पत्ति का प्रसंग मनुस्मृति की उत्पत्ति-प्रक्रिया (१४-२१) के विरुद्ध है । इसे मनुस्मृतिसम्मत बनाने के लिए यह प्रसंग डाला गया है । किन्तु कपड़े के पैबन्द की तरह यह स्पष्टत : प्रक्षिप्त दिखाई पड़ रहा है ।

## (ख) पति या नामिचरति मनोवाग्देहसंयता।

सा मर्तृलोकमाप्नोति सद्भि: साध्वीति चोच्यते ।।(४ । १६४ ।।

- (या) जो स्त्री (मन:-वाक्-देह-संयता) मन, वाणी और शरीर को संयम में रखकर (पतिम न में अभिचरति) पति के विरुद्ध आचरण नहीं करती (सा) वह (भर्तृलोकम् + आप्नोति) पतिलोक अर्थात् पति के हृदय में आदर का स्थान प्राप्त करती है (च) और (सिद्भ : 'साध्वी' + इति उच्यते) श्रेष्ठ लोग उसको 'पतिन्नता या अच्छी पत्नी' कहकर प्रश्नांसा करते हैं।। १६५।। इस श्लोक का ९। २९ में अक्षरश: पुनरुक्ति है, जो अनावश्यक है। अत: ९। २९ स्थल पर यह पुनरुक्ति प्रक्षेप माना गया है।
- (ग) ५ । १३४ श्लोक भी ९ । ३० में अक्षरश : पुनरुक्त है । यह अन्य आधारों पर भी प्रक्षिप्त सिद्ध होता है अत : दोनों स्थानों पर ही प्रक्षिप्त माना गया है ।
- (घ) ६ । ३४२ में शस्त्र औषघ आदि चुराने वाले चोरों को देशकाल के अनुसार दण्ड देने का कथन हो चुका है —

#### महापशूनां हरणे शस्त्राणामौषधस्य च। कालमासाद्य कार्यं च दण्डं राजा प्रकल्पयेत्। (८। ३२४।।)

अर्थ — हाथी आदि बड़े पशुओं, शस्त्रों तथा औषघ की चोरी पर राजा समय और कार्य के अनुसार दण्ड देवे ।

इसकी पुनरुवित्त ---

क्षीताद्रव्यापहरणे शस्त्राणामीषधस्य च। कालमासाम्र कार्यं च राजा दण्डं प्रकल्पयेत ।। (९ । २९३ ।।) अर्थ — खेती के उपकरण हल आदि, शस्त्रों तथा ओषघ की चोरी करने पर राजा समय और कार्य के अनुसार दण्ड देवे ।

यहां पहले पद को छोड़कर शेष बातों की यथावत पुनरुक्ति है । पूर्व श्लोक अपने प्रसंग में है और यह अप्रासंगिक रूप से उक्त है । इस प्रकार 'पुनरुक्ति' होने से यह प्रक्षिप्त है ।

## शैलीगत आघार अथवा शैली-विरोध —

जैसा कि पहले कहा जा चुका है कि सम्पूर्ण मनुस्मृति का प्रणेता एक हो व्यक्ति है । मनुस्मृति की शैली गम्भीर, संतुलित, साधार, युक्तियुक्त एवं पक्षपात की भावना से रहित है; किन्तु बीच-बीच में अतिसामान्य, निराधार, अयुक्तियुक्त, अतिशयोक्तिपूर्ण और पक्षपातपूर्ण शैली के श्लोक भी आजाते हैं । यह निश्चित है कि यह विरोधी मिन्नता एक ही प्रणेता की शैली में नहीं हो सकती । मनु एक विद्वान् ऋषि थे, अत: कहा जा सकता है कि दूसरी शैली के श्लोक मनुप्रोक्त न होकर प्रक्षिप्त हैं । मनुस्मृति के अनुशीलन से जो शैलियां मनुसम्मत प्रतीत नहीं हो पाईं, उन्हें दो विभागों में रखा गया है ।

- १. मनु की शैली से मिन्न शैलियां
  - क. रचना-शैली-सिद्ध मिन्नताएं।
- २. वर्णन-शैली से विरुद्ध शैलियां ---
  - ख. निराघार एवं अयुक्तियुक्त शैली ।
  - ग. अतिशयोक्तिपूर्ण शैली ।
- घ. पक्षपातपूर्ण शैली (घृणा, निन्दा, अपशब्द, ऊंच-नीच, स्पृश्यास्पृश्यप्रेरित)। मनुसम्मत मौलिक शैलियां न होने के कारण इन शैलियों के श्लोकों को प्रक्षिप्त माना गया है। मनु की मौलिक शैलियों की विस्तृत समीक्षा 'मनुस्मित की शैलियां' शीर्षक विवेचन में की गई है। शैलियों के निर्धारण की पद्धति पर भी वहीं विचार किया गया है। यहां केवल संक्षिप्त स्पष्टीकरण के साथ उनके उदाहरण ही प्रदर्शित किये जा रहे हैं।

#### (क) रचना-शैलीसिद्ध मिन्नता —

रचना की दृष्टि से मनुस्मृति की 'प्रवचनशैली' है, अर्थात मनुस्मृति मूलत: प्रवचन है। मनुस्मृति में प्रवचन के लिए जितने मी विषय या प्रकरण चुने गये हैं उनके प्रारम्भ या समापन में अथवा दोनों स्थानों पर क्रमश: उनके प्रारम्भ करने और समापन करने का प्रयोग किया है। इन समी स्थानों पर 'सुनने-सुनाने' की क्रियाओं का प्रयोग किया है। ये समी प्रवचन एक शैली में शृंखलावत जुड़े हुए हैं। इस शैली के आधार पर निम्न निष्कर्ष निकलते हैं —

(अ) मनुस्मृति मूलत: कोई पूर्वनिबद्ध शास्त्र नहीं था । मनु द्वारा त्रृषियों की जिज्ञासा के उत्तर में जो प्रवचन दिये गये, उनका संकलन होने पर वह 'शास्त्र' कहलाया । इससे यह मी स्पष्ट हो जाता है कि प्रवचनों को कोई प्रवक्ता स्वयं 'शास्त्र' नहीं कह सकता, अथवा क्रमश: दिये जा रहे अपने प्रवचनों को ग्रन्थ के रूप में वर्णित नहीं कर सकता है । यह रूप तो बाद में बनता है । इसलिए मनुस्मृति में जहां मी इसे पूर्वनिबद्ध 'शास्त्र' या 'ग्रन्थ' के रूप में वर्णित किया है,वे श्लोक परवर्ती काल में किये गये प्रक्षेप हैं, जबकि मनुस्मृति संकलित होकर निबद्ध 'शास्त्र' या 'ग्रन्थरूप में आ चुकी थी । यथा —

#### (१) इदंशास्त्रमधीयानो बाह्मण :शंसितव्रत : । मनो वाग्देहजैनिंत्यं कर्मदोषैनं लिप्यते ।।(१ । १०४ ।।)

अर्थ - इस शास्त्र को पढ़कर इसके अनुसार कर्तव्य त्रतों को करने वाले ब्राहमण को मन वाणी और देह के कमों से उत्पन्न होने वाले दोष (पाप) नहीं लगते ।

> (२) नै:श्रेयसमिदं कर्म यथोदितमशेषत: । मानवस्यास्य शास्त्रस्य रहस्यमुपदिश्यते ।। (१२ । १०७ ।।)

अर्थ — मोक्ष-प्राप्ति के साधक सब कर्मों का वर्णन कर दिया । अब मानवशास्त्र के रहस्य का उपदेश किया जाता है।

इस प्रकार के श्लोक मनुस्मृति-परम्परा के शिष्यों द्वारा प्रशंसा और महत्त्ववर्धन की दृष्टि से मिलाये गये हैं।

(आ) इस प्रकार इस शैली में,मूल प्रवचनों के संकलन में स्वयं मनु का नाम भी प्रयुक्त नहीं हो सकता और न मृगु का नाम आना ही युक्तसंगत जंचता है । इसलिए जो भी श्लोक मनु और भृगु के नाम से वर्णित हैं, वे इस शैली के आंघार पर प्रक्षिप्त हैं । उनकी भाषा-प्रयोग-शैली भी यही सिद्ध करती है कि वे मनुप्रोक्त बातों का मूलसंकलन नहीं हैं । वे उनके नाम से किसी अन्य व्यक्ति ने बनाये हैं । कुछ लोगों का विचार है कि उनका आशय मनु का आशय है, अत : उनके नाम से उनका उल्लेख है । यह भी युक्तिसंगत बात नहीं है कि वह मनु का आश्रय है । संभव है किसी अन्य व्यक्ति ने अपना आश्रय मनु के नाम से वर्णित कर दिया हो । यह तो एक ऐसा खिद्रद्वार बन जाता है कि चाहे कोई भी अपने अभीष्ट आश्रय को मनु का आश्रय बताकर कितने ही श्लोक बनाकर मिला दे ; अत : यह मान्य नहीं है । वास्तविकता भी यही है कि परवर्ती लोगों ने मनु के नाम पर अपने आशयों को मिलाया है। यदि यह माने कि मनु के शिष्य मृगु ने उनके आशयों का वर्णन उनके नाम से किया है,तो इसमें मी कई संदेह रह जाते हैं - (१) इसका मतलब मृगु ने वास्तविक रूप में मनु के प्रवचनों का संकलन नहीं किया, (२) यदि वास्तविक रूप में है,तो कहीं बिना नाम के, और कहीं नामोल्लेखपूर्वक,दो पद्धतियां क्यों अपनायी हैं ? जब संकलन शैली में अन्य अधिकतर बातों का वर्णन मुलरूप में हुआ है तो कहीं-कहीं मनु का नाम देकर विधान करनें की क्या आवश्यकता थी १ (३) और भूगु नाम वाले श्लोक मनु के सकलन में कैसे आये ? मनुस्मृति में उनकी क्या तुक है १ इस प्रकार मनुस्मृति को प्रक्षेपकों ने मनचाहा 'भण्डारघर' बना लिया है । इस शैली से यह निश्चित हो जाता है कि इस प्रकार मनु और भृगु नाम वाले सभी श्लोक मूलरूप नहीं हैं, अपितु

परवर्तीकाल में उनके शिष्यों ने रचकर डाल दिये हैं। जैसे,मनु के नाम वाले श्लोक -

१. यः कश्चित्कस्यचिद्वमीं मनुना परिकीर्तितः स सर्वो ६ मिहितो वेदे. सर्वज्ञानमयो हि स: ।।

(२ 1911)

(इस संस्करण में १।१२६)

अर्थ - मनु ने जिस किसी का जो भी धर्म (कर्तच्य) बताया है वह सब वेदोक्त है । क्योंकि वेद सम्पूर्ण ज्ञान से युक्त है।

> २. दश स्थानानि दण्डस्य मनु: स्वायं मुवो ८ ब्रवीत् । त्रिषु वर्णेषु यानि स्युरक्षतो ब्राह्मणो व्रजेत् ।।(८।१२४।।)

अर्थ — स्वायम्मुव मनु ने दण्ड के दश स्थान बताए हैं । जिन पर क्षत्रियादि तीन वर्ण वालों को दण्ड देना चाहिये । और ब्राइमण को दण्ड के बिना ही छोड़ देना चाहिए ।

#### त्रमृणे देये प्रतिज्ञाते पञ्चकं शतमर्ठति । अपहवे तद्दिगुणं तन्मनोरनुशासनम् ।।(८ ।१३९)

अर्थ — मनु का ऋणादि के विवाद में यह दण्ड का प्रकार है कि यदि ऋण लेने वाला न्यायसमा में आकर ऋण को स्वीकार कर लेता है, तो उस पर पांच प्रतिशत दण्ड करे और यदि वहां भी झूठ बोले या छिपावे तो दश प्रतिशत देना चाहिए।

भृगु के नाम से वर्णित श्लोक -

१. एतद्वोऽयं भृगुः शास्त्रं श्रावयिष्यत्यशेषतः। एतद्वि मत्तोऽधिजगे सर्वमेषोऽस्त्रिलं मुनिः।।(१।५९।।)

अर्थ — यह मृगुमुनि आप सब को सम्पूर्ण धर्मशास्त्र सुनायेंगे । इस मुनि ने यह समस्त शास्त्र मुझ से पढ़ा है ।

> २. स तानुवाच धर्मात्मा महर्षीन्मानवो भृगु:। श्रूयतां येन दोषेण मृत्यूर्विप्राञ्जिघांसति ।। (४ । ३ ।।)

अर्थ — उस धर्मात्मा भृगु मुनि ने महर्षियों से कहा कि जिस दोष के कारण विग्रों (विद्वानों) को मृत्यु मारना चाहती है, उसे सुनिये।

इत्येतन्मानवं शास्त्रं मृगुप्रोक्तं पठिन्द्वजः ।भवत्याचारवान्नित्यं यथेष्टां प्राप्नुयादगितम् ।। (१२ । १२६ ।।)

अर्थ — इस भृगु-प्रोक्त मानव-धर्मशास्त्र को पढ़ता हुआ द्विज सदाचारी बन जाता है और इच्छानुसार गति कोप्राप्त करता है।

- (इ) जैसा कि अमी 'क' खण्ड में दर्शाया गया है कि मनु की शैली किसी मी विषय अथवा प्रकरण के प्रारम्भ अथवा समाप्ति पर,या दोनों ही स्थानों पर,उिहच्ट विषय का संकेत देने की है। यदि किसी स्वतन्त्र प्रकरण में अथवा एक प्रकरण की समाप्ति होने पर, प्रारम्भ की गई चर्चाओं के आद्यन्त में, उस विषय का संकेत नहीं मिलता,तो उससे यह संकेत मिलता है कि वह प्रकरण मनु की शैली का नहीं है। यथा—
- १. प्रथम अध्याय के १११-११८ श्लोकों में मनुस्मृति की विषयसूची का प्रसंग एक स्वतंत्र और पूर्वपर प्रसंग से मिन्न प्रसंग है, किन्तु इस प्रसंग के न तो पूर्व ही उदिष्ट विषय का संकेत है और न समाप्ति पर । अत: यह मनु की शैली का प्रसंग नहीं है ।
- २. ग्यारहवें त्यध्याय के १-४३ श्लोकों में स्वतन्त्र वान का तथा अन्य फुटकर प्रसंग हैं, किन्तु उसके प्रारम्म और समाप्ति पर विषय का संकेत नहीं है। ४३ श्लोकों में वर्णित विषय का कोई संकेत न होना. इस प्रसंग को मनु की शैली का सिद्ध नहीं करता। अत: यह भी प्रक्षिप्त है।

#### (ख) निराधार एवं अयुक्तियुक्त शैली -

जहां कारण-कार्य या साधन-साध्य का पारस्परिक सम्बन्धरहित वर्णन किया गया हो, जिस विधान की कोई बुद्धिसंगत स्थिति न हो अथवा तो तर्क के आधार पर पुष्ट नहीं होता, ऐसा वर्णन निराधार एवं अयुक्तियुक्त शैली का है। मनु ने प्रत्येक विधान और वर्णन को साधार एवं युक्तियुक्त ढंग से वर्णित किया है और धर्मनिर्णय के लिए तर्क को भी एक प्रमुख आधार माना है (१२।१०६, ११६) । मनु के इस दृष्टिकोण के अनुसार उक्त शैली के श्लोक मनुकृत न मानकर प्रक्षिप्त माने गये हैं । यथा —

> धान्यं हत्वा भवत्याखु: कांस्यं हंसो जलं प्लव: । मधु दंश: पय: काको रसं श्वा नकुलो घृतम् ।।(१२ । ६२ ।।)

अर्थ — धान्य चुराने वाला चूहा, कासा चुराने वाला हंस, जल की चोरी करने वाला जलमुर्ग, मधुचोर डांस, दूधचोर कौआ, रस चुराने वाला कुता ओर घी चुराने वाला नेवला बनता है। यहां उक्त चोरियों का और उनके फलस्वरूप में वर्णित जन्मों का परस्पर कोई सम्बन्ध नहीं है, अत: यह कथन निराधार एवं अयुक्तियुक्त है।

प्रत्यग्निं प्रतिसूर्यं च प्रतिसोमोदकद्विजान् । प्रतिगां प्रतिवातं च प्रज्ञा नश्यति मेडतः ।। (४ । ५२ ।।)

अर्थ — अग्नि, सूर्य, चन्द्रमा, जल, ब्राह्मण और गाय तथा वायु इनकी ओर मुख करके लघुशंका करने वाले व्यक्ति की बुद्धि नष्ट होती है।

यहां भी उक्त वस्तुओं की ओर मुख करने का और बुद्धि नष्ट होने का कोई युक्तियुक्त सम्बन्ध नहीं है। इसी प्रकार निम्न विधान भी अयुक्तियुक्त और निराधार हैं—

> मृदं गां दैवतं विप्रं घृतं मधुं चतुष्ययम् । पदक्षिणानि कुर्वीत प्रज्ञातांश्च वनस्पतीन् ।।(४ । ३९ ।।)

अर्थ — मिट्टी, गाय, देवमूर्ति, ब्राह्मण, घी, शहद, चौराहा और प्रसिद्ध वृक्ष, इनको दांयमाग की ओर रखता हुआ बायीं ओर से जाये।

> विनादिमरप्सु वाप्यार्त: शारीरं संनिवेश्य च । सचैलो बहिराप्लुत्य गामालम्य विशुद् यति । (११ ।२०२ ।।)

अर्थ — पीड़ित व्यक्ति जल के विना और जल में शरीर के मल-मूत्र को त्यागकर वस्त्ररहित स्नान करें और जल से बाहर आकर गौ कर स्पर्श करे, इस प्रकार वह शुद्ध होता है।

#### (ग) अतिशयोक्तिपूर्ण शैली —

अभिष्ट सिद्धि की प्रवृत्ति से जहां किसी बात को आवश्यकता से अधिक बढ़ा चढ़ाकर वर्णित किया गया है, वह अतिशयोक्तिपूर्ण शैली है ' मनु की शैली में संतुलित वर्णन है । मनुस्मृति एक विधानशास्त्र है, अत: उसमें वर्णित प्रत्येक विधान, प्रत्येक धर्म-अधर्म का कथन यथावत् होना चाहिए \कहीं-कहीं यह यथावता नहीं है, यथा —

अवगूर्य त्वब्दशतं सहस्त्रमिहत्य च। जिघांसया ब्राहणस्य नरकं प्रतिपद्यते।।११।२०६।।

अर्थ — ब्राह्मण को मारने की इच्छा से दंड को उठाने मात्र से सौ वर्ष तक और दंडप्रहार करके मारने वाला हजार वर्ष नरक में, रहता है।

> शोणितं यावत: पांसून्गृहणाति महीतले। तावन्त्यब्दसहस्राणि तत्कर्ता नरके वसेत्।।(११।२०७।।)

अर्थ — ब्राहमण के शरीर से निकले रक्त से पृथ्वी के जितने रजकण मीगें, दण्डप्रहार करके ब्राहमण के शरीर से रक्त निकालने वाला व्यक्ति उतने ही सहस्र वर्ष पर्यन्त नरक में पड़ा रहता है । अतिशयोक्तिपूर्ण शैली होने से ये श्लोक मनुप्रोक्त नहीं हैं, अत एव प्रक्षिप्त हैं। (घ) पक्षपातपूर्ण शैली —

जहां किसी वर्ग, व्यक्ति या बात की,उपयुक्त आघार या कारण के बिना विशेष पक्षघरता अपनायी गई है; अथवा किसी वर्ग या व्यक्ति की घृणा, निन्दा, ऊंच-नीच,छूआ-छूत आदि से प्रेरित होकर अनुपयुक्त अवमानना की गई हो; वह पक्षपातपूर्ण शैली है। मनु की शैली में उपयुक्त 'आघार' या कारण के आघार पर ही प्रशंसा या निन्दा है, पूर्वाग्रहबद्धता पूर्वक पक्षपात की प्रवृत्ति से नहीं। बीच-बीच में पक्षपात की मावना से ओतप्रोत श्लोक भी आते हैं वे मनुप्रोक्त नहीं है — ब्राहमणवर्ग के लिए विशेष पक्षपात —

(अ)स्वमेव ब्राह्मणो भुङ्क्ते स्वंवस्ते स्वं ददाति च। आनृशंस्याद् ब्राह्मणस्य भुज्जते हीतरे जना:॥(१।१०१।।)

अर्थ — ब्राहमण जो कुछ खाता है, पहनता है, देता है, वह सब उसका ही है — यह सब ब्राहमण का ही है। अन्य जो लोग खाते हैं, वे सब ब्राहमणों की कृपा से खाते हैं।

> बाह्मणं दशवर्षं तु शतवर्षं तु मूमिपम् । पितापुत्रौ विजानीयाद् बाह्णस्तु तयो : पिता ।। (२ । १३५ ।।)

(इस संस्करण में २।११०)

अर्थ — दश वर्ष का ब्राहमण और सौ वर्ष का क्षत्रिय, पिता-पुत्र के बराबर हैं । उनमें ब्राहमण पिता के तुल्य है ।

स्त्रियों के लिए पक्षपात-पूर्ण विधान —

(आ) विशील: कामवृत्तो वा गुणैर्वा परिवर्जित:

उपचर्यः स्त्रिया साध्या सततं देववत्पतिः ।। (५ । १५४ ।।)

अर्थ — पतिव्रता स्त्री को दुष्टस्वमाव वाले, परस्त्रीगामी और गुणहीन पति की मी सदा देवताओं के समान पूजा सेवा करनी चाहिए ।

अखूत की भावना से प्रेरित पश्चपातपूर्ण शैली —

न विप्रं स्वेषु तिरुत्सु मृतं श्रूद्रेण नाययेत् । अस्वग्यां ह्याहुति: सा स्याच्युद्रसंस्पर्शदृषिता ।।(४ । १०४ ।।)

अर्थ — जब तक अपने वर्ग के व्यक्ति विद्यमान हैं, तबतक ब्राह्मण के भव को भूदों से नहीं उठवाना चाहिये । क्योंकि शुद्ध के स्पर्श से दूषित शरीर की आहुति स्वर्ग में नहीं पहुँचाती । घूणा और निन्दायुक्त शैली —

> (ई) वृषलीफेनपीतस्य निःश्वासोपडतस्य च । तस्यां चैव प्रस्तस्य निष्कृतिर्न विघीयते ।।(३ । १९ ।।)

अर्थ — विवाह करके शूद्र स्त्री के अघरपान करने वाले का,और जिसके मुख पर शूद्रा का श्वास लगा हो. जो शूद्रा के गर्म मे उत्पन्न हुआ हो; उसका कमी (निस्तार) नहीं हो सकता। उंच-नीच की मावना से प्रोरित पक्षपातपूर्ण शैली —

(उ) सहासनमिम्रोप्सुरुत्कृष्टस्यापकृष्टज: ।

#### कद यां कृताङ्के निर्वास्य: स्फिचं वास्यावकर्तयेत् ।।(८।२८१।।)

अर्थ — जो शूद्र ब्राह्मण के समान आसन पर बैठना चाहे तो उसकी कमर पर दगवाकर उसे देश निकाला दे दे अथवा नितम्बों को कटवा दे।

उपर्युक्त सभी श्लोक पक्षपातपूर्ण शैली के होने से मनुप्रोक्त सिद्ध नहीं होते. अत : प्रक्षिप्त हैं ।

## ६. अवान्तरविरोध —

मनुस्मृति में कुछ प्रसंग ऐसे हैं, जिनमें अन्धाघुन्य मिलावट हुई है। एक प्रक्षिप्त प्रसंग के अन्तर्गत ही अनेक पारस्पिरक विरोध पाये जाते हैं। इन विरोधों से कुछ निष्कर्ष सामने आते हैं— (१) विवादास्पद विषयों में ही अधिक प्रक्षेप हुए हैं, (२) इतने विरोध किसी एक लेखक की रचना मे नहीं हो सकते, (३) प्रक्षेप मिन्न-भिन्न व्यक्तियों द्वारा — (४) मिन्न-भिन्न समयों में किये गये हैं (५) ऐसे विरोधात्मक वर्णन मनुसदृश विद्वान की रचना नहीं हो सकते हैं (६) अत: वह प्रसंग प्रक्षिप्त और अप्रामाणिक है। एक प्रक्षिप्त प्रसंग में ही परस्पर पाये जाने वाले विरोध को 'अवान्तर विरोध' कहा गया है। यह आधार एक सहयोगी आधार के रूप में लिया गया है। इसके प्रदर्शन से उपर्युक्त निष्कर्ष स्पष्ट हो जाते हैं,और उस प्रसंग की अप्रामाणिकता और प्रक्षिप्तता पुष्ट हो जाती है। जैसे —

- ३ । १२२ से २४ ८ तक श्राद्ध-वर्णन का प्रसंग है, जो अन्तर्विरोध, प्रसंगविरोध आदि के आधार पर प्रक्षिप्त सिद्ध होता है । साथ ही उस प्रसंग में प्राप्त होने वाले अवान्तरविरोध उसकी प्रक्षिप्तता और अप्रामाणिकता को पुष्ट कर देते हैं और यह संकेत देते हैं कि स्वार्थी लोगों ने अपने स्वार्थ के अनुसार पूर्वापर प्रसंग देखे बिना ही मनचाहे प्रक्षेप करके अपनी मान्यताओं को शास्त्रसम्मत सिद्ध करने के प्रयास किये हैं । इस प्रसंग में कुछ अवान्तरविरोध इस प्रकार हैं —
- (अ) १२९ वें श्लोक में कहा गया है कि देवकर्म में वेदहीन ब्राह्मण को नहीं जिमाना चाहिए, और १४९ में कह दिया कि श्राद्धवाता देवकर्म में जिमाते समय वेदादि के पढ़े लिखे की परीक्षा न करें अर्थात ब्राह्मणमात्र होना ही पर्याप्त है।
- (आ) सम्पूर्ण प्रसंग में मासमक्षण का विधान है और मास की भरपूर प्रशंसा है, किन्तु १५२ में मासविक्रता ब्राह्मण को जिमाने का निषेध कर दिया । यदि मासमक्षण पवित्र और प्रशंसनीय कार्य है तो मासविक्रताओं को निन्दा क्यों माना भया ?
- (इ) १५१ वें श्लोक में श्राद-कर्म में ब्रहमचारी को जिमाने का निषेघ हैं, और १८६, १९२, २३४ में श्राद में जिमाने का विधान हैं। इतना ही नहीं इनमें उसे पंक्तिपावन (श्राद की पंक्ति को पवित्र करने वाला) तक माना है।
- (ई) १९६ –१९७ श्लोकों में श्रुद्धादि सभी वर्णों के लिए श्राद्ध करना कहा है, और २४१ आदि में श्रुद्ध के स्पर्श का निषेघ, श्रुद्ध के देखने मात्र से श्राद्ध के पुण्य का नष्ट हो जाना आदि प्रदर्शित है ।
- (उ) १३८ में मित्र ब्राहमण को श्राद्ध में जिमाने का निषेध है, किन्तु १४४ में जिमाने का विधान है।
- (ऊ)१६७ —१७३ तक के श्लोकों में विभिन्न मांसों से कई-कई मास, वर्ष और अनन्त काल तक पितरों की तृप्ति मानी है । यदि एक बार के श्राद्ध से इतनी तृप्ति हो जाती है तो उनको पुन : पाक्षिक मासिक श्राद्ध की क्या आवश्यकता रह जाती है ?

## ७. वेद-विरुद्ध ---

मनुस्मृति के १ । ३ । । २ । ६ (इस संस्करण में १ । १२५) ९ – १५ । । १२ । ९३ – ९९, १०९ – ११३ श्लोकों से यह विदित होता है कि मनु वेद को ही धर्म का मूलाधार मानते हैं और उनकी मनुस्मृति मी वेदानुकूल है । अन्य परवर्ती स्मृतियों ने भी मनुस्मृति को वेदानुकूल घोषित किया है । इससे यह निष्कर्ष निकलता है कि मनुस्मृति में कोई मान्यता वेदांवरुद्ध नहीं होनी चाहिए । को वेदविरुद्ध होगी,वह मनु की मान्यता के आधार पर प्रक्षिप्त ही मानी जायेगी । यहां यह स्पष्टीकरण भी उपयुक्त होगा कि वेद की मान्यताओं को निर्विदाद रूप में स्पष्ट करना अपने आप में एक जटिल कार्य है, अत : वेदों की जो मान्यताएँ बिल्कुल स्पष्ट हैं, उन्हीं के अनुसार इस शाधार का उपयोग किया गया है । विशेषत : उन विधानों में तो इस आधार का उपयोग करना अति-धावश्यक हो गया है जिनमें वेदों को उद्दत करके वर्षन है । कुछ उदाहरण प्रस्तुत हैं —

(१) निम्न श्लोकों में स्त्री-शुद्रों को वेदमन्त्रों के पठन-श्रवण का निषेध है—

(क) अमिन्त्रका तु कार्येयं स्त्रीणामावृदशेषत: ।। (२।६६ ।।) (२।४१ इस संस्करण में)

अर्थ — स्त्रियों के संस्कार के लिए ये समस्त-कर्म बिना मन्त्र के करे।

(ख) सार्यं त्वन्नस्य सिद्धस्य पत्न्यमन्त्रं बर्ति हरेत् ।।(३ । १२१ ।।)

क्षर्य —सायकाल पाकशाला में बनाये अन्न से पत्नी मन्त्रोच्चारण किये विना बलि देवे ।

(ग) नाविस्पष्टमधीयीत न श्रूद्रजनसन्निधौ ।।(४।९९।।)

अर्थ — वेदों को अस्पष्ट न पढ़ें और शूद्ध के सामने न पढ़े। इन श्लोकों में वेदविषयक विघान स्वयं वेदविरुद्ध हैं। वेद में वेदाघ्ययन सभी के लिए विहित है —

# (क) ''यथेमा' वाच' कल्याणीमावदानि जनेम्य: । -क्रुराजन्याम्यां शृद्धाय चार्याय च स्वाय चारणाय । ।(यजुर्वेद २६ । २)

अर्थात — ''परमेश्वर कहता है कि (यथा) जैसे मैं (जनेम्य:) सब मनुष्यों के लिये (इमाम्) इस (कल्याणीम्) कल्याण अर्थात संसार और मुक्ति के सुख देने हारी (वाचम्) ऋग्वेद आदि चारों वेदों की वाणी का (आवदानि) उपदेश करता हूँ वैसे तुम भी किया करो । यहां कोई ऐसा प्रश्न करे कि जन शब्द से द्विजों का ग्रहण करना चाहिए क्योंकि स्मृत्यादि ग्रन्थों में ब्राहमण. क्षत्रिय, वैश्य ही को वेदों के पढ़ने का अधिकार लिखा है, स्त्री और शुद्र आदि वर्णों का नहीं ? (उत्तर) — (ब्रह्मराजन्याम्याम्) इत्यादि, देखो परमेश्वर स्वयं कहता है कि हमने ब्राह्मण, क्षत्रिय (अर्याय) वैश्य (शुद्राय) शुद्र और (स्वाय) अपने मृत्य वा स्त्री आदि (अरणाय) और अतिशूद्र आदि के लिए भी वेदों का प्रकाश किया है ।'' (स. प्र. समु. तृतीय, पृ. ७४)

(ख) सभी व्यक्तियों को वेद पढ़ने का अधिकार होने और यज्ञ आदि वैदिक क्रियाएं करने का अधिकार होने में वेदमन्त्र के साथ-साथ वेद के अंग 'निरुक्त का प्रमाण —

''यज्ञियास: **पञ्चजना**: मम होत्रं जुषध्वम् ।।''

(ऋग्. १०।५३।४)

इस मन्त्र में पठित 'पञ्चजना .' पद की व्याख्या करते हुए यास्क त्रृषि स्पष्ट करते हैं —

''गन्धर्वा: पितरो देवा असुरा रक्षांसीत्येके । चत्वारो वर्णा:, निषाद: पञ्चम इति औपमन्यव: । निषाद: कस्माद्? निषन्नं अस्मिन् पापकमिति नैरुक्ता पञ्चजनीनया विशा ।'' (३ । ८)

अर्थात — 'गन्धर्व, पितर, देव, असुर, राक्षस, ये पांच प्रकार के व्यक्ति हैं, इन सब को यज्ञ करने का अधिकार है; ऐसा कुछ आचार्य मानते हैं। औपमन्यव का मत है कि चार वर्ण — ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शूद्र तथा निषाद — पापी इन सबको यज्ञ का अधिकार है। निषाद को 'निषाद' क्यों कहते हैं? क्योंकि इस व्यक्ति के मन में पाप की भावना रहती है। इस प्रकार सभी मनुष्यों के ये पांच वर्ग हैं।' यज्ञ में मन्त्रपाठ अवश्य होता है।

(ग) स्त्रियों को वेदाध्ययन, विद्याप्राप्ति एवं ब्रह्मचर्याष्रम के विधान में वेद का प्रमाण — 'ब्रह्मचर्येण कन्या युवानं विन्दते एतिम् ।'

(अथर्व, ३।२४।११।१८)

"जैसे लड़के ब्रह्मचर्य-सेवन से पूर्णविद्या और सुशिक्षा को प्राप्त होके युवर्ता, विदुषी, अपने अनुकूल, प्रिय, सदृश स्त्रियों के साथ विवाह करते हैं, वैसे (कन्या) कुमारी (ब्रह्मचर्येण) ब्रह्मचर्य सेवन से वेदादिशास्त्रों की पढ़ पूर्णविद्या और उत्तम शिक्षा को प्राप्त युवक होके पूर्ण युवावस्था में अपने सदृश, प्रिय विद्वान् (युवानम्) पूर्ण युवावस्थायुक्त पुरुष को (विन्दते) प्राप्त होवे । इसिलए स्त्रियों को भी ब्रह्मचर्य और विद्या का ग्रहण अवश्य करना चाहिए ।

(प्रश्न) क्यां स्त्री लोग भी वेदों को पढ़ें?

(उत्तर) अवश्य, देखो श्रौतसूत्र आदि में —

#### ंइमं मन्त्रं पत्नी पठेतु।।

अर्थात् — 'स्त्री यज्ञ में इस मन्त्र को पढें। जो वेदादि शास्त्रों को न पढी होवे तो यज्ञ में स्वरसिंहत मन्त्रों का उच्चारण और सस्कृतमाषण कैसे कर सके। मारतवर्ष की स्त्रियों में मूषणरूप गार्गी आदि वेदादिशास्त्रों को पढके पूर्ण विदुषी हुई थीं, शतपथ ब्राह्मण में स्पष्ट लिखा है।' (स. प्र. तृतीय समु. प्र. ७५)

(आ) मनुस्मृति के पंचम अध्याय के २६ से ४२ श्लोकों में वेद का साक्ष्य देकर हिंसा का विधान है, वह साक्ष्य मिथ्या और वेदविरुद्ध है। वेद में तो हिंसा का निषेघ है —

'यजमानस्य पशून् पाष्ठि' (यजु. १।१) मित्रस्याहं चक्षुषा सर्वाणि भूतानि समीक्षे' (यजु. ३६ । १८)

अत: वेदविरुद्ध होने से मनुस्मृति के सभी हिंसापरक श्लोक प्रक्षिप्त कहलायेंगे। अन्त में यह स्पष्ट कर देना भी आवश्यक समझता हूँ कि उपर्युक्त आधारों के अतिरिक्त और भी 'आधार' बन सकते थे, या बन सकते हैं किन्तु अभी केवल सात ही आधारों पर कार्य किया है। अन्य आधारों का निर्माण कुछ का तो इसीलिए नहीं किया जा सकता कि वे दोषपूर्ण प्रतीत होते हैं। उदाहरण के रूप में यह बहुत संभव है कि कुछ श्लोक स्थानम्रष्ट हो गये हों, लेकिन हम यदि स्वयं उनका क्रम निश्चित करदें तो फिर कोई सीमित आधार नहीं रह जायेगा। कोई किसी श्लोक को कहीं रखेगा, कोई कहीं। ऐसे श्लोक जो स्थानम्रष्ट प्रतीत हुए और उनमें प्रक्षेप की कोई प्रवृत्ति लक्षित नहीं हुई,उन्हें उसी स्थान पर रखकर अपनी टिप्पणी देदी है। इसी प्रकार कुछ आधारों का निर्माण करना संभव ही नहीं लगा, जैसे — किसी एक पदमाग या पंक्ति के रूप में किये गये प्रक्षेपों को निकालना। इसी प्रकार मौलिक बचे श्लोकों में भी कुछ रचनाएं इस प्रकार की हैं जो निर्धारित

आघारों की सीमा में नहीं आतीं, किन्तु वे इतनी साधारण बातें हैं कि उन्हें मनु सदृश महर्षि की रचना कहने में सन्देह होता है।

इतना कार्य करने के बाद भी इस विषय में कार्य करना शेष रह जाता है। फिर भी अब जैसा संभव हो सका, मनुस्मृति के गदलेपन और विकृति को दूर करने का भरसक प्रयत्न किया गया है, और इसमें कोई गर्वोक्ति की बात भी नहीं है कि इन 'आधारों' से मनुस्मृति का शुद्धिकरण करने से इसका गदलापन तो निश्चितरूप से दूर हो ही गया है।



## ६. प्रक्षेपों से हानियां एवं भ्रान्तियां

प्रक्षेपकों ने मनुस्मृति में स्वाभिमत प्रक्षेप करके अपना स्वार्थ एवं उद्देश्य तो सिद्ध कर लिया, किन्तु इस दुष्कृत्य से मनुस्मृति को गहरा आघात पहुंचा है। मनुस्मृति का अध्ययन करने से यह जात हो जाता है कि उसका मौलिक रूप अत्यन्त शुद्ध, परिष्कृत, मानवतापूर्ण, पक्षपातदुराग्रहरिहत एवं उच्चाशयों से युक्त था। प्रक्षिप्तों ने उस स्वरूप को विकृत करके गदला और भद्दा बना दिया। मनु की मौलिक व्यवस्थाओं को परिवर्तित करके मनु के उद्देश्य को संकीर्ण एवं कुण्ठित रूप दे दिया। प्रक्षिप्त वर्णनों के कारण आज मनुस्मृति को पाठकों की आक्षेपात्मक आलोचनाओं का शिकार होना पड़ रहा है। इसे घृणा की दृष्टि से देखा जाता है और अध्ययन के योग्य ग्रन्थं नहीं माना जाता। इस प्रकार प्रक्षिप्तों के कारण एक सुन्दर ग्रन्थ का अपमान हो रहा है। साथ ही अनेक भ्रान्तियाँ भी पनप गयी हैं। प्रक्षिप्तों के कारण हुई हानियों और भ्रान्तियों का अनुमान निम्न बातों से लगाया जा सकता है—

## (१) भारतीय संस्कृति के स्वरूप में विकृति —

मनुकालीन समाज की संस्कृति अत्यन्त उच्च आ शों से अनुप्राणित, पक्षपात और दुराग्रहरित व्यवस्थाओं से युक्त, मानवता और आध्यात्मिकता से ओतप्रोत थी। वर्णव्यवस्था का आधार कर्म थे (१।८७-९१) घृणा की मावना व्यक्तियों के प्रति न होकर दुष्कर्मों के प्रति थी। परवर्ती काल में व्यवस्थाएँ और परम्पराएँ विकृत एवं शिथिल हो गई। वर्णव्यवस्था कर्मणा न रहकर जन्मना मानी जाने लगी। ज्ञान-विद्या पर ब्राह्मणों का एकमात्र आधिपत्य हो गया। उन्होंने अपने को सर्वोच्च तथा पवित्र घोषित किया और स्त्री, श्रुद्र को घृणास्पद तथा अस्पृश्य बताया। अवान्तर काल की इन विकृत-व्यवस्थाओं को शास्त्रसम्मत सिद्ध करने के लिए मनुस्मृति तथा अन्य शास्त्रों में स्थान-स्थान पर उनका प्रक्षेप कर दिया और उन वर्णनों को पढ़कर ही आज यह माना जाने लगा कि ये विकृतियाँ मनुकालीन समाज में भी थीं। इन प्रक्षिप्तों के आधार पर ही आलोचक आज यह आक्षेप करते हैं कि मनुकालीन समाज में जाति-पाति, स्पृश्यास्पृश्य की भावना, स्त्री-शृद्धों के प्रति हीनदृष्टि थी। शृद्धों के प्रति पक्षपात और विद्वेषपूर्ण व्यवहार था। माँसभक्षण, पशुयज्ञ, बहुविवाह, आदि का प्रचलन था। इस प्रकार प्रक्षेपों के कारण प्राचीन संस्कृति का स्वरूप भद्दा एवं विकृत हो गया। इतिहासकार तत्कालीन समाज और संस्कृति का जो इतिहास प्रस्तुत कर रहे हैं वह इन्हीं प्रक्षिप्तों पर आधारित होने से वास्तविक नहीं कहा जा सकता।

#### (२) रचनाकाल-सन्बन्धी भ्रान्तियां —

यद्यपि मनुस्मृति के रचनाकाल के सम्बन्ध में विद्वानों में पर्याप्त मतमेद हैं तथापि प्राप्त प्रमाणों के आधार पर यह अवश्य कहा जा सकता है कि मनुस्मृति उपलब्ध समस्त लौकिक संस्कृत-साहित्य से प्राचीन है और कुछ वैदिक साहित्य से भी (विस्तृत विवेचन पूर्व वर्णित है) । किन्तु कुछ आधुनिक इतिहासकारों ने इसे महामारत से भी परवर्ती और कुछ ने इसे श्रुंगकालीन माना है । यह रचनाकाल-संबन्धी भ्रान्ति कुछ प्रक्षिप्त श्लोकों के कारण ही हुई है । महाभारत से परवर्ती मानने वाले इतिहासकार निम्न श्लोकों को आधार मानते हैं —

कुरुक्षेत्रं च मत्स्याश्च पञ्चाला : शूरसेनका : । एष ब्रह्मर्षिदेशो त्रै ब्रह्मावर्तादनन्तर : ! । (२।१९ ।।) अर्थ — ब्रह्मावर्त से मिला हुआ कुरुक्षेत्र, मत्स्य, पञ्चाल और श्रुरसेनक देशों का प्रदेश ब्रह्मर्षि-देश कहलाता है।

## कुरुक्षेत्रांश्च मत्स्यांश्च पञ्चालांशूरसेनजान् । दीर्घाल्लाचूंश्चैव नरानग्रानीकेषुयोजयेत् ।। (७।१९३ ।।)

अर्थ — कुरुक्षेत्र, मत्स्य, पञ्चाल, श्रूरसेनक देशों में उत्पन्न सैनिकों को, जो लम्बे या छोटे कद के होते हैं. उनको सेना के अगले भाग में रखें।

इन श्लोकों में कुरुक्षेत्र, मत्स्य, पञ्चाल, श्रूरसेनक नामों का उल्लेख है, अत: विद्वानों का विचार है कि मनुस्मृति इनसे परवर्ती है। किन्तु ये दोनों ही श्लोक परवर्ती है।

इसी प्रकार कुछ अत्याधुनिक परम्पराओं के कारण, कुछ वाममार्गीय परंपराओं के कारण मनुस्मृति को शुंगकालीन घोषित किया गया, जैसे-बालविवाह का विधान, मद्य-मांस का विधान आदि। वे इस प्रकार के श्लोक हैं —

#### त्रिंशद्वर्षोद्वहेत्कन्यां हृद्यां द्वादशवार्षिकीम् । त्र्यष्टवर्षो ऽष्टवर्षां वा धर्मे सीदति सत्वर : ।। (९।९४ ।।)

अर्थ -- गृहस्थ-धर्म का लोप न चाहता हुआ तीस वर्ष का पुरुष शोघ्र ही १२ वर्ष की सुन्दर कन्या और २४ वर्ष का आठ वर्ष की कन्या से विवाह करे।

## न मांसमक्षणे दोषो न मधे न च मैथुने । प्रवृत्तिरेषा भूतानां निवृत्तिस्तु महाफला ।। (४।४६ ।।)

अर्थ — माँस-भक्षण, शराब पीना और व्यभिचार में कोई दोष नहीं है। यह तो प्राणियों की स्वामाविक प्रवृत्ति है, किन्तु इनसे निवृत्ति होना अतिलाभदायक है।

ये श्लोक भी पक्षिप्त हैं । इस प्रकार प्रक्षिप्त श्लोकों ने मनुस्मृति के काल के सम्बन्ध में विवाद पैदा कर दिया और अनेक इतिहासकारों को इसका कालनिर्णय करने में भ्रान्ति का शिकार होना पड़ा है ।

#### (३) साहित्यिक अवमूल्यन

अपने मौलिक रूप में मनुस्मृति उत्कृष्ट एवं शिक्षाप्रद ग्रन्थ है। इसमें मनु के हितकारी, शान्तिप्रद और मार्गदर्शक प्रवचन हैं। इनमें अधिकांश प्रवचन ऐसे हैं, जिन्हें जीवन के शाश्वत और सार्वभौमिक सिद्धान्त कहा जा सकता है। इसी कारण भारतीय साहित्य में मनुस्मृति का शीर्षस्थान रहा; किन्नु आज प्रक्षिप्तों के कारण इसे रूढ़िवादी ग्रन्थ माना जाने लगा है, और विभिन्न विकृतियों के कारण इसे साहित्य में सम्मानित स्थान और महत्य नहीं दिया जाता। प्रक्षेपों से मनुस्मृति की साहित्यक गरिमा का हनन हुआ है।

## (४) प्रामाणिकता में सन्देह

विभिन्न विरोधी बातों के प्रक्षेपों के कारण आज पाठक मनुस्मृति की प्रामाणिकता में ही संदेह करने लगे हैं। मनुस्मृति का रचियता कौन है, और क्या यह मनुस्मृति वास्तविक है, इत्यादि प्रश्न प्रक्षेपों के कारण और अधिक उलझ गये हैं। जैसे —

निम्न भ्लोक से मनुस्पृति मनुप्रोक्त सिद्ध होती है -

मनुमेकाग्रमासीनमभिगम्य महर्षय: । प्रतिपूज्य यथान्यायमिदं वचनमङ्गुकन् ।।(१।१ ।।) अर्थ — एकाग्रचित्त होकर बैठे मनु जी के सामने महर्षि उपस्थित हुए और उनका योग्य सत्कार करके मनु जी से इस प्रकार कहने लगे ।

किन्तु निम्न श्लोक इसे भृगुप्रोक्त सिद्ध करता है —

एतद्वो S यं भृगु:शास्त्रं श्रावयिष्यत्यशेषत: ।। (१।५९ ।।)

अर्थ — इस धर्म-शास्त्र को भृगुमुनि आप सब त्रमृषियों को सम्पूर्णस्वरूप में सुनायेंगे । निम्न श्लोकों से मनुस्मृति मूलत : ब्रह्माप्रोक्त सिद्ध होती है —

प्रजापतिरिदं शास्त्रं तपसैवासृजत्प्रभुः ।। (११।२४३ ।।)

अर्थ — प्रजापति ने इस धर्मशास्त्र को तपस्या करके बनाया ।

इदं शास्त्रं तु कृत्वासौ मामेव स्वयमादित: । विधिवद्ग्राहयामास मरीच्यादींस्त्वहं मुनीन् ।।(१।५८।।)

अर्थ — मनुजी कहते हैं कि ब्रह्मा ने सृष्टि के प्रारम्भ में इस धर्मशास्त्र को बनाकर प्रथम विधिपूर्वक मुझे उपदेश दिया । और फिर मैंने मरीचि आदि मुनियों को पढ़ाया ।

इसी प्रकार अन्य परस्परविरोधी, प्रसंगविरोधी वर्णन भी मनुस्मृति में मिलते हैं, जिन्हें पढ़कर पाठक का सिर चकराने लगता है और फिर उसे इसकी प्रामाणिकता में सन्देह पैदा होता है।

#### (५) मनु के त्र्यक्तितत्व पर आंच —

महर्षि मनु को धर्मप्रवक्ता के रूप में सभी ने सर्वोच्च स्थान दिया है। परवर्ती शास्त्रों, त्रृषि-महर्षियों ने एकमत से मनु के विधानों को प्रमाण माना है और उन्हें प्रमाणिक, अधिकारी विद्वान । "यद्वै कि च मनुरवदत् तद् मेषजम्" (जो कुछ मनु ने कहा है, वह औषध है — तै. सं. २।२।१०२) कहकर उन्हें सर्वाधिक आदर दिया। किन्तु परवर्ती पक्षपात — दुराग्रहबद, रूट. अन्धविश्वास और घृणा-विद्वेष से प्रोरित प्रक्षेपों के कारण पाठकों की दृष्टि में मनु की प्रतिष्ठा धूमिल हो गई। पाठकों के लिए प्रक्षेपों की परीक्षा तो सम्भव न हो सकी, किन्तु उन्होंने यह अवश्य मान लिया कि इस प्रकार का वर्णन करने वाला व्यक्ति कोई विशिष्ट व्यक्ति नहीं हो सकता। इस प्रकार के प्रक्षेपों ने मनु के व्यक्तित्व का हनन किया है।

#### (६) मनुस्मृति के प्रति घृणा का दुष्टिकोण —

ं उत्पर-वर्णित धिनौनी और अमानवीय बातों का मनुस्मृति में उल्लेख देखकर आज के व्यक्ति इसके प्रति उपेक्षा और घृणा की भावना रखने लगे हैं। कोई-कोई इसे 'स्वार्थी ब्राहमणों का पोथा' कहकर मजाक उड़ाने हैं। विशेषत: निम्नवर्ग तो इस के प्रति इसलिए आक्रोश प्रकट करने हैं, क्योंकि इसमें उनके प्रति पक्षपात और विदेष का वर्णन हैं। स्त्रियों की निन्दा देखकर स्त्रीवर्ग की मी इस ग्रन्थ के प्रति उदासीनता की भावना है। यह सब प्रक्षेपों के कारण है।

इस प्रकार प्रक्षेपों के कारण मनुस्मृति को विभिन्न हानियां हुई हैं और उस के सम्बन्ध में प्रान्तियां जन्मी हैं। अत: यह आवश्यक है कि मनुस्मृति के प्रक्षेपों का अनुसन्धान करके उन्हें दूर किया जाये जिससे मनुस्मृति का मौलिक शुद्ध रूप सामने आ सके। प्रक्षेपों के निकल जाने पर ही मनु एवं मनुस्मृति के प्रति जनता की श्रद्धा जाग सकती है तभी मनुकालीन भारतीय संस्कृति और इतिहास का वास्त्विक चित्र सामने आ सकता है।

# तृतीय अध्याय

## मनु की प्रमुख मौलिक मान्यताएं और उनकी मौलिकता के आधार

पिछले अध्याय में, मनुस्मृति में पाये जाने वाले प्रक्षिप्त श्लोकों और उनके अनुसंघान में सहायक 'मानदण्डों' पर लक्षण-उदाहरण सहित पर्याप्त विवेचन प्रस्तुत करके प्रक्षेपानुसन्धान की पद्धित को स्पष्ट कर दिया गया है और माष्य में मी उन-उन श्लोकों या मान्यताओं पर यथास्थान आधारमूत समीक्षा दी है, फिर मी इस विषय में बार-बार ये शंकाएं उठायी जाती हैं कि 'अमुक मान्यता को मौलिक क्यों माना गया ?' 'अमुक मान्यता को प्रक्षिप्त क्यों माना गया ?' 'अमुक मान्यता को प्रक्षिप्त कर रहे हैं, क्यों न उसे मौलिक स्वीकार किया जाये ?' आदि-आदि।

पीछे यह भी स्पष्ट किया जा चुका है कि कृतित्व के आधार पर निर्धारित प्रसंगविरोध, अन्तर्विरोध आदि सात मानदण्डों के अनुसार जो मान्यता मनुस्मृति-विरुद्ध सिद्ध होती है, वह प्रक्षिप्त मानी गयी है और मनुस्मृति-संगत मान्यता मौलिक । यहां मनु की कुछ प्रमुख मान्यताओं का, मनुस्मृति में प्राप्त होने वाले उससे सम्बन्धित समग्र पक्ष-विपक्षात्मक विवरण को एकत्ररूप में प्रस्तुत करकं, और अधिक विवेचन किया जाता है, जिससे ये मान्यताएं और इनको मौलिक मानने की पद्धति और अधिक स्पष्ट हो सके।

मनुस्मृति की किसी भी मान्यता को मौलिक और प्रक्षिप्त मानने में सर्वसामान्य कारण या तर्क निम्न हैं —

- १. मनुस्मृति के प्रतिपाद्य, उसकी आधारमृत मावनाओं जो कि प्रसंग, विषय और शैली की दृष्टि से पूर्वापर क्रम से संगत हैं के अनुकूल वर्णन या मान्यताएं मौलिक हैं. और इनके विरुद्ध प्रक्षिप्त हैं। ये प्रक्षिप्त 'अन्तर्विरोध' या 'परस्परिवरोध' वर्ग के अन्तर्गत आते हैं।
- २. मनुस्मृति कुछ निधारित विषयों या प्रकरणों में आबद्ध है। किसी मी विषय के प्रारम्भ, अन्त अथवा दोनों स्थानों पर मनुस्मृति में उसका संकेत स्वयं किया गया है। उन विषय-संकेतों से सम्बद्ध वर्णन मौलिक है और उनसे बाह्य वर्णन प्रक्षिप्त हैं। ये प्रक्षेप 'विषयविरोध' वर्ग के अन्तर्गत आते हैं।
- ३. मनुस्मृति के पूर्वापर प्रसंग्रक्तम से जुड़े हुए श्लोक मौलिक हैं, और उससे तालमेल न रखने वाले अथवा उस क्रम को भंग करने वाले श्लोक प्रक्षिप्त हैं। ये 'प्रसंगविरोध' के अन्तर्गत आते हैं।
- ४. मनुस्मृति की सरचना और वर्णन पद्धित की कुछ सुनिश्चित शैलियां भी पायी जाती हैं। 'उन शैलियों में दले या अनुकूल वर्णन मौलिक हैं और उनसे विरुद्ध प्रक्षिप्त। इन सभी को शैलीगत आधार' के अन्तर्गत रखा गया है।
- ५. मनु ने अपनी स्मृति का मूलस्रोत या आघार वेद को माना है, अत: स्पष्ट है कि मनुस्मृति में वेदानुकूल पायी जाने वाली मान्यताएं मौलिक हैं और उसके प्रतिकृल पायी जाने वाली प्रक्षिप्त हैं । यह बात मनु ने स्वयं मी स्वीकार की है । इस प्रकार के प्रक्षेपों को 'वेदविरोघ' की संज्ञा दी गयी है
  - ६. प्रक्षेप करने का कोई न कोई कारण अवश्य होता है । वह प्रक्षेप करने के पीछे 'निहितप्रवृत्ति'
- शैलियों के परिजान के लिए मनु. का पु., तृतीय अध्याय में शैलीगत आधार और चतुर्च अध्याय में 'मनुस्मृति की शैली' शीर्षक क्ष्टच्य है।
- च. १११२५ (२११०); ११३/ १११२५ (२१६), १११२७, १२८, १३०-१३४ (२१८, ५, ११-१५); ११२१ ३१; १२११०८, १०५, ११३, आबि।
- ३. १२।९५-९६ ।।

कही जा सकती है। प्रक्षिप्त निर्घारण में इस प्रवृत्ति को भी घ्यान में रखा गया है। इसको घ्यान में रखना इसलिए भी आवश्यक है कि प्राचीनकाल में स्मृति या हस्तलेखों के द्वारा ही विद्याएं या शास्त्र सुरक्षित रखे जाते थे। इसकी बहुत अधिक संभावना है कि किसी श्लोक में स्मृतिदोष से पूर्वापरक्रम में परिवर्तन आ गया हो, और फिर वैसा ही लेखबद हो गया हो, अथवा हस्तलेख में त्रुटित होकर स्थानभ्रष्ट हो गया हो।

इन तर्क या आधारों में से किसी श्लोक पर एक आधार ही लागू होता है, तो कहीं एक से अधिक भी। इन आधारों के अनुसार मनुस्मृति में मौलिक सिद्ध होने वाली कुछ प्रमुख मान्यताएं निम्न हैं—

## १. मनुस्मृति में वर्णव्यवस्था कर्मणा मान्य है, जन्मना नहीं --

मनुस्मृति में अनेक स्थलों पर स्पष्ट और सांकेतिक रूप में ऐसे वर्णन हैं, जो यह सिद्ध करते हैं कि मनु वर्णव्यवस्था का निर्धारण मूलत : कर्म से मानते हैं, जन्मना नहीं । किसी भी वर्ण में उत्पन्न बालक को माता-पिता अपने वर्ण या अन्य किसी भी वर्ण में दीक्षित करा संकते हैं, किन्तु शैक्षणिक काल में अन्तत : वर्ण का निश्चय, उसके गुण, कर्म, स्वभाव-संस्कार आदि के आधार पर आचार्य करता है । बाद में कर्मों या व्यवसाय के आधार पर उसमे परिवर्तन हो सकता है ।

(क) इस मान्यता के विधायक या संकेतक स्थल —

इस मान्यता को प्रदर्शित करने वाले निम्न स्थल मनुस्मृति में प्राप्त हैं। ये सभी मनुस्मृति की आधारमूत मावना के अनुरूप, संकेतित विषय के अन्तर्गत, प्रसंगसम्मत और शैली के अनुरूल हैं — १।३१, ८७-९१; २।११-१४ (३६-३९), ७८(१०३), १०१(१२६), १४३(१६८); ४।२४५; १०।६५।।

इन सभी स्थलों का अनुशीलन और विश्लेषण करने के अनन्तर इस विषयक निम्न निष्कर्ष स्पष्ट होते हैं —

(१) (क) यदि मनु जन्म से ही किसी वर्ण को श्रेष्ठ या अश्रेष्ठ मानते तो उन्हें वर्णों के कमों का निश्चय करने की आवश्यकता नहीं थी; क्योंकि जो व्यक्ति जन्म के आघार पर ही श्रेष्ठ या अश्रेष्ठ माना जा रहा है तो वह वैसा ही रहेगा, चाहे कर्म करे या न करे । यतो हि शैशवावस्था और कौमार्यावस्था में भी वह वर्णों के लिए प्रतिपादित कर्मों को नहीं करता है. अपितु बहुत बार तो अज्ञान में विरोधी कर्म भी कर देता है । जब उस अवस्था में उसे जन्मत : ब्राह्मण या धर्म की प्रत्यक्ष मूर्ति माना जा रहा है [१।९८] तो बाद में कर्मों के न करने या विरोधी कर्मों के करने से भी उसका ब्राह्मणत्व नष्ट नहीं होना चाहिए । लेकिन मनुस्मृति के सभी विधि-निषेध वचनों, व्यवस्थाओं और वर्णों के लिए कर्मों के निश्चय से स्पष्ट होता है कि मनु धर्म-अधर्म, कर्म और अवस्थाओं से ही वर्णव्यवस्था या व्यक्ति की श्रेष्ठता मानते हैं, जन्म से नहीं । यदि जन्म से ही श्रेष्ठत्व स्वीकार कर लिया जाये तो मनुस्मृति की सम्पूर्ण कर्मव्यवस्था ही व्यर्थ हो जायेगी । कोई पालन करे या न कर व्यवस्थाओं का कोई महत्त्व ही नहीं रहेगा,क्योंकि उनका श्रेष्ठत्व-अश्रेष्ठत्व तो जन्म से ही निर्धारित हो ही चुका । लेकिन मनु ने कर्म के आधार पर वर्णव्यवस्था मानी है । निम्न श्लोकों में उनकी अत्यधिक स्पष्ट घोषणा द्रष्टव्य है —

शूद्रो बाह्मणतामेति बाह्मणश्चैति शूद्रताम् । श्रित्रयाज्ञातमेत्रं तु विद्याद्वैश्यात्तथैव च ।। (१०।६५ ।।)

्अर्थात् —श्रेष्ठ-अश्रेष्ठ कर्मों के अनुसार शुद्ध ब्राह्मण और ब्राह्मण श्रूद्ध हो जाता है अर्थात् गुणकर्मों

के अनुकूल कोई ब्राइमण हो तो ब्राइमण रहता है तथा जो ब्राइमण क्षत्रिय, वैश्य और शूद्र के गुण वाला हो तो वह क्षत्रिय, वैश्य और शूद्र हो जाता है । इसी प्रकार शूद्र के घर उत्पन्न भी मूर्ख हो तो वह शूद्र रहता है और जो उत्तम गुणयुक्त हो तो यथायोग्य ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्य जो जाता है । इसी प्रकार क्षत्रिय और वैश्य का भी वर्ण-परिवर्तन समझना चाहिए ।

कर्मणा वर्णव्यवस्था का अतिस्पष्ट विधान — मनु ने इस श्लोक में अत्यन्त स्पष्ट शब्दों में वर्णव्यवस्था को कर्मों पर आधारित माना है । इस मान्यता के सम्बन्ध में अन्य विवेचन २।३१, ८७-९१; १०७, ११।११४ श्लोकों में और उनकी समीक्षा में देखिये ।

(ख) श्लोक की पुष्टि में प्रमाण — पाचीन काल में कर्मानुसार वर्णव्यवस्था प्रचलित थी। इसके अनेक प्रमाण और उदाहरण मिलते हैं। आपस्तम्ब धर्मसूत्र १।५।१०-११ में इसी मान्यता को स्पष्ट किया है —

ं धर्मचर्य्या जघन्यो वर्ण : पूर्वं पूर्वं वर्णमापचते जातिपरिवृत्तौ ।। १ ।। अधर्मचर्य्या पूर्वो वर्णो जघन्यं जघन्यं वर्णमापचते जातिपरिवृत्तौ ।। २ ।।

धर्माचरण से निकृष्ट वर्ण अपने से उत्तम-उत्तम वर्ण को प्राप्त होता है और वह उसी वर्ण में गिना जावे कि जिस-जिस के योग्य होवे ।। १।।

वैसे अधर्माचरण से पूर्व अर्थात उत्तम वर्णवाला मनुष्य अपने से नीचे-नीचे वाले वर्ण को प्राप्त होता है और उसी वर्ण में गिना जावे ।। २ ।।" (स. प्र. चतुर्थ समु.)

- (२) अपने धर्म-कर्मों को पालन न करने पर कोई मी व्यक्ति शुद्र बन जाता है, ऐसा मनु का मत है। यथा —(अ) वेद न पढ़ने पर दिज शुद्रता को प्राप्त करता है (योऽनधील्य द्विजो वेदमन्यत्र कुरुते श्रमम् । स जीवन्नेव शूद्रत्वमाशु गच्छति सान्वय: ।।(२।१६८)। (आ) सन्व्योपासना न करने वाला व्यक्ति श्रुद्रवत होता है (न तिष्ठिति तु य: पूर्वा नोपास्ते यश्च पश्चिमाम् । स शूद्रवत् बिष्टकार्य: सर्वस्मात् द्विजकर्मण: ।।(२।१०३)। (इ) यथोक्त आयुसीमा तक उपनयन में दीक्षित न होकर दिज न बनने वाले व्यक्ति 'त्रात्य' संजक श्रुद्र कहलाते हैं [२।३७-४०]। (ई) नीचों की संगति से ब्राह्मण शूद्रता को प्राप्त करता है (उत्तमान्तुत्तभान्यच्छन् हीनान् हीनांश्च वर्जयन् । ब्राह्मण: श्रेष्ठतामेति प्रत्यवायेन शूद्रताम् ।। (४।२४५)। इन प्रमाणों से यह सिद्ध होता है कि न तो मनु ने व्यक्ति को जन्म से ही अश्रेष्ठ माना है और न जन्मना आधार पर वर्णव्यवस्था मानी है, यदि जन्मना इनका निर्धारण होता तो उक्तरूप से वे निम्न न बनते।
- (३) इसके साथ ही शूद्रता को प्राप्त व्यक्ति यदि अपने कमों को सुधार लेता है और त्रुटियों के लिए प्रायश्चित कर लेता है तो वह पुन: अपने वर्ण का हो सकता है। मनु ने यह मान्यता, 'व्रात्य संज्ञक श्रुद्धों के लिए और वर्णविरुद्ध कार्यों के कारण ब्राह्मण-वर्ण से बहिष्कृत ब्राह्मणों के लिए विहित प्रायश्चितों में प्रकट की है [११।१९१-१९६]। इस व्यवस्था से भी मनु की वर्णव्यवस्था कर्मानुसार ही सिद्ध होती है।
- (४) मनु ने व्यक्ति की प्रतिष्ठा और बड़प्पन, गुणों की योग्यता के आधार पर माना है [२।१३६ १३७, १५४, १५६] । मनु की यह मान्यता भी यह स्पष्ट करती है कि मनु जन्म के आधार पर श्रेष्ठता या उच्चता अथवा वर्णव्यवस्या नहीं मानते, अपितु कर्म या गुणों को ही आधार मानते हैं ।
- (५) मनु ने वर्णों के कर्म बतलाते हुए ''लोकाना' विवृद्धयर्थम्'' (समाज की वृद्धि के लिए १।३१) और ''सर्वस्थास्य तु गुप्त्यर्थम्'' (इस समस्त जगत की सुरक्षा के लिए १।८७) को

कमिनर्धारण का कारण बतलाया है। इन कारणों पर विशेष ध्यान देने पर यहां यह स्पष्ट मान्यता प्रकट हो जाती है कि मनु कमों के आधार पर ही वर्ण-व्यवस्था मानते हैं, जन्म के अनुसार नहीं। क्योंकि, यदि जन्म से ही व्यक्ति श्रेष्ठ-अश्रेष्ठ, उच्च-निम्न निर्धारित हों गये तो उससे समाज या जगत की क्या वृद्धि होगी? केवल उच्च लोगों की वृद्धि होगी। अपितु वृद्धि मी कहां होगी, जो जिस स्तर का होगा वहीं रहेगा। उसे अपने स्तर की उन्नित का अवसर ही कहां मिलेगा? यदि जन्मना वर्ण-व्यवस्था मानें तो इन कारणों का कथन निरर्थक होगा। इन कारणों के कथन से एक और संकेत मिलता है — वह यह कि चार वर्णों के अनुसार प्रजारं नहीं बनायीं अपितु प्रजाओं की वृद्धि के लिये (प्रजाओं के लिए) चार वर्ण बनाये अर्थात् पहले प्रजारं बनीं जो जन्मना समान थीं, फिर उनमें से गुण कर्मानुसार चार वर्ण निर्मित किये गये, जिससे समाज-व्यवस्था में बंधकर वृद्धि करता रहे। इस प्रयोगपदित से भी कर्मणा वर्णव्यवस्था सिद्ध होती है।

(६) 'वर्ण' शब्द का अर्थ और व्युत्पति ही यह सिद्ध करते हैं कि मनु की व्यवस्था जन्मना न होकर कर्मणा है। निरुक्त में 'वर्ण' शब्द की व्युत्पत्ति दी है... 'वर्णों वृणोते:' (२।१।४) अर्थात कर्मानुसार जिसका वरण किया जाये वह 'वर्ण' है। इस पर प्रकाश डालते हुए महर्षि दयानन्द ने मी स्पष्ट किया है —

''वर्णो वृणोतेरिति निरुक्तप्रामाण्याद्वरणीया वरीतुमर्हा: ।
गुणकर्माणि च दृष्ट्वा यथायोग्यं स्नियन्ते ये ते वर्णा: ।''
(स्नु. मा. मू. वर्णाश्रमधर्मविषय)

अर्थात् — गुण-कर्मों को देखकर यथायोग्य अधिकार जिसको दिया जाये वह वर्ण हैं।

- (७) वर्णों के नाम उनके कर्मानुसार रखे गये हैं । नामों की व्युत्पत्ति स्वयं उनके कर्मों का बोध कराती है (इसके लिए विस्तृत समीक्षा १।८७-९१ श्लोकों पर द्रष्टव्य हैं)।
- (क) 'ब्राह्मण' नाम कर्मणा वर्णव्यवस्था का सूचक वर्णों के नामों की व्याकरणानुसारी रचना और व्युत्पत्ति से भी यह बात सिद्ध होती है कि मनु ने कर्मानुसार ही वर्णों का नामकरण दिया है और नामों से वर्णों के कर्मों का भी बोध होता है । 'ब्रह्मन' प्रातिपदिक से 'तदधीते तद्धेद' (अच्टा. ४।२।५९) अर्थ में 'अण्' प्रत्यय के योग से 'ब्राह्मण' शब्द बनता है । इसकी व्यत्पत्ति हैं 'ब्रह्मणा वेदेन परमेश्वरस्य उपासनेन च सह वर्तमानो विचादि उत्तमगुणयुक्त : 'अर्थात वेद और परमात्मा के अध्ययन और उपासना में तल्लीन रहते हुए विचा आदि उत्तम गुणों को धारण करने से व्यक्ति 'ब्राह्मण' कहलाता है । मनु ने भी इन्हीं कर्मों को ब्राह्मण के प्रमुख कर्मों के रूप में वर्णित किया है ।

बाह्मणग्रन्थों के वचनों में भी वर्णों के कर्मों का वर्णन पाया जाता है । निम्न वचनों में ब्राह्मण के कर्तव्य उद्दिष्ट हैं —

(अ) "आग्नेयो ब्राह्मण:"(ता. १४।४।६)। "आग्नेयो ि ब्राह्मण:"(काठ. २९।१०) = ब्राह्मण श्रेष्ठ वृतो = यज्ञादि से सम्बन्ध रखने वाला अर्थात् यज्ञकर्ता ब्राह्मण होता है। (आ) "ब्राह्मणो व्रतभृत्" (ते. सं. १।६।७।२)। "व्रतस्य रूपं यत् सत्यम्" (श. १२।६।२) = ब्राह्मण श्रेष्ठ वृतो = कर्मों को धारण करने वाला होता है। सत्य बोलना वृत का एक रूप है।

(इ)...'गायत्री वै बाह्मणा:"(ऐ १।२८) । 'गायत्रो यज्ञ:"(गो. पू. ४।२४) । 'गायत्रो त्रे बृहस्पति:"(तां. ५।१।१५) = ब्राह्मण गायत्र होता है । गायत्र वेद. यज्ञ और परमात्मा को कहते हैं ।

- (ख) 'क्षत्रिय' नाम कर्मणा व्यवस्था का सूचक (१) क्षणु हिंसा अथ वाली (तनादि) घातु से 'क्त:' प्रत्यय के योग से 'क्षत:' शब्द की सिद्ध होती है और 'क्षत' उपपद में त्रेंड् पालन करने अर्थ में (म्वादि) घातु से 'अन्येष्विप दृश्यते' (अप्टा. ३।२।१०१) सूत्र से 'उ:' प्रत्यय, पूर्वपदान्त्याकारलोप होकर 'क्षत्र' शब्द बना। 'क्षत्र एव क्षत्रिय:' स्वार्थ में 'इय:' होने से 'क्षत्रिय:'अथवा क्षत्रस्य-अपत्यं वा, 'क्षत्राद् घ:' (अ. ४।१।१३८) सूत्र से जन्म लेने अर्थ में 'घ:' प्रत्यय होकर क्षत्रिय शब्द बना। 'क्षदित रक्षति जनान् क्षत्रः' जो जनता की रक्षा का कार्य करता है अथवा, 'क्षण्यते हिंस्यते नश्यते पदार्थों येन स 'क्षतः' घातादि: तत्त स्त्रायते रक्षतीति क्षत्रः = आक्रमण, चोट, हानि आदि से लोगों की रक्षा करने वाला होने से क्षत्रिय को 'क्षत्रिय' कहते हैं।ब्राह्मण ग्रन्थों में 'क्षत्रं राजन्य:'(ऐ. ८।२; ३।४)'क्षत्रस्य वा एतदूप' यद राजन्य:'(श १३।१।५।३) क्षत्रिय 'क्षत्र' का ही रूप है,जो ग्रजा का रक्षक होता है।
- (२) यहां अपत्यार्थ में 'इय्' आदेश के योग से क्षत्रिय आदि शब्द बनाने में यह शंका उत्पन्न होती है कि क्या मनु जन्म के आधार पर वर्ण मानते हैं ? इस शंका के निराकरण के लिए पुष्ट समाधान है । वंश केवल जन्म से ही नहीं अपितु विद्याजन्म से मी वंश चलता है । अष्टाष्ट्यायीं २।१।१९ में 'संख्यावंश्येन' सूत्र में विद्या से जन्म माना है । मनुस्मृति २।११९ १२३ श्लोकों में स्पष्टत : विद्या के आधार पर जन्म माना है । इस प्रकार गुणग्राहिता, कार्यकारणमाव और विद्या के आधार पर मी अपत्य आदि सम्बन्ध होते हैं । जैसे सूर्य, वरुण आदि की कोई पत्नी या अपत्य आदि नहीं होते, किन्तु फिर मी कार्य-कारण और गुणग्राहिता आदि के आधार पर अदिति का पुत्र आदित्य, सूर्य की पत्नी सूर्या आदि, और वरुणानी, मैंत्रावरुण : आदि प्रयोग होते हैं ।
  - (३) क्षत्रिय के विस्तृत कर्त्व्यों का वर्णन ७।१ से ९।२२५ इलोकों में है।
- (ग) 'वेश्य' नाम कर्मणा व्यवस्था का सूचक (१) ''विश :मनुष्यनाम'' (निघ. २ । ३) उससे भावार्थ में 'यत',उससे स्वार्थ में 'अण्' । अथवा 'विश्' प्रातिपदिक से अपत्यार्थ में 'यत् ' छान्दस प्रत्यय से 'वैश्य' शब्द बना । ''यो यत्र-तत्र व्यवहारविद्यासु प्रविशति सः 'वेश्य:' व्यवहारविद्यासु प्रविशति सः 'वेश्य:' व्यवहारविद्यासुशल: जनो वा' जो विविध व्यावहारिक व्यापारों में प्रविष्ट रहता है या विविध विद्याओं में कुशल जन 'वेश्य' होता है । ब्राहमण ग्रन्थों में —
- ''एतद् त्रे वेश्यस्य समृद्धं यत् पशवः'' (तां. १८।४।६) ''तस्मादु बहुपशुर्वेश्वदेवो हि जागतो (वेश्यः)''(तां ६।११०) पशुपालन से वेश्य की समृद्धि होती है. यह वेश्य का कर्तव्य है।
  - (२) वैश्य के विस्तार से कर्त्तव्यों का वर्णन द्रष्टव्य है ९ । २२५ ३.३३ में ।
- (घ) 'शूद्र' नाम कर्मणा व्यवस्था का सूचक (१) शुच्—शोकार्थक (भ्वादि) घातु से 'शुच्नेदंशच' (उणा. २ । १९) सूत्र से 'रक' प्रत्यय उकार को दीर्घ च को द होकर 'शूद्र' शब्द बनता है। शूद्र: = शोचनीय: शोच्यां स्थितिमापन्नो वा, सेवायां साधुर अविद्यादिगुपासहितो मनुष्यो वा' = शूद्र वह व्यक्ति होता है जो अपने अज्ञान के कारण किसी प्रकार की उन्तत स्थिति को नहीं प्राप्त कर पाया और जिसे अपनी निम्न स्थिति होने की तथा उसे उन्तत करने की सदैव चिन्ता बनी रहती है,अथवा स्वामी के द्वारा जिसके भरण की चिन्ता की जाती है, ऐसा सवक मनुष्य|ब्राहमण ग्रन्थों में भी यही भाव मिलता है ''असतो वा एष सम्भूतो यह शूद्र:'' (तै. ३ । २ । २ । २) असत: = अविद्यात: । अज्ञान और अविद्या से जिसकी निम्त

जीवनस्थिति रह जाती है, जो केवल सेवा आदि कार्य ही कर सकता है, ऐसा मनुष्य श्रूद्र होता है । (२) वह उत्तम कर्मों से उच्च वर्ण को भी प्राप्त कर सकता है ।

[९। ३५।। १०। ६५]

- (३) श्रूद के कुछ विस्तृत कर्तव्यों का वर्णन ९ । ३३४ ३३५ श्लोकों में हैं । उन श्लोंको से मनु की श्रूद-सम्बन्धी यह मान्यता और भी स्पष्ट हो जाती है कि वे श्रूद्र को जन्मना नहीं मानते तथा न घृणास्पद मानते हैं ।
- (८) मनु कर्मणा वर्णव्यवस्था मानते हैं इसमें अन्य प्रमाण भी हैं (क) शूद्र को वे हीन नहीं मानते अपितु 'शुचि': = पवित्र 'उत्कृष्ट शुश्रुषु: आदि विशेषणों से सम्बोधित करते हैं [९ | ३३५] । सबके घरों में सब प्रकार की सेवा करने वाला मला अपवित्र, अछूत, हीन कैसे हो सकता है ? (ख) मनु व्यक्ति को शूद्र इसिलए मानते हैं कि वह पढ़ता नहीं । उसका वेदाध्ययन रूपी दूसरा ब्रह्मजन्म नहीं होता |२ | १२६ में अज्ञानता के कारण ही यह कथन किया है ''यथा शूद्रस्तथेव स:'' । ब्राह्मण क्षत्रिय वैश्यों कोदिज इसिलए कहा जाता है कि उनका ब्रह्मजन्म रूपी दूसरा जन्म होता है 'द्विजायने इति द्विज: । श्रुद्र को 'एक जाति:' न पढ़ने के आधार पर कहा जाता है । देखिए प्रमाण 'ब्राह्मण: क्षत्रियों वेश्यस्त्रयों वर्णा: द्विजातय: । धनुर्थ एक जातिस्नु शूद्र: नास्ति नु पंचम: ।।' १० । ४ ।। (ग) मनु कमों के आधार पर मनुष्यों के वो वर्ग मानते हैं जो श्रेष्ठ धर्माकूल आर्य परम्पराओं में दीक्षित हैं,वे चारों वर्ण आर्य हैं १ (२) इनमें अदीक्षित शेष सब दस्यु हैं [१०।४४] । (घ) मनु कर्म के आधार पर ही व्यक्ति को श्रेष्ठ अर्ग और अश्रेष्ठ अनार्य मानते हैं । १० । ५७ –५ ८ में वे कर्मों के आधार पर इनकी पहचान करने को कहते हैं । ये सब बातें मनु की कर्मणा वर्णव्यवस्था की मान्यता को सिद्र करती हैं ।
- (९) १। ३१ में भी मनु ने अपनी 'कर्मणा वर्णय्यवस्था' की मान्यता का संकेत दिया है। १। १६, २३, २६ —३० श्लोकों के द्वारा यह कहा जा चुका है कि एक साथ अनेक प्रजाए उत्पन्न हुईं ब्राह्मण, ब्रित्रय, वैश्य और शूद्र आदि के रूप में प्रजाएं उत्पन्न नहीं हुईं, अगितु समान मनुष्यों के रूप में हुईं। फिर उन बहुत सारे मनुष्यों में से समाज की वृद्धि के लिए, एक व्यवस्था के रूप में चार वर्णों का मुखः बाहु, जंघा और पैर की साम्यता से (गुणकर्मानुसार) निर्माण किया। १। ३१ में आलंकारिक रूप में यह कथन है। उक्त अंगों का जो स्थान और कार्य शरीर में है. समाज में वही स्थान क्रमशः ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शूद्ध का बनाया। इस प्रकार योग्यता के आधार पर लोगों को चार वर्णों में विभक्त करके उनके कर्म भी योग्यतानुसार निश्चित किये। यह वर्णनक्रम (अनेक प्रजाओं की उन्पत्ति और फिर उनमें वर्णव्यवस्था) और आलंकारिक कथन कर्मानुसार वर्णव्यवस्था का संकेत देता है। इन अनेक प्रमाणों से 'कर्मणा वर्णव्यवस्था' मनु की मौलिक मान्यता सिद्ध होती है, अत: इसकी विरोधी 'जन्मना वर्णव्यवस्था' वाली मान्यता अन्तर्विरोध के आधार पर प्रक्षिप्त कहलायेगी।
  - (१०) ब्राहमणग्रन्थों में कर्मणा वर्णव्यवस्था के स्पष्ट वर्णन मिलते हैं । यथा (अ) स : (क्रिंत्रिय :) ह दीक्षमाण एव ब्राहमणतामम्युपैति ।। ' (ऐ. ७ । २३) क्रिंत्रिय दीक्षित होकर ब्राहमणत्व को प्राप्त कर लेता है ।
- (आ) ''नस्मादपि (दीक्षितम्) राजन्यं वा वैश्यं वा बाहमण इत्येव बूयात्, बाहमणो हि जायने यो यज्ञाज रायने ।।'' (शत. ३ । २ । १ । ४०)

चाहे कोई क्षत्रियपुत्र हो अथवा वैश्यपुत्र, यज्ञ में दीक्षा ग्रहण करके (उपनयनसंस्कार में) वह ब्राह्मण ही कहलाता है अर्थात् ब्रह्मचर्याग्रम में वेदाघ्ययन के समय यज्ञ में दीक्षित होकर सभी व्यक्ति ग्राह्मण कर्म वाले होते हैं। बाद में कर्मानुसार क्षत्रिय और वैश्य बनते हैं।

- (११) वर्ण-परिवर्तन के उदाहरण ऐतरेय ब्राइमणं २ । १९ में कवष-ऐलूष नामक क्यिक्त की एक घटना वर्णित है, जो वर्ण-परिवर्तन का ज्वलन्त प्रमाण है । जन्मना निम्न जाति का व्यक्ति ऋषित्व के कारण ऋषियों में परिगणित होकर उच्चवर्णस्य कहलाया —
- (क) ''त्रमृषयो वै सरस्वत्या' सत्तमासत,ते कवषमैलूष' सोमादनयन्, दास्या: पुत्र: कितपो । सहभा : कथं नो मध्ये दीक्षिष्टेति । . . . स बिहर्धन्वो दूढ्ह पिपासया वित्त एतदपोनप्त्रीयमपश्यत् 'प्रदेवत्रा ब्रहमणे गातुरेत् इति ।।''
- अर्थात् 'ऋषि लोगों ने सरस्वती नदी के तट पर यज्ञ का आयोजन किया । यज्ञ में माग लेने वाये हुए कवब ऐलूब को ऋषियों ने सोम से विन्वत कर दिया । यह सोचकर कि यह दासी का पुत्र, कपट-आचरण वाला, अब्राहमण किस प्रकार हमारे मध्य दीक्षित हो गया! (यज्ञ से बाहर निकाल देने पर ) वह कवब-ऐलूब पिपासा से संतप्त हुआ बाहर जंगल में चला गया । वहां उसने 'अपोनप्त्र' देवता वाले सुक्त का 'अर्थदर्शन किया' फिर ऋषियों ने वेदार्थद्रष्टा होने के कारण उसे पुन: अपने मध्य बुलाकर यज्ञ में दीक्षित कर लिया ।

यह सूक्त ऋकृ. १०। ३० वाँ है और वेद में इस सूक्त पर इसी ऋषि का नाम उल्लिखित है। इस ऋषि द्वारा दृष्ट अन्य १०। ३१ —३४ सूक्त भी हैं। इससे यह भी सिद्ध होता है कि सूक्तों पर लिखित ऋषि उन-उन सूक्तों के अर्थद्रष्टा हैं।

- (ख) छान्दोग्योपनिषद् में जाबाल की कथा आती है, जो अज्ञात कुल के होते हुए गुण-कर्मों सं ब्राहमण बन गये । इसी प्रकार चांडाल कुल के मातङ्ग ऋषि ब्राहमण हो गये । वाल्मीकि रामायण में विश्वामित्र क्षत्रियराजा के ब्राहमण होने का वर्णन आता है । इस प्रकार गुण-कर्म से वर्णव्यवस्था और वर्णपरिवर्तन परम्परा से भी सिद्ध है ।
- (१२) वर्ण चार हैं—(क) मनु ने चार वर्णों की मान्यता अत्यन्त स्पष्ट शब्दों में उद्घोषित कें है। मनुस्मृति में सर्वत्र वर्णनात्मक रूप में चार वर्णों का ही वर्णन है। चार वर्णों की दीक्षा से रहित अन्य सभी व्यक्ति दस्यु हैं [१०। ४५]।अन्य वर्णसंकर आदि संज्ञक कोई वर्ण नहीं। इस मान्यता की पुष्टि के लिए मनुस्मृति के निम्न श्लोक भी द्रष्टव्य है—१।३१, ८७-९१।३।२०।।४।५७।। ७।६८ ।। १०।४५, ६५, १३१।। १२।९७ आदि।
- (ख) चार वर्णों में शास्त्रीय प्रमाण—अन्यत्र शास्त्रग्रन्थों में भी चार वर्णों का ही उल्लेख आता है। इन चार वर्णों से शेष व्यक्ति आर्येतर हैं,जिन्हें निषाद, असुर, राक्षस आदि विभिन्न वर्गकृत नामों से अभिहित किया जाता है—
  - (अ) ''ऊर्जाद: उत यक्तियास: पंचजना: मम होत्रं जुषध्वम् ।'' (সূক্ १०।५२।४)
  - ''पंचजना:—चत्वारो वर्णा: निषाद; पंचम इति औपमन्यव: ।'' (निरु. ३ । २ । ७)

चार वर्ण चित्राहमण, क्षत्रिय, वैश्य, शुद्ध और इनसे मिन्न पांचवे निषादजन, ये वेदोक्त पांच प्रकार के मनुष्य हैं। (आ) ''चत्वारो वर्णा: । ब्राहमणो राजन्यो वैश्य: शूद्र:''

(श. क्रा. ५।५।४।९)

ं चत्वारो वै पुरुषा ब्राहमणो राजन्यो वैश्य: ।।''

(मैत्रा. सं. ४।४।६)

## कर्मणा-चातुर्वण्यं-व्यवस्था का आधार वेद —

यजुर्वेद के पुरुषसूक्त में चार वणों की उत्पत्ति का वर्णन आया है । इन मन्त्रों से मनु का भाव और स्पष्ट हो जाता है तथा ब्रह्मा के अंगों से चार वणों की उत्पत्ति की म्रान्ति का भी निराकरण हो जाता है । जैसा कर्मों-गुणों के आधार पर आलंकारिक वर्णन वेद में है,वैसा ही मनुस्मृति में है । मन्त्र निम्न हैं—

#### (क) ''यत्पुरुषं व्यदघु: कतिघा व्यकल्पयन् । मुखं किमस्यासीत् किं बाहु किमूह पादा उच्येते ।।

(यजु. ३१।१०)

(यत्पुह्वं.) पुरुष उसको कहते हैं कि जो सर्वशिक्तमान ईश्वर कहाता है (कितिधा व्य.) जिसके सामर्थ्य का अनेक प्रकार से प्रतिपादन करते हैं क्योंकि उसमें चित्रविचित्र बहुत प्रकार का सामर्थ्य है, अनेक कल्पनाओं से जिसका कथन करते हैं (मुखं किमस्यासीत्) इस पुरुष के मुख अर्थात मुख्य गुणों से इस संसार में क्या उत्पादन हुआ है (कि बाह्) बल वीर्य्य, श्रूरता और युद्ध आदि विद्यागुणों से किसकी उत्पत्ति हुई है (किमूक) व्यापार आदि मध्यम गुणों से किसकी उत्पत्ति होती है ? इन चारों प्रश्नों के उत्तर ये हैं कि—

## (ख) बार्नणोऽस्य मुखमासीत् बाद् राजन्य: कृत: ऊद्द तदस्य यद्वेश्य: पद्म्यां शृद्धो अजायतः।।

(यजु. ३१।११)

(ब्राहमणोऽस्य मुख्यमासीत्) इस पुरुष की आजा के अनुसार जो विद्या, सत्य-माषण आदि उत्तमगुण और श्रेष्ठकर्मों से ब्राहमवर्ण उत्पन्न होता है, वह मुख्य कर्म और गुणों के सहित होने से मनुष्यों में उत्तम कहाता है (बाह् राजन्य: कृत:) और ईश्वर ने बल-पराक्रम आदि पूर्वोक्त गुणों से युक्त क्षत्रिय वर्ण को उत्पन्न किया है (ऊक तदस्य.) खेती, व्यापार और सब देशों की भाषाओं को जानना तथा पशुपालन आदि मध्यम गुणों से वैश्य वर्ण सिद्ध होता है (पद्म्यां शूद्रो.) जैसे पग सबसे नीच अंग है वैसे मूर्खता आदि नीच गुणों से शूद्रवर्ण सिद्ध होता है ।'' (ऋ. भू. १२५-१२६)

(ग) इस आलंकारिक वर्णन की पुष्टि के लिए वेदों के व्याख्याग्रन्य ब्राहमणों के प्रमाण भी उपलब्ध हैं। निम्न वचनों में ब्राहमण को समाज या मनुष्यों का सुखरूप बताया है, मुख से उत्पन्न हुआ नहीं—

> (अ) बाह्मणो मनुष्याणां मुखम्। '' (तां. १।६।१) = बाह्मण मनुष्यों का मुख है। (आ) अस्य सर्वस्य बाह्णो मुखम् '' (श. ३ (९)१।१४)

## (ख) जन्मना वर्णव्यवस्था के विधायक स्थल और इस विषयक शंकाओं का निराकरण —

मनुस्मृति में जन्मना वर्णव्यवस्था खोजने वाले व्यक्ति प्रमुखत: निम्नस्थलों से इस विषयक आधार ग्रहण करते हैं —

- (१) १।२ में 'अन्तरप्रमवाणाम्'और १।१३७ (२।१८) में 'सान्तरालानाम्' पदों से वर्णसंकरों का वर्णन है। इस प्रकार मनु वर्णसंकरों के घर्मों का वर्णन मी करते हैं और जन्मना वर्ण तथा जातियां मानते हैं।
  - (२) १। ९८-१०० श्लोकों में जन्म के आधार पर ब्राहमण की प्रशंसा है।
- (३) २ । ११-१४ (२ । ३६-३९) उपनयनविषयक श्लोकों में शूद्र का उल्लेख नहीं है । इसका अभिप्राय यह है कि मनु जन्म से ही शूद्र मानते हैं । जन्म से अन्य वर्णों के नामों का उल्लेख भी मनु की जन्मना-मान्यता की प्रवृत्ति को प्रकट करता है ।
- (४) दशम अघ्याय में जन्म से ही माने गये वर्णसंकरों का तथा अन्य विविध जातियों का वर्णन है ।

#### इनका उत्तर क्रान्ध : दिया जाता है —

(क) इन श्लोकों में टीकाकारों ने 'अन्तरप्रमवाणाम्' पद का — ''संकीर्ण जातियों या वर्णसंस्कारों के' यह अर्थ अशुद्ध किया है। इस पद का अर्थ 'आश्रमों के' होना चाहिये। इसकी पुष्टि में निम्न युक्तियाँ हैं —

२ । १८ [इस संस्करण के अनुसार १ । १३७] में 'अन्तरप्रभवाणाम्' के पर्यायवाची रूप में 'सान्तरालानाम्' शब्द का प्रयोग किया है । जैसे यहाँ वर्णों के साथ 'अन्तरप्रभवाणाम्' शब्द का प्रयोग है, वैसे ही उक्त श्लोक में भी वर्णों के कथन के साथ-साथ 'सान्तरालानाम्' शब्द का प्रयोग है । उस श्लोक में 'सान्तरालानाम्' शब्द का अर्थ 'आश्रम' है, अत : यहां भी उसके पर्यायवाची शब्द 'अन्तरप्रभवाणाम्' शब्द का अर्थ 'आश्रमों के' होना चाहिये । यहांपि २।१८ [१।१३७] श्लोक में भी टीकाकारों ने 'सान्तरालानाम्' शब्द का अर्थ 'संकीणं जाति' या 'वर्णसंकर'किया है, किन्तु वह मनु की मान्यता के विरुद्ध है । यतो हि, उस श्लोक में धर्म के चार मूलाघारों में से एक आधार 'सदाचार' [२ । ६, १२ या १ । १२५, १३१] का लक्षण किया है और बताया गया है कि 'ब्रह्मावर्त देश के निवासी वर्णों और आश्रमों का जो परम्परागत श्रेष्ठ आवरण है, वह 'सदाचार कहलाता है' । इस श्लोक में 'सान्तराल' शब्द का 'वर्णसंकर' य 'संकीणं जाति' अर्थ इसिलए ग्रहण नहीं हो सकता क्योंकि वर्णसंकरों का आवरण 'सदाचार' ही नही हो सकता और न ही उनके आवरण को उन श्लोकों में 'सदाचार' के रूप में माना है । इसका ग्रत्यक्ष ग्रमाण यह है कि वर्णसंकरों के धर्मवर्णन-प्रसंग में अनेक स्थानों पर उनके आवरण

इसका प्रत्यक्ष प्रमाण यह है कि वर्णसंकरों के ध्मवर्णन-प्रसंग में अनेक स्थानों पर उनके आवरण को निन्दनीय और गहिंत कहा है। उस प्रसंग में संकीण जातियों के लिए प्रयुक्त विशेषणों में कुछ इस प्रकार हैं — "मानृदोषविगर्छितान्" = माता के दोष से निन्दित जन्म वाले [१० । ६], "ऋ्राचारविहारवान्" = क्रूर आवार-व्यवहार वाले [१० । ९], "अधमो नृणाम्" = मनुष्यों में नीच [१० । १२], "अञ्चलांस्तु यान्" = व्रतहीन [१० । २०], "पापात्मा मूर्जकण्टक:" = पापी आत्मा वाले मूर्जकण्टक [१० । २१], "ततो ऽप्यिषकदूषितान्" = उनसे मी अधिक दृषित आवरण वाले [१० ।२०], "जनयन्ति ष्वन्धितान्" = निन्दित

सन्तानों को जन्म देते हैं [१०।२९]। इसी प्रकार संकीर्ण जातियों का 'अपसद' (नीच) 'अवध्यंसज' (पिततोत्पन्न) आदि शब्दों द्वारा नामकरण करना मी यह सिद्ध करता है कि रचयिता इन्हें निन्दित आचरण वाला मानता है। इनके अतिरिक्त उस प्रसंग में वर्णसंकरों के जो पशुहिंसा आदि धर्म बतालाये हैं, वे मनु के मत में धर्म न होकर दुष्कर्म हैं, जिनकी मनु ने स्थान-स्थान पर निन्दा की है। फिर उनके आचरण को 'सदाचार' कैसे कहा जा सकता है ? और न उन्हें 'धर्म' कहा जा सकता है। इससे यह बोध होता है कि उक्त श्लोक में 'सान्तराल' शब्द का 'वर्णसंकर' अर्थ करना संगत नहीं' है, और मनु के विरुद्ध मी है। अत: वहां उसका 'आश्रम' अर्थ होना चाहिए। उसके पर्यायवाची रूप में प्रयुक्त होने से इस श्लोक में 'अन्तरप्रमव' का अर्थ भी 'आश्रम' ही समीचीन है।

- (ख) मनुस्मृति में वर्णों के घमों के साथ-साथ विस्तृत और विशिष्ट रूप से आश्रमों के घमों का ही कथन है, वर्णनसकरों के घमों का नहीं । यह भी घ्यान देने की बात है कि इस श्लोक में जिस क्रम से वर्णों और आश्रमों के घमों को बतलाने की इच्छा व्यक्त की है, ठीक उसी क्रम से ही मनुस्मृति में उसका उल्लेख है । आश्रमों और वर्णों का क्रम साथ-साथ चलता है, जैसे द्वितीय अध्याय में ब्रह्मचर्याश्रम का वर्णन है, तृतीय से पञ्चम तक गृहस्थ का, षष्ठ में वानप्रस्थ एवं सन्यास आश्रम का वर्णन है । साथ-साथ छठे अध्याय तक ब्राह्मण के कर्त्वच्य भी उक्त हो जाते हैं । फिर क्षत्रियों के शेष कर्त्तव्यों का वर्णन ७ । १ । से ९ । ३२५ तक है । वैश्य के अतिरिक्त कर्तव्यों का कथन ९ । ३२६ से ३३३ [ इस संस्करण में १० । १-६] तक तथा श्रुद्धों के कर्त्तव्यों का वर्णन ९ । ३३४-३३५ [इस संस्करण में १० । ७-६] में है । यदि 'अन्तरप्रम वाणाम्' का 'आश्रम' अर्थ न करके 'वर्णसंकर' अर्थ लिया जाये तो प्रश्न उठेगा कि जब प्रारम्म में आश्रमों के घर्म पूछने का प्रश्न ही नहीं है तो इतने विस्तृत और प्रधान रूप से आश्रमों के घर्मों का विघान क्यों किया गया है ? वर्णों और आश्रमों के घर्मों का साथ-साथ और प्रधानतापूर्वक वर्णन करने की मनु की यह शैली भी यह संकेत देती है कि इस श्लोक में वर्णों और आश्रमों के विषय में प्रश्न है, वर्णसंकरों के विषय में नहीं ।
- (ग) मनुस्मृति में सर्वत्र वर्णों के साथ आश्रमों का उल्लेख करने की प्रवृत्ति परिलक्षित होती है, वर्णसंकरों की नहीं। १२। ९७ में मी वर्णों के साथ आश्रमों का उल्लेख है ''चातुर्वण्यं त्रयों लोका:चत्वारश्चाश्रमा: पृथक्' हसी प्रकार ७। ३५ में मी राजा को वर्णों और आश्रमों के धर्मों का रक्षक कहा है, वर्णसंकरों का उल्लेख ही नहीं —

## स्वे ध्वे धर्मे निविष्टानां सर्वेषामनुपूर्वशः । वर्णानामाभ्रमाणां च राजा सृष्टो ३ मिरक्षिता । ।

इस प्रवृत्ति के अनुसार भी यहाँ वर्णों के साथ प्रयुक्त 'अन्तरप्रमव' शब्द का अर्थ 'आश्रम' ही सिद्ध होता है ।

(घ) मनुस्मृति में दश्नम अध्याय को छोड़कर वणों के साथ अथवा स्वतन्त्र रूप से कहीं भी वर्णसंकरों की चर्चा या उल्लेख नहीं है। नामकरण संस्कार [२।२६-३५ या २।१-१०] विवाहिविधि [३।२०] आदि प्रसंगों में जहाँ श्रृद्धों के लिए भी विधान किए हैं, वहां भी इनका उल्लेख नहीं है। दशम अध्याय में भी जो इनका वर्णन है वह वस्तुत: मौलिक न होकर प्रक्रिप्त है (विस्तृत जानकारी के लिए दशम अध्याय के श्लोकों की समीक्षा देखिए)। यतो हि, वह विषय प्रसंगविरुद्ध रूप से वर्णित है। मनु की विषय-संकेत-शैली से भी दशम अध्याय का वर्णसंकरों का प्रसंग प्रक्षिप्त सिद्ध होता है। वर्णों के धर्म-कथन का विषय प्रारम्भ करते हुए वे कहते

हैं — ''वर्णधर्मान्निबोधत'' १।१४४ [अन्य संस्करणों में २।२५]। इसी प्रकार इस विषय की समाप्ति का संकेत करते हुए कहा — ''एष धर्मविधि: कृत्स्नश्चातुर्वण्यस्य कीर्तित:'' १०।१४२ [अन्य संस्करणों में १०।१३१]। दोनों ही स्थानों पर वर्णों के धर्मों के वर्णन का कथन है, आपदम का नहीं। यहां बीच में वर्णसंकरों के वर्णन करने का न तो प्रसंग था और न ही अमीष्टता, किन्तु फिर भी किसी ने इस वर्णन को बलात मिलाया है।

इसी प्रकार १०। १५ [अन्यत्र १०। ४] में स्पष्ट शब्दों में मनु ने उद्घोषित किया है कि आयों के समाज में केवल चार वर्ण हैं, पांचवां कोई नहीं है। इनसे मिन्न सभी दस्यु हैं, चाहे वे आर्य माषाएं बोलते हों अथवा म्लेच्छ माषाएं [१०। ५६(१०। ४५)]। यहां वर्णसंकरों का कोई उल्लेख नहीं। इससे वर्णसंकरों का वर्णन [१०। ५-७३] मनुस्मृतिसम्मत या मौलिक सिद्ध नहीं होता। जब यह मनुस्मृतिसम्मत ही सिद्ध नहीं होता तो इस ग्रन्थ में किसी शब्द से 'वर्णसंकर' अर्थ ग्रहण करना ही अनुपयुक्त एवं विरुद्ध है। अत: यहां भी 'वर्णसंकर' अर्थ न होकर 'आश्रम' अर्थ ही मनुस्मृतिसम्मत है।

- (ङ) मनु ने संक्षिप्त मूमिका के रूप में १। ८७-९१ श्लोकों में एक-एक वर्ण का नामोल्लेख तथा उनका कर्मवर्णन किया हैं। उससे स्पष्ट संकेत मिल जाता है कि मनु मनुष्य-समाज में चार वर्णों के अतिरिक्त कोई वर्ण नहीं मानते। इन श्लोकों से यह मी संकेत मिलता है कि मनुस्मृति में मनु को केवल इन्हीं चार वर्णों के घर्मों का कथन अमीष्ट है, अन्य किसी वर्णसंकर आदि का नहीं। अत: यहाँ मी 'अन्तरप्रमव' का अर्थ वर्णसंकर करना मनु की मौलिकता के विरुद्ध है, इसका 'आश्रम' अर्थ ही प्रकरणसंगत हैं।
- (च) प्रतीत होता है कि जब वर्णसंकरों के प्रसंग का प्रक्षेप हुआ तो उन लोगों ने तदनुसार ही अन्तरप्रमव' और 'सान्तराल' शब्दों के अथाँ को भी परिवर्तित करके 'वर्णसंकर' अर्थ प्रचलित कर दिया । यही नहीं, अपने आशय के अनुसार ऐसे लोगों ने पाठमेद करने का भी प्रयास किया । तीन-चार हस्तलिखित प्रतियों में 'अन्तर-प्रभवाणाम्' पद के स्थान पर 'संकरप्रभवाणाम्' पाठमेद भी मिलता है । यह पाठमेद वर्णसंकर सम्बन्धी प्रक्षिप्त श्लोकों को मौलिक सिद्ध करने का ही एक प्रयास था । यह पाठमेद तो प्रचलित नहीं हो पाया किन्तु इस पाठमेद के अनुसार अर्थ की म्नान्ति अवश्य प्रचलित हो गई ।
- २. १ । ९ द-१०० श्लोक, -१ । ९२-१०७ तक चलने वाले श्लोकों के बीच आते हैं और पूर्वापर दृष्टि से उनसे सम्बद्ध मी दें। ये सभी श्लोक पूर्वापर प्रसंग से असम्बद्ध हैं, और साकेतिक सृष्ट्युत्पत्ति विषय से बाह्य हैं। इन श्लोकों में मनुस्मृति को शास्त्र कहा गया है । शैली के आधार पर यह प्रयोग इन श्लोकों को परवर्ती सिद्ध करता है।
- ३. (क) उपनयन में शूद्र का उल्लेख क्यों नहीं ११-१३ श्लोकों में मनु ने उपनयन संस्कार का विधान करते हुए शूद्र का उल्लेख नहीं किया। यहाँ प्रश्न उठता है कि यदि मनु कर्मणा वर्णव्यवस्था मानते हैं तो शूद्र का उल्लेख क्यों नहीं किया? इसका समाधान इस प्रकार है —
- (अ) इस प्रश्न में ही इसका उत्तर मी निहित है। उपनयन में श्रुद्ध का उल्लेख न करने से यह संकेत मिलता है कि मनु उपनयन और वेदारम्म की दीक्षा से पूर्व किसी को जन्म से श्रुद्ध नहीं मानते। यह द्विज-दीक्षा का संस्कार है और वे द्विज तीन ही प्रकार के होते हैं। जो व्यक्ति जिस वर्ण की दीक्षा दिलाना चाहे वह इन तीनों में उसी वर्ण में प्रवेश ले सकता है। पुन: शिक्षा-दीक्षा के उपरान्त आचार्य अन्तिम रूप से उनके वर्णों का निश्चय करता है [२।१२१ (१४६), १२३ (१४६)]।

(आ) जो व्यक्ति इन तीनों वर्णों के गुणों को घारण नहीं कर सकता और वेदारम्म तथा उपनयन रूप ब्रह्मजन्म को ग्रहण नहीं कर सकता वह शूद्र रह जाता है। उपनयन से पूर्व अर्थात द्विजजन्म से पूर्व सभी वर्णों के बालक शूद्र ही होते हैं — 'जन्मना जायते शूद्र :, संस्करात् द्विज उच्यते'। इस प्रकार कोई भी बालक किसी वर्ण में दीक्षित हो सकता है। मनु ने स्पष्ट शब्दों में कहा है — चतुर्थ: एकजातिस्तु शूद्र :।। १०।४।।

इस प्रकार उपनयन आदि से पूर्व श्रूद्र का कोई निर्घारण न होने से उसके उल्लेख की आवश्यकता ही प्रतीत नहीं होती । द्विज की 'पतित' या 'श्रूद्र' होने की स्थिति अध्ययन के बाद आती है । द्विजों के अध्ययन और कार्यों में असमर्थ व्यक्ति ही श्रुद्र है [२ । १४-१५ (३९-४०)]

- (इ) मनु जन्मना वर्णव्यवस्था नहीं मानते, इसकी पुष्टि में यह मी एक प्रवल युक्ति है कि मनु ने उपनयन के प्रसग में श्रुद्ध के उपनयन का निषेघ नहीं किया । अगर वे जन्म से ही श्रुद्ध का अस्तित्व और वर्णनिर्धारण मानते तो इस प्रसग में पृथक् से उसके उपनयन का निषेघ करते।
  - (ख) 'बाह्मणस्य' आदि पदों का मनुसम्मत अर्थ ---
- (अ) ११-१३ श्लोकों में 'ब्राह्मणस्य' आदि पदों का प्रचलित टीकाओं में ब्राह्मण के बालक का, 'राज :' या 'क्षत्रियस्य'— क्षत्रिय के बालक का, 'वैश्यस्य', 'विश :' वैश्य के बालक का, यह अर्थ मिलता है। यह अर्थ श्लोक के पदप्रयोग के विरुद्ध है और मनु की मान्यता के विरुद्ध मी। श्लोक के पदों में 'बालक' अर्थ देने वाला कोई पद नहीं है जिससे कि 'ब्राह्मण के बालक' आदि अर्थ किये जायें। इसी प्रकार मनु कर्मणा वर्णव्यवस्था मानते हुए कर्मणा वर्ण-परिवर्तन मानते हैं [देखिए १०।६५।। १। ८७-९१। १। १०७ श्लोक और उन पर समीक्षा]। इन अर्थों से ऐसा प्रतिमासित होता है जैसे जन्म के आधार पर वर्ण-प्रवेश है और वह मी ब्राह्मण का ब्राह्मण वर्ण में, क्षित्रय का क्षत्रिय वर्ण में, वैश्य का वैश्य में। यह उक्त मान्यता से मेल नहीं खाता।
- (आ) यहां ये पद वस्तुत: जातिवाचक न होकर वर्णसंज्ञावाचक हैं। जिनका अर्थ है 'ब्राह्मण वर्ण का दीक्षाकाल' आदि। मनसम्मत मान्यता के आधार पर अध्याहार से इनका अर्थ 'ब्राह्मण वर्ण को घारण करने के इच्छुक का' आदि अर्थ किये गये हैं। इस अर्थ का संकेत मनु के 'ब्राह्मवर्चसकामस्य' [२।१२] आदि पदों से भी प्राप्त होता है। इस अर्थ की व्यापकता के अन्तर्गत दोनों प्रकार के मावों का समावेश हो जाता है,जो वंशपरम्परानुसार अपने वर्ण में दीक्षा दिलाना चाहे वह भी इस व्यवस्थानुसार दीक्षा करा सकता है,और जो परिवर्तनपूर्वक अपने बालक को दूसरे वर्ण में दीक्षित कराना चाहे तो, वह भी उस निर्घारित समय-व्यवस्थानुसार करा सकत्। है।
- (इ) यहां यह शंका हो सकती है कि इतने अल्पवयस्क बच्चों के साथ 'इच्छुक' पद का सम्बन्ध नहीं बनता ? इसका स्पष्ट-सा उत्तर है कि माता-पिता की इच्छा के आधार पर ये प्रयोग हैं । प्रारम्भ में माता-पिता अपने बच्चे को जैसा बनाना चाहते हैं उसी के अनुसार सभी संस्कार करते हैं । पुन: उसकी शिक्षा-दीक्षा को परखकर वर्ण का अन्तिम निश्चय आचार्य करता है [२ । १२१ (१४६), १२३ (१४८)]: देखिये मनु ने इसी व्यवहार के आधार पर पांच वर्ष के बालक के लिए 'सहमवर्चसकामस्य' 'बलार्थिन:, 'वैश्यस्य इह अर्थिन: [२ । १२] पदों का प्रयोग किया है, जबिक इतने अल्पवय बालकों को ब्रह्मवर्चसकामना आदि की इच्छा, गम्मीरता एवं परिणाम का ज्ञान नहीं होता । इस प्रमाण के आधार पर प्रस्तुत माध्य का अर्थ मी मनु के वर्णनानुरूप ही है ।
  - ४. उपर्युक्त विवेचन (संख्या १) से यह स्पष्ट हो ग़या कि मनुस्मृति में वर्णसंकरों का वर्णन

करना इसका प्रतिपाच नहीं है, न यह मान्यता मनु की आधारभूत मान्यताओं से मेल खाती है । अन्य शैली आदि विभिन्न कारणों से भी दशम अध्याय का वर्णसंकरों का प्रसंग परवर्ती एवं प्रक्षिप्त सिद्ध होता है । उनके वर्णन की शैली विधि-विधानात्मक न होकर ऐतिहासिक है । इस प्रकार वह वर्णन मनुविहित नहीं कहला सकता ।

## २. मांसमक्षण एवं पशुयज्ञ पाप है ---

मनु मास भक्षण एवं पशुयज्ञ को निन्दा एवं पाप मानते हैं।उक्त दोनों बातें उनके मुख्य उद्देश्य, प्रतिपाद्य एवं मनुस्मृति की आधारमूत भावना के ही विरुद्ध हैं।

(क) उक्त मान्यता के विधायक एवं संकेतक स्थल —

मासमक्षण एवं पशुयज्ञ पाप है — २ । १५२ (१७७); ३ । ६८-६९; ४ । २, ६८, १७०, २४६; ५।५, ४५-४९, ५१ ।।

इन पर विचार करने के बाद निम्न निष्कर्ष सामने आते हैं —

- १. 'अहिंसापालन' अथवा 'हिंसानिषेघ' की मान्यता मनुस्मृति की उन मान्यताओं में से एक है. जिन पर मनुस्मृतिरूप प्रासाद टिका हुआ है । यदि इन्हें मनुविहित मान लिया जाये तो मनुस्मृति की आधारमूत व्यवस्था ही खंडित हो जायेगी । मनु द्वारा विभिन्न स्थलों पर किये गये हिंसानिषेघ और अहिंसापालन के आदेशों के परिप्रेक्ष्य में यह सुनिश्चित रूप से कहा जा सकता है कि
- (अ) सर्वप्रकार की हिंसा या मासमक्षण मनुविरुद्ध है, (आ) पशुयज्ञ मनुविरुद्ध है, और (इ) यज्ञ के उद्देश्य से पशुहिंसा करना भी मनुविरुद्ध है। यथा (क) मनु ने गृहस्थियों और वानप्रस्थियों के लिए अनिवार्य रूप से पांच महायज्ञों का विधान किया है। इन यज्ञों के विधान का मुख्य उद्देश्य हिंसा की निवृत्ति ही है —

पञ्चसूना गृहस्थस्य चुल्ली पेषण्युस्कर:। कण्डनी चोदकुम्मश्च बध्यते यास्तु वाहयन्।। तासां क्रमेण सर्वासां निष्कृत्यर्थं महर्षिमि:। पञ्च क्लुप्ता: महायज्ञा: प्रत्यष्टं गृहमेधिनाम्।। (३।६८, ६९।।

जो व्यक्ति दैनिक जीवनचर्या में अज्ञानवश होने वाली छोटी-छोटी हिसाओं की निवृत्ति के लिए मी प्रायश्चित का विधान करता है, जिसमें परप्राणीपीड़ा की भावना भी नहीं है, और जो आजीविका भी ऐसी अपनाने का विधान करता है जिसमें किसी प्राणी को पीड़ा न पहुँचे [४।४] गे जो पशुओं की सवारी करते हुए उनको चानुक भी इस प्रकार मारने के लिए कहता है जिससे वे सतप्त न हों [४।६८] गे, वह व्यक्ति पशुओं की हिसा और मासभक्षण का विधान कवापि नहीं कर सकता। यह सर्वधा असभव है। आश्चर्य की बात तो यह है कि छोटी-छोटी हिसाओं के प्रायश्चित के लिए अर्थात उनके पाप की शुद्धि के लिए ही मनु पांच यज्ञों का विधान कर रहे हैं और फिर लोग यज्ञों में ही हिसा करने को मनुसम्मत सिद्ध करना चाहते हैं। यदि ऐसा है तो यज्ञों से पाप-शुद्धि ही क्या हुई १

२. मनु ने ५ । ४९ में अत्यन्त स्पष्ट शब्दों में आदेश दिया है — ''निवर्नेत सर्वमांसस्य मझणात्'' — सब प्रकार के मांस-भोजन से दूर रहे । इसके अतिरिक्त अन्य अनेक स्थानों पर भी मांसमक्षण का स्पष्ट निषेध है और हिंसक की निन्दा तथा अहिंसक की प्रशंसा एवं अहिंसा की प्ररंणा है —

अद्रोहेणैव भूतानामल्पद्रो⁻हेण वा पुन :— विद्रो जीवेत । ''

५. विनीलैस्तु क्रजेन्नित्यम् . . . प्रतोदेनातुदन्भृशम् । "

- (क) 'वर्जयेत् मधुमांसं च प्राणिनां चैव हिंसनम् ।।' (२ । १५२ [१७७])
- (ख) ''वर्जयेत् त्रधुमा'सम्' (६ । १४)
- (ग) ''हिंसारतश्च यो नित्यं नेहासौ सुच्चमेघते ।'' (४ । १७०)
- (घ) ''यो अहिंसकानि भूतानि हिनस्ति आत्मसुखेच्छया । स जीवंश्च मृतश्चैव न क्वचित् सुखेमेघते'' । (४ । ४४ ।।)
- (इ.) 'अहिंस्त्र: दमदानाभ्यां जयेत् स्वर्ग तथाव्रत: । (४। २४६)
- (च) ''विचरेत् नियत: नित्यं सर्वभूतानि-अपीडयन् ।।' (६ । ५२)
- (छ) 'अहिंसया च भूतानां अमृतत्वाय कल्पते।' (६।६०)
- (ज) ''यो बन्धनवधक्लेशान्प्राणिनां न चिकीर्षति । स सर्वस्य हितप्रेप्सु: सुखमत्यन्तमश्नुते ।। (४ । ४६)
- ३. इतना ही नहीं, मांसप्राप्ति में किसी भी प्रकार का सहयोग देने वाले व्यक्ति को मनु घातक पापी कहकर संबोधित करते हैं । निम्न श्लोक में आठ प्रकार के व्यक्तियों को पापियों में परिगणित किया गया है —
  - (क) अनुमन्ता विशसिता निहन्ता क्रयविक्रयी। संस्कर्ता चोपहर्ता च खादकश्चेति घातका: ।।(४।४१)

(अनुमन्ता) मारने की आज्ञा देने वाला (विशसिता) मास काटने वाला (निहन्ता) पशु को मारने वाला (क्रय-विक्रया) पशुओं को मारने के लिए मोल लेने-बेचने वाला (संस्कर्ता) पकाने वाला (उपहर्ता) परोसने वाला (च) और (खादक:) खाने वाला,(इति घातका:) ये सब हत्यारे और पापी हैं।। ५१।।

- ४. भक्ष्यामक्ष्य प्रसंग [५।५, ६, ९, १०, २४, २५] श्लोकों से ज्ञात होता है कि मनु तामसिक, राजसिक और 'अमेच्यप्रभव' — अशुद्धस्थानोत्पन्न सभी पदार्थों को अभक्ष्य मानते हैं। बासी भोजन, लहसुन, प्याज आदि तामसिक, राजसिक भोजन के अन्तर्गत आते हैं तथा गन्दे स्थान में उत्पन्न पदार्थ और रक्त चर्बी आदि से युक्त मास आदि अमेच्यप्रभव है। कुछ प्रमाण प्रस्तुत हैं —
  - (क) लाशुनं गृञ्जनं चैव पलाण्डुं कवकानि च । अभक्ष्याणि द्विजातीनाममेध्यप्रभवाणि च ।। (४।४ ।।)
  - (छा) नाकृत्वा प्राणिनां हिंसा मांसमुत्पद्यते क्वचित् । न च प्राणिवध: स्वर्ग्यस्तस्मान्मांसं विवर्जयेनु ।।(४ । ४८ ।।)
  - (ग) समुत्पति च मांसस्य वधबन्धौ च देहिनाम् । प्रसमीक्ष्य निवर्तेत सर्वमासस्य भक्षणात् ।। (४ । ४९ ।।)
- थ्र. मनु सान्विक गुणों, पदार्थों को ही ग्राह्य और प्रशंसनीय मानते हैं और राजस-तामस को निन्छ । १ । सान्विक गुणों से ही मोक्ष प्राप्ति संभव है । १ यही मनु का धर्मशास्त्र के प्रवचन का उद्देश्य है ''ब्राह्मीय' क्रियने तनु :' [२ । ३ (२८)] तथा तामसिक-राजसिक पदार्थों का भक्षण करना मनु के मुख्य प्रतिपाद्य और उद्देश्य के ही विरुद्ध है ।
- इ. तृतीय अध्याय के यज्ञ-प्रसंगों में मनु ने कहीं भी मासयज्ञ का विधान नहीं किया है । और वानप्रस्थ के प्रसंग में तो स्पष्टत : कह दिया है कि अन्तों से ही यज्ञ करें और वह भी 'मेध्य' = शुभ अन्त से —

है. देशिया पि । २४ ।। १२ । ७ . २८ २९ ३२, ३३, ३४, ३६ ।।

७. १२ । ७. ३१ ३७ ८३ । ।

मुन्यन्ते : विविधे : मेध्ये : शाकमूलफलेन वा । एतानेव महायज्ञान् निर्वपेत् विधिपूर्वकम् ।। (६ । ५ ।।)

मनु की मान्यता को समफने के लिए इन प्रमाणों से अधिक और क्या प्रमाण मिल सकते हैं। इसके बाद भी जो लोग मांसमक्षण और पशुयज्ञ को मनुसम्मत मानते हैं, वे मनु और मनुस्मृति के साथ अन्याय करते हैं।

- ७. मांसमझण और पशुयज्ञ के विरोध में वेद के प्रमाण इस प्रसंग में मांस मक्षण की सिद्धि के लिए प्रक्षेपकर्ताओं ने यज्ञ की आड़ ली है। यज्ञों का विधान वेदों में है। अत :यहाँ वेदों के ही यज्ञसम्बन्धी प्रमाण प्रस्तुत किये जा रहे हैं, जिनसे पता चलेगा कि अपनी स्वार्थीसिद्धि के लिए स्वार्थी लोगों ने मिथ्या ही यज्ञ और वेद को बदनाम किया है —
- (क) 'अध्वर' अब्द ऋग्वेद में-१।२३।१७।।१।१३५।७।।१।४४।१३।।३।२४।२।।७।७२।४।।७।६।६।।, यजुर्वेद में-३७।१९।। ३।११।।२१।४९।अ७ आदि अनेक स्थानों पर यज्ञार्थ में प्रयुक्त हुआ है। इस शब्द की निरुक्ति करते हुए ऋषि यास्क लिखते हैं ''अध्वर इति यज्ञनाम, ध्वरति हिंसाकर्मा तत्प्रतिषेध:''[नि.३।१७।। १।७] अर्थात् 'अध्वर = यज्ञ का नाम है। 'ध्वर' हिंसार्थक धातु से बना है। जिसमें हिंसा न हो उसे अध्वर = यज्ञ कहते हैं। इस संज्ञा से स्पष्ट है कि यज्ञों में किसी भी प्रकार की हिंसा नहीं होती। यज्ञ के नाम पर पञ्चहिंसा करना स्वार्थीं लोगों की उदरपूर्ति-हेतु कल्पना है।
- (ख) यजुर्वेद को कर्मकाण्ड का वेद माना जाता है। उसके प्रथम मन्त्र में ही पश्चओं की अहिंसा की कामना है "यजमानस्य पश्चन् पाहि" [यजु. १।१] अर्थात् 'यज्ञ करने वाले के पश्चओं की रक्षा कीजिए।'
- (ग) मांसाहारियों को यह सम्पादन का अधिकार नहीं यज्ञों में मांसविधान की चर्चा तो बहुत दूर की बात है। वेदों में, यज्ञ-विधान प्रसंगों में केवल यज्ञीय प्रवृत्ति के अन्नाहारी (मांसाहारी नहीं) व्यक्तियों को ही यज्ञ करने का विधान है। निम्न वेदमंत्र प्रमाणरूप में उल्लेखनीय है। ''ऊर्जाद: उत्त यहित्यास: पञ्चजना: मम होत्रं जुषध्वम्।'' (त्र. १०।४३।४)

अर्थात् केवल अन्नाहारी (मांसाहारी नहीं), और यजीय प्रवृत्ति वाले पांचों प्रकार के (ब्राहमण, क्षत्रिय, वैश्य, श्रुद्ध और निषाद) व्यक्ति यज्ञ-सम्पादन करें।

निरुक्तकार ने 'ऊर्ज' की व्युत्पत्ति और अर्थ दिये हैं — 'ऊर्गिति अन्नमाम, ऊजयति इति सतः ।'' (निरु. ३।२।७) अर्थात् 'ऊर्ज्' अन्न को कहते हैं, क्योंकि यह शरीर को प्राणप्रक्ति प्रदान करता है।

इन सभी स्थलों की मनुस्मृति के विषय, प्रसंग के साथ अनुकूलता है, और शैली के अनुरूप
 भी हैं।

## (ख) मांससमर्थक स्थल और उनका विवेचन —

- (वा) ३।१२३, २६७-२७२ में विविध मांसों से मृतकत्राह में तृप्ति ।
- (अ) ४।२६-२८ में नये अन्न या मासमक्षण के समग उनसे यह करना।
- (इ) ४।६, ७, ११-२३, २६-४४, ५०, ५२-५६ में चिनिन्न मासी का विधान और उनको

यज्ञपूर्वक खाने की विधि तथा खण्डन-मण्डन ।

- १. इन श्लोकों में वर्णित मान्यताओं का उक्त मान्यताओं से विरोध है, अत: ये मान्य नहीं ।
- २. 'अ' भाग के श्लोक विषयविरुद्ध हैं । क्योंकि वहां पञ्चयज्ञों का विषय है, मृतकश्राद्ध वर्णन का नहीं । (विस्तृत विवेचन संख्या ३ पर देखिये, इसी मान्यता की समीक्षा में)
- ३. 'अ' भाग के श्लोक मृतकश्राद सम्बन्धी प्रसंग के अंश हैं, और यह प्रसंगिवरुद है। 'अ' भाग के ५।११-२३ श्लोकों ने ५।१०, १४ के प्रसंग को मंग किया है, और ५।२६-४४ श्लोकों में नये सिरे से मांसमक्षण की विधि-अविधि का प्रसंग प्रारम्भ किया है। यह भी अप्रासंगिक हैं।
  - ४. तीनों स्थलों की शैली निराघार, अतिशयोक्तिपूर्ण एवं अयुक्तियुक्त है।
- ५. इन मांस-समर्थक प्रसंगों में परस्पर विरुद्ध विघान मी हैं, जो यह सिद्ध करते हैं कि ये प्रसंग अनेक व्यक्तियों द्वारा मिन्न-मिन्न समय में रचकर मिलाये गये हैं।

## ३. मृतक व्यक्तियों का श्राद्व मनुसम्मत नहीं —

## (क) जीवितश्राद्ध का वर्णन करने वाले स्थल —

३।८०-८२; ४।३०-३१।।

मनु ने पञ्चयज्ञों के प्रसंग में श्राद का क्रमबद रूप से वर्णन किया है। वह श्राद जीवितों पर ही घटता है, मृतकों पर नहीं। मनु कहते हैं — 'श्राद्वों से पितरों का पूजन करें। यह श्राद प्रतिदिन करें। माता-पिता आदि वयोवदों को प्रसन्न रखते हुए उन्हें अन्न, जल, फल-मूल आदि देकर यह श्रादकार्य करें। यही पितृयज्ञ कहाता है।' इन श्लोकों में श्राद के लिए ऋषि, पितर, देव, मनुष्य आदि सभी जीवितों की ही गणना है। ४।३०-३१ में ऐसे ही लोगों को हव्य — मोज्य पदार्थों का दान, कव्य — उपयोगी घन, वस्त्र आदि का दान देने का विधान है। प्रमुख श्लोक द्रष्टव्य हैं। —

- (क) त्रृषयः पितरो देवा मूतान्यतिथयस्तथा। आशासते कुटुम्बिम्यस्तेम्यः कार्यं विजानता ।। (३।८०।।)
- (ख) स्वाध्यायेनार्चयेदर्षान्होमैर्दैवान्यथाविधि । पितृन्स्राद्वैशच नृनन्नैर्मृतानि बलिकर्मणा ।। (३।८१ ।।)
- (ग) कुर्यादहरह: श्राद्धमन्नाचेनोदकेन वा। पयोमूलफलैर्वाऽपि पितृष्य: प्रीतिमावहन् ।। (३।८२ ।।)

इस विषय में विस्तृत विवेचन किया जाता है — पितृयज्ञ के दो मेद हैं — एक तर्पण, दूसरा प्राह्म । 'येन कर्मणा विदुचो देवान्, सृषीन्, पितृंश्च तर्पयन्ति — चुख्यमंन्त तत्तर्पणम्' । अर्थात् जिस कर्म से विद्वान्रूप देव, सृषि और पितरों को सुखयुक्त करते हैं, उसे तर्पण कहते हैं । 'यत्तेषां प्रद्वया सेवनं क्रियते तत् 'प्राह्म' । अर्थात जो इन लोगों का प्रद्वा से सेवन करना है, वह श्राह्म कहाता है ।

श्राह का अर्थ है — श्रहा से किया गया कार्य, जैसे श्रहापूर्वक माता-पिता की सेवा-शुश्रूषा करना, मोजन देना आदि । यही पितरों का तर्पण या पितृयज्ञ है । यह तर्पण आदि कर्म विद्यमान अर्थात जो प्रत्यक्ष हैं उन्हीं में घटता है, मृतकों में नहीं । क्योंकि, उनकी प्राप्ति और उनका प्रत्यक्ष होना दुर्लम है । इसी से उनकी सेवा मी किसी प्रकार से नहीं हो सकती । और जो उनका नाम लेकर देवे वह पदार्थ उनको कमी नहीं मिल सकता. इसलिए मृतकों को सुख पहुंचाना सर्वचा असम्भव है . . . . .

तर्पण आदि कर्म में सत्कार करने योग्य तीन हैं — देव, ऋषि और पितर। 'पितर' से अभिप्राय मृतकों से नहीं अपितु जीवितों से हैं। 'पान्सि पालयन्ति रक्षन्ति अन्न-विद्या-सुशिक्षा-आदिदाने; ते पितर:'' — जो अन्न विद्या, सुशिक्षा आदि से पालन-पोषण और रक्षण करते हैं वे 'पितर' कहलाते हैं। इसमें ब्राहमणों के प्रमाण द्रष्टव्य हैं —

- (अ) 'देवा वा एते पितर: '(गो. उ. १।२४)
- (आ) ''स्विष्टकृतो वै पितर:'' (गो. उ. १।२५)

अर्थात् सुख सुविधाओं द्वारा पालन-पोषण करने वाले और हितसम्पादन करने वाले विद्वान् व्यक्ति 'पितर' कहलाते हैं ।

ये श्लोक अपने-अपने प्रसंग में सहज ढंग से उक्त हैं, और विषय तथा शैली के अनुकूल हैं ।

#### (ख) मृतकश्राद्व के विधायक स्थल -

(अ) ३।१२२-२८४ तक मृतकन्नाद का एक स्वतन्त्र प्रसंग है।

इस प्रसंग का अपने पूर्वापरप्रंसग से न तो तालमेल है, न यह विषय संकेत के अनुसार है, और न मनु की मूल भावना के अनुकूल है। ऐसा निम्न कारणों से ज्ञात होता है —

१. अन्तर्विरोध — इस प्रसंग में वर्णित विधानों के मनुस्मृति के अन्य विधानों से अनेक अन्तविरोध हैं —(१) १२२ से २८४ श्लोकों में मृतकश्राद का विधान है । यह मान्यता मनुविरुद्ध है। मनु ने पितृयज्ञ के रूप में जीवितों का श्राद और वह भी दैनिक रूप में विहित किया है [३।८०-८२ | विस्तृत रूप में द्रष्टव्य है ३।८५ पर अनुशीलन समीक्षा । मनु के अनुसार -'पित' या 'पितर' शब्द का अर्थ मी 'बुजुर्ग' 'पालक' है । देखिए ९।२८; २।१२६; [२।१५१] में 'पितु' शब्द का प्रयोग 'बुजुर्गों' के लिये किया है । (२) दैनिक पितृयज्ञ या श्राद घर पर विहित है, जबिक इन श्लोकों में वर्णित श्राद्ध को वनों, नदीतीरों, एकान्त स्थानों [२०७] पर करने का कथन है। यह मिन्नता मनु की व्यवस्था के विरुद्ध है। (३) मनु ने पितृयज्ञ को ही श्राद्ध माना है और उससे भिन्न कोई क्रिया पित्रयज्ञ में नहीं मानी [८०-८२] जब कि इन श्लोकों में ''पित्रयज्ञं त निर्वर्त्यं कहकर ''पिण्डान्वाहार्यकं भ्राद्वं कुर्यात् मासानुमासिकम्'' [१२२] के विधान से यह स्पष्ट हो जाता है कि वर्णन करने वाला इस विधान को पित्रवज्ञ से मिन्न क्रिया मानता है। यह अतिरिक्त प्रथक श्राद्ध का विधान मनु की व्यवस्था के अनुकुल नहीं है । (४) पितृयज्ञ के प्रसंग में केवल अन्न, जल, फल-मूल से ही श्राद करना कहा है [८२], जब कि इस प्रसंग में मांस से श्राद करना अधिक फलदायक माना है [२६६-२७२]। (५) इस प्रसंग में अनेक श्लोकों में मासमक्षण का विधान है [१२३, २२७, २५७, २६६-२७२ | । यह मान्यता मनुस्मृति की मौलिक मान्यता के ही विरुद्ध है। मनु ने मासमक्षण को पाप और मासभक्षक को पापी कहा है [५।४३-५१] और हिंसा करने वाले के लिए पायश्चितों का विधान किया है [३।६८-६९]। विस्तृत समीक्षा ४।२६-२८ श्लोंको पर देखिये । (६) मनु कर्ता को ही स्वयं फल का भोक्ता मानते हैं शि । २४० ।

इस प्रसंग में श्रादकर्ता द्वारा पितरों का निस्तार [२२०-२२२], एक के श्राद से सात पीदी के वंशजों को पुण्यफल-प्राप्ति [१४६], आदि कथन उक्त मान्यता के विरुद्ध हैं। (७) १३६, १३७, १५२-१५६, १६४-१६६, १८२ आदि श्लोकों में वर्णव्यवस्था को जन्मना मानने के संकेत हैं, जबिक मनुकर्मणा वर्णव्यवस्था मानते हैं। [१।८८; २।१४३ (१६८), १२२-१२३ (१४७-१४८)]। उक्त श्लोकों में वर्णित कर्म ब्राह्मणों के नहीं हो सकते। यदि उनमें ये कर्म हैं तो वे मनु की व्यवस्था के अनुसार ब्राह्मण नहीं कहला सकते। (८) २।८१ [१०६] में वेदाघ्ययन को सर्वदा पुण्यदायक माना है, जबिक इस प्रसंग में स्राद्ध में वेदपाठ निषिद्ध हैं [१८८]। [९] प्रथम अध्याय में सृष्टि की उत्पत्ति परमात्मा द्वारा पञ्चमूतों के माध्यम से मानी हैं [१।६, १४-२०], जबिक इस प्रसंग में मरीचि आदि सृषियों से चराचर जगत् की उत्पत्ति कही हैं, जो प्रकृतिविरुद्ध बात हैं [२०१]। (१०) १।९१ में श्रूद्धों का कर्म द्विजों की सेवा करना कहा हैं, जबिक इस प्रसंग में श्रूद्धों के एवर में श्रूद्धों का कर्म द्विजों की सेवा करना कहा हैं, जबिक इस प्रसंग में श्रूद्धों का प्राद्ध के एवर सुकाली माने जाते हैं। जब श्रूद्धों के लिए श्राद्ध में स्पर्श तक का निषेध हैं तो श्रूद्धों के यहां कौन से ब्राह्मण श्राद्ध खायेंगे? यदि नहीं खाते हैं तो फिर श्रूद्धों के लिए श्राद्ध का विधान क्यों? (११) इस सम्पूर्ण प्रसंग में पितरों के लिए हव्य-कव्य आदि देन का विधान है किन्तु मनु के मत में जीवित व्यक्तियों को दिये जाने वाले मोज्य एवं हितार्थ देय वस्त्र, धन आदि दान 'हव्य-कव्य' कहलाते हैं। १ ।३०-३१ में देखिए मनु ने स्पष्टत: जीवित, धार्मिक विद्धानों को हव्य-कव्य देने का कथन किया है। यह सम्पूर्ण प्रसंग उक्त मान्यता के विरुद्ध होने से प्रक्षिप्त है।

- २. प्रसंगविरोध (१) ११७ वें श्लोक में गृहस्थीं को 'शेषभुक्' होने के लिए कहा है और ११८ वें श्लोक में 'यज्ञशेषभुक्' होने के लिए कहा है । २८५ वें श्लोक में इन्हीं बातों का विकल्प रूप में कथन है । यह कहना चाहिए कि २८५ वां श्लोक इनका 'अर्थवाद' रूप है । बीच के इन श्लोकों ने उस पूर्वापर प्रसंग को मंग करके एकवाक्यक्रमक वर्णन को तोड़ दिया है ।
- (२) ११७-११८ और २८५ क्लोक में अतिथि यज्ञ से सम्बन्धित प्रसंग है, जिसमें गृहस्थी को कैसा मोजन करना चाहिए, यह स्पष्टीकरण है। इसके बीच में संबन्धियों की पूजा, राजा-स्नातक की पूजा [११९, १२०], बलिवैश्वदैव का विघान [१२१], पितृश्राद्ध का विघान [१२२-२८४], पूर्वपर प्रसंग-विरुद्ध है।
- (३)३।१२२ वें श्लोक में ''पितृयज्ञं तु निर्वर्त्य'' कहकर नये सिरे से पितृत्राद्ध का प्रसंग शुरू किया गया है। यदि यह प्रसंग मौलिक होता तो प्रसंगक्रम की दृष्टि से पितृयज्ञ के प्रसंग [३।८१, ८२] के साथ होना चाहिए था, किन्तु ऐसा न होकर खण्डित क्रम में इसका वर्णन है। यह क्रम की असंगति इसे मौलिक सिद्ध नहीं करती। इस प्रकार इन प्रसंगविरोधों के आधार पर ये सभी ११९ से २८४ श्लोक प्रक्षिप्त है।
- ३. विषयविरोध ६७ वें श्लोक में ''वैवाहिकेड ग्नौ कुर्वीत . . . पञ्चयज्ञविधानं ह'' कहकर दैनिक पञ्चयज्ञों के वर्णन का संकेत किया है और समाप्तिसूचक ''एसत् व : अमिहितं सर्व विधानं पाञ्चयिज्ञकम्'' श्लोक से मी यही सिद्ध है कि ६७ से २८६ श्लोकों का विषय केवल दैनिक पञ्चयज्ञों का विधान करना है । १२२ से २८४ श्लोकों में दैनिक पञ्चयज्ञों से मिन्नं मासिक, त्रैमासिक आदि श्राद्धों का वर्णन है । यह वर्णन मनु के विषय-संकेत से बाहय होने से विषयविरुद्ध है अत : प्रक्षिप्त है ।

इस प्रकार मृतकश्राद की मान्यता मनुविहित न होकर अन्य द्वारा ग्रांठाप्न है । मनु द्वारा वर्णित श्राद से अभिग्राय केवल जीवित वयोवृद्धों की सेवा-सुश्रूषा से है ।

# ४. नियोग प्रथा मनुविहित एवं वैदिक है —

#### (क) इस प्रथा के विघायक स्थल —

मनु ने ९।५६-५९, ६२, ६३ श्लोकों में बहुत स्पष्ट शब्दों में नियोग का विधान किया है। वे कहते हैं कि सन्तान का अभाव होने पर (पित के मरने पर अथवा जीते हुए भी सन्तानोत्पित्त में असमर्थ होने पर) स्त्री को अथवा विधवा को देवर अर्थात पित के माई से अथवा उसके वंशस्य पुरुष से सन्तान प्राप्त कर लेमी चाहिए। प्रमुख श्लोक है —

#### देवराद्वा सपिण्डाद्वा स्त्रिया सम्यंगनियुक्तया । प्रजेप्सिताधिगन्तव्या सन्तानस्य परिश्वये ।। (९।५९ ।।)

(१) नियाग का अर्थ है — 'सन्तान प्राप्ति के लिए किसी स्त्री अथवा विधवा को किसी अन्य पुरुष से शारीरिक सम्बन्ध स्थापित करने की स्वीकृति देता ।' नियोग के लिए 'नियुक्त करना' या 'नियोग की विधि' से अभिप्राय यह है कि जैसे समाज और परिवार में प्रसिद्धिपूर्वक विवाह होता है, उसी प्रकार नियोग भी होता है । इन्हीं के समक्ष पुत्र आदि प्राप्त करने के सम्बन्ध में निश्चय होते हैं । उस निश्चय के अनुसार चलना 'विधि' है और अन्यथा चलना 'विधि का त्याग' है । मनु ने यह भी स्पष्ट किया है कि यह शारीरिक सम्बन्ध केवल सन्तान प्राप्ति के लिए ही है, विलासिता के लिए नहीं । सन्तान प्राप्ति के पश्चात यदि वे स्त्री-पुरुष सम्बन्ध स्थापित करते हैं तो दण्डनीय होते हैं [९।६२-६३] ।

यह परम्परा अत्यन्त प्राचीन है । इसमें वेदों, इतिहास और परम्पराओं के प्रत्यक्ष प्रमाण मिलते हैं —

- (२) व्रेदों में नियोग का विद्यान और इतिहास के प्रमाण (क) उदीर्ष्य नार्यभिजीवलोकं गतासुमेतसुप शेष एिं । हस्तग्रामस्य दिधिषोस्तवेदं पत्युर्जनित्वमिम संबम्य ।। (त्रु. ।मं. १०। सू. १६ । मं. ६।।)
- अर्थ ''(नारि) विधवे तू (एतं गतासुम्) इस मरे हुए पित की आशा छोड़ के बाकी पुरुषों में से (अमि जीवलोकम्) जीते हुए दूसरे पित को (उपैिह) प्राप्त हो, और (उदीर्ष्य) इस बात का विचार और निश्चय रख कि जो (हस्तग्रामस्य दिधिषों:) तुम विधवा के पुन: पाणिग्रहण करने वाले नियुक्त पित के सम्बन्ध के लिए नियोग होगा तो (इदम्) यह (जिनत्वम्)जना हुआ बालक उसी नियुक्त (पत्यु:) पित का होगा और जो तू अपने लिये नियोग करेगी तो यह सन्तान (तव) तेरी होगी। ऐसे निश्चययुक्त (अमि सम्बभूष) हो और नियुक्त पुरुष भी इसी नियम का पालन करे।'' (स. प्र. चतुर्थ सम्.)
  - (ख) (प्रश्न) नियोग मरे पीछे ही होता है वा जीते पति के भी ? (उत्तर) जीते भी होता है — अन्यमिच्छस्य सुभगे पति मत् ।। त्रमृ. मं. १०। सू. १०।।

जब पति सन्तानोत्पति में असमर्थ होवे तब अपनी स्त्री को आज्ञा देवे कि हे सुभगे ! सौभाग्य की इच्छा करनेहारी स्त्री तू (मत्) मुझ से (अन्यम्) दूसरे पति की (इच्छस्व) इच्छा कर ज्योंकि अब मुझ से सन्तानोत्पत्ति की आशा मत कर । तब स्त्री दूसरे से नियोग करके सन्तानोत्पत्ति करे परन्तु उस विवाहित महाशय पति की सेवा भें तत्पर गहे । वैसे ही स्त्री भी जब रोगादि दोषों से ग्रस्त होकर

सन्तानोत्पत्ति में असमर्थ होवे तब अपने पति को आज्ञा देवे कि हे स्वामी! आप सन्तानोत्पत्ति की इच्छा मुझसे छोड के किसी दूसरी विघवा स्त्री से नियोग करके सन्तानोत्पत्ति कीजिए ।

जैसा कि पाण्डु राजा की स्त्री कुन्ती और माद्री ने किया और जैसा व्यास जी ने चित्रांगद और विचित्रवीर्य के मरजाने के पश्चात उन अपने भाइयों की स्त्रियों से नियोग करके अम्बिका में घृतराष्ट्र और प्रम्बालिका में पाण्डु और दासी में विदुर की उत्पत्ति की । इत्यादि इतिहास भी इस बात में प्रमाण है ।'' (स. प्र. चतुर्थ समु.)

(३) देवर शब्द का अर्थ और प्राचीन परम्परा का संकेत -

मनुस्मृति या वैदिक साहित्य में देवर शब्द का प्रचलित — 'पति का छोटा माई' अर्थ न होकर विस्तृत अर्थ है। निरुक्त में 'देवर' शब्द की निरुक्ति निम्न दी है —

''देवर: कस्मात् द्वितीयो वर उच्यते ।।'' (३।१५)

अर्थात् — ''देवर उसको कहते हैं कि जो विधवा का दूसरा पति होता है, चाहे छोटा माई या बड़ा माई अथवा अपने वर्ण वा अपने से उत्तम वर्ण वाला हो । उससे नियोग करे,उसी का नाम देवर है ।'' (म. दयानन्द.' स. प्र. ११६)

आजकल यह केवल पित के छोटे माई के अर्थ में रूढ़ हो गया है। इस रूढ़ि का कारण कर्वाचत यह है कि स्त्री के विधवा हो जाने पर अधिकतर मृत-पित के छोटे माई से ही उसका सम्बन्ध कर दिया जाता है। यह नियोगविधि का ही एक परिवर्तित रूप है। इस परम्परा से प्राचीन काल में नियोगप्रधा के अस्तित्व के सकेत मिलते हैं।

(४) यहां यह स्पष्ट कर देना भी आवश्यक है कि इन दोनों मान्यताओं में 'नियोग-व्यवस्था' मनु की मौलिक मान्यता है। इसमें निम्न पोषक प्रमाण हैं — (क) नियोग-विधान की मान्यता पूर्वविहित और आधारभूत है। (ख) विषयसंकेतक श्लोकों में इस प्रसंग को प्रारम्भ और समाप्त करने का संकेत हैं [९।५६ और ९।१०३]। ये श्लोक अपने पूर्वापर प्रसंगों से श्लांखलावत जुड़े हैं, जो सिद्ध करते हैं कि यह मान्यता मौलिक है। (ग) ९।१४५-१४६ में नियोग से उत्पन्न पुत्र को दायभाग का पूर्ण अधिकार विहित है। यह भी इस मान्यता को मनुसम्मत सिद्ध करता है, और (घ) नियोग-विधि का त्याग करके उत्पादित पुत्र को धनाधिकार से ९।१४७ में वंचित किया गया है। इससे यह सिद्ध होता है कि मनु नियोग को ही स्वीकार्य मानते हैं, नियोगत्याग को नहीं।

#### (ख) इस परम्परा के खण्डनात्मक स्थल —

ज्यों ही नियोग प्रथा का विधान पूर्ण होता है, उसके पश्चात् इसका खण्डन करने वाले श्लोक हैं। ९।६४-६८ श्लोकों में इस प्रथा का खण्डन करते हुए कहा गया है कि <sup>क</sup>िनयोग नहीं कराना चाहिये, यह धर्महनन करना है। राजा वेन के समय यह पशुधर्म प्रचलित हुआ है ? आदि-आदि।

- १. स्पष्ट है कि विधान के पश्चात किया गया यह खण्डन परवर्ती है। विधान मौलिक और खण्डन उसकी प्रतिक्रिया में होता है, अत: यह नियोगविरोधी वर्णन मनुकृत नहीं है।
- २. पिछले प्रमाणों से यह मी सिद्ध हो गया है कि यह प्रथा वेदोक्त है, अत : अतिप्राचीन भी है। इन श्लोकों में इसे वेन राजा के समय की कहना गलत है। आचार्य कौटिल्य ने मी इसका विधान अपने अर्थशास्त्र में किया है। इसका अभिप्राय यह है कि आचार्य कौटिल्य तक नियोग-व्यवस्था प्रचलित एवं मान्यता प्राप्त रही है। उन्होंने प्र. ६०।अ. ४ में कारण प्रदर्शनपूर्वक विभिन्न नियोगों का विधान किया है।

इनके अतिरिक्त ये खण्डनात्मक श्लांक निम्न कारणों से मौलिक सिद्ध नहीं होते

- १. विषयविरोध विषय-संकेतक श्लोकों [९।५६, १०३] के निर्देशानुसार यह विषय स्त्रियों के लिए आपत्कालीन धर्मों और आपत्कालामें सन्तानप्राप्ति का है। नियोग की मान्यता उस विषय से सम्बद्ध है, अत: मौलिक है। खण्डन की मान्यता का संकेतित विषय से कोई सम्बन्ध नहीं, अत: प्रक्षिप्त है।
- २. शैलीगत आधार ६६-६७ श्लोकों में राजा वेन के समय नियोग के विस्तार का कथन है। राजा वेन मनु से परवर्ती है, अत: ये श्लोक भी किसी व्यक्ति द्वारा रचकर मिलाये गये हैं। राजा वेन अंग देश का राजा था। इसके पिता का नाम अनंग था। यह मनु से बहुत पीढ़ियों पश्चात हुआ [महा. शान्ति. ५९।९६-९९]।

विस्तार से समझाने के लिए उपर्युक्त मान्यताओं का पक्ष-विपक्ष की विवेचना पूर्वक विश्लेषण किया गया । इसी प्रकार अन्य मान्यताओं के विषय में समझना चाहिये । यहां कुछ अन्य मान्यताएं संक्षेप से प्रस्तुत की जा रही हैं, किन्तु विस्तारभय से उनका समग्र विश्लेषण नहीं किया जा रहा है । वह मनुस्मृति भाष्य में यथास्थान देखा जा सकता है ।

# ५. स्त्रियों के सम्बन्ध में मनु की धारणा —

- (क) बहुत से आलोचक मनु पर यह आक्षेप लगाते हैं कि मनु का स्त्रियों के प्रति बड़ा ही संकीर्ण, पक्षपातपूर्ण और निम्न दृष्टि कोण है । मनुस्मृति में कुछ ऐसे प्रक्षिप्त स्थल हैं जिनके कारण लोगों की यह घारणा बनी है, यथा २।४१-४२ (६६-६७); ५।१४७, १४६, १५३-१६२, १६४, १६६; ९।२, ३, १४-२४, आदि।
- (१) किन्तु प्रक्षिप्तों के अतिरिक्त मनुस्मृति के प्रसंग, विषय, शैली के अनुकूल ऐसे बहुत सारे श्लोक हैं, जिनसे ज्ञात होता है कि मनु ने स्त्रियों को अत्यधिक सम्मान, श्रद्धा और उच्चता प्रदान की है। वे स्त्रियों को घर की स्वामिनी, गृहलक्ष्मी, देवी, गृहशोमा के विशेषणों से संबोधित करते हैं; और उन्हें घर के सुख का आधार मानते हैं। उनका सम्मान करने और उन्हें प्रसन्न रखने की प्ररेणा देते हैं। यहां मनुस्मृति में प्राप्त श्लोकों के आधार पर मनु की उन घारणाओं को स्पष्ट किया जाता है। निम्न श्लोकों में मनु द्वारा वर्णित स्त्रियों का उज्ज्वल, सम्माननीय और उच्चस्तरीय रूप द्रष्टव्य है—
  - (क) पिता, भाई, पित आदि द्वारा स्त्रियों का सत्कार करना चाहिए (क) पितृमि : भ्रातृभिश्वेता ..... पूज्या भूषियतव्याश्च । (३।५५)
  - (ख) नारियों के सत्कार से दित्र्यलामों व दित्र्यगुणों की प्राप्ति
    - (ग) यत्र नार्यस्तु पूज्यन्ते समन्ते तत्र देवता: । यत्रैनास्तु न पूज्यन्ते सर्वास्तत्राफला: क्रिया:।
  - (ग) बस्त्रों, आभूषणों से नारियों को सदा सत्कृत रखें तस्मादेता: सदा पूज्या: भूषणाच्छादनाशनै: । (३।४९)
  - (घ) नारी की प्रसन्नना में कुल का कल्याण निहित है सन्नुष्टो भार्यया भर्ना भर्त्रा भार्या नथैत च । यस्मिन्नेत्र कुले निन्यं कल्याणं नत्र त्रे धुवम् ।। (३।३०)
  - (इ.) स्त्रियों के शोकग्रस्त रहने से परिवार का विनाश --शोचन्ति जासयो यत्र जिनश्यत्याशु तत्कुलस् ।

#### न शोचन्ति तु यत्रैता वर्धते तद्वि सर्वदा ।। ५७ ।। (३७) (३।५७)

- (च) स्त्रियाँ घर की लक्ष्मी और शोमा हैं प्रजनार्थं महाभागा: पूजार्हा गृहदीप्तय:। स्त्रिय: ग्रियशच गेहेचु न विशेषोऽस्ति कश्चन ।। (९।२५)
- (छ) स्त्रियां घर के सुख का आधार हैं —
  अपत्यं धर्मकार्याणि शुश्रूषा रतिरुत्तमा।
  दाराधीनस्तथा स्वर्ग: पितृणामात्मनश्च ह ।। (९।२८)
- (ज) स्त्रियाँ घर की स्वामिनी हैं —
  अर्थस्य संग्रहे चैनां व्यये चैव नियोजयेत् ।
  शौचे धर्मेंऽन्नपक्त्यां च परिणाह्यस्य वेक्षणे ।। (९।११)
  सदा प्रहृष्टया भाव्यं गृहकार्येषु दक्षया ।
  सुसंस्कृतोपस्करया व्यये चामुक्तहस्तया ।। (४।१५०)
- (२) मन् स्त्री और पुरुष में न तो कोई पक्षपातपूर्ण अन्तर करते हैं, न स्त्री के पुरुष की दासी या अधीनता में बंधी रहने वाली मानते हैं। वे दोनों को ही एक-दूसरे की भावनाओं का समान रूप से आदर करने वाली बातें कहते हैं; अपितु स्त्रियों को अधिक आदरपूर्वक रखने की बातें कहते हैं। नीचे कुछ श्लोक प्रमाणरूप में दिये जा रहे हैं, जिनसे इन बातों की पुष्टि होती है कि (अ) मनु की स्त्रियों के प्रति पक्षपातपूर्ण, दमनात्मक, अस्वतन्त्रतापूर्वक रखने की भावना नहीं है, अपितु समानता की भावना है।

स्त्रियों पर बन्धन डालकर रखने की प्रवृत्ति की व्यर्थता का कथन और स्त्रियों द्वारा स्वयं अपने विवेक से ही अपने आचरण को बनाने का समर्थन —

- (क) स्त्री को कोई भी दमनपूर्वक नहीं रख सकता न कश्चिद योषित: शक्त: प्रसहय परिरक्षितुम् । (९।१०)
- (ख) स्त्री स्वयं अपनी रक्षा करने से सुरिक्षित हो सकती है अरिक्षता गृहे रुद्धा पुरुषैराप्तकारिमि:। आत्मानमात्मना यास्तु रक्षेयुस्ता: सुरिक्षता:।। (९।१२)
- (३) बिना किसी पक्षपात के, स्त्री-पुरुष दोनों को समानस्तर का मानते हुए मनु ने स्त्री-पुरुषों को ऐसे सुझाव दिये हैं, जिनसे स्त्री की पुरुष के पूर्ण अधीन रहने की मान्यता स्वत: खण्डित हो जाती है
  - (क) स्त्री-पुरुष मिलकर रहें —
    अन्योन्यस्य अव्यमिचारो मवेदामरणान्तिक:।
    एष: धर्म: समासेन ज्ञेय: स्त्रीपुंसयो: पर:।। (९।१०१)
  - (ख) स्त्री-पुरुष कमी न बिछुड़ें तथा नित्यं यतेयातां स्त्रीपुंसौ तु कृतक्रियौ । यथा नामिचरेतां तौ वियुक्तौ इतरेतरम् ।। (९।१०२)

(ग) स्त्री-पुरुष समान हैं, अत: सभी कार्य मिलकर करें

प्रजनार्थं स्त्रिय : सृष्टा : सन्तानार्थं च मानवा : ।

तस्मात्साघारणौ धर्म: श्रुतौ पत्न्या सहोदित: ।।

(९।९६)

इन मान्यताओं के आधार पर कहा जा सकता है कि १४७-१४८ श्लोकों में जो दमनात्मक आग्रह से प्रेरित होकर आज्ञा दी है । यह मनु की मान्यता नहीं हो सकती । यह मनु की व्यवस्थाओं के विरुद्ध है ।

- (४) मनु ने स्त्रियों को कहीं भी हीनमावना से नहीं देखा है, अपितु कहीं-कहीं तो पुरुषों से बढ़कर उन्हें सम्मान दियां है। कुछ उदाहरण देखिए
  - (क) स्त्री के लिए मार्ग छोड़ देना चाहिए —

''स्त्रिया: पंथा देय:।'' [(२।११३ (२।१३८)]।

(ख) पत्नी से लड़ाई-झगड़ा नहीं करना चाहिए — ंभार्यया ... विवादं न समाचरेत'ं [४।१६०]।

भायया ... ।ववाद न समाचरत् [४।१८०]। (ग) पत्नी आदि पर झठा दोषारोपण नहीं करना चाहिए और न अपशब्द कहने चाहिएँ। यदि

(ग) पत्नी आदि पर झूठा दोषारोपण नहीं करना चाहिए और न अपशब्द कहने चाहिएँ। यदि कोई ऐसा करे तो वह दण्डनीय है — "मातरं पितरं जायाम् ... आश्वारयन् शतं दण्डयः" [८।१८०]।

# (ख) स्त्रियों को वेदाध्ययन एवं यज्ञोपवीत का अधिकार मनुसम्मत —

कुछ श्लोकों में स्त्रियों के लिए गुरुकुलवास, वेदाध्ययन, मन्त्रपूर्वक क्रियाओं का निषेध मिलता है; यथा २।४१-४२ (६६-६७) ९।१८ आदि । ये समी प्रक्षिप्त हैं । अन्य अनेक स्थलों पर यहां तक कि स्वयं वेद में भी स्त्रियों के लिए सभी धार्मिक कार्यों और वेदाध्ययन का विधान है ।

- (१) मनु प्रत्येक धर्मकार्य में स्त्री-पुरुष का समान अधिकार समझते हैं । २।४ [२।२९] श्लोक में जातकर्म के अवसर पर बालक के लिए चाहे वह कन्या हो अथवा पुत्र, दोनों के ही लिए मन्त्रोच्चारणपूर्वक शहद चटाने का विधान है "मन्त्रवत् प्राशन चास्य" । इससे स्पष्टत : सिद्ध है कि मनु मन्त्रोच्चारण या प्रवण आदि कार्यों में स्त्री-पुरुष का मेद नहीं करते । इसी प्रकार नामकरण आदि मी यज्ञ और मन्त्रपूर्वक करने का विधान है [२।८] । इस प्रकार ४१ वें श्लोक में स्त्रियों के लिए मन्त्रों के निषेध का विधान इस मान्यता के विरुद्ध है ।
- (२) इसी प्रकार ३।२८ में अग्निहोत्रपूर्वक स्त्रियों का दैविववाह करने का विधान किया है। अग्निहोत्र में मन्त्रोचारण हुआ ही करता है। इससे यह स्पष्ट होता है कि मनु स्त्रयों की क्रियाएं मन्त्ररहित नहीं मानते। स्त्रियों की अन्त्येष्टि मी अग्निहोत्र से विहित है [५।१६७],विवाह मी स्वस्तिमन्त्रपूर्वक यज्ञ से विहित है [५।१५२]। ४१ वें श्लोक में स्त्रियों के लिए मन्त्ररहित क्रियाओं का विधान इस विधान के विरुद्ध होने से प्रक्षिप्त है।
- (३) मनु ने घर में अग्निहोत्र आदि धर्मकार्यों के आयोजन की मुख्य जिम्मेदारी स्त्री को ही सौंपी है और यह आदेश दिया कि पुरुष को प्रत्येक धर्मकार्य स्त्री को साथ लेकर करना चाहिए — (क) "शौचे धर्मे अन्नपक्त्यां च" (घर की शुद्धि, धर्मकार्यों का आयोजन और मोजन बनाना आदि की

जिम्मेदारी स्त्री को सौंपे) [९।११] (ख) ''अपत्यं धर्मकायाणि'' [९।२८] (सन्तानोत्पत्ति और उनका पालन, अग्निहोत्र आदि धर्मकार्य स्त्री के अधीन होते हैं)। (ग) ''तस्मान् साधारणो धर्म: श्रुतौ पत्न्त्या सहोदित:'' [९।९६] (साधारण से साधारण धर्मकार्य में भी पत्नी को सिम्मिलित करना चाहिए)। इसी प्रकार २।१-३ [२।२६-२८] श्लोकों में मनु ने संस्कारों को समी के लिए समान रूप से आवश्यक मानते हुए शारीरिक एवं संस्कार-सम्बन्धी दोषों को हटाने वाला कहा है। वहां स्त्री-पुरुष का कोई भेद नहीं माना। इससे दो बातें स्पष्ट होती हैं — एक तो यह कि सभी संस्कार मन्त्रपूर्वक होते हैं। अत: चाहे वह संस्कार स्त्री का हो अथवा पुरुष का, मन्त्रपूर्वक हो करना चाहिए। दूसरी यह कि संस्कार, द्विजाति वर्ग के सभी व्यक्तियों के लिए आवश्यक हैं, चाहे वह स्त्री हो अथवा पुरुष। इन दोनों श्लोकों में स्त्रियों के लिए मन्त्ररहित क्रियाओं का विधान, विवाह को ही उपनयन संस्कार मानना, पतिसेवा को ही ब्रह्मचर्याप्रम मानना घर के कामों को ही अग्निहोत्र मानना, उक्त विधानों के विरुद्ध हैं, अत: प्रक्षिप्त हैं।

- (४) स्त्रियों के वेदाध्ययन में स्वयं वेदों के प्रमाण इन श्लोकों में स्त्रियों के लिए वेदमन्त्रों का उच्चारण न करने आदि का कथन है। अतः यहां यह विचार कर लेना मी उपयोगी रहेगा कि इस विषय में स्वयं वेद क्या कहते हैं।
- (क) वेदों में सभी के लिए वेदवाणी का विधान है "यथेमां वाचं कल्याणीम् आवदानि जनेभ्य; । ब्रह्मराजन्याभ्यां शूद्राय चार्याय च स्वाय चारणाय . . . . " (यजु. २६।२) अर्थात "परमेश्वर कहता है कि (यथा) जैसे में (जनेभ्य:) सब मनुष्यों के लिए (इमाम्) इस (कल्याणीम्) कल्याण अर्थात संसार और मुक्ति के सुख देनेहारी (वाचम) ऋग्वेदादि चारों वेदों की वाणी का (आवदानि) उपदेश करता हूँ वैसे तुम भी किया करो . . . . . . . . (ब्रह्मराजन्याम्याम्) ब्राह्मण, क्षत्रिय (अर्याय) वैश्य (श्रूद्राय) श्रूद्र और (स्वाय) अपने मृत्य वा स्त्रियां आदि (अरणाय) और अतिश्रुद्रादि के लिए भी वेदों का प्रकाश किया है ।" [स. प्र. ७४] ।
- (ख) इसी प्रकार अथर्ववेद में ''ब्रह्मचर्येण कन्या युवान' विन्दते पतिम्'' [३।४।१६] अर्थात् ब्रह्मचर्याश्रम में रहकर वेदों को पढ़ने और ब्रह्मचर्या को पालन करने के उपरान्त गृहस्थ की कामना करने वाली कन्या युवक पति का वरण करती है।
- (ग) स्त्रियों के उपनयन में त्रृग्. १०।१०९।४ मन्त्र मी प्रमाण हैं ''मीमा जाया ब्राह्मणस्योपनीता'' इन प्रमाणों में स्त्रियों के लिए ब्रह्मचर्यात्रम, गुरुकुलवास आदि विधान सिद्ध होते हैं।
- (घ) वैदिक काल के इतिहास पर यदि दृष्टि डालकर देखें तो उससे मी स्त्रियों के लिए मन्त्रितिष्ठ आदि की बातें सिद्ध नहीं होतीं। ऐसी बहुत-सी ऋषिकाएं हुई हैं जो मंत्रद्रष्टा थीं। जिन-जिन सूक्तों के मन्त्रों का उन्होंने अर्थ-रहस्य जाना, उन सूक्तों पर उनके नाम ऋषि के रूप में आज भी उपलब्ध हैं। अकेले ऋग्वेद में ही इस प्रकार की लगभग ३० ऋषिकाओं के नाम आते हैं। उनमें अदिति, जुहू इन्द्राणी, घोषा, गोघा, अपाला, रोमशा, लोपामुद्रा आदि उदाहरण के रूप में उल्लेखनीय हैं। इसी प्रकार उपनिषदों में गार्गी, मैत्रैयी ब्रह्मतत्त्वजाता देवियों का वर्णन आता है। मनू ने अपनी स्मृति को वेदानुकूल और वेदाधारित माना है। १११२५-१३२ (२१६-१३); १२।९४, ९५ २७, ९९, १९२, ११३ आदि ।। अत: स्वयं वेद में विहित इन मान्यताओं के विरुद्ध होने से उपर्युक्त आक्षेप नान्य नहीं है।

#### इ. शुद्र के विषय में मनु की धारणा —

- (१) शूद्र अस्पृश्य नहीं मनु ने शूद्र का कर्तव्य द्विजातियों की सेवा करना बताया है [१।९१] । इसी कर्तव्यनिर्घारण से मनु की यह मान्यता स्पष्ट हो जाती है कि मनु शूद्र को अस्पृश्य या घृणास्पद नहीं मानते ।
- (२) वस्तुत: जो व्यक्ति पढ़-लिख नहीं पाता और ऊपर के किसी वर्ण के योग्य नहीं होता वही शूद्र कहलाता है। इसी कारण २।१२६ में अज्ञानता के प्रतीकरूप में शूद्र की उपमा दी है ''यथा शूद्रस्तथैव स:''।
- (३) श्रूद्र को धर्मपालन का अधिकार श्रूद्र को धर्मपालन का अधिकार है। २।२१३ (२३९) में ''अन्त्यादिप परं धर्मम्' कहकर श्रूद्र आदि से मी धर्म की शिक्षा ग्रहण करने को कहा है।
- (४) शूद्र को वेदाध्ययन का अधिकार शूद्र को वेदाध्ययन का अधिकार मी है। यह स्वयं यजु. २६।२ ''यथेमां वाचं कल्याणीम् . . . शूद्राय चार्याय च'' से संकेत मिलता है। इसकी व्याख्या पिछले 'स्त्री-वेदाध्ययन' सम्बन्धी प्रसंग में की जा चुकी है। वहां द्रष्टव्य है।
- (५) वेदों में शूद्र को यज्ञ आदि का विधान त्रृक्. १०।५३।४-५ में ''पञ्चजना: ममहोत्रं जुषध्वम्'' कहकर शूद्र को भी यज्ञ करने का आदेश है। निरुक्त ३।२।७ में 'पञ्चजना:' की व्याख्या में ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र और निर्णमिषभोजी निषाद की गणना की है। इस पर विस्तृत विवेचन 'कमणा वर्णव्यवस्था' विषय में किया जा चुका है।
- (६) मनुस्मृति में कहीं-कहीं शुद्ध के प्रति घृणा, आक्रोश, असम्मान प्रकट करने वाले वर्णन हैं। ये समी वर्णन परवर्ती प्रक्षेप हैं। मनु की यह शैली है कि वे अधर्मी, पापी या दोषी व्यक्ति को छोड़कर किसी के प्रति आक्रोश का भाव प्रकट नहीं करते। प्रत्येक विधान सहज और निर्लिप्त भाव से करते हैं। यथा, १।९१ का विधान सहज वर्णन है। मनु ने निम्न श्लोक में द्विजों को भी यह आदेश दिया है कि वह वृद्ध शुद्ध का सम्मान पहले करें —

''सोऽत्र मानार्ड: शूद्रोऽपि दशमी' गत:'' [२।११२ (१३७)]

(७) शुद्र पवित्र है और उत्कृष्ट वर्ण प्राप्त कर सकता है —

शुचिरुत्कृष्टशुश्लपुर्मृदुवागनष्ठंकृतः । बाह्मणाद्याश्रयो नित्यमुत्कृष्टां जातिमश्नुते ।। (९।३३५ ।)

(शुचि:) शुद्ध-पितत्र [शरीर एवं मन से ], (उत्कृष्टशुत्रुषु:) अपने से उत्कृष्ट वर्ण वालों की सेवा करने वाला, (मृदुवाक) मधुरमाषी (अनहंकृत:) अहंकार से रहित (नित्यं ब्राह्मण + आदि-आत्रय:) सदा ब्राह्मण आदि तीनों वर्णों की सेवा में संलग्न शुद्ध मी (उत्कृष्टां जातिम् + अश्नुते) उत्तम ब्रह्मजन्मान्तर्गत द्विजवर्ण को प्राप्त कर लेता है।।

इस श्लोक के वर्णन से मनु की शुद्र के प्रति यह घारणा स्पष्ट हो जाती है कि वे शुद्र को हीन नहीं मानते अपितु पवित्र, उत्कृष्ट और उत्तम कर्मों से उच्चवर्ण प्राप्त करने का अधिकारी मानते हैं। यह मान्यता १०।६५ में मी वर्णित है।

(८) उपनयन प्रसंग २।११-१४ (३६-३९) में कहीं भी भूद्र के लिए उपनयन का निषेघ नहीं है। इससे यह संकेत मिलता है कि जन्म से कोई भूद्र नहीं होता। भूद्र कुल में उत्पन्न बालक भी दिज वर्णों में उपनयन करा सकता है। इस संक्षिप्त विवेचन से भूद्र के प्रति मनु की घार ा स्पष्ट हो जाती है। इस विषयक कुछ विवेचन 'मनु की कर्मणा वर्णव्यवस्था' मान्यता शीर्षक में भी द्रष्टव्य है।

#### (७) स्वर्ग और नरक —

- (क) स्वर्ग या स्वर्गलोक से मनु का अभिप्राय मनु इस संसार से मिन्न कोई स्वर्ग या नरकलोक नहीं मानते । सुख की प्राप्ति का नाम स्वर्ग है और दु:ख की प्राप्ति का नाम नरक है, जो इसी संसार में, जीवन में प्राप्त होते रहते हैं । इसमें प्रमाण हैं —
- (१) मनु ने 'स्वर्ग' शब्द का प्रयोग इहसुख और मोक्षसुख दोनों सुखों के लिए किया है। ३।७९ श्लोक में अक्षय सुख अर्थात मोक्ष के लिए 'स्वर्ग' शब्द का प्रयोग है और उसके पर्यायवाची रूप में इहसूख के लिए 'सुख' का प्रयोग है।
  - (२) सुख के अर्थ या पर्यायवाची रूप में अन्यत्र भी स्वर्ग शब्द का प्रयोग किया है
    - (क) ''अस्वर्य चातिमोजनम्।'' २।३२ [२।५७]
    - (स्त) ''दाराधीनस्तथा स्वर्ग: पितृणामात्मन्श्च ह ।'' (९।२८।।)
    - (ग) ''स्वर्ग-आयुष्य-यशस्यानि व्रतानीमानि घारयेत् ।''(४।१३ ।।)
  - (३) अक्षय सुख अर्थात् मोक्षसुख के लिए स्वर्ग का प्रयोग
    - (क) ३।७९ श्लोक में 'स्वर्गमक्षयमिच्छता''।
    - (ख) इदमन्विच्छतां स्वर्गम्, इदमानन्त्यमिच्छताम् । (६। ५४।।)
- (४) मनु ने १२।९, ३९-५२ श्लोकों में मृत्यु के बाद जीव को उसके कमों के अनुसार प्राप्त होने वाली योनियों का वर्णन किया है । उस प्रसंग में स्वर्गलोक या स्वर्गयोनि विशेष का कोई उल्लेख नहीं है ।
- (५) व्याकरण शास्त्रानुसार 'स्वर्ग' शब्द 'स्वर्' उपपद में 'गम्लू-गतौ' धातु से 'ह प्रकरणेऽन्येष्विप दृश्यते अ. ३।२४ ८ वार्तिकसूत्र से 'ह:' प्रत्यय के योग से बनता है। गति के ज्ञान-गमन-प्राप्ति तीन अर्थ होते हैं। 'स्व:' सुख का अनुमव होना, सुख में प्रविष्ट होना, सुख की प्राप्ति होना ही स्वर्ग अर्थात सुख है।
- (६) इसी प्रकार 'स्वर्गलोक' का अर्थ है । 'लोकृ दर्शने' घातु से लोक शब्द बनता है जिसका अर्थ 'स्थान' है । जहां स्वर्ग प्राप्त होता है — सुख प्राप्त होता है वह स्वर्गलोक है ।
- (ख) नरक की कल्पना मनुविरुद्ध ४। ८१, ८७-९१ श्लोकों में इक्कीस नरक योनियों की गणना है और अक्षत्रिय राजा से दान लेने वाले को इन योनियों की प्राप्ति बतलायी है । मनु के मत में 'नरक' नाम की कोई योनि या स्थान विशेष नहीं है । यह मान्यता निम्न प्रमाणों के आधार पर मनुविरुद्ध और प्रक्षिप्त सिद्ध होती है —
- (१) नरक श्रन्द स्वर्ग का विपरीतार्थक है। मनु ने २।३२ [२।४७] में सुख और ३।७९ में स्वर्ग शन्द का प्रयोग सुख और 'अक्षय सुख' के लिए किया है और ९।२६ में ''दारा धीनस्तथा स्वर्ग: पितृणामात्मनश्च ह'ं कहकर 'वर्तमान जीवन के सुख' के अर्थ में किया है। इससे स्पष्ट है कि स्वर्ग के विपरीतार्थक शन्द 'नरक' का अर्थ कोई योनि या स्थानविशेष नहीं,अपितु दु:ख ही है। निरुक्त में महर्षि यास्क ने भी 'नरक' शन्द की इसी रूप में निरुक्ति की है ''नरकंन्यरकं नीचैर्गमनम् इति वा'अर्थात् दु:ख, अघ:पतन या अवनित का नाम

#### नरक है [निरुक्त १।३।११]।

- (२) मनु ने मृत्यु के उपरान्त जीव की केवल दो अवस्थाएं मानी हैं एक तो संसार में स्थावर-जंगम योनियों में जन्म [६।६३, ७४, १२।९, ३९-५२] या ब्रह्मप्राप्ति [४।१४९;६।८१ १२।११६, १२५]। इससे भी यही स्पष्ट है कि मनु के मत में नरक नाम की कोई पृथक योनि या स्थान नहीं है।
- (३) मनु ने १२।९, ३९ से ५२ श्लोकों में मृत्यु के बाद जीव को उसके कर्मों के अनुसार प्राप्त होने वाली योनियों की गणना की है। इस गणना में नरकयोनि का उल्लेख न होना भी यह सिद्ध करता है कि मनु 'नरक' को नहीं मानते। १२।५२, ७४, ८१, श्लोकों में तो मनु ने अत्यन्त स्पष्ट शब्दों में अपना मत व्यक्त किया है कि व्यक्ति कर्मों के अनुसार पूर्वोक्त योनियों में ही शरीर-घारण करके इसी संसार में सुख-दु:ख मोगता है। अत: नरकों की कल्पना मनुविरुद्ध है।

# ८. प्रेतशुद्धि आदि का आडम्बर मनुविहित नहीं —

प्रेतशुद्धि, सूतकशुद्धि के नाम पर कुछ लोगों ने एक आडम्बर खड़ा कर दिया है। अशुद्धि कों दूर करने का सीधा-सा मतलब इतना ही है कि प्रेत, सूतक या किसी भी अन्य अशुद्धि से सम्पर्क होने पर जल आदि से शरीर की शुद्धि होती है और मन की अशान्ति रूपी अशुद्धि, जप आदि से दूर होती है [४।१०५, १०७, १०९]। बिना सम्पर्क के, दूर बैठे अशुद्धि मानना कोरा आडम्बर और अयुक्तियुक्त है। प्रेत शुद्धि और सूतकशुद्धि आदि के आडंबर का विधान करने वाला प्रसंग ५।५६-१०४ तक है। यह प्रसंग विभिन्न आधारों के अनुसार विषय, प्रसंग और शैली के विपरीत तथा मनुविहित सिद्ध न होकर प्रक्षिप्त सिद्ध होता है उसके विश्लेषण से ये निष्कर्ष सामने आते हैं —

(१) प्रस्तुत विषय के प्रारम्भ का संकेत देने वाला श्लोक ४।४७ वां है और समाप्ति का संकेत देने वाला श्लोक ४।११० वां है। इन श्लोकों में दिये गये ''देहशुद्धिम् .... प्रवश्यामि'' ''एष शौचस्य व: प्रोक्त : शारीरस्य विनिर्णय:'' संकेतों के अनुसार यह स्पष्ट होता है कि यह ''शरीर और शरीर से सम्बन्धित मन, बुद्धि, आत्मा आदि की शुद्धि'' को कहने का विषय है [इसकी पुष्टि के लिए ४।४७ की समीक्षा भी पढ़िये]।

इस आघार पर इस विषय में वही श्लोक मौलिक माने जा सकते हैं जो इस विषयसंकेत से सम्बद्ध हों। अपने संकेत के अनुसार ही मनु ने १०५-१०६ श्लोकों में पहले भूमिका रूप में श्रुद्धिकारक पदार्थों की गणना की है, फिर १०९ में अश्रुद्ध शरीर की 'अदिम: गान्नाणि श्रुद्धयन्ति' कहकर श्रुद्धि होना कहा है। क्रोघ, लालच, श्रूघर्माचरण आदि से मनुष्य के मन, बुद्धि, आत्मा आदि भी अश्रुद्ध हो जाते हैं, संकेतानुरूप, शरीरसम्बन्धी इन अवयवों की श्रुद्धि भी कह दी है। इस प्रकार १०५ से ११० श्लोक विषयानुरूप हैं। इस बीच में ५८ से १०४ तक जितने श्लोक हैं, इनमें शरीर की श्रुद्धि का वर्णन न होकर आशौच मनाने की अविध, सिपण्ड एवं असिपण्डों के आशौच की विधि, सूतक-अश्रुद्धि, परदेश में रहने वालों की अश्रुद्धि आदि का वर्णन है, जो विषयविरुद्ध है।

(२) उपर्युक्त विषय का संकेत देने वाले श्लोकों के आघार पर मनु की एक मान्यता भी बन जाती है कि वे 'अशुद्धि के सम्पर्क से शरीरादि की अशुद्धि होना' ही मानते है और उसकी शुद्धि का उपाय है — ''अद्भि: गात्राणि शुद्धयन्ति'' [१०९] अर्थात् 'शरीर की शुद्धि जलों से होती है' आदि । ५८ से १०४ श्लोकों भें जो भी कुछ वर्णित है वह मनु की इस मान्यता के विरुद्ध है और न इससे तालमेल खाती है — (क) ५८ से ६० श्लोक, जिनमें सिपण्ड-असिपण्ड के भेद से प्रतेशुद्धि

और अशुद्धि मानने की १-१० दिन तक ही चार अविध दर्शांकर उसको एक 'घार्मिककृत्य' के रूप में वर्णित किया है, वे मनु की उक्त मान्यता के विरुद्ध हैं। क्यों कि मनु केवल शरीर की अशुद्धि मानते हैं और यह सिपण्ड और असिपण्ड सबको समान रूप से होती है तथा उसकी अनेक दिनों की अविध नहीं होती। शरीर अशुद्ध हुआ तो जल से घोने से वह शुद्ध हो गया। इस प्रकार इन श्लोकों की व्यवस्था मनु सम्मत ही सिद्ध नहीं होती, अत: ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं। शेष श्लोक इन पर आधारित हैं, अत: आधारमूत श्लोकों के प्रक्षिप्त सिद्ध हो जाने पर वे स्वत: प्रक्षिप्त कहलायेंगे। (ख) ७४, से दे श्लोकों में परदेश में रहने वालों की शुद्धि कहना भी मनुविरुद्ध है। जब किसी अशुद्धि का सम्पर्क ही नहीं हुआ तो फिर उनके शरीर की अशुद्धि ही कहां हुई? (ग) द्रप-द्र७, १०३ श्लोकों में शुद्ध को अस्पृश्य अर्थात अपवित्र माना है। मनु ऐसा नहीं मानते। वे शुद्ध को श्रुचि: अर्थात 'पवित्र' मानते हैं। [९।३३५]। अत: इन श्लोकों की मान्यता मनुविरुद्ध है।

- (३) ५८ से १०४ श्लोकों की मान्यता है 'सिपण्ड, असिपण्ड के मेद से चार अविधयों के [५८-६०] अनुसार 'श्रुढि मनाना' । यह अयुक्तियुक्त वर्णन है, क्योंकि मृतक के सम्पर्क से यिद शरीर की अशुढि मानी गयी है तो वह सिपण्ड-असिपण्डों की समान होगी और उसकी शुढि जल से हो जायेगी । इसके लिए न तो अविध की कोई सार्थकता है और न सिपण्ड-असिपण्ड का भेद ही बनता है । यदि मानसिक अशुढि अर्थात् मन का शोक मानने की बात है, तो मन के शोक के लिए कोई अविब निश्चित नहीं हो सकती और न ही इस अविध में सबकी वह दूर हो सकती है । अत : यह व्यवस्था ही अयुक्तियुक्त है । मनु की व्यवस्थाएं युक्ति-युक्त होती हैं । इस विरोध के आधार पर भी ये श्लोक मनुसम्मत नहीं माने जा सकते ।
- (४) प्रसंगिवरोध के आधार पर यदि इन श्लोकों को परखें तो ये सभी प्रसंगिवरुद्ध सिद्ध होते हैं। ५७ वें और ११० वें श्लोक में 'शरीर और शरीर-सम्बन्धी अवयवों की अशुद्धि की शुद्धि' कथन करने का संकेत है। उनके अनुसार इस प्रसंग का क्रम इस प्रकार बनता है
  - (क) शरीर एवं शरीर-सम्बन्धी अवयवों की अशुद्धि की शुद्धि कहने के विषय का संकेत [५७]
    - (ख) फिर १०५ में भूमिका रूप में शुद्धिकारक पदार्थों का परिगणन —
- (ग) फिर शरीर एवं शरीर-सम्बन्धी शुद्धियों का वर्णन [१०६-१०९], जो कि सर्व-सामान्य विधि के रूप में भावगाम्भीर्य से युक्त संक्षिप्त वर्णन हैं। इसमें शरीर-सम्बन्धी आत्मा, मन, बुद्धि. चरित्र की शुद्धि का उल्लेख हैं।

इस प्रकार मनु की मान्यता एवं विषय-संकेत [५७ तथा ११०] के अनुसार यह एक संगत क्रम बनता है। ५८ से १०४ श्लोकों ने उस क्रम को ही मंग कर दिया है और शरीरादि की शुद्धि से मिन्न अश्रुद्धि को 'धार्मिककृत्य' के रूप में मनाने की एक पृथक पूर्वापर प्रसंग से मिन्न ही व्यवस्था विहित्त की है। शुद्धि की बात कहने के लिए पहले शुद्धिकारक पदार्थों का उल्लेख ही प्रासंगिक बनता है। इस अधार पर ५७ के बाद १०५ वा श्लोक प्रसंग की दृष्टि से सम्बद्ध सिद्ध होता है। शेष बीच के समी श्लोक प्रसंग-विरुद्ध प्रसंगमञ्जक होने के कारण प्रक्षिप्त हैं।

# त्रेदविषयक अनध्याय या निर्धारित अविध में त्रेदाध्ययन और उसका उत्सर्जन मनुसम्मत नहीं —

उक्त विधान करने वाले श्लोकों का प्रसंग ४।९५-१२७ में आता है। किन्हीं विशेष परिस्थितियों में वेदों का अनध्याय करना, श्रावणी पर सीमाबद्ध वेदाध्ययन और उसका उत्सर्जन, शुक्लपक्ष और कृष्ण पक्ष में वेद और वेदांगों के अध्ययन का विभाजन आदि बातें, मनु की मूलभावना, और शैली के अनुरूप नहीं है। इस प्रसंग के विश्लेषण से निम्न तथ्य स्पष्ट होते हैं—

(१) प्रतीत होता है कि वर्ष में साढ़े चार मास तक वेदाध्ययन करना, फिर उनका उत्सर्जन करना, बीच में विराम करना, शुक्ल पक्ष में वेदाध्ययन और कृष्ण पक्ष में वेदाणों का अध्ययन करना, ये व्यवस्थाएं मनु से परवर्ती काल की हैं, जबिक मनुद्वारा विहित व्यवस्थाओं में शिथिलता आ गई थी । इन व्यवस्थाओं का मनुप्रोक्त व्यवस्थाओं से तालमेल नहीं बैठता, अपितु विरोध आता है । यथा — (क) मनु ने वेदों का अध्ययन समी द्विजों का आवश्यक और नैत्यिक कर्म माना है [१-६७-९०] । यदि पूर्वोक्त कर्मों का पालन कोई द्विज नहीं करता तो वह अपने वर्ण से पतित हो जाता है । विशेषरूप से वेदाध्यास को छोड़ने वाला द्विज शूद्रकोटि में गिना जाता है — ''योऽनधील्य द्विजो वेदमन्यन्न कुरूते स्नमम् । स जीवन्नेव शूद्रक्वं आशु गच्छिति सान्यय:'' [२।१४३ (१६६)] (ख) मनु ने वेदाध्ययन को नैत्यिक दिनचर्या कहा है और इस पवित्र कार्य में कभी अनध्याय नहीं माना है — ''छोदोपकरणे चैव स्वाध्याये चैव नैत्यके । नानुरोधोऽस्त्यनध्याये होममन्त्रेषु चैव हि''।। [२।६० (१०५)] ''नैत्यके नास्त्यनाध्यायो स्वस्मसन्नं हि तत्स्मृतम् । स्वस्माहृतिहुतं पुण्यमनध्याय वषद्कृतम्''।। [२।६१ (१०६)] (ग) नैत्यिक वेदाध्ययन के विधायक अन्य प्रमाण भी दृष्टव्य हैं —

(अ) य:स्वाध्यायमधीतेऽ ब्दं विधिना नियत: शिवि:। तस्य नित्यं झरत्येष पयो दिध घृतं मधु।।

२१८२ ।। (२।१०७)

(आ) आ हैव स नखाग्रेम्य: पर्मं तप्यते तप:। य: स्त्रग्व्यपि द्विजोऽधीते स्वाध्यायं शक्तितोऽन्वहम्।। (२।१४२ [१६७])

इसी प्रकार ग्रहस्थों के व्रतों में भी स्पष्ट निर्देश है --

- (ह) सर्वाम् पक्त्यिजेदर्थान् स्वाध्यायस्य विरोधिन: । यथातथाध्यापयंस्तु सा द्यस्य कृतकृत्यता ।। (४।१७।।)
- (ई) बुद्धिवृद्धिकराण्याशु धन्यानि च हितानि च । नित्यं शास्त्राण्यवेक्षेत निगमांश्चैव वैदिकान् । । (४।१९ । ।)
- (उ) ''स्वाघ्याये चैव युक्त: स्यात् नित्यम्' (४।६४)
- (क) ''स्वाध्याये नित्ययुक्त: स्यात्'' (३।७५)

इन प्रमाणों से यह स्पष्ट हो जाता है कि मनु प्रत्येक व्यक्ति के लिए वेदों का अध्ययन नित्यप्रति आवश्यक मानते हैं । मनु ने पांच महायज्ञों का जो प्रतिदिन विधान किया है, उनमें 'ब्रहंमयज्ञ' संध्योपासना और वेदाध्ययन का ही नाम है । इस प्रकार के प्रमाण मनुस्मृति में पर्याप्त मिलते हैं । ९५-१२७ श्लोकों में साढ़े चार मास वेद पढ़ना, फिर उनका उत्सर्जन गांव से बाहर करना, शुक्लपक्ष में वेद पढ़ना और कृष्णपक्ष में वेदांगों को पढ़ना आदि जो व्यवस्थाएँ दी गई हैं वे पूर्वमान्यताओं से तालमेल नहीं रखतीं और विरुद्ध मी हैं। जब प्रतिदिन ही वेद पढ़ने का विधान है तो फिर उनकों साढ़े चार मास तक पढ़ने के लिए प्रारम्भिक अनुष्ठान करना, फिर उत्सर्जन का अनुष्ठान करना आदि बातों का अवसर ही नहीं आता। अत: ये सभी श्लोक प्रक्षिप्त हैं। इस प्रसंग में कुछ और भी अन्तर्विरोध हैं—

- (२) ९५, १०८ श्लोकों में शूद्र के पास वेद न पढ़ने का विधान 'शूद्र को वेद पढ़ने का विधान नहीं है' इस मान्यता पर आधारित है। यह मान्यता मनुविकद्ध है और वेदविकद्ध भी (इसके विस्तृत ज्ञान के लिए २।१४४-१४९ (१६९-१७४) श्लोकों पर 'अन्तर्विरोध' शीर्षक समीक्षा देखिये, जांर इसी अध्याय में मान्यता संख्या ६ भी ]।
- (३) १०९-१११, ११७, १२४, श्लोकों में मृतकग्राद्ध की मान्यता है। यह भी मनुविरुद्ध है [इसके लिए ३।११९-२८४ श्लोकों पर समीक्षा द्रष्टव्य है, और इसी अध्याय में मान्यता संख्या ३ भी ]।
- (४) ११२ में सूतक की मान्यता है । सूतक का वर्णन मनुप्रोक्त नहीं सिद्ध होता [इसके लिए क्रटट्य है ५।५६-१०४ श्लोकों पर 'विषयविरोघ' शीर्षक समीक्षा क्योंकि सूतकविधान इसी प्रसंग के ६१-६२ श्लोकों में आता है ]।
- (५) ११३ वें श्लोक में संघ्याकालों में वेद न पढ़ने का कथन है, जबिक पांचयज्ञों का विघान और संघ्योपासना का विघान संघ्याकालों में ही किया है [२ । ७६ —७६ (१०१-१०३), १५१ (१७६), ४ । ९२ —९४] ।
- (६) ११३ –११४ वें श्लोकों में पर्विदनों में वेदाध्ययन निषिद्ध है, जबिक ४ । २५ ; ६ । ९ में इन पर्वों के दिन विशेषयज्ञों को रचाने का विधान है और यज्ञ वेदमन्त्रों द्वारा ही सम्पन्न होते हैं ।
- (७) ११६ वें श्लोक में श्मशान में वेद न पढ़ने का कथन है जबकि ५ । १६७ में अन्त्येष्टि कर्म यज्ञसम्पादन द्वारा विहित है और यज्ञ में वेदमन्त्रों का उच्चारण होता है ।
- (८) ११२ वें में मांसमक्षण का वर्णन मनुविरुद्ध है | द्राष्टव्य –४।२६-२८ श्लोकों पर 'अन्तर्विरोघ' श्रीर्षक समीक्षा और इसी अध्याय में मान्यना संख्या २ भी | ।
- (९) १२३ -१२५ श्लोकों में वेदों की ध्वनियों का परस्पर विरोध दर्शाना मनु के २।७६ -७८ [५१ -५२] श्लोकों के विरुद्ध है। जब तीनों से एक-एक पाद निकालकर बनाया गया गायत्रीमन्त्र एक साथ उच्चारित किया जा सकता है तो वेदों की ध्वनि में क्या आपित है ? मनु- अनुसार सभी वेद ईश्वरप्रोक्त हैं।
- (१०) १०१ से १२६ श्लोकों में वेदो के अनध्यायों का विधान ही मनु के २।७९ ८१ [१०४ १०६] के विरुद्ध है। इन श्लोकों में मनु ने वैदाध्ययन में अनध्याय का निषेध किया है। इस प्रकार इन अन्तर्विरोधों के आधार पर ९५ से १२७ तक सभी श्लोक प्रक्षिप्त हैं।
- २. विषयविरोध (°) १०१ से १२७ श्लोक विषयबाह्य हैं । इनका 'सतोगुणवर्धन' से कोई सम्बन्ध नहीं है और न ये व्रत हैं. अत : प्रक्षिप्त हैं [विस्तृत विवेचन ४ । ३३ ३४ पर द्रष्टव्य] ! (२) ये श्लोक इसलिए भी विषयविरुद्ध हैं क्यों कि शिष्यों को वेदाध्यापन का विषय द्वितीय अध्याय का है [२ । ४४ ४८ (६९ ७३), १३९ (१६४), १४० १४१ (१६५ १६६), ३ । १ २] । यहाँ गृहस्थियों के व्रतों का विषय है [४ । १३] । अत : इस स्थान पर शिष्यों के अध्यापन-

अनष्यापन, अध्याय-अनष्याय का वर्णन विषयविरुद्ध है । यह द्वितीय अध्याय में ही संगत कहा जा सकता था ।

- ३. वेदिवरोध ९९, १०० श्लोकों की शुद्र के पास वेद न पढ़ने की मान्यता स्वयं वेदिवरुद्ध है। वेद में शुद्र को यज्ञ करने और मन्त्रश्रवण का विधान है। प्रमाणार्थ द्रष्टव्य २।४२ और ९।३३५ की 'वेदिवरोध' शीर्षक समीक्षाएँ और इसी अध्याय में मान्यता संख्या ६ मी।
- ४. शैलीगत आधार (१) इस प्रसंग के १०३ वे श्लोक में 'मनुरब्रवीत्' पद से स्पष्टत: यह मनुमिन्न व्यक्ति द्वारा प्रोक्त सिद्ध होता है। (२) इस प्रसंग के १०१ से १२७ श्लोकों की शैली रूढ़ि पर आधारित है। ११४ व १२४ की शैली अयुक्तियुक्त है।

# १०. प्रायश्चित का अर्थ, उद्देश्य एवं फल —

'प्रायश्क्त' शब्द प्राय-ित पवें से समास में 'पारस्कर प्रभृतीनि च संज्ञायाम्' (अष्टा. ६ । १ । १५७) से सुट आगम के योग से सिद्ध हुआ है । तपादि साधनपूर्वकं किल्विषनिवारणार्थं चित्तम्≅निश्चयम्, प्रायश्चित्तम्ं । जब व्यक्ति किसी निन्दनीय या अकर्तव्य कार्य को करके मन में उसके करने के प्रति खिन्नता अनुभव करता है. तब वह उसके दण्ड रूप में स्वयं तप — कष्टसहन करता हुआ यह निश्चय करता है कि पुन: मैं यह पाप नहीं करूंगा।' यह प्रायश्चित कहलाता है। ऐसा करने से मन में खिन्नता का भार नहीं रहता। जैसे कोई व्यक्ति किसी को अचानक गलत बात कह जाये और कहने के बाद उसे दु:ख अनुभव हो तो वह खेद प्रकट करता है। इससे उसके मन में खिन्नता नहीं रहती और आगे वैसा न करने के लिए सावधान हो जाता है। इसी प्रकार प्रायश्चित्त से पाप क्षीण नहीं होता अपितु पाप-भावना क्षीण होती है प्रायश्चित करने वाला व्यक्ति किये हुए पाप-कर्म पर पश्चात्ताप का अनुभव करता है उसके दण्ड के रूप में तपश्चरण करता है। वह उस पाप को न करने के लिए निश्चय करता है और सावधान रहता है | ११ । २२९ —२३० |। इस प्रकार प्रायश्चित्त से मनुष्य की पापवृद्धि एक जाती है और वह धर्म की ओर उन्मख होता जाता है।

यही मान्यता प्रायश्चित की परिभाषा वाले ११ । २३० और ११ । २३२ श्लोकों से सिद्ध होती है । और, दूसरा मनु का प्रमाण यह है कि मनु किये हुए अधर्म के फल को किसी अवस्था में निष्फल नहीं मानते —

ं न त्येव कृतो ६ धर्म: कर्तुर्भवति निष्फल: । ं (४ । १७३ ।।)

इन प्रमाणों के आधार पर कहा जा सकता है कि प्रचलित टीकाओं में जहां जिस श्लोक पर 'पाप से छूट जाना' आदि मान्यता वाले अर्थ किये हैं. वे मनुसम्मत नहीं हैं।

#### ११. दायभाग का वितरण —

मनु नं दायभाग में पुत्र, पुत्री, पितां, माता सभी का अधिकार माना है। माता-पिता के जीवित रहते सारी सम्पति उन्हीं की रहती है। पुत्र उसे बंटा नहीं सकते [९। १०४]। हाँ, यदि पिता चाहं तो अपने जीते जी अपनी सम्पत्ति को सन्तानों में बांट सकता है। मातापिता की मृत्यु के उपरान्त दायभाग के बंटवारे के कई विकला विहित हैं। सभी पुत्र मिलकर जिस प्रकार सहमत हों, उसी

विधि को अपना सकते हैं। यथा —

- १. सभी भाई मिलकर पैतृक सम्पत्ति को बराबर-बराबर बांट लें [८.।१०४]।
- २. अथवा इकट्ठे रहना चाहें तो ज्येष्ठ पुत्र सम्पूर्ण पैतृक सम्पत्ति को ग्रहण कर ले । वह छोटे पाइयों के साथ माता-पिता के समान कर्त्तव्यों को निभाकर उनका पालन-पोषण करे । छोटे भी उसको मता-पिता के समान आदर दें [९ । १०५] । कर्तव्य न निभाने पर बड़ा भाई दण्डनीय होता है, [९ । २१३] और बड़े के स्थान पर आदरणीय नहीं होता [९ । ११०] ।
- ३. बड़े भाई की छत्रछाया में रहकर यदि बाद में भाई अलग होना चाहें तो पैतृक धन का विभाजन इस प्रकार होगा — कुल धन में से बड़े को धन का बीसवां भाग अतिरिक्त मिलेगा, मध्यम को उससे आधा, छोटे को चौथाई । यह उद्वारभाग कहलाता है [९ । ११२] ।

समफने के लिए एक उदाहरण प्रस्तुत है — मान लिया कि पैतृक सम्पत्ति ९६० रुपये हैं । उसमें बड़े भाई का बीसवां भाग (९६०  $\div$  २० = ४८) ४८ रु. 'उदार' निकलेगा, मफले भाई का बालीसवां भाग (९६०  $\div$  ४० = २४) २४ रु. होगा, छोटे भाई का अस्सीवां भाग (९६०  $\div$  ८० = १२) १२ रु. 'उदार' होगा । 'उदार' का 'घन' बंटने के बाद शेष को सभी भाई बराबर बांट लेंगे, यथा -४८ + २४ + १२ = ८४, ९६० - ८४ = ८७६, ८७६  $\stackrel{\leftarrow}{\leftarrow}$  ३ = २९२, इस प्रकार २९२ -२९२ रु. प्रत्येक के हिस्से में आये । इस विधि से बड़े भाई को २९२ + ४८ = ३४० रु., उसमें मफले भाई को २९२ + २४ = ३१६ रु., छोटे भाई को २९२ + १२ = ३०४ रु. प्राप्त हुए । यह उदारभाग बड़ों को तभी मिलेगा जब वे अपने छोटे माइयों का पितृवत् पालन करेंगें ।

उद्वार-भाग का विधान क्यों ? ९। १०४ में पैतृक सम्पत्ति का समान विभाजन बतलाया है। इस श्लोक में उद्वार अंश के विभाजन के बाद समान-भाग का विभाजन है। यह विरोध प्रतीत होता है, किन्तु विरोध है नहीं। यह वर्णन विभाजन के द्वितीय विकल्प [१०५] के प्रसंगान्तर्गत है। यह तभी प्राप्त होता है जब बड़े भाई अपने से छोटों का पालन-पोषण करें। सम्मिलित रहत हुए पिता के समान छोटों के निर्माण में श्रम करें। इसी श्रम के परिणामस्वरूप बड़े को अलग होते समय यह अधिक भाग मिलता है क्योंकि उसने छोटों की अपेक्षा अधिक कष्ट उठाये होते हैं।

इस उद्वारभाग को निकालने के बाद शेष बचे धन को बराबर-बराबर बांट लिया जाता है। [९ । ११६]

- ४. अथवा उद्वार भाग न निकालें तो बड़ा भाई दो भाग सम्पत्ति ले, मध्यम डेढ़ और छोटा एक माग ग्रहण करे । [९ । ११७] ।
- 4. सभी भाई, बहनों को अपने-अपने भाग में से चतुर्थांश दायभाग प्रदान करें [९।११८]। माता का जो निजी धन होता है. उस पर कुमारी लड़िकयों का ही, अधिकार होता है। [९।१३१]। माता की मृत्यु पर माता के अधिकार में स्थित धन को सभी पुत्र और विवाहित पुत्रियाँ बराबर बांट लें [९।१९२] यह धन छह प्रकार का होता है।स्त्रीधन का विवरण मनु ने ९।१९४ –१९७ में दिया है— (१) अध्यग्नि = विवाह संस्कार के अवसर पर दिया गया धन. (२) अधि-आवाहिनकम् = पित के घर आते हुए पिता के घर से कन्या को प्राप्त धन. (३) प्रीतिकर्म में प्राप्त धन = प्रसन्नता आदि के अवसर पर पित द्वारा प्रदत्त धन. (४) कन्या को भाई से प्राप्त धन. (५) पिता से प्राप्त धन. (६) माता से प्राप्त धन।
  - ६. अपुत्रवान् पिता-माता की दायभागीय सम्पूर्ण सम्पत्ति की अधिकारिणी उसकी कत्या ही होगी ।

वह सम्पत्ति अन्य किसी को नहीं दी जा सकती [९।१३०]।

- ७. अपुत्रवान् रहने पर पुत्री के पुत्र अर्थात् धेवते को गोद लेकर उसे मी सम्पूर्ण दायमाग दिया जा सकता है । यदि इसके बाद किसी दम्पती को पुत्र प्राप्त हो जाता है तो धेवते और पुत्र को समान भाग मिल जायेगा [२ । १३१, १३४] ।
- प्र. नपुंसक, जन्म से अंघे, बहरे, पागल, वज़मूर्ख और गूंगे, किसी इन्द्रिय से पूर्ण विकलांग होने के कारण असमर्थ पुत्र, ये घन के भागी नहीं होते । अन्य भाई इनके घन का संरक्षण करते हुए इनका पूर्ण पालन-पोषण करें । हां, यदि ये विवाह करलें तो इनके पुत्र अपने पिता के उस घन के अधिकारी हैं [९ । २०१ –२०३] ।
- जूआ, चोरी, डाका, आदि दुष्कर्मों में प्रवृत्त व्यक्ति दायभाग से वंचित हो जाते हैं [९।२१४]।

# १२. मनुस्मृति में विवाह की आयु—

कुछ लोग मनुस्मृति के निम्न श्लोक के आधार पर मनुस्मृति में बालिववाह या अल्पायुविवाह की मान्यता को स्वीकार करते हैं। वस्तुत: यह उस समय का परवर्ती श्लोक है, जब युद्धों, अराजकता आदि कारणों से कन्याओं की सुरक्षा चिन्ताजनक बन गयी थी। उस मय या चिन्ता को दूर करने के लिए शास्त्रों में इस प्रकार के विधान ही कर दिये गये —

त्रिंशादवर्षोदहेत्कन्यां हृद्यां द्वादशवार्षिकीम् । त्र्यण्टवर्षो ऽ ष्टवर्षां वा धर्मे सीदति सत्वरः ।। (९ । ९४)

अर्थ — गृहस्य धर्म का लोप न चाहता हुआ तीस वर्ष का पुरुष शीघ्र ही १२ वर्ष की मनोहारिणी कन्या से और २४ वर्ष का पुरुष आठं वर्ष की कन्या से विवाह करे।

इसका निराकरण मनु द्वारा विहित समावर्तन ३।१–३, विवाह ३।४–६२ तथा स्त्रीधर्म ४।१४७–१६६,९।१–१०२ वर्णनों से हो जाता है। उन प्रसंगों के अध्ययन से इस विषयक निम्न निष्कर्ष सामने आते हैं –

(१) मनुस्मृति में स्त्री-पुरुषों के विवाह की आयु — अत्यन्त प्रसिद्धि के कारण मनु ने यहाँ विवाह की आयु का उल्लेख नहीं किया है, किन्तु अन्यत्र इसका स्पष्ट उल्लेख है। प्रसंगवश उस पर यहां विस्तृत विवेचन किया जाता है।

वेदों में तथा अन्य शास्त्रों में मनुष्य की औसत आयु एक सौ वर्ष मानी गई है। इसी आधार पर वेदों में सौ वर्षों से अधिक स्वस्थेन्द्रियों से युक्त जीवन-प्राप्ति की प्रार्थना की गयी है—'तच्चश्वर्दिविहतं पुरस्ताच्छुक्रमुच्चरत्। पश्येम शरद: शतं जीवेम शरद: शतं श्वर्ता श्वर्ता श्वर्ता शरद: शतं भूयश्च शरद: शतं भूयश्च शरद: शतात् ।।' [यजु. ३६। २४]

(क) इस औसत आयु के आधार पर मनु ने मनुष्य-जीवन को चार अवस्थाओं में विभाजित करके उसकी अविधि निधारित की है —

> चतुर्थमायुषो भागमुषित्वाद्यं गुरौ द्विजः । द्वितीयमायुषो भागं कृतदारो गृहे वसेत् ।। (४ । १ ।। ५ । १६९ ।।)

#### वनेषु च विहत्यैवं तृतीयं मागमायुष:। चतुर्थमायुषो भागं त्यक्त्वा संगान्परिव्रजेत् ।।(६ । ३३ ।)

सौ वर्ष की आयु के इस प्रकार २५-२५ वर्ष के चार माग होते हैं। आयु के प्रथममाग में अर्थात् २५ वर्ष तक ब्रह्मचर्य पालन करना चाहिए। द्वितीय भाग में अर्थात् २५ के पश्चात् गृहस्थ बनकर रह। पुत्र का पुत्र होने पर अथवा त्वचा, केश पक जाने पर [६।२] गृहस्थ से वानप्रस्थ बनकर तृतीयमाग में अर्थात् ७५ वर्ष तक वनस्थ रहे उसके,पश्चात् चतुर्थ भाग में संन्यासी बन जाये।

इन विघानों से मनु ने यह स्पष्ट संकेत दिया है कि मुरुष की विवाह की आयु कम से कम २५ वर्ष है । उससे पूर्व विवाह नहीं होना चाहिए ।

(ख) स्त्री के विवाह की आयु — इसका संकेत मनु ने ९ । ९० श्लोक में दिया है — ''त्रीणि वर्षाण्युदीक्षेत कुमार्युतुमतीसती । उच्चै तु कालादेतस्माद्विन्देत सदृशं पतिम् ।'' अर्थात्-मासिक धर्म प्रारम्भ होने के पश्चात् तीन वर्ष पर्यन्त प्रतीक्षा करने के उपरान्त कन्या स्वयंवर कर सकती है ।

कन्याओं को मासिक धर्म सामान्यत : १३-१५ वर्ष की अवस्था में प्रारम्भ होता है। तीन वर्ष के अनन्तर यह काल १६-१८ की ं मुं का होता है। अत : कन्या के विवाह की कम से कम आमु १६ वर्ष है। २५ वर्ष का पुरुष ६६ वर्ष की कन्या से विवाह करे। इससे अधिक आयु में इतने ही अनुपात से विवाह होना चाहिए। क्योंकि प्रजनन सामर्थ्य एवं शरीर-रचना की दृष्टि से १६ वर्ष की कन्या २५ वर्ष के पुरुष के तुल्य होती है।

- (ग) मनु ने विवाहोपरान्त स्त्री के कर्तव्यों का जो वर्णन किया है, जैसे गृहकार्यों में दक्ष होना. घर की साज-सज्जा, शुद्धि आदि में चतुर होना, आय-व्यय की समाल रखना [४ । १४०], गृह-स्वामिनी होना, सभी वस्तुओं की समाल, धार्मिक अनुष्ठानों का संयोजन [९ । ११, २६-२८, ९६, १०१], इनसे भी यह जात होता है कि ये किसी अल्पायु के लिए नहीं अपितु समभवार युवती के लिए विहित कर्तव्य हैं । इससे भी यह सिद्ध होता है कि कन्या की विवाह योग्य आयु १६-१७ वर्ष या इससे ऊपर ही है।
- (२) आयुर्वेद के अनुसार विवाह की आयु इस विषय में वैद्यक ग्रन्थ सर्वोत्तम प्रमाण हैं, क्योंकि उनमें शरीर के आधार पर उचित-अनुचित का विश्वेचन होता है । आयुर्वेद के प्रसिद्ध ग्रन्थ 'सुश्रुत' में शरीर की वृद्धि और क्षीणता के आधार पर चार अवस्थाएं प्रदिशत की हैं और तदनुसार विवाह की आयु निर्धारित की हैं —

''चतस्त्रों अवस्था: शरीरस्य वृद्धिः, यौधनम्, संपूर्णता, किंचित् परिष्ठाणि: चेति । आषोडशात् वृद्धिः, आपञ्चविंशते: यौधनम्, आचत्वारिंशतः संपूर्णता, ततः किञ्चित् परिष्ठाणि: चेति ।'' [सुभ्रुत सुग्रस्थान ३५ । २५ ।!] = शरीर की चार अवस्थाए हैं, सोलहवें वर्ष से चौबीस तक वृद्धि = बद्धेतरी की अवस्था, पच्चीसवें वर्ष से यौधन का प्रारम्भ होता है,और चालीसवें में यौधन की परिपक्तता होती है । उसके पश्चात् शरीर की धातुओं में कुछ-कुछ र्िणता आने लगती है ।

यह युवावस्था ही विवाह की अवस्था होती है। इससे पूर्व शरीर की घातुओं में अपरिपक्वता होती है। श्रात्तियाह से बहा शरीर की धातुओं का विकास एक जाता है, वहां गर्भ और सन्तान सम्बन्धी अनेक अश्वांकाएं हो जाती है; जैसे —-गर्भ का न रहना, गर्भस्राव, गर्भपात, दुर्बल सन्तान का जन्म, जन्म के बार शीध्र मृत्यु सन्तान का अस्यस्थ रहना आदि। इसी कारण सम्रतकार ने २५ वर्ष से गर्व

पुरुष का, १६ वर्ष से पूष कन्या के विवाह का निषेध किया है । कुशल वैद्य २५ वर्ष के पुरुष और १६ वर्ष की कन्या को प्रजनन में समसामर्थ्य वाले बताते हैं: । निम्न प्रमाणों में ये मान्यताएं द्रष्टव्य हैं ----

> पञ्चित्रंशे ततो वर्षे पुमान्नारी नु षोडशे। समत्वागतवीयौँ तो जानीयात् कुशलो भिषक्।।

> (सुम्रुत सूत्र, ३५ । १० ।।) कनबोडशः वर्षायामप्राप्तः पञ्चविंशतिम् ।

> यद्याधते पुमान् गर्भं कुश्लिस्य: स विपद्यते ।। जातो वा न चिरं जीवेत् जीवेदा दुर्बलेन्द्रिय:। तस्मादत्यन्तवालायां गर्भाधानं न कारयेत् ।।

(सुश्रुत् श. १० । ४७-४८ ।।)

(३) **ञेद में विवाह की आयु** — वेद में ब्रह्मचारिणी कन्या द्वारा युवक पुरुष को वरण करने का कथन है । उपर्युक्त प्रमाणों में युवावस्था २५ वर्ष के अनन्तर बतलायी गयी है । इस प्रकार वेदों में २५ वर्ष के अनन्तर ही विवाह की आयु मानी गयी है । मन्त्र निम्न है —

ं ब्रह्मचर्येण कन्या युवानं निन्दते पतिम् ।।

(अथर्ववेद ११।५।५।।)

अर्थात — ''जैसे लड़के पूर्ण ब्रहमचर्य और पूर्ण विद्या पढ़ पूर्ण जवान होके अपने सदृश कन्या से ि वाह करें, वैसे कन्या भी अखण्ड ब्रहमचर्य से पूर्ण विद्या पढ़ युवति हो, अपने तुल्य पूर्ण युवावस्था वाले पति को प्राप्त होवे ।'' (सं. वि. वेदारम्भप्रकरण)

# १३. मनुस्मृति में मनुष्यों के त्रमृषि, पितर, देव आदि विभिन्न वर्ग —

मनु द्वारः २ । ११५-१३१ श्लोकों में वर्णित विभिन्न अध्यापियता विद्वान ही स्तर के अनुसार त्रमृषि देव और पितर हैं । इनमें किसी विद्या के साक्षात द्रष्टा, विशेषज्ञ, 'त्रमृषि' कहलाते हैं । दिव्य-गृण-आचरण की प्रधानता वाले विद्वान 'देव', और पालक गुण कीप्रधानता वाले वयोवृद्ध व्यक्ति एवं माता-पिता आदि गुरुजन 'पितर' होते हैं । कुछ धर्ग,स्वभाव एवं प्रवृत्ति के आधार भी बनते हैं । देवों का नाम दिव्य स्वभाव की प्रधानता के कारण भी है । इसी प्रकार असुर, गान्धर्व, राक्षस, पिशाव भी स्वभाव संस्कार और प्रवृत्ति के कारण प्रसिद्ध होते हैं । मनुस्मृति में इनकी यत्र-तत्र चर्चा आती है । सभी वर्णनों के साररूप में, इनकी विषय में मनु की मान्यता प्रदर्शित की जाती है —

#### (क) अषि कौन ?

'ऋषी गती' थालु से 'इत्' प्रत्यय और 'इगुपधात् कित्' के योग से 'ऋषि' शब्द की सिद्धि होती है। गिति के ज्ञान गमन और प्राप्ति, ये तीन अर्थ हैं। ऋषि सबसे उच्चस्तर का विद्वान व्यक्ति होता है। वेदमानों के अर्थों का दृष्टा, धर्म और इंश्वर का साक्षात्कार करने वाला आप्तपुरुष,ऋषि कहलाता है। यह वेदा में और विद्याओं के गृह ज्ञान को प्रत्यक्ष कराने की योग्यता उसमें होती है। धर्म धर्माणीय होता है। धर्म धर्माणीय होता है।

- (क) निरुक्तकार ने ऋषि की निरुक्ति की है 'ऋषि: दर्शनात् । स्तोमान् दर्श्य हत्यौपमन्यव: ।' [निरु. २ । ११] अर्थात् ऋषि वेदार्थों और विद्याओं के रहस्यों को प्रत्यक्ष करने-कराने वाला होता है । औपमन्यव आचार्य का मत है कि मन्त्रद्रष्टा होने से ऋषि होता है । इसी कार' साक्षात्कृतधर्माण: ऋषयो: बभूखु: !' अर्थात् ऋषि धर्म और ईश्वर के साक्षात्कर्ना होते हैं । [निरु. १ । २०] ।
  - (ख) ब्राह्मणों में भी ऋषि की यही विशेषताएं वर्णित की हैं
    - (अ) ''यो वै ज्ञातो ८ नूचान : स ऋषिरार्षेय : ।'' (श. ४ । ३ । ४ । १९)
    - (आ) ''एते वै विप्रा यदृषय:।।

(श. १।४।२।७)

- (ग) महर्षि मनु ने भी त्रृषिचर्चा के प्रसंग में इन्हीं विशेषताओं का उल्लेख किया है ---
  - (ह) न हायनैर्नपितितै: न वित्तेन न च बन्धुमि: । भ्रृषयश्चिक्तिरे धर्म यो S नूचान: स नो महान् ।। (२ । १२९ ।।)
  - (ई) त्रमृषयो दीर्घसन्ध्यत्वात् दीर्घमायुरवाप्नुयु:। प्रज्ञां यशश्च कीर्तिं च ब्रह्मवर्चसमेव च ।। (४।९४)
  - (उ) आर्ष धर्मोपदेशम् च ।। (१२ । १०६ ।।)
- (ऊ) ''अथ यदेवानुश्रवीत । तेनर्षिम्यं ऋणं जायते, तद्भूयेभ्य एतत् करोत्यूषीणाः निधिगोप इति हयनुचानमाहुः ।।''

(शत. १ ! ७ । ५ । ३)

ं अथार्षेयं प्रवृणीते । स्रृषिभ्यश्चैवेनमेतद्देशेभ्यश्च निवेदयत्यं महावीयों यो यज्ञं प्रापदिति तस्मादार्षेयं प्रवृणीते ।। ं (शत. १।४।५।३)

"अर्थ — सब विद्याओं को पढ़के जो पढ़ाना है 'ऋषिकर्म' कहाता है, उस पढ़ने और पढ़ाने से ऋषियों का ऋण अर्थात् उनको उत्तम-उत्तम पदार्थ देने से निवृत्त होता है और जो इन ऋषियों की सेवा करता है वह उनको सुख देने वाला होता है। यही व्यवहार अर्थात् विद्याकोश की रक्षा करने वाला होता है। जो सब विद्याओं को जानके सबको पढ़ाता है; उसको ऋषि कहते हैं।

जो पढ़के पढ़ाने के लिये विद्यार्थी का स्वीकार करना है सो आर्षेय अर्थात ऋषियों का कर्म कहाता है। उसे उस कर्म को करता हुआ उन ऋषियों और देवों के लिए प्रसन्न करने वाले पदार्थों का निवेदन तथा सेवा करता है, वह विद्वान् अति पराक्रमी होके विशेष ज्ञान को प्राप्त होता है। जो विद्वान् और विद्या को ग्रहण करने काला है उसका 'ऋषि' नाम होता है।''

(द. ल. ग्र. सं. २४५-२४४)

#### (ख) देव कौन ?

'दिश्च क्रीड़ा-विजिगीषा-व्यवहार-बुति-मोद-मय-स्वप्त-कान्ति-गतिषु' (विद्याद) शतु से 'पद्माद्यम्' से 'यम् प्रत्यय अथवा 'दिश्व-मर्दने (चुरादि) या 'विव्यव्यवने (चुरादि) धात् से 'अच्' प्रत्यय के भाग से 'देव' शब्द निष्यत्न होता है । देव वह और चत्तर में १००१ के होते हे (विस्तृत विवरण १ । ६७ की समीक्षा में देन्द्रिए) । इस श्लोक म व्यवस्त से वस्त्र तय अभीष्ट हैं शतपथ में आता है — (अ) दियं वा इदं न तृतीयमस्ति सत्यं चैवानृतं च । सत्यमेव देवा अनृतं मनुष्या: इद्युष्टमनृतात् सत्यमुपैमीति तन्मनुष्येभ्य देवानुपैति ।

(शतपथ १।१।१।४-५)

''दो लक्षणों से मनुष्यों की दो संज्ञाएं होती हैं अर्थात देव और मनुष्य । वहां सत्य और फूठ दो कारण हैं । जो सत्य बोलने, सत्य मानने और सत्य कर्म करने वाले हैं,वे 'देव' और वैसे ही फूठ मानने और फूठ कर्म करने वाले 'मनुष्य' कहाते हैं । जो फूठ से अलग होके सत्य को प्राप्त होवें वे देवजाति में गिने जाते हैं ।।'' (द. ल. प्र. सं. २४५ –२५५)

(आ) विद्वांसो हि देवा: ।। (शत. ३।७।६।१०)

- (इ) ये ब्राह्मणा: शुश्रुवांसोऽन्चानास्ते, मनुष्यदेवा:।। (शत. २।४।३।१४।।)
- (ई) सत्यसंहिता त्रे देवा: ।। (ऐ. त्रा. १।१६)

अर्थात् विद्वान् मनुष्यों को देव कहते हैं। निरुक्त में देव शब्द की निरुक्ति करते हुए लिखा है — 'देवो दानाद्वा, दीपनाद्वा, चोतनाद्वा खुस्थानो भवतीति वा । यो देव: स देवता' [निरु. १३ । १४] अर्थात् दान देने से, प्रकाश करने से, प्रकाश होने से, चुस्थानीय होने से 'देव' कहाते हैं। देव को ही देवता कहा जाता है। इस प्रकार विद्याओं से प्रकाशित और विद्याओं का दान देने वाले, दिव्यगुण एवं उत्तम आचरण वाले विद्वानों को 'देव' कहा जाता है। यथा — ''मातृदेवो भव, पिनृदेवो भव, आचार्यदेवो भव, अतिथिदेवो भव।'' (प्रपा. ७ । ११)। मनुस्मृति में 'से ही विद्वानों को देव कहा है। निम्न श्लोक द्रष्टव्य हैं —

- (उ) ते तमर्थमपृच्छन्त देवानागतमन्यव : । येवा चैतान्समेत्योचन्याय्यं व : शिशुरुक्तवान् । । २ । १३१ । ।
- (क) न एन वृद्धां भवति येनास्य पिलतं शिरः। यो व गुवाऽण्यधीयानस्तं देवाःस्थिवरं विदुः।।२।१२७।।

#### २. 'दवता-अ'न्यचन' से अभिप्राय —

निस्तवन में कहा गया है कि ' यो देव:,सा देवता'' [७।४।१५] देव को ही देवता कहा जाता है। देव शब्द में तह और टाए प्रत्यय के प्रयोग से देवता शब्द सिद्ध हुआ है। चेनन देवों के सन्दर्भ में देव शब्द का सबसे प्रमुख अर्थ 'परमात्मा' होना है। क्योंकि परमात्मदेव ही सब देवताओं का देवता है। जड़ देव उपकंग के योग्य होते हैं, चेनन देव (विद्धान, माता, पिना आदि) सत्कार और सेवा के द्वारा प्रसन्न करने राग्य। लेकिन उपासना के योग्य केवल एक परमात्मा ही होता है, अन्य नहीं। अतः यात्र 'देवताअन्यर्चनम्' से अभिप्राय परमात्मदेव की उपासना करने से हैं। यदि कहीं अग्य हैन्छ, उस्त्रण आदि जामां से देवताओं की स्तृति का वर्णन मिलता है तो वह भी उनके माध्यम से परमात्मा की ही स्तृति अभिग्नेत हैं। क्योंकि ये परमात्मा की ही विव्यशिकाण या गुण हैं, उसी के प्रत्या हैं। मिल्ल-भिल्न देवों की स्तृति से अभिप्नाय होता है परभाव्मा के उस-उस गुण की स्तृति करना । इस प्रवार समी देव एक परमात्मा में ही समाहित होते हैं। निरुक्तिकार ने इसकी इस कार स्मर्ट किया है ----

 (अ) 'महामाग्यादेवताया एक आत्मा अतुधा स्तूयते । एकस्यात्मनोऽन्ये देवा : प्रत्यक् गाति भवत्ति । कर्मजन्मान : आत्मजन्मान : आत्मेत्रैषां रथो मवति ।। आत्माश्व : आत्मायुधम्, आत्मेषव : सर्वं देवस्य देवस्य ।''

(निरुक्त ७।१।४)

अर्थात — एक परमात्मा देव ही मुख्य देव है । सर्वशिक्तमत्वादि अनेक विध ऐश्वयों से युक्त होने के कारण अनेक नामों-गुणों से उसकी स्तुति की जाती है, अन्य सभी देव इस महादेव परमात्मा के प्रत्यंगरूप हैं । उनका इसी में समाहार हो जाता है । उस एक अद्वितीय परमेश्वर के ही प्रकाश घारण, उत्पादन करने से वे सब व्यवहार के देव प्रकाशित हो रहे हैं, इनका जन्म और कर्म ईश्वर के सामर्थ्य से होता है । इनका रथ अर्थात् जो रमण का स्थान, अश्व अर्थात् शीघ्र सुख्यापित का कारण, गमनहेतु, आयुध — शत्रुओं का नाश करके विजय प्राप्त कराने हारा, इषु — वाण के समान सब दुष्टगुणों और दु:खों का छेदन करने वाला शस्त्र, वही परमात्मा है । परमात्मा ने जितना-जितना जिस-जिस में दिव्यगुण रखा है उतना-उतना ही उन द्रव्यों में देवपन है, अश्विक नहीं । इस प्रकार अन्य सब देवता परमेश्वरवाची ही हैं ।

इसमें वेदों के प्रमाण हैं ---

- (आ) इन्द्रं मित्रं वरूणमग्निमाहुरथो दिव्य: सुपर्णो गुरूत्मान् । एकं सद्विप्रा बहुधा वदन्त्यग्निं यमं मातरिश्वानमाहु; ।। (त्रा. १०।१६४।४६)
  - (इ) तदेवाग्निस्तदादित्यस्तद् वायुस्तदु चन्द्रमा:। तदेव शुक्रं तद्ब्रहम ता आप: स प्रजापति:।। (यजु. ३२।१।।)

स्वयं मनुस्मृति के प्रमाण देखिए —

- (ई) आत्मैव देवता: सर्वा सर्वमात्मन्यवस्थितम्। आत्मा हि जनयत्येषां कर्मयोगं शरीरिणाम्।। (१२।११९।।)
- (उ) एतमेके वदन्त्यग्निं मनुमन्ये प्रजापतिम् । इन्द्रमेके परे प्राणमपरे ब्रह्म शाश्वतम् ।। (१२।१२३।।)

(क) मनु ने अनेक स्थानों पर उपास्य के रूप में केवल परमात्मा को ही स्वीकार किया है। प्रमाणरूप में द्रष्टिक्य हैं — २।७६-७६ (२।१०१-१०३), ४।२२-२३, १२।११६, ११९, १२२, १२५।।

इस सम्पूर्ण विवेचन और प्रमाणों से यह सिंद्ध होता है कि मनुस्मृति में २ । १५१ [१७६] आदि श्लोकों में देवता-अभ्यर्चनम् का अर्थ परमात्मदेव की उपासना अर्थात् संध्या करने से है । अन्य अर्थ प्रान्तिपूर्ण हैं । इस श्लोक में शिव, विष्णु की प्रतिमाओं के पूजन की कल्पना मनगढ़न्त है और अप्रामाणिक है ।

इस प्रकार—देव, सात्त्विक, प्रवृति के [१२ । ४०] विद्वानों को कहते हैं, और अग्निहोत्र का भी देवयज्ञ के नाम से अभिहित किया जाता है । यज्ञ का विशेष अनुष्ठान और उसमें यज्ञ कर्म करने वाले विद्वान व्यक्ति को कन्यादान करना, ये दोनों बातें 'दैव' इस संज्ञा के अनुरूप ही हैं । यह विधि देवों — विद्वानों के कर्मानुरूप और सम्मत है, अत : ३ । २६ में इस प्रकार के विवाह को दैवविवाह

कहा है।

#### जड़ देवता—

वेतन देवों के अतिरिक्त, सूर्य, अग्नि, वायु, पृथिवी,अन्तरिक्ष, चुलोक, चन्द्रमा, नक्षत्र, दशप्राण = प्राण, अपान, व्यान, समान, उदान, नाग, कूर्म, कृकल, देवदत्त, धनंजय, बारह मास—ये जड़ देवता कहलाते हैं । निरुक्त में 'देव' शब्द की निरुक्ति इस प्रकार दी है—''देवो दानाद्वा, दीपनाद्वा, चोतनाद्वा, चुस्थानो भवतीति वा ।'' (७ । ४ । १५) अर्थात्— 'दान देने वाले, प्रकाशित करने वाले, प्रकाशित होने वाले या चुस्थानीय को देवता कहते हैं ।' सूर्य चुस्थानीय है और अपने प्रकाश से सब मूर्तिमान द्रव्यों को प्रकाशित करना है, अत देव या देवता है।

शतपथ ब्राह्मण में देवताओं पर प्रकाश डालते हुए जड़ और चेतन-रूप में ३३ देवता परिगणित किये हैं—

ंस होवाच महिमान एवैषामेते त्रयस्त्रिंशास्त्रेव देवा इति । कतमे ते त्रयत्रिंशत् इति ? अष्टौ वसव:, एकादश रुद्रा:, द्वादशादित्यास्त एकत्रिंशत् इन्द्रश्चैव प्रजापतिश्च त्रयस्त्रिंशाविति ।

कतमे वसव हति ? अग्निश्च, पृथिवी च, वायुश्च, अन्तरिक्षां च, आदित्यश्च, द्यौश्च, चन्द्रमाश्च, नक्षत्राणि च, एते वसव: ।

कतमे रुद्रा इति ? दशेमे पुरुषे प्राणा: (प्राण:, अपान:, व्यान:, समान: उदान:, नाग:, कूर्म: कृकल:, देवदत्त:, धनः ज्ज्रयश्च) आत्मा-एकादशस्ते । कतम आदित्या इति ? द्वादश मासा: संवत्सरस्य एते आदित्या: ।

(३) कतम इन्द्र, कतमः प्रजापतिरिति । स्तनयित्नुरेवेन्द्रो, यज्ञः प्रजापतिरिति तदाहुः । यदयमेक इव पवते । कतम एको देव इति ? स ब्रह्मेत्यदित्याचक्षते । (शत. का. १४ । प्रपा. १६)

#### (ग) पितर कौन?

पान्ति पालयन्ति रक्षन्ति अन्न-विद्या-सुशिक्षा-आदिदानै: ते पितर: ''=जो अन्न विद्या. सुशिक्षा आदि से पालन-पोषण और रक्षण करते हैं,वे 'पितर' कहलाते हैं । इसमें ब्राहमणों के प्रमाण द्रष्टव्य हैं—

- (अ) 'देवा वा एने पितर: ' (गो. उ. १।२४)
- (आ) ''स्विष्टकृतो वै पितरः '' (गो. उ. १।२५)

अर्थात सुखसुविधाओं द्वारा पालन-पोषण करने वाले और हितसम्पादन करने वाले विद्वान् व्यक्ति 'पिनर' कहलाने हैं।

(ह) 'मर्त्याः चित्तरः'' (श. २ । १ । १ । ४ । ४) जीविन मनुष्य ही 'पितर हैं अर्थात मृत नहीं ।

इन प्रमाणों से यह सिद्ध होता है कि मृत पितरों की मान्यता मात्र कल्पना और भ्रान्ति है । माता-पिता-पितामह-आवार्य आदि ही 'पितर' कहलाते हैं ।

मनुस्मृति में स्थान-स्थान पर इन्हीं व्यक्तियों को पितर कहा है। ४। २५७ में उनके त्रमृण से उत्रमृण होने के लिए कहा है— "महर्षि-पितृ-देवाना गन्वानृण्यं यथाविधि"। यह जीवितों के साथ ही सम्भव हो सकता है। मनुस्मृति के अन्य प्रमाण भी द्रष्टव्य हैं—

- (ई) अध्यापयामास पितृन् शिशुराङ्गिरसः कवि:। पुत्रका इति होवाच ज्ञानेन परिगृहय तान्।।२।१२६।।
- (उ) पितरश्चैव साध्याश्च द्वितीया सात्त्विकी गति: ।।१२ । ४९ ।।
- (ऊ) पितृदेवमनुष्याणां वेदचश्चः सनातनम् ।। १२ । ९४ ।।
- (ए) दाराधीनस्तथा स्वर्ग: पितृणामात्मनश्च ह ।। ९ । २८ ।।
- (ऐ) ऋषय: पितरो देवा भूतान्यतिथयस्तथा। आशासते कुटुम्बिभ्यस्तेभ्य: कार्य विजानता।। ३। ८०।।

मनु ने ४ । ३०— ३१ में जीवित. धार्मिक, वेदवित विद्वानों को ही हव्य-कव्य देने का विधान किया है । वे श्लोक मनु की इस मान्यता को सिद्ध करते हैं कि हव्य-कव्य जीवित व्यक्तियों को ही दिये जाते हैं । यही श्राद्ध है । हव्य-कव्य आदि श्राद्ध-सम्बन्धी बातों का मृतक पितृश्राद्ध से कोई सम्बन्ध नहीं ।

(औ) पितरों में वेद का प्रमाण-

ऊर्ज वहन्तीरमृतं घृतं पय: कीलालं परिस्नुतम् । स्वघास्य तर्पयत मे पितृन् ।।

(यजु. २।३४)

"अर्थ— पिता वा स्वामी अपने पौत्र, स्त्री, नौकरों को सब दिन के लिए आज्ञा देके कहे कि— (तर्पयत से पितृन्) जो मेरे पिता पितामह आदि, माता, मातामह आदि तथा आचार्य और इनसे मिन्न भी विद्वान् लोग अवस्था अथवा ज्ञान से वृद्ध, मान्य करने योग्य हों, उन सबकी आत्माओं को यथायोग्य सेवा से प्रसन्न किया करो । सेवा करने के पदार्थ यें हैं— (ऊर्ज वहन्ती) जो उत्तम-उत्तम जल (अमृतम्) अनेक विघ रस (घृतम्) घी (पय:) दूध (कीलालम्) अनेक संस्कारों से सिद्ध किये रोगनाश करने वाले उत्तम-उत्तम अन्त (परिसृतम्) सब प्रकार के उत्तम-उत्तम फल हैं, इन सब पदार्थों से उनकी सेवा सदा करते रहो (स्वघास्थ) हे पूर्वोक्त पितृलोगो! तुम सब हमारे अमृतरूप पदार्थों के भागों से सदा सुखी रहो ।" (द. ल. ग्र. सं. २४५—२५५)

(अं) पितरों की गणना और उनका अमिप्राय—

''जिनकी पितृसंज्ञा है और जो सेवा के योग्य हैं वे निम्न हैं—

- १ सोमसद: 'सोमे ईश्वरं सोमयोगे वा सीदन्ति ये सोमगुणाश्च' हे 'सोमसद:' — जो ईश्वर और सोमयज्ञ में निपुण और शान्ति आदि गुण सहित हैं, वे 'सोमसद' कहाते हैं
- २ अग्निष्वात्ता: 'अग्निरीश्वर:, सुष्ठुतया आतो गृहीतो यैस्ते यद्वा अग्नेर्गुणज्ञानात् पृथिवी = जल-व्योम-यान-यन्त्ररचनादिका पदार्थविद्या सुष्ठुतया आता गृहीता यै: ने 'अग्निष्वाता:' = अग्नि जो परमेश्वर वा मौतिक अग्नि, उनके गुणज्ञात करके जिन्होंने अच्छे प्रकार अग्निविद्या सिद्ध की हैं उनको 'अग्निष्वात्त' कहते हैं।

- ३ वर्डियद: 'वर्डिथि सर्वोत्कृष्टे ब्रह्मिण शम-दमादिषूत्तमेषु गुणेषु वा सीदन्ति 'ते 'वर्डिवद: ' — जो सबसे उत्तम परब्रहम में स्थिर होके शम, दम, सत्य, विद्या आदि उत्तम गुणों में वर्तमान हैं, उनको 'वर्डिवद' कहते हैं।
- ४ स्रोमपा:— 'यक्नेन उत्तमौषिधरसं पिषन्ति पाययन्ति वा' ते 'सोपपा:' = जो यज्ञ करके सोमलता आदि उत्तम औषिथयों के रस के पान करने और कराने वाले हैं, तथा जो सोमिविद्या को जानते हैं, उनको 'सोमपा' कहते हैं।
- 4 **डिवर्मुज:** '**डिवर्मुतमेव यज्ञेन शोधितवृष्टिजलादिक' मोक्तुं भोजयितुं वा** शीलमेषा' ते '**डिवर्मुज:** <sup>!</sup> = जो अग्निहोत्र आदि यज्ञ करके वायु और वृष्टिजल को शुद्धि द्वारा सब जगत का उपकार करते और जो यज्ञ से अन्नजलादि की शुद्धि करके खाने पीने वाले हैं, उनको 'डिवर्मुज' कहते हैं।
- १ आज्यपा 'आज्यं घृतम्, यद्वा 'अज् गतिस्रोपणयो:' घात्वर्थात् आज्यं विज्ञानम् दद्दानेन पान्ति रक्षन्ति पालयन्ति रक्षयन्ति ये विद्वांस:' ते 'आज्यपा:' = घृत, स्निग्घपदार्थ और विज्ञान को कहते हैं। जो उनके दान से रक्षा करने वाले हैं, उसको 'आज्यप' कहते हैं।
- ७ सुकालिन:— 'ईश्वरविद्योपदेशकरणस्य ग्रहणस्य च शोमन: कालो येषां ते । यदा ईश्वरज्ञानप्राप्त्या सुखरूप: सदैव कालो येषां ते 'सुकालिन:' = मनुष्य-शरीर को प्राप्त होकर इंश्वर और सत्यविद्या के उपदेश का जिनका श्रेष्ठ समय और जो सदा उपदेश में ही वर्तमान हैं, उनको सुकालिन कहते हैं।
- ५ यमराजा:— 'ये पक्षपात' विहाय न्यायव्यवस्थाकर्तार: सन्ति' ते 'यमराजा:' जो पक्षपात को छोड़कर सदा सत्य न्यायव्यवस्था ही करने में रहते हैं, उनको 'यमराज' कहते हैं।
- ९ पितृ-पितामह-प्रिपितामहा: —(पितृ) 'ये सुष्ठुतया श्रेष्ठान् विदुषोगुणान् बास्यन्तः तत्र वसन्त्रश्च, अनन्त्रधनाः स्वान् जनान् धारयन्तः पोषयन्त्रश्च, चतुर्विशतिवर्षपर्यन्तेन श्रहमचर्येण विद्याभ्यासकारिणः स्वे जनकाश्च सन्ति, ते पितरः 'वसवः' विज्ञेया ईश्वरोऽपि' = जो वीर्यं के निषेकादि कर्मों को करके उत्पत्ति और पालन करे और चौबीस वर्ष पर्यन्त ब्रह्मचर्याश्रम से विद्या को पढ़े, उसका नाम 'पिता' अथवा 'वसु' है। (पितामह) 'ये पश्चपातरहिता दुष्टान् रोदयन्तः चतुश्चन्वारिशन् वर्षपयन्तेन ब्रह्मचर्यसेवनेन कृतविद्याभ्यासाः ते 'लद्गः' स्वे पितामहाश्च ग्राह्याः तथा लद्ग ईश्वरोऽपि' = जो पिता का पिता हो और चवालीस वर्ष पर्यन्त ब्रह्मचर्यं से विद्याभ्यास कर पश्चपातरहित होकर दुष्टों को रुलाने वाला है, उसका नाम 'पितामह' और 'रुद्र' है। (प्रिपितामह) 'आदिन्यवत् उत्तमगुण प्रकाशकाः' विद्वांसोऽष्टचत्वारिशत् वर्षेणब्रहमचर्येण सर्व-विद्यासम्पन्नाः सूर्यवत् विद्याप्रकाशकाः त आदित्याः स्वे प्रिपितामहाश्च ग्राह्याः तथा आदित्या विनाशीश्वरो वात्र गृह्यते' = जो पितामह का पिता और आदित्य के समान उत्तम गुणों का प्रकाशक अड़तालीस वर्ष पर्यन्त ब्रह्मचर्याश्रम से विद्या पढ़के सब जगत का उपकार करता हो, उसको 'प्रिपितामह' अथवा 'आदित्य' कहते हैं। तथा जो पित्रादिकों के तुल्य पुरुष है उनकी भी पित्रादिकों के तुल्य सेवा करनी चाहिये।
  - १० मातृ-पितामही-प्रपितामहय: पित्रादिसदृश्यो मात्रादय: सेव्या: =

पित्रादिकों के समान विद्या स्वभाव वाली स्त्रियों की भी अत्यन्त सेवा करनी चाहिये । माता, दादी, परवादी आदि ।

- ११ सगोत्रा:— 'स्वसमीप' पुत्रादयस्ते श्रद्धया पालनीया:' = जो सपीपवर्ती ज्ञाति के पुरुष हैं, वे भी सेवा करने के योग्य हैं।
- १२ आचार्यादिसम्बन्धिन: 'ये गुर्वादिसस्यन्ता: सन्ति ते हि सर्वदा सेवनीया: ' = जो पूर्णिवचा के पढ़ाने वाले और श्वसुरादि सम्बन्धी तथा उनकी स्त्री हैं, उनकी यथायोग्य सेवा करनी चाहिए''। (द. ल. ग्रं. २४५-२५५)

इस प्रकार उपर्युक्त गुण वाले जीवित व्यक्तियों को ही 'पितर' कहा जाता है, उनकी सेवा करना ही पितृयज्ञ है। मृतपितरों की कल्पना, म्रान्ति एवं अज्ञानता है।

प्रजापित, प्रजा अर्थात् सन्तान के पालन में तत्पर माता-पिता आदि गृहस्थ विद्वानों को ही कहते हैं। उन्हें 'पितर' मी कहा जाता है। इसमें ब्राह्मणों और निरुक्त के प्रमाण हैं — ''प्रजा अपत्यनाम'' निघ. २।२।। प्रजापित: पाता वा पालियता वा' निरु. १०।४१।। ''पितर: प्रजापित:'' गो. उ. ६।१५।। ''पुरुष: प्रजापित:'' शत. ६।२।१।२३।। प्रजाओं को उत्पन्न करके उनका पालन करने के कारण पुरुष प्रजापित होता है। पितर अर्थात् माता-पिता आदि प्रजापित होते हैं। सन्तानों का पालन करने वाले माता-पिता आदि गृहस्थ विद्वानों द्वारा अनुमोदित, सम्मत और उनके आचरणानुरूप होने से ३।३० में वर्णित इस प्रकार के विवाह का नाम 'प्राजापत्य विवाह' है।

#### (घ) असुर कौन ?

न सुरा-असुरा: अर्थात् जो देवताओं के समान नहीं हैं। जो देवताओं के समान नि:स्वार्थ, निर्वेर, परिहत, परोपकार, त्याग, तप, सिहष्णुता आदि मावनाओं वाले नहीं हैं। जो अपने देह और गाणों के ही पोषण में, अपने ही स्वार्थ, सुख-सुविधा, धन और हितसाधनमें तत्पर रहते हैं; उसकी पूर्ति के लिए तरह-तरह के छल-प्रपंच माया-जाल आदि रचते हैं, ऐसे व्यक्ति 'असुर' कहलाते हैं। इनमें निरुक्त और ब्राहमणों के प्रमाण उल्लेखनीय हैं—''असुरता: स्थानेष्वस्ता, स्थानेष्य इति वा, असुरिति प्राणानामास्त: शरीरे मवित, तेन तद्बन्त: ।'' निरु. ३ ॥ ॥ ''(असुरा:) स्वेष्वेवास्येषु जुह्वतश्चेरुः:' शत. ११।१।६।१ ॥ मायात्येसुरा: (उपासते)'' शत. १०।५।२।१० ॥ असु क्षेपणे (अदादि) धातु से 'असेलरन्' (उणिदि १।४२) से 'उरन्' प्रत्यय से 'असुर' शब्द बना । 'असुर से 'सम्बन्ध रखने वाला' अर्थ में अण्' प्रत्यय लगकर 'आसुर' बनता है । इस प्रकार दूसरे की मावनाओं की उपेक्षा करके धन और स्वार्थ-साधन में तत्पर व्यक्तियों द्वारा अनुमोदित, सम्मत अथवा उनके आचरणानुरूप होने से ३।३१ में उस विवाह का नाम 'आसुर विवाह' है।

#### (इ.) गन्धर्व कौन ?

गन्धवं की व्युत्पत्ति है ''गाम् = वाचम् घरतीति गन्धवं:'' अर्थात् गाने की उत्तम वाणी को घारण करने वाला । संगीत अर्थात् गाने, बजाने, नाचने की कला में प्रवीण लोगों को, जो विलासी, आमोद-प्रमोद में व्यस्त, श्रृंगारप्रिय और कामुकप्रवृत्ति-प्रधान हैं, 'गन्धवं' कहते हैं । ब्राह्मणों के निम्न प्रमाणों में इस पर प्रकाश हाला गया है — ''रूपमिति गन्धवां: (उपासते) शत. १०।४।२।२०।। ''योषित् कामा वै गन्धवां:' शत. ३।२।४।३।। ''स्त्रीकामा वै गन्धवां:'' ऐत. १।२७७।। कौ. १२।३।। गन्धां में, मोदो में प्रमोदो में । तन्में युष्मासु

(गन्धर्वेषु) जै. उ. ३।२५।४ ।। ऐसे व्यक्तियों से अनुमोदित, सम्मत या उनके आचरणानुरूप होने से ३।३२ में वर्णित उस विवाह का नाम 'गान्धर्व विवाह' है ।

#### (च) राक्षस कौन ?

रक्ष-पालने घातु से 'सर्वघातुष्न्योऽसुन्' (उणादि ४।१८९) सूत्र से 'असुन्' प्रत्यय और 'इदम्' अर्थ में अण् प्रत्यय के योग से राक्षस शब्द सिद्ध होता है। निरुक्त ४।१८ में राक्षस की निरुक्त देते हुए कहा है — ''रक्ष: रिष्ठातव्यमस्माद्, रहिस क्षणोतीति वा, रात्रौ नक्षते हित वा।' अर्थात् जिससे घन-सम्पत्ति, प्राण आदि की रक्षा करनी पड़े, जो एकान्त अवसर पाकर हानि पहुंचाते और जो रात्रि में लूट-पाट, चोरी-व्यमिचार आदि दुष्ट कर्मों में सिक्रय हो जाते हैं, वे राक्षस हैं। इस प्रकार अपने स्वार्थ-साघन के लिए दूसरों की हानि करने वाले, दूसरों को सताने और पीड़ित करने वाले, अत्याचारी, अन्यायी, बलात्कारी स्वभावी और मांस-मदिरामोजी तमोगुणी [१२।४४] व्यक्ति 'राक्षस' कहलाते हैं। ऐसे व्यक्तियों के आचरणानुरूप, उनसे अनुमोदित या सम्मत होने से ३।३३ में विहित उस विवाह का नाम 'राक्षस विवाह' है।

#### (छ) पिशाच कौन ?

पिश्-अवयवे (तुदादि) घातु से 'क' प्रत्यय होने से 'पिशम्' पद बना । 'पिश्' उपपद से आइ:-पूर्वक 'चमु-अदने' घातु से 'ड:' प्रत्ययपूर्वक 'पैशाच' शब्द बनता है । अथवा 'पिशित्' पूर्वपद से 'अश्च' घातु से अण्, 'इत्' का लोप, शकार को चकार होकर पैशाच बनता है । 'ये पिशितम् = अवयवीमूत्तं, पेशितं वा मांसं रुधिरादिकम् आचमन्ति मझयन्ति ते 'पैशाचा:'। प्राणियो' का कच्चा मांस, रक्त तक खाने वाले, हिंसक, दुराचारी, अनाचारी, मिलन संस्कारों वाले, अत्यन्त तमोगुणी [१२।४४], अत्यन्त निम्न और घृणित स्वभाव के व्यक्ति 'पिशाच' कहलाते हैं । ऐसे व्यक्तियों के आवरणानुरूप या उनसे अनुमोदित, सम्मत होने से ३।३४ में वर्णित उस विवाह का नाम 'पिशाच विवाह' है ।

#### (ज) दस्यु कौन ?

वेदों में और प्राचीन संस्कृत-साहित्य में 'दस्यु' अब्द का पर्याप्त प्रयोग आता है। यहां मनु ने स्पष्ट किया है कि दस्यु कौन है। वेदों में मनुष्यों के दो वर्ग उक्त हैं — 'आर्य' = श्रेष्ठ और 'दस्यु' = अश्रेष्ठ । मनु ने यहां बताया है कि आर्यों के चार वर्णों से धाह्य अर्थात् वर्णाश्रम घर्मों में अदीक्षित [१०।५७], धर्म का पालन न करके अधमांचरण करने वाले चारों वर्णों से अविशष्ट सभी लोग दस्यु हैं। दस्यु शब्द का अर्थ और व्युत्पित भी इनके इसी आचरण पर प्रकाश डालते हैं — 'दस्यु-उपक्षये' धातु से 'यजिमनशुन्धिदसिजनिम्यो युच्' (उणादि ३।२०) से युच् प्रत्यय के योग से 'दस्यु' शब्द बनता है। निरुक्त ७।२३ में इसकी व्युत्पित हैं — ''दस्यु दस्यते: क्षायार्थान् . . . उपदासयित कर्माणि'' = दस्यु वह है जो शुमकर्मों से क्षीण है या शुमकर्मों में बाघा डालता है। मनु का श्लोक निम्न हैं —

मुखबाद्दरुपज्जानां या लोके जात्तयो बिहः। म्लेच्छवाचश्चार्यवाचः सर्वे ते दस्यवः स्मृताः।।(१०।४५।।)

(लोके) लोक में (मुख-बाहु + उरु-पत्-जानाम्) ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शूद्र इन चार वर्णों से (बिहि:) श्रेष्ठ कर्त्तव्यपालन न करने के कारण बहिष्कृत या इनमें अदीक्षित (या जातयं:) जो जातियां हैं (म्लेन्छवाच: च आर्यवाच:) चाहे वे म्लेन्छमाषाएं बोलती हैं या आर्यमाषाएं (ते सर्वें) वे सब

(दस्यव: स्मृता:) 'दस्यु' कहलाती हैं।

#### (फ) आर्य और अनार्य ---

चारों वर्णों में किसी एक वर्ण में दीक्षित, श्रेष्ठ संस्कारों, स्वभाव एवं आचरण वाला व्यक्ति आर्य कहलाता है । इसके विपरीत अनार्य होता है । मनु ने निम्न श्लोक में अनार्य के लक्षण दिखाये हैं —

वर्णापेतमविज्ञातं नरं कलुषयोनिजम्। आर्यरूप मिवानार्यं कर्ममि: स्वैर्विमावयेत्।।१०।५७।।

(वर्ण-अपेतम्) वर्णों की दीक्षा से रहित अथवा वर्णों से बहिष्कृत (आर्यरूपम् + इव + अनार्यम्) श्रेष्ठ रहन-सहन और स्वमाव का दिखावा करने वाले किन्तु वास्तव में श्रेष्ठलक्षणों से रहित अनार्य (कलुषयोनिजम्) [कलुषयोनौ = दुष्टयोनौ जायते इति कलुषयोनिज:, तम् ] दुष्टसंस्कारों वाले व्यक्ति से उत्पन्न दुष्टसंस्कारी या दुष्टप्रवृत्ति वाले (स्वै: कर्माम: विभावयेत) उसके अपने कर्मों से पहचान ले अर्थात् जो श्रेष्ठ कर्मों को न करता हो और अश्रेष्ठ कर्मों को करता हो, वह अनार्य है।

(१) मनु ने प्रत्येक व्यक्ति को किसी-न-किसी बर्ण की दीक्षा प्रहण कर उत्तम धर्मानुकूल आवरण का पालन करने का कथन किया है। कुछ व्यक्ति इतने दुष्टसंस्कारों के होते हैं कि उनकी धर्मावरण में एचि नहीं बनती। वे किसी भी वर्ण की दीक्षा को स्वीकार नहीं करते [वर्णापेतम्], उनमें स्वभावगत अश्रेष्ठता, कठोरता, निर्दयता होती है और धार्मिक क्रियाओं के प्रति उपेक्षा भावना रहती है। ऐसे व्यक्ति ही अनार्य या दस्यु हैं। दुष्टसंस्कारयुक्त व्यक्तियों से उत्पन्न होने वाले दुष्टसंस्कारी व्यक्तियों — कलुषयोनिजों या दस्युओं में ये संस्कार इतने प्रबल हो जाते हैं कि वे किसी-न-किसी रूप में प्रकट होकर उनकी पहचान करा देते हैं। ४।४१-४२ में मनु ने दुष्ट कर्मों से दुष्टसंस्कारी सन्तानों की उत्पत्ति की ओर संकेत किया है। वही कलुषयोनिज या दस्यु होते हैं —

इतरेषु तु शिष्टेषु नृशंसानृतवादिन:। जायन्ते दुर्विवाहेषु ब्रह्मधर्मद्विष: सुता:।। ... मवति प्रजा निन्दितैर्निन्दिता नृणाम् –।।'

(२) इस श्लोक में उच्च-निम्न जातिपरक अर्थ करना मनुसम्मत नहीं है। यहां स्पष्टत: समी ऐसे व्यक्तियों का उल्लेख है जो आर्यरूप में अनार्य होते हैं, दुष्टोत्पन्न होने से दुष्ट गुण-कर्म स्वमाय वाले होते हैं। चाहे वे किसी भी वर्ण में हों 'कलुषयोनिज' ही कहलायेंगे।

#### १४. मनु और वेद —

मनु ने वेदों को अपौरुषेय मानते हुए उनको अपनी स्मृति का और धर्म का मूलस्रोत माना है। उन्हें पढ़ने का मानवमात्र को अधिकार है और प्रत्येक स्थिति में वे पठनीय है (इस विषयक विस्तृत विशेषन द्वितीय अध्याय में 'वेद विरोध' शीर्षकान्तर्गत देखिए)।



# चतुर्थ अध्याय

# [ मनुस्मृति में अध्यायविभाजन, प्रकरण एवं वर्णाभ्रमधर्मवर्णन पद्मति ]

# १. मनुस्मृति में अध्याय-विभाजन मौलिक नहीं —

मनुस्मृति में अध्यायों का विभाजन मौलिक अर्थात मनुकृत नहीं है अपितु परवर्तीकाल में किसी ने किया है। ऐसा प्रतीत होता है कि मनुस्मृति परम्परा के ही किसी व्यक्ति ने सुविधा की दृष्टि से मनुस्मृति को अपने ढंग से व्यवस्थापित किया और उसमें कुछ परिवर्तन-परिवर्धन भी किये। आजकल प्राप्त होने वाली सभी प्रतियां अध्यायों में विभक्त मिलती है। यह मनुस्मृति का वास्तविक रूप नहीं है। इससे यह स्पष्ट होता है कि मनुस्मृति का यह विभाजन भी काफी पहले हो चुका था। अत्यन्त प्राचीन होने के कारण ही मनुस्मृति की प्रति अध्याय रहित रूप अर्थात मौलिक स्वरूप में नहीं मिलती। अध्याय-विभाजन करने वाले व्यक्ति से मनुस्मृति के अध्याय-विभाजन में दो स्थानों पर मूल हुई है। अध्याय-विभाजन पूर्णत: निर्मान्त या उचित नहीं है। आश्चर्य तो यह है कि आज तक किसी भी विद्वान का ध्यान इस तुटि की ओर नहीं गया, वही गत्कत अध्याय-विभाजन प्रचलित रहता रहा है। इन तुटियों का विवेचन करने से पूर्व अध्याय-विभाजन की अमौलिकता पर चर्चा कर लेना उपयोगी होगा।

मनुस्मृति की रचना-शैली ही यह सिद्ध करती है कि उसमें अध्यायं-विभाजन की गुंजाइश नहीं है । मनुस्मृति की प्रवचन-शैली है, और ये सभी प्रवचन श्रृंखला की कड़ियों के समान जुड़े हुए हैं 1 मूलत : इस शैली में न तो अध्याय-विभाजन हो सकता है और न उसकी आवश्यकता सिद्ध होती है । अध्याय विभाजन इसलिए भी नहीं हो पाता कि मनु जिस किसी भी विषय या प्रसंग को प्रारम्भ करते हैं उसके प्रारम, अन्त अध्वा बोनों स्थलों पर उस विषय का संकेत देते हैं । अधिकांश संकेत-स्थलों पर ऐसा है कि उसी श्लोक की एक पंक्ति में पूर्व विषय की समाप्ति का संकेत है और दूसरी में ही अगल विषय के प्रारम होने का संकेत । कुछ स्थानों पर तो श्लोक के एक पाद में एक विषय के आरम्भ या समापन का संकेत है और श्रेष तीन पादों में दूसरे विषय के आरम्भ या समापन का संकेत, यथा —

(अ) तृतीय अध्याय का अन्तिम २८६वां श्लोक है —

एदद्बोश्मिष्ठितं सर्वं विधानं पाञ्चयज्ञिकम् । द्विजातिमुख्यवृत्तीनां विधानं श्रूयतामिति ।। (३।२८६ ।।)

अर्थ — यह पांच महायज्ञों का समस्त विधान आपको बताया. और अब द्विजातियों की मुख्य आजीविकाओं का विधान सुनिए ।

यहां पहली पांक्त में 'पञ्चयज्ञविघान' विषय की समाप्ति का संकेत है और दूसरी ही पंक्ति में द्विजातियों की वृत्तियों के विषय को प्रारम्भ करने का संकेत किया है।

(आ) इसी प्रकार निम्न श्लोक की प्रथम पंक्ति में राजधर्म विषय की समाप्ति का संकेत है और द्वितीय में वैशय-भुद्धों के कर्त्तव्यों को प्रारम्भ करने का —

> एषो S खिल: कर्मविधिरुक्तो राज्ञ: सनातन:। इमं कर्मविधि विद्यात क्रमशो वैश्य-शृद्धयो: i।(९।३२५।।

अर्थ — यह एजा की सनातन और सम्पूर्ण कार्य करने की विधि कही । उन वैश्यों और शुद्रों की विधि को आगे वर्णित रूप में जाने ।

(इ) निम्न श्लोक में पूर्व के तीन पादों में पूर्व कहे चतुर्विघ कर्म के विषय की समाप्ति का संकेत और अन्तिम एक पाद में अगले विषय को प्रारम्भ करने का —

#### एव वो S मिहितो धर्मो ब्राह्मणस्य चतुर्विध:। पुण्योऽक्षयफल: प्रेत्य राज्ञां धर्म निबोधत ।।(६।९७।।)

अर्थ — यह चार प्रकार का आश्रम धर्म आप से कहा । इस धर्म के पालन करने स पुण्य तथा कर मोक्ष पद की प्राप्ति होती है । अब इसके आगे राजाओं के कर्तव्य-कर्मों को सुनिए । इससे यह स्पष्ट होता है कि इस शैली में अध्याय-विभाजन अभीष्ट नहीं है, और जब पूर्वापर विषय । साथ-साथ संकेत होता रहता है तो अध्यायानुसार बांटने की आवश्यकता मी नहीं रहती । तुस्मृति की रचना-शैली अखण्ड है । यदि हम अध्याय-दिभाजन करते हैं तो या तो श्लोक को तोड़ना हेगा या दूसरे विषय की संकेतिक पंक्ति पहले अध्याय में ही रखनी पड़ेगी जैसे कि प्रचलित स्करणों में रखी हुई है । एक विषय पूर्व विषय के साथ जो श्रंखला की कड़ी के समान जुड़ा हुआ है ही यह सिद्ध करता है कि रचयिता को मूलत : अध्याय-विभाजन अमीष्ट नहीं था । अत : यह माना वाना चाहिये कि मनुस्मृति की आरंभिक प्रतियां उस अखण्ड शैली में ही रही होंगी । अध्याय-विभाजन हो जाने पर वह परम्परा बंद हो गई और अध्यायों में विभाजित रूप चल पड़ा । अध्यायों का विभाजन सुविधा के लिए किया गया और इसमें सुविधा है मी, अत : उसे हम मी रिवर्तित नहीं करना चाहते । किन्तु, उसमें प्रथम और नवम अध्याय के विभाजन में त्रृटि हुई है और अध्याय के विभाजन में प्रान्ति, इनका निवारण करना आवश्यक है । नवम अध्याय में भी इस परिवर्तन किया गया है ।

#### क) प्रथम और द्वितीय अध्यायों के विभाजन में परिवर्तन —

अध्याय-विभाजनकर्ता ने मुख्य विषयों के अनुसार अध्यायों का विभाजन किया प्रतीत होता है। प्रत्येक अध्याय में एक-दो मुख्य विषय हैं. जैसे प्रथम अध्याय में — सृष्ट्युत्पत्ति एवं धर्मोत्पत्ति. द्वितीय अध्याय में — संस्कार एवं ब्रह्मचर्याश्रम. तृतीय में — विवाह एवं पञ्चयज्ञविधान, आदि। किन्तु प्रथम अध्याय का विभाजन गलत हुआ है, वह द्वितीय अध्याय के पच्चीसवें श्लोक के पश्चात होना चाहिये। यतोहि —

(अ) मनुस्मृति के प्रथम अध्याय के मुख्य दो विषय हैं — सृष्ट्युत्पत्ति और धर्मोत्पत्ति । दोनों की पारस्परिक सम्बद्धता के कारण मनु ने इन दोनों विषयों को एक ही मानकर वर्णित किया है । १ । २ में महर्षियों ने मनु से वर्ण एवं आश्रमों के धर्मों का कथन करने की प्रार्थना की थी । धर्मों का कथन करने से पूर्व धर्म-सम्बन्धी अन्य आवश्यक जानकारी का भी भूमिका के रूप में कथन करना आवश्यक था । १ । ४-५ से मनु ने सृष्टि-उत्पत्ति का विषय प्रारम्भ किया और फिर १ । १०० से तथा २ । १ धर्म का प्रसंग प्रारम किया । यह क्रम इसलिए अपनाया क्योंकि धर्मोत्पत्ति जगदाश्रित है । इस दृष्टि से मनु ने पहले सृष्टि-उत्पत्ति का वर्णन किया । २ । २५ में यह संयुक्त विषय समाप्त होता है । जहां मनु स्वयं संकेत देते हैं —

एषा धर्मस्य वो योति : समासेन प्रकीर्तिता । संभवश्वास्य सर्वस्य वर्णधर्मान्निबोधत ।। अर्थ — यह धर्म जानने के समस्त कारणों को संक्षेप में वर्णन कर दिया और इस जगत की उत्पत्ति का भी वर्णन किया। अब वर्णों के धर्मों को सुनिए।

जब मनु ने इस विषय का समापन एक साथ किया है तो स्पष्ट है कि इस विषय को खण्डित करना गलत है। इस विषय की समाप्ति के बाद ही प्रथम अध्याय की समाप्ति होनी चाहिए। वर्तमान संस्करणों में १। ११९ वें श्लोक पर ही अध्याय समाप्त करना उक्त संकेतक श्लोक के विरुद्ध है।

- (आ) परम्परागत अध्याय-विभाजन में एक और त्रुटि यह है कि इसमें धर्म के प्रसंग को भी भंग कर रखा है । १ । ८७-९१ श्लोकों में वर्णों के कर्मविभाजन के साथ ही सृष्ट्युत्पित का प्रसंग पूर्ण हो जाता है और फिर १ । १०८-११० श्लोकों में धर्म की चर्चा मूमिका के रूप में की गई है, फिर २ । १ में 'यो धर्मस्त' निबोधत' कहकर धर्मोत्पित का प्रसंग प्रारम्भ किया गया है । अध्याय-विभाजनकर्ता ने धर्म की मूमिका के १ । १०८-११० श्लोकों को तो प्रथम अध्याय में रख दिया और धर्मोत्पित विषय द्वितीय अध्याय में आ गया । इस प्रकार प्रसंग भी भंग हो गया या विभाजित हो गया ।
- (इ) धर्म का विषय द्वितीय अध्याय में परिगणित होने से मुख्यविषयों के अनुसार अध्याय-विभाजन का वैज्ञानिक आधार भी नहीं बनता । इस प्रकार द्वितीय अध्याय में खण्डित विषय धर्मोत्पत्ति, संस्कार और ब्रह्मचर्याश्रम, ये कई विषय हो जाते हैं ।

इन त्रुटियों को देखते हुए प्रथम अध्याय का विभाजन २ । २५ के पश्चात ही होना चाहिए।इससे प्रथम अध्याय का एक मुख्य और पूर्ण विषय होगा — सृष्ट्युत्पत्ति एवं धर्मोत्पत्ति; तथा द्वितीय अध्याय का विषय रहेगा — संस्कार एवं ब्रह्मचर्याश्रम । इस प्रकार करने से धर्म का प्रसंग तथा मुख्य विषय खण्डित नहीं होंगे और मनुस्मृति की संकेत शैली के अनुरूप अध्याय का विभाजन होगा ।

• इसीलिए हमने मनुसम्मत विधि के अनुसार २ । २५ वें के पश्चात ही प्रथम अध्याय का विभाजन् किया है । इन २५ श्लोकों को प्रथम अध्याय में ही परिगणित कर लिया है । इस प्रकार प्रथम अध्याय के श्लोक बढ़कर १४४ हो गये हैं और द्वितीय अध्याय से २५ घट गये हैं । इस संस्करण में श्लोकों की संख्या इसी ढंग से वीं गई है ।

#### (ख) अष्टम अध्याय के विभाजन में भ्रान्ति —

अष्टम अध्याय के विभाजन में जो त्रुटियाँ एवं भ्रान्तियां हुई हैं, वे ये हैं —

(अ) अष्टम अध्याय का विषय है — राजधर्म के अन्तर्गत 'अठारह प्रकार के व्यवहारों (मुकहमों) का निर्णय'। ८।४-७ श्लोकों में इनको एक-एक करके गिनाया भी है। ८।१-३ श्लोकों में इस विषय को प्रारम्भ करने का संकेत है और ९।२५० में इस विषय को संकेतपूर्वक समाप्त किया है —

#### उदिनोऽयं विस्तरशो मिथो विवदमानयो:। अष्टादशसु मार्गेषु व्यवहारस्य निर्णय:।।

अर्थ — यह परस्पर विवाद करने वालों के १८ प्रकार के मुकहमों के निर्णय का विस्तृत ४र्णन किया गया ।

लेकिन अध्याय-विभाजनकर्ता ने अष्टम अध्याय को विभाजित करने समय इस एक विषय को न्दंण्डन कर दिया है । अठारह व्यवहारों में से पन्द्रह व्यवहार (स्त्री-संग्रहण तक) तो आठवे अध्याय में चले गये । इस प्रकार इन अध्यायों का विभाजन मनु की विषय-संकेत-शैली के विरुद्ध है । (आ) अध्याय-विभाजन करने वाले अथवा किसी परवर्ती व्यक्ति को, ८ । ४१९ पर अध्याय-विभाजन करते समय यह भ्रान्ति हो गई है कि यहाँ व्यवहार-निर्णय का विषय समाप्त हो गया है । और उसने देखा कि यहाँ विषय-समाप्ति-सूचक कोई श्लोक भी नहीं है,इसलिए उसने अपनी ओर से यह श्लोक रचकर मिला दिया —

एवं सर्वानिमान् राजा व्यवहारान्समापयन् । व्यपोह्य किल्विषं सर्वं प्राप्नोति परमां गतिम् ।। (८ । ४२० ।।)

अर्थ — इस प्रकार राजा इन पूर्वोक्त समस्त विवादों को समाप्त कराकर सब प्रकार के दोषों को दूर कर देता है और उत्तम गति को प्राप्त करता है।

प्रक्षेपक को यहां भ्रान्ति हुई है, यहां व्यवहार समाप्त नहीं हुए हैं, अपितु अभी तीन व्यवहार नवम अध्याय में श्लेष हैं। जब वे पूर्ण हो गये, तब मनु ने अपना समाप्ति-सूचक श्लोक भी दिया है, जिसे ऊपर उद्धृत किया जा चुका है। यह श्लोक मनु की शैली के अनुसार भी उपयुक्त सिद्ध नहीं होता। सभी संस्करणों में इसी प्रकार विषय-समाप्ति की जा रही है। आश्चर्य है कि इस भ्रान्ति की ओर अभी तक विद्यानों का ध्यान नहीं गया है।

इस भ्रान्ति की पुष्टि एक और भ्रान्ति से भी होती है।

(इ) वह है विषय-सूची बनाने वाले की । विषय-सूची चाहे अध्यायविभाजनकर्ता ने बनायी है अध्या किसी अन्य परवर्ती ने, उसे मुख्य और गौण विषयों का सम्यक् ज्ञान नहीं था । 'व्यवहार-निर्णय' राजधर्म के अन्तर्गत एक मुख्य और विस्तृत विषय है, फिर उसके अठारह गौण विषय हैं ! किन्तु विषयसूची के श्लोकों को देखकर लगता है कि विषयसूची के निर्माता को 'व्यवहार-निर्णय' एक मिन्न विषय लगा है, जो आठवें में पूर्ण हुआ मान लिया और नवम अध्याय में शेष तीन व्यवहारों को स्वतन्त्र विषय मानकर पृथक्-पृथक विषय के रूप में वर्णित कर दिया —

राज्ञश्च धर्ममिखलं कार्याणां च विनिर्णयम् ।।(१ । ११४ ।।) साक्षिप्रश्नविधानं च धर्मं स्त्रीपुंसयोरिप । विमागधर्मे चुतं च कण्टकानां च शोधनम् ।।(११५ ।।)

अर्थ — (आठवें अध्याय में) साक्षियों के प्रश्नों का विधान, (नवम अध्याय में) पित-पत्नी के धर्म, विभागधर्म, जुए सम्बधी, और कण्टकभूत दोषों के दूरीकरण सम्बन्धी बातों का वर्णन है। (सत्तवें अध्याय में) राजा के सब धर्म तथा (द वें अध्याय में) सब कार्यों (मुकहमों) का निर्णय कहा है।

'साक्षिप्रश्निविधान' 'स्त्रीपुरुषधर्म' 'विभागधर्म' और 'द्यूत' विषय व्यवहार-निर्णय के अन्तर्गत ही आने वाले विषय हैं. पृथक नहीं । शायद बीच में खण्डित हो जाने के कारण यह म्रान्ति हुई है । वस्तुत: ७. ८ और नवम अध्यायों में राजधर्म ही वर्णित हैं,और ये ७ । १ से प्रारम्भ होकर ९ । ३२४ में समाप्त हैं । उसके पश्चात वैश्य और शुद्र के कुछ कर्मों का वर्णन है ।

#### (ग) नवम अध्याय के विभाजन पर विचार —

वर्तमान में उएलब्ध मनसभूनियों में नयम अध्याय में २२४ श्लोक उपलब्ध होते हैं । सप्तम, अटम और तबम अध्याय क २२४ श्लोक तक राजनीति का विषय है । हैमा कि पहले कहा जा दुका है कि यनसमृति का अध्याय विभाजन भी प्रकरणानुसार हुआ है, किन्त कुछ अध्यायों के विभाजन में विभाजनकर्ता द्वारा भूलें हुई हैं । प्रकरण को समझे बिना अध्याय-विभाजन कर दिया है । इसी प्रकार इस अध्याय में भी भूल हुई है । विषय के साथ ९ । ३२६ से ९ । ३३६ श्लोक जिनमें वैश्य-शूद्रों के कर्तव्यों का वर्णन है, जोड़ दिये हैं । इनके साथ ही चातुर्वर्ण्यधर्म [२ १४४ (२ । २५) से ९ । ३३६ तक ] समाप्त हो जाते हैं और फिर दशम अध्याय में चातुर्वर्ण्यधर्म का उपसंहार है । क्योंकि वैश्य-शूद्र-धर्मवर्णन के ग्यारह श्लोकों के प्रकरण का कोई एक अध्याय उपयुक्त नहीं जंचता, अत : हमने इन श्लोकों को दशम अध्याय में उपसंहार-वर्णन के साथ सम्मिलित कर दिया है । ९ । ३२५ श्लोक के कथनानुसार यहीं इस राजधर्मात्मक अध्याय को समाप्त कर दिया है ।

अब विचारणीय प्रश्न यह है कि क्या इसके अध्यायों का विभाजन नये सिरे से किया जाये अथवा प्रक्षिप्त श्लोकों के संशोधन के साथ इसे प्रचलित रूप में स्वीकार कर लिया जाये ? इस के उत्तर में यही विचार किया गया है कि प्रधानत : प्रचलित को ही रखलिया जाये । वयों कि, इसके परिवर्तन से कोई विशेष अन्तर नहीं पड़ेगा और आठवां अध्याय अत्यन्त विस्तृत हो जायेगा, उसमें लगभग सात-सौ श्लोक हो जायेगे जबकि नवम में १०-११ ही रह जायेंगे । अत : इन भ्रान्तियों की ओर ध्यान दिलाकर इस विभाजन को यथावत रख लिया गया है । सही बात तो यह है कि मनुस्मृति की शैली के अनुसार अथवा विषयों के अनुसार संतुलित अध्यायों में विभाजन नहीं हो सकता क्योंकि विषयानुसार अध्याय बांटने में किसी अध्याय में तो ६०० —७०० श्लोक होंगे और किसी में ५० —६०, और अध्यायों की संख्या भी बढ़ जायगी । इसलिए प्रयम और नवम अध्याय को छोड़कर शेष प्रचलित विभाजन को ही स्वीकार कर लिया, जिससे प्रचलित संस्करणों से बहुत अधिक अन्तर न पड़े और श्लोकों को मिलाने में असुविधा का सामना न करना पड़े । यतोहि, वर्तमान में सभी ग्रन्थ और उद्धरण प्रचलित संस्करणों की संख्या के अनुसार ही हैं ।

# २. भनुस्मृति के प्रकरण और उनकी सीमा का निर्धारण —

मनुस्मृति को उसकी संकेत-शैली के अनुसार कुछ मुख्य विषयों में अवश्य बाटा जा सकता है। यद्यपि इस प्रकार करने से भी संकेतक श्लोक मुख्यविषय के अनुसार विभाजित होंगे, लेकिन उससे विषय या प्रसंग का ज्ञान होता जायेगा। वैसे छोटे-छोटे प्रसंग भी मनुस्मृति में अनेक हैं, उनकी गणना की जाये तो पूरी विषयसूची नैयार हो जायेगी, इसलिए यहां उनका उल्लेख करना विस्तारभय से संभव नहीं है। मुख्य या स्वतन्त्र विषयों का विभाजन निम्न प्रकार किया जा सकता है —

#### मुख्यविषय का नामकरण

- १. भूमिका
- २. सृष्ट्युत्पति एवं धर्मोत्पनि
- ३. संस्कार
- ४. ब्रह्मचर्याश्रम
- ५. गृहस्थान्तर्गत विवाह
- ८. गृहस्थान्तर्गत पञ्चयज्ञविधान
- ७. गृहस्थान्तर्गत वृत्तियां

#### श्लोक सीमा

१।१ से १।४ तक

१।५ से २।२५ तक (इस प्रकाशन में १।५ से १४४ तक)

२।२६ से २।६≈ तक

(इसमें २ । १ से २ । ४२)

२।६९ से २।२४९ तक

(इसमें २ । ४५ से २ । २२४ तक)

३।१ से ३। ६६ तक

३।६७ से ३।२८६ तक

४।१ से ४।१३ तक

| ፍ.    | गृहस्थान्तर्गत स्नातकों के व्रत   | ४। १४ से ४। २६० तक      |
|-------|-----------------------------------|-------------------------|
|       | गृहस्थान्तर्गत मध्यामध्य          | ४।१ से ४।४६ तक          |
| १०.   | गृहस्थान्तर्गत शुद्धिवषय          | ४। ५७ से ४। १४६ तक      |
| ११.   | गृहस्थान्तर्गत स्त्रीधर्म         | ५ । १४७ से ५ । १६९ तक   |
| १२.   | वानप्रस्थाभ्रम                    | ६।१ से ६।३२ तक          |
| • • • | संन्यासाभ्रम                      | ६।३३ से ६।९७ तक         |
| १४.   | राजधर्मान्तर्गत राजा की सिद्धि और | ७।१ से ७।२२६ तकः        |
|       | कर्तव्य                           |                         |
| १५.   | राजधर्मान्तर्गत १८ प्रकार के      | ८।१-३ से ९।२५० तक       |
|       | व्यवहारों=मुकद्दमों का निर्णय     |                         |
| १६.   | राजधर्मान्तर्गत लोककण्टकों का     | ९। २५१-२५२ से ९। ३२५ तक |
|       | निवारण                            |                         |
| -     | वैश्य-शूद्रों के कर्तव्य          | ९ । ३२६ से ५३६ तक       |
| १८.   | वर्णों के आपदम                    | १०।१ से १०।१३१ तक       |
| •     | प्रायश् <del>चित</del> -विधान     | ११।४४ से ११।२६५ तक      |
|       | कर्मफलविधान                       | १२।१ से १२।८२ तक        |
| २१.   | कर्मफलविधानान्तर्गत नि :श्रेयस्कर | १२ । ८३ से १२ । ११६ तक  |
|       | कर्मों का वर्णन                   |                         |

हमने प्रचित्तत अध्यायों के विमाजन को रखते हुए इन मुख्य विषयों के शीर्षक तथा विषय की अविधि मी साथ-साथ दिखा दी है। इसके अतिरिक्त मनु के संकेतानुसार अवान्तर विषयों के मी शीर्षक दे दिये हैं। इससे विषय या प्रसंग के परिज्ञान में सरलता होगी।

# ३. मनुस्मृति में वर्णों और आश्रम धर्मों के वर्णन की पद्गति —

मनुस्मृति में वर्षों और आश्रमों के घर्मों का छठे अध्याय की समाप्ति तक साथ-साथ वर्णन चलता है। विषयसंकेतक श्लोक के 'वर्णघर्मान्निको धत [१।१४४ (२।२५)] और उपसंहारात्मक ''एष वोड मिहितो घर्मो ब्राह्मणस्य चतुर्विघ:''[६।९७] पदों को पढ़कर यह जिज्ञासा होती है कि मनु से प्रश्न वर्णों और आश्रमों [१।२] दोनों का किया था, फिर विषय-संकेतक श्लोकों में केवल वर्णघर्म की ही बात क्यों कही ? इसका समाधान मनु-शैली और अन्य श्लोकों से हो जाता है। उसे इस प्रकार समफना चाहिए —

(१) मनुस्मृति की यह शैली है कि उसमें आग्रमों के धर्म वणों के साथ-साथ चलते हैं। वणों के सुदीर्घ विषय के अन्तर्गत ही आकर वे छठे अध्याय में ब्राह्मण वर्ण के धर्मों के साथ-साथ ही समाप्त हो जाते हैं। और छठे अध्याय में आग्रमधर्मों की पूर्णता के साथ-साथ ब्राह्मण वर्ण के धर्म और व्यावहारिक कर्तव्य मी पूर्ण हो जाते हैं। छठे अध्याय तक के चारों आग्रमों के धर्म और व्यावहारिक कर्तव्य समी दिजों के लिए एक सदृश पालनीय हैं। जो विधान इन अध्यायों में कहे हैं, ब्राह्मण के वहीं बर्म-कर्म हैं [१। ८८]।

उसके पश्चात शेष वर्णों के व्याजहारिक कर्तव्यों का कथन — 'क्षत्रियों' के लिए सप्तम, अष्टर अध्याय और नवम के ३२५ वें श्लोक तक पूर्ण होता है । वैश्यों का ९ । ३२६ से ३३३ [इ संस्करण में १०।१ से १०। द तक ] तथा शूद्र के कर्तव्यों का कथन ९।३३४-३३५ [इस संस्करण में १०।९-१० तक ] पूर्ण हो जाता है।

- (२) इस मध्य द्वितीय अध्याय में ब्रहमचर्याश्रम, तृतीय से पञ्चम अध्यायों में गृहस्थाश्रम, षष्ठ में वानप्रस्थ और संन्यासाश्रम का वर्णन है । आश्रमधर्मों को वर्णधर्मविषय के अन्तर्गत मानकर उन-उन विषयों के प्रसंग संकेतक श्लोकों तथा उपसंहारात्मक श्लोकों से उसका कथन मी किया है [२। ४३ (२। ६८), २; २२४ (२। २४९), ३। २, ६७, २८६, ४। १, २५९, ५। १६९, ६। १ ३३, ८७-६० ] आदि।
- (३) इसी प्रकार इन अध्यायों में 'द्विज,'विप्र', 'ब्राह्मण' शब्दों का स्थान-स्थान पर पर्यायवाचीरूप में प्रयोग है।
- (४) मनु ने संभवत : इसी शैली के अनुरूप १।२ और १।१३७ [२।१६] में आग्रम के लिए पर्यायवाची रूप में 'अन्तरप्रभव' और 'सान्तराल' शब्दों का प्रयोग किया है, इसका अर्थ बनता है 'वर्णानाम् अन्तरे प्रभव :=उत्पत्ति: न्स्थिति: येषां ते अन्तरप्रभवा : = आग्रमा: ।' इसी शैली के अनुरूप आग्रमों का वर्णधर्मों के अन्तर्गत ही कथन है । यहीमनु की शैली है ।



# पंचम अध्याय

# [महर्षि दयानन्द और मनुस्मृति तथा उनके द्वारा प्रक्षेपनिर्देशन]

# १. महर्षि दयानन्द द्वारा मनुस्मृति का गौरव बढ़ाना —

यद्यपि मनुस्मृति को अपने रचना-काल से ही सर्वोत्कृष्ट और प्रामाणिक धर्मशास्त्र के रूप में मान्यता प्राप्त है; किन्तु आधुनिक काल में मनुस्मृति की न तो पूर्वसदृश्न प्रतिष्ठा ही रह गयी है और न पूर्ववत् अकाट्य प्रामाणिकता । प्रक्षेपों से विकृत और गदली हो जाने के कारण मनुस्मृति का गौरव विनष्ट हो रहा था । महर्षि-दयानन्द ने उस गौरव की रक्षा की और उसे बढ़ाया । सर्वप्रथम, मनुस्मृति के प्रक्षेपों से विकृत स्वरूप की ओर संकेत करके लोगों का यह दृष्टिकोण बदला कि उपलब्ध गदला रूप मनुस्मृति का वास्तविक रूप है; और यह भी बताया कि इसमें अनेक प्रक्षेप हुए हैं; प्रक्षेपों से रिहत मनुस्मृति ही मान्य और अनुकरणीय है । फिर उसे आर्ष और प्रामाणिक घोषित किया तथा उसकी वेदानुकूलता की पुष्टि की । काशी-शास्त्रार्थ में महर्षि-दयानन्द ने कहा था —

ं मनुस्मृत्यादीन्यपि वेदमूलानि सन्ति, तस्मातेषामपि प्रामाण्यमस्ति न तु वेदिवरुद्धानां वेदाप्रसिद्धानां चेति । ं

अर्थात् — मनुस्मृति आदि भी वेदमूलक हैं, इससे इनका भी प्रमाण है । क्योंकि जो-जो वेदविरुद्ध और वेदों से असिद्ध हैं, उनका प्रमाण नहीं होता ।

(द. शा. सं. पू. २१)

महर्षि-दयानन्द ने अपने ग्रन्थों में मनुस्मृति के ५१४ श्लोकों या श्लोक-खण्डों को प्रमाण रूप में उद्भत किया है । एवं बहुत सारे श्लोकों के भावों को ग्रहण किया है । इससे ही यह सिद्ध होता है कि महर्षि-दयानन्द की मनुस्मृति के प्रति गहरी निष्ठा थी और वे उसे प्रामाणिक आर्ष ग्रन्थ मानते थे । इतने अधिक प्रमाण उद्धत करके उन्होंने यह संकेत कर दिया कि धर्मप्रमाण में मनुस्मृति का महत्त्वपूर्ण स्थान है और उसे छोड़ा नहीं जा सकता । महर्षि ने वेदों के बाद यदि किसी शास्त्र के सर्वाधिक प्रमाण दिए हैं. तो वह मनुस्मृति ही है । महर्षि ने अपनी समस्त वैदिक मान्यताओं की व्याख्या ानुस्मृति के श्लोकों से की है। मनुस्मृति के सम्बन्ध में जो मिथ्या प्रान्तियाँ फैल चुकी थीं, महर्षि ने उन सबका उत्तर वेद के प्रमाणों से दिया और मनुस्मृति का परिमार्जित तथा उज्ज्वल स्वरूप हमारे समक्ष रखा । इस शास्त्र से महर्षि की तथा महर्षि से इस शास्त्र की प्रतिष्ठा चहुँ ओर फैल गई । असंख्य मत-मतान्तरों के प्रबल फंफावात के घोर अन्यकार तथा वेग के सामने अविचल तथा निर्भय रहने का महर्षि को जहां अदम्य साहस परमेश्वर की उपासना से, ज्ञान की ज्योति वेद-ज्ञान से, तथा तर्कशक्ति दर्शनों के गहन अध्ययन से मिली थी, वहां महर्षि के मनोबल को बढ़ाने वाला यह धर्मश्रास्त्र ही था । महर्षि जो वैदिक-वाङ्मय का मन्थन कर सके, तदर्थ कुशाग्रबुद्धि तथा तर्कणा शक्ति को देने वाला यही परमोपयोगी धर्मापदेश था । अन्य मतो की घज्जियाँ उडाने तथा अन्धविश्वास का समूल उन्मूलन करने का धैर्य 'यस्तक'णानुसन्धते स धर्मो बेद नेतर :' (मनु. १२ । १०६) इत्यादि मनु के सत्य-वचनों ही से प्राप्त हुआ था । महर्षि ने जो ग्रन्थप्रामाण्याप्रामाण्य के विषय में 'वेदानुकुल को प्रामाणिक तथा वेद-प्रतिकुल को अप्रामाणिक' मानने की मान्यता प्रस्तुत की है, इसका भी मूलाधार मनुस्मृति ही है । महर्षि ने काशी शास्त्रार्थ में सत्य ही कहा था -- ''जो-जो मनु ने कहा है, सो-सो औषभों का औषभ है।''

महर्षि-दयानन्द द्वारा अत्यधिक प्रमाणों के उद्दत- मृद्दीतं किये जाने पर,धर्म-निर्णय के सन्दर्म में मनुस्मृति की चर्चा पुन: बढ़ी और सभी वर्गों के लोगों का ध्यान इसकी ओर आकृष्ट हुआ। इस प्रकार महर्षि-दयानन्द ने आधुनिक युग में मनुस्मृति के गौरव को पुनरुज्जीवित किया है।

महर्षि दयानन्द ने मनुस्मृति की वैदिक मान्यताओं को ही नहीं स्वीकार किया, प्रत्युत मनु की वर्णन-शैली को मी उपादेय समफ्तकर ग्रहण किया है। मनु की यह शैली है कि वे किसी मी विषय का वर्णन करने से पूर्व तथा अन्त में भी निर्देश अवश्य करते हैं। महर्षि ने भी सत्यार्थप्रकाशादि में इस शैली को अपनाकर आदि तथा अन्त में विषयों का निर्देश किया है। इसी प्रकार,जैसे मनु ने प्रथम ब्रहमचर्य, गृहस्थादि के धर्मों का वर्णन क्रमश: किया है, वैसे ही महर्षि ने सत्यार्थप्रकाश में प्रथम ब्रहमचर्यआग्रम के नियमों शिक्षणविधि तथा पठन-पाठन, गृहस्थ आदि का वर्णन किया है।

# २. महर्षि के अर्थ एवं भावों का ग्रहण —

महर्षि ने वेदानुकूल मान्यताओं को परखा और उन्हें प्रस्तुत किया । उनकी पुष्टि के लिए उन्होंने अपने ग्रन्थों में मनुस्मृति के लगभग ५१४ श्लोकों या श्लोकखण्डों को उद्घृत किया है। अनेक श्लोकों के केवल भाव ग्रहण किये हैं । अपने ग्रन्थों में महर्षि ने मनुस्मृति के जिस-जिस श्लोक का भाष्य किया है, उस श्लोक पर भहर्षि का भाष्य देदिया गया है, शेष श्लोकों पर मेरा भाष्य है । वहां महर्षि का भाव मिला वहां मैंने अपने भाष्य के नीचे उनका भाव भी दे दिया है, ताकि एक ऋषि की मान्यता को ऋषि के भाव से, अधिक गाम्भीर्य पूर्वक समभा जा सके । एक ऋषिकृत ग्रन्थ पर ऋषि का भाष्य हो जाने से 'सोने में सुगन्थ' वाली कहावत चिरतार्थ हो जाती है और उसका महत्त्व भी कई गुणा बढ़ जाता है ।

महर्षि के श्लोकों के अर्थ में वैशिष्ट्य है, और गाम्मीर्य है। उन्होंने मनु की मूल मावना को समभा है। इस प्रसंग में एक प्रमाण देना पर्याप्त होगा। मनु का निम्न श्लोक जितना प्रसिद्ध है, उसका अर्थ उतना ही अञ्यावहारिक रूप में प्रसिद्ध है —

यत्र नार्यस्तु पूज्यन्ते रमन्ते तत्र देवताः । यत्रैतास्तु न पूज्यन्ते सर्वास्तत्राफलाः क्रियाः ।। (३।४६)

यहां सभी टीकाकारों ने यह अर्थ किया है — 'जहां नारियों की पूजा होती है, वहां देवता रमण करते हैं।' इस प्रकार अदृश्य देवताओं की कल्पना की गयी है। इस कल्पना से इसका अर्थ अविश्वसनीय अव्यावहारिक, असंगत एवं हास्यास्पद बन गया। किन्तु महर्षि ने 'देवता:' का निरुक्त शास्त्र के आधार पर अर्थ ग्रहण करते हुए कहा है कि 'जिस घर में नारियों की पूजा अर्थात् सत्कार होता है, वहां देवता अर्थात् दिव्यगुण, दिव्य लाम, दिव्यसन्तानें, दिव्यमोग आदि प्राप्त होते हैं। यह प्रत्यक्ष देखा भी जाता है कि जिस घर में नारियों सत्कृत और प्रसन्न रहती हैं, उस घर का वातावरण अनेक सुखों से मरा-पूरा होता है। कितना व्यावहारिक और प्रसन्न अर्थ है! (विस्तृत विवेचन भाष्य में यथास्थान देखिए)।

इस भाष्य में, श्लोकों पर महर्षि दयानन्द के ३४२ अर्थ उद्दृत किये हैं और 🖒 श्लोकों पर केवल भाव उद्दृत किया है । इस प्रकार ४२२ श्लोकों पर ऋषि के अर्थ और भाव है । महर्षि के जो अर्थ या भाव अक्षरश : उद्दृत किये हैं, उन पर उद्धरणिषहन अंकित हैं । अर्थों में श्लोकों के मूल पद महर्षि के नहीं है, अपितु पदार्थ सुविधा और भाष्य की एकरूपता के लिए लेखक की ओर से संगुक्त कियें हैं। महर्षि के अर्थ या भाव में यदि कोई बृहत्कोष्ठक में शब्द है तो वह भी लेखक की ओर से ही रखा गया है, महर्षि का नहीं है।

महर्षि के अर्थों की अधुण्णता बनी रहे, इसका मी ध्यान रखा गया है। अपने ग्रन्थों में श्लोकों का अर्थ या भाव देते समय यदि महर्षि ने किसी पद को छोड़ा हुआ है, तो इस भाष्य में उस स्थान पर टिप्पणी के चिहन देकर उनके अर्थ के ठीक बाद वह पद देकर मैंने उसका अर्थ कर दिया है। पाठक भाष्य पदते समय उसे उस स्थान पर संयुक्त करके अर्थ को समफ लें।

# 3. सर्वप्रथम प्रक्षेप-निर्देशक —

यह श्रेय भी सर्वप्रथम महर्षि-दयानन्द को ही जाता है कि उन्होंने प्राचीन ग्रन्थों में हुए प्रक्षेपों को पहचाना और उनका संकेत दिया । यों तो मेघातिथि, कुल्लूकमट्ट आदि ने भी पाठमेद के रूप में प्राप्त श्लोकों को प्रक्षिप्तरूप में दर्शाया है, किन्तु निहित स्वार्थी प्रवृत्तियों से हुए प्रक्षेपों की ओर सबसे पहले महर्षि-दयानन्द ने ही घ्यान आकृष्ट किया और इस दृष्टि से कुछ प्रक्षिप्त श्लोकों को पृथक उद्दत भी किया तथा प्रक्षिप्त श्लोकों को निकालने की प्ररेणा भी दी । मनुस्मृति में हुए प्रक्षेपों के बारे में उन्होंने अपने उपदेशों व ग्रन्थों में अनेक स्थानों पर उल्लेख किये हैं, उनमें से कुछ इस प्रकार हैं —

(क) ''अब मनु जी का धर्मशास्त्र कौन-सी स्थिति में है, इसका विचार करना चाहिए। जैसे ग्वाले लोग दूध में पानी डालकर उस दूध को बढ़ाते हैं और मोल लेने वालों को फंसाते हैं उसी प्रकार मानवधर्मशास्त्र की अवस्था हुई है। उसमें बहुत-से दुष्ट क्षेपक श्लोक हैं, वे वस्तुत :मगवान मनु के नहीं हैं।''

(पू. प्र. प्र. ९१)

(ख) ''एक दिन स्वामी जी यह उपदेश दे रहे थे कि वर्णभेद गुण पर निर्मर है, न कि जन्म पर ; और अपने कथन की पुष्टि में मनुस्मृति के कुछ श्लोक पढ़ रहे थे. इस पर एक मनुष्य ने कहा कि मनुस्मृति में अन्य श्लोक इसके विरुद्ध भी हैं। स्वामी जी ने उत्तर दिया कि वे प्रक्षिप्त हैं।''
(द. जी. दे. पु. ३५७)

कुछ प्रक्षिप्त श्लोकों का स्वग्रन्थों में निर्देश —

(ग) सत्यार्थप्रकाश में निम्न श्लोकों की प्रक्षिप्त रूप में समीक्षा की है —

१. प्रोक्षितं मक्षयेन्मांसम् . . . . . . . । । (४ । २७ ।।)

अर्थ - यज्ञ में प्रोक्षण से शुद्ध किए मांस को खावे।।

२. न मांसमञ्जणे दोषो न मधे न च मैथुने । प्रवृत्तिरेषा मूतानां निवृत्तिस्तु महाफला ।।(५ । ५६ ।।)

(पृ. २८३, एकादश समु.)

अर्थ — माँस के खाने, शराब-पीने और शास्त्रविरुद्ध मैथुन (व्यमिचार) में कोई दोष नहीं है । ये सब प्राणियों की स्वामाविक प्रवृत्तियाँ हैं । इनसे निवृत्त होना अत्यन्त लामप्रद है ।

३. पुराणानि खिलानि च । । ३ । २३२ । । (स. प्र. प्र. ३२६)

(घ) ''ब्राइमण लोगों में विद्या की कमी होती गई और अमिमान बढता गया ।..... जब देखा कि हमारा मन्त्र चल गया और सब लोग हमारी आज्ञा को मानते हैं; तब उन्होंने अनेक प्रकार के ब्रत, उपवास, उद्यापन, श्राद और मूर्तिपूजन आदि वेदिवरुद्ध कमों में लोगों को चलाना प्रारम्भ कर दिया, जिससे अनायास अपनी आजीविका चल सके । सर्वसाधारण,ब्राइमणों से विमुख न हो जावें, इसलिए ऐसे-एसे श्लोक गढे गए —

### आवदांश्चैव विद्वांश्च बाहमणं दैवतं महत् । प्रणीतश्चाप्रणीतश्च यथाग्निदैवतं महत् ।।(९ । ३१७ ।।)

अर्थ — ब्राह्मण चाहे विद्वान् हो अथवा मूर्ख, बड़ा देवता है । जैसे अग्नि हवन के लिए हो अथवा न हो, फिर भी बड़ा देवता है ।

> श्मशाने चापि तेजस्वी पावको नैव दुष्यति । हुयमानश्च यज्ञेषु भूय एवाभिवर्धते ।।(९ । ३१८ ।।)

अर्थ — तेजस्वी अग्नि का तेज श्मशानों में नी नष्ट नहीं होता है और यज्ञों में हिव को प्राप्त करके तो वह अग्नि अधिक बढ़ जाता है।

अगिन के दृष्टान्त से प्रकट किया है कि ब्राह्मण चाहे विद्वान् हो या मूर्ख, वह साक्षात् देवता है। प्रार्चन ग्रंथों में इस प्रकार के बनावटी श्लोक डालकर और नवीन रचनाएं करके ब्राह्मणों ने अपनी शक्ति बढ़ाई और मन्वादि स्मृतियों में भी अपने महत्त्व के वाक्य मिला दिए। यथा —

एवं यद्यप्यनिष्टेषु वर्तन्ते सर्वकर्मसु। सर्वथा ब्राहमणा: पुज्या: परमं दैवतं हि तत्।।(९ । ३१९ ।।)

(पू. प्र. पू. १३४)

अर्थ — इस प्रकार चाहे बाह्मण कैसे भी अनिष्ट कर्मों में रत रहें, फिर भी वे सब प्रकार से पूज्य हैं। क्योंकि वह बहा देवता है।

(ड·) ''मनुस्मृति के प्रक्षिप्त श्लोक और उससे पृथक स्मृति ग्रन्थ (अपठनीय हैं)''। (त्रमृ. भू. ग्रन्थप्रामाण्य.)

उपर्युक्त घोषणा, विद्वान, आर्षभक्त तथा मत-मतान्तरों के जाल से विमुक्त, स्वार्थहीन, निष्पक्षक्त महर्षि-दयानन्द ही कर सके हैं, जिन्होंने वेद-ज्ञान के सूर्यसम प्रकाश में सत्यासत्य का निर्णय कर लिया था। और सत्यासत्य के निर्णय का माप -दण्ड भी हमारे लिए स्पष्ट किया। महर्षि दयानन्द ने प्राचीन शास्त्रों के प्रमाणों के आधार पर बहुत ही स्पष्ट लिखा है कि —

सदप्रामाण्यमनृतव्याघातपुनरुक्तदोषेभ्य: ।।(न्यायदर्शन २ । ५७ ।।)

अर्थात — वह प्रमाण के योग्य नहीं होता, जिसमें मिथ्या बातों का वर्णन, परस्पर विरोधी तथा पुनरुक्त बातों का वर्णन हो ।

ये उद्धरण इस बात के स्पष्ट प्रमाण हैं कि महर्षि-दयानन्द ने मनुस्मृति के बिगड़े हुए रूप को पहचाना था और उसके सुधार के लिए सर्वप्रथम प्रयास किये थे । इस प्रकार साहित्य के अन्दर होने वाले प्रक्षेपों का निर्देश देने वाले सर्वप्रथम व्यक्ति महर्षि-दयानन्द थे । उनकी इस अमृतपूर्व महत्त्वपूर्ण देन के लिए साहित्य-क्षेत्र के सभी व्यक्तियों को कृतज्ञता अनुभव करनी चाहिए !

# ४. महर्षि-दयानन्द द्वारा उद्भत श्लोकों का प्रक्षेपान्तर्गमन —

महर्षि-दयानन्द द्वारा स्वप्रन्थों में की गई प्रेरणाओं से प्रेरित होकर ही मनुस्मृति के प्रक्षेपों को दूर करने का यह प्रयास किया जा रहा है। यह कहना चाहिए कि महर्षि-दयानन्द के उद्देश्य की पूर्ति करना ही इस कार्य का लक्ष्य है। इससे पूर्व भी आर्यसमाज के कुछ विद्वानों ने मनुस्मृति के प्रक्षेप निकालने के प्रयास किये हैं, किन्तु उनमें कुछ सुनिश्चित आधार न अपनाने के कारण भ्रान्तियाँ एवं दोष रह गये हैं। कुछ एक ने तो महर्षि-दयानन्द द्वारा उद्घृत सम्पूर्ण प्रसंगों को ही प्रक्षिप्त घोषित कर दिया है। बिना किसी आधार के इस प्रकार करना दुस्साहस मात्र कहा जायेगा। कुछ विद्वानों ने

्राक्षिप्त कोटि में आने वाले विभिन्न श्लोकों को भी मौलिक मानलिया है, जिन्हें हमने सप्रमाण प्रक्षिप्त सिद्ध किया है। हमने जो आधार अपनाये हैं, प्रसंगानुसार उनकी एक बार पुन: चर्चा कर देना उपयुक्त रहेगा। वे ये हैं —

- १. विषय-विरोध
- २. प्रसंग-विरोध
- ३. अन्तर्विरोघ
- ४. पुनर<del>ुक्तिया</del>ँ
- थ्र. शैली-विरोध
- ६. अवान्तर-विरोध
- ७. वेद-विरोध

इस कार्य को करते हुए हमारे सामने भी एक विवशता उत्पन्न हो आई है । उसे स्पष्ट कर देंना हम स्वयं आवश्यक समझते हैं । वह यह कि प्रक्षेंपों को निकालने को लिए जो 'आधार' हमने निर्धारित किये हैं, उनमें महर्षि दयानन्द द्वारा उद्दृत कुछ श्लोक भी आ गये हैं । महर्षि दयानन्द द्वारा उद्दृत श्लोक कैसे प्रक्षेपान्तर्गत आये हैं, अथवा उन्हें प्रक्षिप्त क्यों स्वीकार किया जा रहा है तथा उन्हें मान लेने पर क्या उलुफन पैदा हो जायेगी, इन बातों का स्पष्टीकरण निम्न प्रकार है —

- १ मनुस्मृति के प्रक्षेपों को निकालने के इस उलफनपूर्ण और महाकठिन कार्य को पूर्ण करने के लिए हमने जो उपर्युक्त 'आघार' या 'मानदण्ड' निर्घारित किये हैं, वे विशुद्ध रूप से कृतित्व पर आधारित हैं, और वे सर्वमान्य हैं। इस अनुसन्धान कार्य को करते हुए किसी प्रकार का पूर्वाग्रह नहीं अपनाया है। यह प्रयत्न किया गया कि कृति की शैली के अनुसार ही उसका वास्तविक रूप प्रकाश में आये और यह कार्य सभी वर्ग के व्यक्तियों में समानरूप से मान्य हो सके। यदि ऐसा नहीं हो पाया तो इस कार्य की न तो कोई विशेष उपयोगिता ही सिद्ध होगी और न ही यह न्यायोचित ही होगा। इसिलए पक्षपातरहित होकर हमें यह कार्य करना पड़ा। महर्षि दयानन्द ने भी पक्षपातरहित को ही धर्म माना है। हमने उनकी इस बात को मानते हुए पक्षपातरहितता विखाई है। उपर्युक्त आधारों की सीमा में आने वाले महर्षि दयानन्द द्वारा उद्दत कुछ श्लोकों को हमने इस कारण प्रक्षिप्त को टे में रखा है कि यदि कुछ श्लोकों को इन नियमों से मुक्त कर दिया जाये तो फिर ये 'आधार' ही व्यर्थ सिद्ध होंगें और आधाररहित रूप में किया गया कार्य कभी प्रामाणिक नहीं कहा जा सकता।
- २ महर्षि दयानन्द द्वारा उद्दत जितने श्लोक प्रक्षेपान्तर्गत आये हैं उनका मनुस्मृति की किसी मान्यता से विरोध नहीं है. अपितु वे प्रकरणविरोध के आधार पर प्रक्षिप्त कोटि में आते हैं। इसे महर्षि की तृटि नहीं कहा जा सकता और न ही इस बात पर कोई आपत्ति की जा सकती है; क्यों कि, एक तो महर्षि ने स्वतन्त्ररूप से मनुस्मृति के प्रक्षेप निकालने का कार्य नहीं किया और दूसरी बात यह है कि मनुस्मृति के उद्धरण लेते समय, प्रकरण इस दृष्टि से उनके विचार का विषय नहीं रहा। महर्षि स्वयं मनुस्मृति में अनेक प्रक्षेपों का होना मानते हैं। इसी अध्याय में इस विषय में उनकी सम्मतियां उद्दत की जा चुकी हैं। इसी कारण उन्होंने अपने ग्रन्थों में मनुस्मृति केश्लोकों के साथ यह शैली अपनायी है कि उद्ध्यूत श्लोकों के साथ अध्याय और संख्या का उल्लेख नहीं किया। इस प्रकार हमारा यह कार्य उनके विरुद्ध नहीं जाता।
- ३ प्रक्षेपों के अन्तर्गत आने वाले महिष् के कुछ श्लोक ऐसे हैं जो प्रस्तग की दृष्टि से अपने पूर्व श्लोकों से सम्बद्ध हैं और वे पूर्व के आधारभूत श्लोक प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं, अत: उनके साथ सम्बद्ध

होने के कारण महर्षि द्वारा उद्गत श्लोक भी प्रक्षेपान्तर्गत आ जाते हैं।

महर्षि दयानन्द द्वारा उद्धृत जो श्लोक प्रक्षेपान्तर्गत आये हैं,वे श्लोक तथा उनके प्रक्षेपान्तर्गमन के कारण या आधार निम्न हैं —

श. आपो नारा इति प्रोक्ता आपो वै नरसूनव: ।
 ता यदस्यायनं पूर्वं तेन नारायण: स्मृत: ।।(१ । १० ।।)
 (उद्युत — स. प्र. प्र. १९)

व्यर्ष —'अप' तत्त्व का नाम नारा है, और अप तत्त्व परमात्मा से उत्पन्न होते हैं। वे अप कत्त्व परमात्मा के अयन — निवासस्यान हैं अर्थात् परमात्मा उनमें व्यापक है, अत : परमात्मा का नाम 'नारायण' है।।

आचार - महर्षि द्वारा उद्धृत इस श्लोक का स्वतन्त्र रूप से किसी मान्यता से विरोध नहीं है, किन्त जिस पूर्वापर प्रसंग से यह सम्बद्ध है,वह प्रसंग अनेक 'आधारी' के आधार पर प्रक्षिप्त सिद्ध होता है अत :, उससे जुड़ा होने के कारण यह श्लोक भी प्रक्षेपान्तर्गत आ जाता है । वह प्रसंग निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है --(१) मनुस्मृति में जगत की उत्पत्ति 'महत्' आदि तत्त्वों के द्वारा सूक्ष्म से स्थूल, स्यूलतर और स्यूलतम के क्रम से मानी है [१ । १४-२४] । ७-१३ श्लोकों के इस प्रसंग में अपने शरीर से प्रजाओं की सिष्ट करने की इच्छा से 'अप:' की सिष्ट, उनसे अण्डे का निर्माण [द-९ ], अण्डे से ब्रहमा की उत्पत्ति [९, ११], फिर अण्डे के दो टुकडे करके चुलोक,मूमिलोक आदि का निर्माण [१२-१३] आदि जगदुत्पत्ति की प्रक्रिया उक्त मान्यता के विरुद्ध है । (२) ७ –१३ श्लोकों का यह प्रसंग प्रसंगविरुद्ध भी है, यतो हि १४-१८ श्लोकों में अभी सूक्ष्मतत्त्वों की उत्पत्ति कही जा रही है । उनकी उत्पत्ति के पश्चात ही स्यूल सुष्टि की उत्पत्ति संभव है । किन्तु इस प्रसंग में सक्ष्मतत्त्वों की उत्पत्ति कहने से पूर्व ही स्थूलसृष्टि – समुद्र, बूलोक, पृथिवीलोक [१३] और अण्डाकाररूप ब्रहमाण्ड की उत्पत्ति प्रदर्शित कर दी । यह क्रमविरुद्ध वर्णन इसे प्रसंगविरोधी प्रक्षेप सिद्ध करता है । (३) यह प्रसंग इस प्रकार भी प्रसंगविरुद्ध सिद्ध होता है कि इस प्रसंग/के १३ वें क्लोक की १४ वें से संगति नहीं जड़ती । १३ वें में लोकों की रचना का वर्णन है, जबकि १४ से प्रकृति से 'महत' आदि की उत्पत्ति का वर्णन प्रारम्भ किया है । १४ वें के भाषा-प्रयोग को देखकर यह स्पष्ट हो जाता है कि यह श्लोक छटे से सम्बद्ध है । क्योंकि छठे श्लोक में जगदत्पत्ति के रूप में ही परमात्मा की प्रकटता विश्वलाते हुए 'तमोनुद:' 'महाभूतादि वृत्तीजा:' विशेषण पठित है । इससे यह संकेत मिलता है कि इसके बाद प्रकृति से 'महत्' 'पञ्चमृत' आदि महामृतो' की उत्पत्ति प्रदर्शित करना ही रचयिता को अमीष्ट है। अण्डे आदि की उत्पत्ति दर्शाना अमीष्ट नहीं है (जैसा कि ९ - १३ श्लोको में वर्णित है), और वह उत्पत्ति १४ वें श्लोक से प्रदर्शित है, अत : छठे से १४वां क्लोक सम्बद्ध है । इस प्रकार बीच का यह ७-१३ क्लोकों का प्रसंग प्रसंगविरोधी सिद्ध होता है ।

प्रकरण-विरोध — इस श्लोक का प्रकरणविरोध सिद्ध होता है, यतो हि इसमें 'नारायण' शब्द की व्युत्पत्ति दर्शायी गई है। यहां पूर्वापर प्रसंग में 'नारायण' शब्द की कोई चर्चा नहीं है। यहां पूर्वापर प्रसंग सृष्टि-तत्त्वों की उत्पित्त का है। उसके बीच में किसी नाम की व्युत्पत्ति दर्शाना प्रासंगिक प्रतीत नहीं होता। यदि यह कहा जाये कि द्व वें श्लोक में 'अप:' शब्द आया था उसके प्रसंग से नारायण शब्द की उत्पत्ति दर्शा दी, तो इसका स्पष्ट-सा उत्तर यह है कि मनु की इस प्रकार की शैली नहीं है। यदि ऐसी शैली होती तो वे श्लोक में पठित 'स्वयंमू:' 'मगवान्' आदि नामों और विशेषणों की व्युत्पत्ति भी दर्शति।

- २. मरीचिमत्र्यिक्गरसौ पुलस्त्यं पुलाठं क्रतुम् । प्रचेतसं विसन्धं च भूगुं नारदमेव च ।।(१।३५।।)
- ३. एते मर्नूस्तु सप्तान्यानसूजन्मूरितेजसः। देवान्देवनिकार्याश्च महर्षीश्चमितौजसः।।(१।३६।।) (उद्गुत —पुनाप्रवचन प्र. ९४)

अर्थ — मनु ने जिन दश प्रजापित महर्षियों को उत्पन्न किया, उनके नाम इस प्रकार है — मरीचि, अत्रि, अङ्गिगरा, पुलस्त्य, पुलह, क्रतु, प्रचेतस, वसिष्ठ, मृगु और नारद। (१।३५)।। इन महर्षियों ने सात दूसरे बहुत तेजस्वी मनुओं को उत्पन्न किया और देव, देवसमूह तथा अपरिमित शक्तिसम्पन्न महर्षियों को उत्पन्न किया। (१।३६)

प्रकरण-विरोध — (१) सृष्टि-उत्पत्ति का वर्णन १४ —२२ श्लोकों में वर्णित हो चुका । उसके पश्चात् २५ — ३० श्लोकों में उत्पन्न प्रजाओं के कर्मों की व्यवस्था का मी वर्णन किया जा चुका है । इससे यह स्पष्ट होता है कि सृष्टि-उत्पत्ति का प्रसंग १४ —२२ श्लोकों में ही पूर्ण हो चुका । प्रसंग के पूर्ण होने के बाद पुन: मिन्न पद्धित से उसी सृष्टि-उत्पत्ति के प्रसंग को प्रारम्भ करना प्रसंगिवरुद्ध है । ३२-४१ श्लोकों में पुन: सृष्टिरचना का वर्णन है, ये श्लोक भी उसके अन्तर्गत हैं और उन्हीं से सम्बद्ध हैं, अत: प्रक्षेपान्तर्गत कहे जायेंगे ।

ये श्लोक इस प्रकार भी प्रक्षेपान्तर्गत आते हैं कि ये ३३ – ३४ श्लोकों से सम्बद्ध हैं। (१) ३३ – ३४ श्लोकों में ब्रह्मा के आये शरीर से पुरुष की उत्पत्ति, आये से स्त्री की, और उसमें विराट् की उत्पत्ति, विराट् से मनु और मनु से अन्य मनुओं की उत्पत्ति प्रदर्शित है। ये श्लोक १। १६, १९, २३, २६ – ३१ के विरुद्ध हैं, इन श्लोकों में एक साथ अनेक प्राणियों की उत्पत्ति का होना प्रदर्शित है, ब्रह्मा के वंश से नहीं। (२) और फिर जब उक्त श्लोकों में सभी प्राणियों की उत्पत्ति दिखा ही दी है तो यहां फिर प्राणियों की उत्पत्ति दशांना स्वत: प्रसग्विरुद्ध है। (३) ३२-४१ श्लोकों के इस प्रसंग में महर्षियों से चर-अचर, स्थावर-जगम जगत की उत्पत्ति कहना प्रकृतिविरुद्ध भी है। इस प्रकार इन श्लोकों का यह प्रसंग प्रक्षिप्त है और ये श्लोक पूर्वापर रूप से इस प्रसंग से सम्बद्ध हैं ये भी प्रक्षेपान्तर्गत आ जाते हैं।

#### ४. निषेकादिश्मशानान्तो मन्त्रैर्यस्योदितो विघि: ।।( २ । १६)

(सं. वि. पृ. २७)

महर्षि ने इस श्लोक की यह एक ही पंक्ति उद्दूत की है। अग्रिमपंक्ति में सिद्धान्त विरोध आने से उन्हें वह ग्राह्य नहीं थी। यहां महर्षि को केवल यह दिखलाना ही अमीष्ट है कि संस्कार, निषेक से अन्त्येष्टि पर्यन्त, सोलह होते हैं। मनुस्मृति में यह श्लोक पूर्वापर धर्ममूलवर्णन के प्रसंग के विरुद्ध है। यहां श्रास्त्राधिकार का प्रसंग नहीं है और न सोलह संस्कारों का। इसमें मनुस्मृति को 'शास्त्र' संज्ञा से अमिहित करना भी इसे शैली की दृष्टि से परवर्ती सिद्ध करता है (द्र. शैक्षीगन आधार मनु. का पुन. द्वितीय अध्याय में)।

प्रतिन तु पितृन् रुद्रांश्चैव पितामहान् ।
 प्रिपतामहांस्त्यादित्यां अप्रुतिरेषा सनातनी ।।(३।२८४।।)
 (उद्युत —पञ्चमहायज्ञविधि)

अर्थ — वसुओं को पितर, रुद्रों को पितामह और आदित्यों को प्रपितामह कहते हैं। यह प्राचीनकाल से सुनते आए हैं। प्रकरण-विरुद्ध — (१) ११६ — ११ द्र श्लोकों में गृहस्थी के लिए अतिथि को खिलाकर खाने का विधान है, या फिर यज्ञशेष अन्न खाने का विधान है। २८५ वें श्लोक में 'यज्ञशेष' अन्न का लक्षण वर्णित है। यह कहना चाहिए कि ११६-११७ श्लोकों के ११८ और २८५ श्लोक अर्थवादरूप हैं, या दूसरे शब्दों में यह भी कहा जा सकता है कि ११८ वें श्लोक की वाक्यपूर्ति २८५ वें में होती है। बीच के श्लोकों ने उस वाक्यक्रम को भंग कर दिया है. अत: ये श्लोक प्रसंगविरुद्ध हैं।

(२) इस श्लोक में मनु से विरुद्ध कोई मान्यता नहीं है, किन्तु यह श्लोक जिस पूर्व वर्णन से प्रसंग की दृष्टि से सम्बद्ध है,वह १२२ से २८३ श्लोकों का वर्णन मृतकन्नाद्ध का विधायक है। यह प्रसंग अनेक 'आधारों' के आधार पर प्रक्षिप्त सिद्ध होता है। उस प्रकरण से जुड़ा होने के कारण यह श्लोक भी प्रक्षेपान्तर्गत आ जाता है।

# दशसूनासमं चक्र दशचक्रसमो ध्वज:। दशध्वजसमो वेशो दशवेशसमो नृप:।।(४।८५।)

,उद्धृत — सं वि. १५१)

अर्थ — दस कसाइयों क समान एक तेली, दस तेलियों के समान एक कलार दस कलारों के समान एक वेश्याजीवी और दस वेश्याजीवियों के समान एक राजा होता है।

आघार — यह श्लोक प्रसंग की दृष्टि से द्रिप्त वें श्लोक से सम्बद्ध है। द्रिप्त वें श्लोक में यह अक्षत्रिय से उत्पन्न राजा कसाई. तेली. कलार एवं भेष बदलकर जीविका करने वाला. इनसे वान न लेने का विधान है। द्रिप्त वें में उनकी तुलनात्मक शैली में निन्दा है। द्रिप्त वें श्लोक में जन्मना वर्ण-व्यवस्था की मान्यता प्रदर्शित की है.जो मनु की कर्मणा वर्णव्यवस्था [१। द्र्ष्ट —९१; २। इद्र (४३). १२६ (१०१) १४६ —१४६ (१२१ —१२३); ४। २४५ वें मान्यता के विरुद्ध है। द्रिप्त वां श्लोक इस आधार पर प्रक्षिप्त है। उसके साथ जुड़ा होने के कारण द्रिप्त वां श्लोक मी प्रक्षिप्त कहा जायेगा।

# गुरो: प्रेतस्य शिष्यस्तु पितृमेर्घ समाचरन् । प्रेतहारै: समं तत्र दशरात्रेण शृद्ध्यति ।।(४ । ६४ ।।) (उद्दत —स. प्र. ३० पत्रविज्ञा. १०१)

अर्थ — मृत गुरु के पितृमेघ (अन्त्येष्टि) को करने वाला शिष्य मृतशरीर को उठाने वालों के साथ दश रात-दिन में श्रुद्ध होता है ।।

प्रकरणिवरुद्ध — ५ । ५७ वें श्लोक में मनु ने दंहशुद्धि और द्रव्यों को शुद्धि के विषय को कहने का कथन किया है । भूमिका रूप में शुद्धिकारक पदार्थों का वर्णन १०५ —१०७ श्लोकों में वर्णित है उसके बाद १०९ वें में शरीर-शुद्धि का उपाय विहित है । इस प्रकार प्रसगक्रम की दृष्टि से ५७ के बाद उसकी भूमिकारूप १०५ —१०७ श्लोक होने चाहियें । बीच के ५० से १०४ श्लोकों ने उस क्रिम को भंग करके सिपण्ड-असिपण्ड भेदों से मृतकशुद्धि तथा सूतकशुद्धि का वर्णन किया है । शुद्धिकारक पदार्थों के कथन से पूर्व ही शुद्धि के उपायों का वर्णन करना प्रसगक्रम की दृष्टि से असंगत है । अत : बीच के ये सभी श्लोक प्रक्षिप्त हैं । इनके अन्तर्गत आने से यह श्लोक भी प्रक्षिप्त करलायेगा ।

द उपस्थमुदर' जिह्ना हस्तौ पादौ च पञ्चमम् । चक्रुनांसा च कर्णौ च चन' देहस्तथैव च ।।।६ । १२५ ।।] (स. प्र. १८१ प्र. स उद्धत) अध्य — मनु ने दण्ड के दस स्थान बताये हैं — जननेन्द्रिय, पेट, जीभ, दोनों हाथ, दोनों पेर, आँख, नाक, दोनों कान, घन और शरीर ।

प्रकरणिवरुद्ध — (१) यहां पूर्वापर प्रसंग ६ । १२२ और १२६ —१३१ श्लोकों में अर्थदण्ड का चल रहा है । बीच में शरीरदण्डों का कथन करना पूर्वापर प्रसंगविरुद्ध है । (२) १२४ वां श्लोक वर्णन-शैली के आधार पर प्रक्षिप्त सिद्ध होता है । उसमें प्रयोग — 'दश स्थानानि दण्डस्य मनु : स्वायम्भुवो 5 स्रवीत्' । स्पष्ट है कि इस श्लोक का प्रवक्ता स्वयं मनु नृहीं है, कोई अन्य व्यक्ति है । अत : इस आधार पर यह श्लोक भी प्रक्षिप्त है । १२५ वां श्लोक प्रसंग की दृष्टि से १२४ वें से सम्बद्ध है । उसका अर्थवाद है । अत : उसके प्रक्षिप्त होने पर १२५ वां स्वत : प्रक्षिप्त कहलायेगा ।

- ९. अहन्यहन्यवेश्वेत कर्मान्तान्वाहनानि च। आयञ्ययौ च नियतावाकरान्कोशमेव च।।(८।४१९।।)
- १०. एवं सर्वानिमान् राजा व्यवहारान् समापयन् । व्यपोह्य किल्विषं सर्वं प्राप्नोति परमांगतिम् । ।(८ । ४२० ।।)

(उद्दत —स. प्र. पृ. १७५)

अर्थ — राजा प्रतिदिन राज-कायाँ, हाथी आदि सवारियाँ, आय-व्यय के लेखों, खानों और खजानों का निरीक्षण करे। (८।४१९)

इस प्रकार राजा इन सब विवादों को समाप्त कराता हुआ सब प्रकार के दोषों (पापों) को दूर कर देता है और उत्तम गति को प्राप्त करता है। (८।४२०)

प्रकरणिविरुद्ध — ६ । ३ श्लोक से अठारह प्रकार के व्यवहारों (मुकहमों) का वर्णन शुरू हुआ था, जो ९ । २५० में समाप्त होता है । आठवें अध्याय के अन्त में केवल पन्द्रह व्यवहार ही समाप्त हो पाये हैं, और व्यवहारों के समाप्ति-सूचक ये श्लोक सभी व्यवहारों की समाप्ति का संकेत देकर उसका फलकथन कर रहें हैं । प्रसंग या विषय समाप्त होने से पूर्व ही उसकी समाप्ति का संकेत करना कभी मौलिक रूप से नहीं हो सकता, अत : ये प्रसंगविरुद्ध और अशुद्ध हैं । अठारह व्यवहारों का समाप्तिसूचक मौलिक श्लोक ९ । २५० वा यथास्थान उपलब्ध है । ये अध्यायों की समाप्ति पर समाप्ति या उपसंहार-सूचक श्लोकों की एकरूपता बनाये रखने के लिए प्रक्षेप किये प्रतीत होते हैं । यहां विषय समाप्त न होने के कारण अध्यायकार को कोई समाप्तिसूचक श्लोक नहीं दिखाई पड़ा, अत : उसने स्वयं इस प्रकार का श्लोक रचकर मिला दिया ।

इस प्रकार तटस्य आधारों के अनुसार प्रक्षिप्त सिद्ध हुए प्रकरणों के बीच में आने के कारण महर्षि के ये श्लोक मनुस्मृति के सन्दर्भ में प्रक्षिप्तकोटि में आ जाते हैं।



# मनुस्मृति शुद्राशुद्धि-पत्र

| पृष्ठसंख्या | पंक्ति     | अशुद                  | शुदरूप                 |
|-------------|------------|-----------------------|------------------------|
| _<br>       | १५         | चोतनाथ                | द्योतनार्थ             |
| १९          | १८         | सष्टि                 | सृष्टि                 |
| રુષ         | ય          | पेर                   | पैर                    |
| २५          | २२         | प्रविष                | प्रविष्ट               |
| २८          | २४         | जवात्मा               | जीवात्मा               |
| <b>३</b> ०  | १०         | उत्पत्ति का नाम       | उत्पत्ति का क्रम       |
| 80          | १८         | किय                   | किया                   |
| ४१          | <b>9</b> 0 | (छपना छूट गया है)     | प्राप्त हो गया ।।      |
| ४६          | ર          | नसजन्                 | नसृजन्                 |
| પ્રસ        | २०         | े काल                 | के काल                 |
| ६ट          | १७         | र्आ लोग               | आर्यलोग                |
| <i>≅</i> 0  | १९         | इय प्रत्यय            | इय् आदेश               |
| द्रप        | २०         | व्रताचारण             | व्रताचरण               |
| १०९         | १६         | अथात्                 | अर्थात्                |
| **          | १७         | नादयों, जा            | नदियों', जो            |
| ,,          | १८         | दश, नदा               | देश, नदी               |
| **          | १९         | दाक्षण दशीय           | दक्षिण देशीय           |
| १००         | 90         | दाना नदियों क         | दोनों नदियों के        |
| ,,          | २१         | आया, आयावर्त्त        | आर्यों, आर्यावर्त्त    |
| ,,          | २६         | पूव                   | पूर्व                  |
| ,,          | २७         | दृषद्वता जा, पूवमाग,  | दृषद्वती जो, पूर्वमाग, |
|             |            | स कलक                 | से निकलके              |
| ,,          | २८         | पूव, आर, म            | पूर्व, और, में         |
| ११२         | ર          | आच ण                  | आचरण                   |
| १३८         | ą          | हयदइ मुख :            | हयुदइ.मुख:             |
| १५८         | ¥          | रसन                   | रसना                   |
| १५९         | १          | अधम                   | अधर्म                  |
| १५९         | १६         | चातन् केवलान्         | चैतान्केवलान्          |
| १७६         | १८         | चरणस्प                | चरणस्पर्श              |
| १९१         | રુષ્ઠ      | आ ह 🕂 एव नखाग्रेभ्य : | आ नखाग्रेभ्य : ह 🕂 एव  |
| १९२         | १९         | अकिक्षा               | अशिक्षा                |
| १९५         | ३२         | २७६                   | १७६                    |
| २०९         | ११         | दबवाना                | दबाना                  |
|             |            |                       |                        |

| २१४          | <b>રૂ</b>   | करान               | करना                         |
|--------------|-------------|--------------------|------------------------------|
| २१७          | ર           | स्यप्त :           | स्पष्टत :                    |
| २२१          | २७          | विद्यमाम           | विद्यमान                     |
| <b>,</b> २२५ | २९.         | दिजो               | द्विजो                       |
| २२८          | २९          | तिता               | पिता                         |
| २३६          | ३३          | दे                 | दैव                          |
| २५०          | ३१          | गन                 | गमन                          |
| <i>२७</i> ०  | २२          | विज्ञनम्           | विज्ञानम्                    |
| २७०          | <b>રૂ</b> ૨ | श्रष्ठान           | श्रेष्ठान्                   |
| ३२४          | १६          | यज्ञाहु            | यज्ञाहुति                    |
| ३४२          | २२          | नैनामी त्          | नैनमिक्षेत्                  |
| <b>રૂ</b> પર | <b>રૂ</b> ૨ | अन्यादपि           | अन्त्यादपि                   |
| ३५७          | १२          | अनघयय              | अनध्याय                      |
| ३६१          | <b>રૂ</b>   | श्रयम्             | श्रमम्                       |
| ३६६          | २१          | दुलमाम्            | दुर्लभाम्                    |
| ३६७          | १२          | मूख                | म <del>ूर्ख</del>            |
| ३६९          | ᄃ           | चपेच्च             | जप <del>ेट्</del> व          |
| <b>રૂ</b> ૭૪ | ą           | ईंघ्या             | ईर्ष्या                      |
| <b>३</b> ७≂  | २९          | चवारमेत्           | <b>चैवा</b> रमेत्            |
| ४६२          | ર           | चाग्निपरिदम्       | चाग्निपरि <del>च</del> ्छदम् |
| ४८८          | ર્ય         | व्यइति             | व्या <mark>ह</mark> ति       |
| ४९३          | १४          | छटे                | छोटे                         |
| ५१२          | १८          | दिण्ड ;, सव,       | दण्ड:, सर्वा:,               |
| ५२३          | २२          | सुदा               | सुदास                        |
| ५२५          | 2           | स्यापयित           | स्थापर्यितुम्                |
| ५२६          | २०          | वास्व न:           | दिवास्वप्न:                  |
| ५३९          | १२          | प्रकाट             | प्रकोटा                      |
| ५५८          | ર           | जितेन्द्रय         | जितेन्द्रिय                  |
| <b>५६२</b>   | ς .         | (अध्वानम्)         | (अध्वानम्) मार्ग की दूरी आदि |
| ५६३          | 90          | नियुत              | नियुक्त                      |
| ५६३          | ३१          | कीक्मदनी           | की आमदनी                     |
| ५८६          | २४          | यथा तु यानमतिष्ठेद | यदा तु यानमातिष्ठेद          |
| ५९०          | १३          | सवदिश्वु-          | सर्वदिश्व                    |
| ५९४          | २३          | युद्धन             | युद्धेन                      |
| ५९४          | २४          | समस्त:             | समस्ते :                     |
| ५९६          | १           | सवषाम्             | सर्वेषाम्                    |
| ५९६          | ą           | नाना               | बनाना                        |

# शुद्धाशुद्धि-पत्र

| ५९८   | १२          | धर्मज्ञ' न                  | धर्मज्ञं च                       |
|-------|-------------|-----------------------------|----------------------------------|
| ४९८   | १७          | छटे                         | छोटे                             |
| ६०३   | ą           | प्रयन'                      | प्रयत्न                          |
| ६०६   | २२          | सौंप वे                     | सौंप देवे                        |
| ६०८   | ş           | राजधर्मान्तर्ग              | राजधर्मान्तर्गत                  |
| ६१७   | <b>રૂ</b> ૨ | अनयौ                        | अनर्थौ                           |
| ६२१   | પ્          | घतयेत                       | घातयेत्                          |
| ६२६   | <b>३</b> ०  | ले <b>ख</b>                 | के लेख                           |
| ६३२   | २३          |                             | (स्त्रिया: अपि असंभवे) उक्त      |
|       |             | पूर्वोक्त साक्षी न होने पर, | स्थानों में स्त्री की विद्यमानता |
|       |             |                             | न होने पर,                       |
| ६४५   | ११          | विरद्ध                      | विरुद                            |
| ६४९   | હ           | ये दण्डों                   | इन दण्डों                        |
| ६५३   | १           | रप्यधरण                     | राप्यधरण                         |
| ६५८   | રુષ્ઠ       | लौटान                       | लौटाने                           |
| ६६७   | 8           | चतुर्भग'                    | चतुर्भागं                        |
| ६७३   | 5           | निक्षेपस्य                  | निक्षिप्तस्य                     |
| ६८३   | १४          | ('अमृते भृति:' पदो' का      | (अभृते भृति:) भरण-पोषण का        |
|       |             | अर्थ छूट गया है)            | व्यय न लेने पर यह दूघ ही         |
|       |             |                             | उसकी जीविका है।                  |
| 200   | १४          | बड़ा घड़ा                   | दश बड़े घड़ों                    |
| ७३१   | १२          | सवस्व                       | सर्वस्व                          |
| ७३१   | १५          | जा वाला                     | जाने वाला                        |
| ७३४   | ६           | नारित                       | नास्ति                           |
| ७७१   | ર્ય         | पता                         | पिता                             |
| ଓଡଥ   | २२          | अश, त्वषाम्                 | अंश, त्वेषाम्                    |
| 905   | ર્ય         | <b>जसी</b>                  | जैसी                             |
| 90≥   | २८          | पुत्रा                      | पुत्री                           |
| ୯୭    | १४          | न्युक'                      | न्यरक'                           |
| द्ध   | १२          | आाद                         | आदि                              |
| द३९   | २६          | विद्याध्यायन                | विचाध्ययन                        |
| ८४९   | १९          | शदृशान्                     | सदृशान्                          |
| ८४९   | २८          | लि <b>खा</b>                | लि <b>खी</b>                     |
| द्र५० | १२          | आर्यवर्त                    | आर्यावर्त                        |
| द्र५२ | २४          | हन्तु :                     | हन्यु :                          |
| द्र५३ | રહ          | मान्यता से                  | मान्यता के                       |
| ፍሄሪ   | ર્ધ         | <b>जाय</b> ते               | जायन्ते                          |

## मनुस्मृति

| द्रपृद                                                                                                                       | 8                                                                 | तत्र                                                                                                                                                                 | यत्र ें                                                                                                                                                                    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| द्रप्र७                                                                                                                      | १                                                                 | वर्णव्यवस्था है                                                                                                                                                      | वर्णव्यवस्था की है।                                                                                                                                                        |
| <b>ದ</b> ೪ದ                                                                                                                  | ų                                                                 | मृख                                                                                                                                                                  | मूर्ख                                                                                                                                                                      |
| द्ध १                                                                                                                        | २७                                                                | द्विजों के                                                                                                                                                           | द्विजों में                                                                                                                                                                |
| द्ध                                                                                                                          | १७                                                                | ौली                                                                                                                                                                  | शैती                                                                                                                                                                       |
| द्ध२                                                                                                                         | २४                                                                | ब्राइनयोनिस्था :                                                                                                                                                     | ब्रह्नयोनिस्था :                                                                                                                                                           |
| द्रहर                                                                                                                        | २३                                                                | धर्मवैनैपुणम्                                                                                                                                                        | घर्म नैपुणम्                                                                                                                                                               |
| द्धर                                                                                                                         | ş                                                                 | <del>.</del><br>सन्                                                                                                                                                  | सन                                                                                                                                                                         |
| <b>८६</b> ८                                                                                                                  | ९                                                                 | जीविता 🕂 🚈                                                                                                                                                           | जीवित 🕂                                                                                                                                                                    |
| <b>ದ</b> ಥಿ ದ                                                                                                                | १९                                                                | नार्तों \$त्तं                                                                                                                                                       | नार्त्तों <b>ऽ</b> त्तुं                                                                                                                                                   |
| <b>⊏190</b>                                                                                                                  | ११                                                                | घातु                                                                                                                                                                 | घान्य                                                                                                                                                                      |
| द90                                                                                                                          | २८                                                                | न ल —                                                                                                                                                                | न ले —                                                                                                                                                                     |
| द्र७२                                                                                                                        | ३२                                                                | ाक जो                                                                                                                                                                | कि जो                                                                                                                                                                      |
| ದ0ತಿ                                                                                                                         | ą                                                                 | वर्णों की                                                                                                                                                            | वर्णों के                                                                                                                                                                  |
| द्र७४                                                                                                                        | १६                                                                | दीक्षित हो सके                                                                                                                                                       | दीक्षित न हो सके                                                                                                                                                           |
| ದ೦೪                                                                                                                          | २७                                                                | जी के                                                                                                                                                                | जी ने                                                                                                                                                                      |
| ८७४                                                                                                                          | २८                                                                | अनु.                                                                                                                                                                 | मनु.                                                                                                                                                                       |
| ८७६                                                                                                                          | ३४                                                                | संस्कारर्हमति                                                                                                                                                        | संस्कारमर्हति                                                                                                                                                              |
| 262                                                                                                                          | २२-२३                                                             | कारण अयुक्तियुक्त है ।                                                                                                                                               | कारण मनुसम्मत नहीं है।                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                              | . 8                                                               | यज्ञार्थ                                                                                                                                                             | यज्ञार्थं                                                                                                                                                                  |
| <u> </u>                                                                                                                     | . ,                                                               |                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                            |
| ददर<br>ददर                                                                                                                   | १९                                                                | विद्येत्                                                                                                                                                             | विद्येत '                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                              |                                                                   | वि <b>येत्</b><br>न यस्मिन्                                                                                                                                          | न तस्मिन्                                                                                                                                                                  |
| दद१                                                                                                                          | १९                                                                | न यस्मिन्<br>कुयाद्                                                                                                                                                  | न तस्मिन्<br>कुर्याद्                                                                                                                                                      |
| दद१<br>दद४                                                                                                                   | <b>१</b> ९<br>१०                                                  | न यस्मिन्<br>कुयाद्<br>ब्राह्मवादिषु                                                                                                                                 | न तस्मिन्<br>कुर्याद्<br>ब्रहमवादिषु                                                                                                                                       |
| 222<br>222<br>222<br>222<br>222                                                                                              | १९<br>१०<br>२३<br>१७<br>२०                                        | न यस्मिन्<br>कुयाद्<br>ब्राह्मवादिषु<br>उपसेविनामू                                                                                                                   | न तस्मिन्<br>कुर्याद्<br>ब्रह्मवादिषु<br>उपसेविनाम्                                                                                                                        |
| 222<br>222<br>222<br>222<br>222<br>222                                                                                       | १९<br>१०<br>२३<br>१७<br>२०<br>११                                  | न यस्मिन्<br>कुयाद्<br>ब्राह्मवादिषु<br>उपसेविनामू<br>श्लोकों से                                                                                                     | न तस्मिन्<br>कुर्याद्<br>ब्रह्मवादिषु<br>उपसेविनाम्<br>श्लोकों के                                                                                                          |
| 222<br>222<br>222<br>222<br>222<br>222<br>223                                                                                | १९<br>१०<br>२३<br>१७<br>२०<br>११<br>११                            | न यस्मिन्<br>कुयाद्<br>ब्राह्मवादिषु<br>उपसेविनाम्<br>श्लोकों से<br>यज्ञप्रसंगों                                                                                     | न तस्मिन्<br>कुर्याद्<br>ब्रह्मवादिषु<br>उपसेविनाम्<br>श्लोकों के<br>यञ्जप्रसंगों में                                                                                      |
| 223<br>224<br>225<br>225<br>225<br>227<br>227<br>227                                                                         | १९<br>१०<br>२३<br>१७<br>२०<br>११                                  | न यस्मिन्<br>कुयाद्<br>ब्राहमवादिषु<br>उपसेविनामू<br>श्लोकों से<br>यज्ञप्रसंगों<br>जैहमयं                                                                            | न तस्मिन्<br>कुर्याद्<br>ब्रह्मवादिषु<br>उपसेविनाम्<br>श्लोकों के<br>यज्ञप्रसंगों में<br>जैहम्यं                                                                           |
| \$22<br>\$22<br>\$22<br>\$22<br>\$22<br>\$23<br>\$26<br>\$26<br>\$26<br>\$26<br>\$26<br>\$26<br>\$26<br>\$26<br>\$26<br>\$26 | १९<br>१०<br>२३<br>१७<br>२०<br>११<br>११                            | न यस्मिन्<br>कुयाद्<br>ब्राह्मवादिषु<br>उपसेविनाम्<br>श्लोकों से<br>यज्ञप्रसंगों<br>जैहमयं<br>पातकिनस्तेव                                                            | न तस्मिन्<br>कुर्याद्<br>ब्रह्मवादिषु<br>उपसेविनाम्<br>श्लोकों के<br>यज्ञप्रसंगों में<br>जैह्म्यं<br>पातकिनस्त्वेव                                                         |
| 200<br>200<br>200<br>200<br>200<br>200<br>200<br>200<br>200                                                                  | १९<br>१०<br>२३<br>१७<br>२०<br>११<br>१४                            | न यस्मिन्<br>कुयाद्<br>श्राहमवादिषु<br>उपसेविनाम्<br>श्लोकों से<br>यज्ञप्रसंगों<br>जैहमयं<br>पातकिनस्तेव<br>मास                                                      | न तस्मिन्<br>कुर्याद्<br>ब्रह्मवादिषु<br>उपसेविनाम्<br>श्लोकों के<br>यज्ञप्रसंगों में<br>जैहम्यं<br>पातकिनस्त्वेव<br>मासं                                                  |
| \$22<br>\$25<br>\$25<br>\$25<br>\$25<br>\$25<br>\$25<br>\$25<br>\$25<br>\$25                                                 | १९<br>१०<br>२३<br>१७<br>२०<br>११<br>१४<br>९४                      | न यस्मिन्<br>कुयाद्<br>ब्राह्मवादिषु<br>उपसेविनाम्<br>श्लोकों से<br>यज्ञप्रसंगों<br>जैहमयं<br>पातकिनस्तेव<br>मास<br>कुर्य :                                          | न तस्मिन्<br>कुर्याद्<br>ब्रह्मवादिषु<br>उपसेविनाम्<br>श्लोकों के<br>यज्ञप्रसंगों में<br>जैहम्यं<br>पातकिनस्त्वेव<br>मासं<br>कुर्यु :                                      |
| 822<br>822<br>822<br>822<br>824<br>825<br>806<br>806<br>806<br>806<br>806<br>806<br>806<br>806                               | १९<br>१७<br>२७<br>११<br>११<br>१४<br>१८<br>१४                      | न यस्मिन्<br>कुयाद्<br>ब्राह्मवादिषु<br>उपसेविनामू<br>श्लोकों से<br>यज्ञप्रसंगों<br>जैहमयं<br>पातकिनस्तेव<br>मास<br>कुर्य :<br>नार्थ                                 | न तस्मिन्<br>कुर्याद्<br>ब्रह्मवादिषु<br>उपसेविनाम्<br>श्लोकों के<br>यज्ञप्रसंगों में<br>जैह्म्यं<br>पातकिनस्त्वेव<br>मासं<br>कुर्यु :<br>नार्यं                           |
| \$22<br>\$22<br>\$25<br>\$25<br>\$25<br>\$26<br>\$26<br>\$26<br>\$26<br>\$26<br>\$26<br>\$26<br>\$26<br>\$26<br>\$26         | १९<br>१९३<br>१९०<br>११४<br>१८<br>१८<br>१८<br>१८<br>१८<br>१८       | न यस्मिन्<br>कुयाद्<br>श्राह्मवादिषु<br>उपसेविनाम्<br>श्लोकों से<br>यज्ञप्रसंगों<br>जैहमयं<br>पातकिनस्तेव<br>मास<br>कुर्य :<br>नार्थ<br>पायश्चित्त                   | न तस्मिन्<br>कुर्याद्<br>ब्रह्मवादिषु<br>उपसेविनाम्<br>श्लोकों के<br>यज्ञप्रसंगों में<br>जैहम्यं<br>पातकिनस्त्वेव<br>मासं<br>कुर्यु:<br>नार्थं<br>प्रायश्चित्त             |
| \$22<br>\$22<br>\$25<br>\$25<br>\$25<br>\$25<br>\$25<br>\$25<br>\$25<br>\$25                                                 | १९<br>२१<br>११<br>११<br>११<br>११<br>११<br>१६<br>११                | न यस्मिन्<br>कुयाद्<br>ब्राह्मवादिषु<br>उपसेविनाम्<br>श्लोकों से<br>यज्ञप्रसंगों<br>जैहमयं<br>पातकिनस्तेव<br>मास<br>कुर्य :<br>नार्ष<br>पायश्चित्त<br>न्हें          | न तस्मिन्<br>कुर्याद्<br>ब्रह्मवादिषु<br>उपसेविनाम्<br>श्लोकों के<br>यज्ञप्रसंगों में<br>जैहम्यं<br>पातिकनस्त्वेव<br>मासं<br>कुर्यु:<br>नार्थं<br>प्रायश्चित्त<br>उन्हें   |
| \$22<br>\$22<br>\$22<br>\$22<br>\$22<br>\$25<br>\$25<br>\$25<br>\$25<br>\$25                                                 | १९<br>१९३<br>१९४<br>११४<br>१८४<br>१९४<br>१९४<br>१९४<br>१९४<br>१९४ | न यस्मिन्<br>कुयाद्<br>ब्राह्मवादिषु<br>उपसेविनामू<br>श्लोकों से<br>यज्ञप्रसंगों<br>जैहमयं<br>पातकिनस्तेव<br>मास<br>कुर्य :<br>नार्थ<br>पायश्चित<br>न्हें<br>पृथक्ता | न तस्मिन्<br>कुर्याद्<br>ब्रह्मवादिषु<br>उपसेविनाम्<br>श्लोकों के<br>यज्ञप्रसंगों में<br>जैह्म्यं<br>पातिकनस्त्वेव<br>मासं<br>कुर्यु :<br>नार्यं<br>प्रायश्चित्त<br>उन्हें |
| \$22<br>\$22<br>\$25<br>\$25<br>\$25<br>\$25<br>\$25<br>\$25<br>\$25<br>\$25                                                 | १९<br>२१<br>११<br>११<br>११<br>११<br>११<br>१६<br>११                | न यस्मिन्<br>कुयाद्<br>ब्राह्मवादिषु<br>उपसेविनाम्<br>श्लोकों से<br>यज्ञप्रसंगों<br>जैहमयं<br>पातकिनस्तेव<br>मास<br>कुर्य :<br>नार्ष<br>पायश्चित्त<br>न्हें          | न तस्मिन्<br>कुर्याद्<br>ब्रह्मवादिषु<br>उपसेविनाम्<br>श्लोकों के<br>यज्ञप्रसंगों में<br>जैहम्यं<br>पातिकनस्त्वेव<br>मासं<br>कुर्यु:<br>नार्थं<br>प्रायश्चित्त<br>उन्हें   |

श्रुद्धाश्रुद्धि-पत्र

¥

| ૧૪૨         | २९    | फल-फूल           | फल-मूल             |
|-------------|-------|------------------|--------------------|
| ९५४         | १७    | अघम              | अंघर्म             |
| ९५४         | २७    | मानसा            | मनसा               |
| ९५६         | રુષ્ઠ | तन्मत्राओं       | तन्मात्राओं        |
| ९५९         | ११    | रजोगुण प्रघानता  | सतोगुण प्रधानता    |
| ९६१         | १४    | ज्ञयम्           | ज्ञेयम्            |
| ९६२         | १४    | अथसंग्रह, धर्म : | अर्थसंग्रह, धर्म : |
| <b>९</b> ६३ | २६    | कम करने          | कर्म करने          |
| ९६७         | १८    | सावमौतिक:        | सार्वमौतिक :       |
| ९६७         | १९    | सव:              | सर्व :             |
| ९६९         | १     | क्रव्यवा :       | क्रव्यादा :        |
| 990         | ٩     | पस्करह्युम्      | इयुपस्करम्         |
| ९७४         | 8     | चदु जीयम्        | च दुर्जयम्         |
| 900         | ય     | प्रत्य           | प्रेत्य            |
| 99⊏         | ४२    | आवश्यता          | आवश्यकता           |
| **          | २४    | यथाथ             | यथार्थ             |
| ९८६         | २६    | षम               | धर्म               |
| 990         | १     | घम               | घर्म               |
| **          | १४    | समतानाम्         | समेतानाम्          |
| ९९२         | Ę     | अधर्म            | अषमें              |
| ९९७         | १८    | अइलादक           | आइलादक             |
| ९९९         | २७    | न्नियं           | न्नित्य'           |
|             |       |                  |                    |

# अथ मनुस्मृतिः

# ऋथ प्रथमोऽध्यायः

[हिन्दीभाष्य-'ग्रनुशीलन'-समीक्षाभ्यां सहितः]

(मृष्टि-उत्पत्ति एवं धर्मोत्पत्ति विषय १।५ से १।१४४ तक)

मनुस्मृति-मूमिका (१।१से १।४ तक)

महर्षियों का मनु के पास ग्रागमन-

मनुमेकाग्रमासीनमभिगम्य महर्षयः। प्रतिपूज्य यथान्यायमिदं वचनमबुवन् ॥ १ ॥ (१)

(महर्षयः) महर्षि लोग (एकाग्रम् + ग्रासीनम्) एकाग्रतापूर्वक बैठे हुए (मनुम्) मनु के (ग्रिभगम्य) पास जाकर, ग्रीर उनका (यथान्यायम्) यथो-चित (प्रतिपूज्य) सत्कार करके (इदम्) यह (वचनम्) वचन (ग्रब्रुवन्) बोले—।। १॥

महर्षियों का मनु से वर्णाश्रम-धर्मों के विषय में प्रश्न-

भगवन्सवंवर्णानां यथावदनुपूर्वेशः । भ्रन्तरप्रभवाणां च धर्मान्नो वक्तुमहंसि ॥ २ ॥ (२)

(भगवन्) हे भगवन् ! ग्राप (सर्ववर्णानाम्) सब वर्णी = ब्राह्मण्, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र (च) ग्रोर (ग्रन्तरप्रभवाणाम्) सभी वर्णो के ग्रन्दर होने वाले ग्रर्थात् ग्राश्रमों = ब्रह्मचर्यं, गृहस्थ, वानप्रस्थ ग्रौर संन्यास के [वर्णानां ग्रन्तरे प्रभवः=उत्पत्तः, स्थितः येषां ते ग्रन्तरप्रभवाः = ग्राश्रमाः] (धर्मान्) धर्मो-कर्त्तंव्यों को (यथावत्) ठीक-ठीक रूप से (ग्रनुपूर्वंशः) ग्रौर क्रमानुसार ग्रर्थात् वर्णों को ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य ग्रौर शूद्र के क्रम से तथा ग्राश्रमों को ब्रह्मचर्यं, गृहस्य, वानप्रस्थ ग्रौर संन्यास के क्रम से (नः) हमें

(वक्तुम्) बतलाने में (ग्रर्हसि) समर्थं हो ॥ २ ॥ (इस दूसरे क्लोक के प्रक्रन की पूर्ति १।३ में होगी ।)+

अर्जुर्शी ट्रान्त: मनुस्मृति एक धर्मशास्त्र है [धर्मशास्त्रं तु वै स्मृतिः २।१० (१।१२६)]। तदनुसार इसमें धर्म का ही प्रतिपादन है। मनुस्मृति में धर्म के स्वरूप तथा इस क्लोक में आये आघारभूत सब्द 'अन्तरप्रभवागाम्' पर यहां सप्रमाण विचार किया जाता है—

- (१) धर्म का स्वरूप—(क) व्याकरण की दिष्ट से 'धृत्र-धारणे' धातु से 'ग्रितिस्तु सुदुष्टृषृ ॰' [उएादि १।१४०] सूत्र से प्राप्त 'मन्' प्रत्यय के योग से 'धर्म' शब्द सिद्ध होता है। 'धारणात् धर्म दृत्याहुः' 'श्रियते ग्रनेन लोकः' ग्रादि व्युत्पत्तियों के ग्रनुसार 'जिसे ग्रात्मोन्नित भौर उत्तम सुख के लिए धारण किया जाये' ग्रथवा 'जिसके द्वारा लोक को धारण किया जाये ग्रथित व्यवस्था या मर्यादा में रखा जाये', उसे धर्म कहते हैं। इस प्रकार ग्रात्मा की उन्नित करने वाला, मोक्ष या उत्तम व्यावहारिक सुख देने वाला सदाचरण, कर्त्तव्य ग्रथवा श्रेष्ठ विधान (कानून), नियम, धर्म है।
- (ख) मनुस्मृति में धर्म को व्यापक अर्थ में ग्रहण किया गया है। स्थूल रूप से उसे दो अर्थों में वर्गीकृत किया जा सकता है—
  - १. मुख्य अर्थ (आध्यात्मिक उद्देश्यसाधक)
  - २. गौरा ग्रथं (लौकिक व्यवहार-साधक)
- १. श्राघ्यात्मिक क्षेत्र में, श्रारमा के उपकारक, निःश्रेयससिद्धि श्रयांत् मोक्ष-प्राप्ति कराने वाले 'श्राचरएा' को 'धर्म' कहते हैं। यह धर्म का मुख्य श्रयं है। यही धर्म सार्वभौमिक, सार्वकालिक एवं सार्वजनीन है, जो त्याज्य नहीं है। इसी का प्रतिपादन करना धर्मशास्त्रों का प्रमुख उद्देश्य है। मनु ने इस धर्म का वर्णन निम्न दलोक में किया है—

वेदाभ्यासः, तपः, ज्ञानम्, इन्द्रियाणां च संयमः । धर्मक्रिया, म्रात्मचिन्ता च निःश्रेयसकरं परम् ।। १२।५३।।

निम्न प्रमाणों से भी उक्त अर्थ की सिद्धि होती है-

- (म्र) धर्म शनैः संचिनुयात् "परलोकसहायार्थं सर्वभूतान्यपीडयन् ॥४।२३८॥
- (म्रा) धर्मेण हि सहायेन तमस्तरति सुदुस्तरम् ॥ ४।२४२ ॥
- (इ) धतिः क्षमा दमोऽस्तेयं शौचिमिन्द्रियनिग्रहः । धीर्विद्या सत्यमक्रोधो दशकं धर्मलक्षरणम् ॥ ६।६२ ॥

<sup>+ [</sup>प्रचलित ग्रर्थं—हे भगवन् ! सब वर्णों (ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य तथा शूद्र) ग्रौर 'ग्रम्नष्ठादि' ग्रनुलोमज, 'सूत' ग्रादि प्रतिलोमज, तथा 'भू र्नकण्टक' ग्रादि संकी ग्रं जातियों के यथोचित धर्मों को क्रमशः कहने के लिये ग्राप योग्य हैं (ग्रतः उन्हें कहिए) ॥ २ ॥]

मनुस्मृति में धर्मपालन के परिणामस्वरूप जो फलप्राप्ति दिखायी है, वह भी इस अर्थ की मुख्यता की स्रोर संकेत करती है—

- (ई) एतद्वो ऽभिहितं सर्वं निःश्रेयसकरं परम्। श्रस्मादप्रस्युतो विष्रः प्राप्नोति परमां गतिम्।। १२।११६।।
- (उ) स्रनेन वित्रो वृत्तेन वर्तयन् वेदशास्त्रवित्। व्यपेत कल्मको नित्यं ब्रह्मलोके महीयते ॥४।२६०॥

इस अर्थ की सिद्धि में प्रमाणरूप में १।१२८, २।१३४ [२।१४६], २।२२४ [२४६],४।१३८,१४६,१७४,२३८,२४२,२४३,२६०॥ ८।१६,१७,८३ ग्रादि क्लोक भी द्रष्टक्य हैं।

- २. व्यावहारिक क्षेत्र में, त्रिविध = ग्रात्मिक, मानसिक, शारीरिक उन्नित कराने वाले, मानवत्व ग्रीर देवत्व का विकास करने वाले, उत्तम सुखसाधक श्रेष्ठ व्यावहारिक कर्त्तव्य, मर्यादाएँ ग्रीर विधान (कानून) धर्म कहलाते हैं। ये व्यावहारिक क्षेत्र के होने के कारण कर्म हैं. जिनमें देश-काल-परिस्थितिवश कुछ परिवर्तन भी ग्रा जाते हैं। इसमें निम्न प्रमाण भी द्रष्टव्य हैं—
  - (अ) न ब्रुयात् सत्यमप्रियम् ।।४।१३८।।
  - (ग्रा) योषितां धर्ममापदि ॥ १। ५६।।
  - (इ) एव धर्मः स्त्रीपुंसयोः ।।६।१०१, १०३।।
  - (ई) द्युतधमं निबोधत ॥ ६।२२० ॥
  - (ব) दण्डं धर्मं विदुः बुधाः ॥७।१८॥
  - (ऊ) राजधर्मान् प्रवक्ष्यामि ॥७।१॥
  - (ए) विवाह—'ब्राह्मो धर्मः', 'दैवं धर्मैम्', 'ग्राषंः धर्मं'ः', 'ग्रा सुरः धर्मः । ।। ३। २७ ३१। ग्रादि-ग्रादि ।।

दर्शनशास्त्रों में धर्म के स्वरूप को स्पष्ट किया गया है। उनके ब्रनुसार धर्म की परिभाषा निम्न है—

(म्र) ''यतोऽम्युदयनिःश्रेयसिसिद्धः स धर्मः (वैशेषिक १।१।२)

ग्रथीत्—जिसके ग्राचरण से (ग्रभ्युदयः) मनुष्य की त्रिविध = ग्रात्मिक, मानसिक व शारीरिक उन्नित ग्रीर व्यावहारिक उत्तम सुख की प्राप्ति एवं वृद्धि हो तथा (निःश्रेयसिद्धिः) मोक्षसुख की सिद्धि हो (सः धर्मः) वह ग्राचरण या कर्त्तव्य धर्म है।

(ग्रा) ''बोदनालक्षराो धर्मः'' (पूर्वमीमांसा १ । १ । २)

त्रथित्—(चोदनालक्षणः) वेदों में मनुष्यों को करने के लिए जो कर्त्तंब्य विहित किये हैं, वह (धर्मः) धर्म है।

#### (२) 'अन्तरप्रमवाणाम्' पद का मनु-सम्मत अर्थ---

इस श्लोक में मेधातिथि, कुल्लूकभट्ट ग्रौर उनके ग्रनुयायी सभी टीकाकारों ने 'अन्तरप्रमवाणाम्' पद का—''संकीर्णं जातियों या वर्णसङ्करों के'' यह ग्रयं ग्रशुद्ध किया है। इस पद का ग्रर्थ 'ग्राश्रमों के' होना चाहिये। इसकी पुष्टि में निम्न युक्तियाँ हैं—

(क) २ । १८ [इस संस्करण के अनुसार १ । १३७] में 'अन्तरप्रमवाणाम्' के पर्यायवाची रूप में 'सान्तराला**नाम्'** शब्द का प्रयोग किया है । जैसे यहाँ वर्णों के साथ 'अन्तरप्रभवाएगम्' शब्द का प्रयोग है, वैसे ही उक्त श्लोक में भी वर्णों के कथन के साथ-साथ 'सान्तरालानाम्' शब्द का प्रयोग है। उस श्लोक में 'सान्तरा-लानाम्' शब्द का ग्रर्थ 'ग्राश्रम' है, ग्रतः यहां भी उसके पर्यायवाची शब्द 'अन्तरप्रभवाणाम्' शब्दका ग्रर्थ 'ग्राश्रमों के' होनाचाहिये। यद्यपि २।१८ [१। १३७] श्लोक में भी टीकाकारों ने 'सान्तरालानाम्' शब्द का ग्रर्थ 'संकीएं जाति' या 'वर्णसङ्कर' किया है, किन्तु वह मनु की मान्यता के विरुद्ध है। यतो हि, उस श्लोक में धर्म के चार मूलाधारों में से एक ग्राधार 'सदाचार' [२।६,१२ या १। १२४, १३१] का लक्षण किया है, ग्रीर बताया है कि ''ब्रह्मावर्त देश के निवासी वर्णों ग्रौर ग्राश्रमों का, जो परम्परागत श्रेष्ठ ग्राचरण है, वह 'सदाचार' कहलाता है''। इस क्लोक में 'सान्तराल' शब्द का 'वर्णसङ्कर' या 'संकीर्ण जाति' ग्रर्थ इसलिए ग्रहण नहीं हो सकता, क्यों कि वर्णसङ्करों का ग्राचरण 'सदाचार' ही नहीं हो सकता ग्रीर न ही उनके ग्राचरण को उन क्लोकों में 'सदाचार' के रूप में माना है। इसका प्रत्यक्ष प्रमाण यह है कि वर्णंसङ्करों के धर्मवर्णन-प्रसङ्ग में ग्रनेक स्थानों पर उनके ग्राचरण को निन्दनीय ग्रीर गहित कहा है। उस प्रसङ्ग में संकीर्ण जातियों के लिए प्रयुक्त विशेषणों में कुछ इस प्रकार हैं—"मातृदोषविगहितान्"= 'माता के दोष से निन्दित जन्म वाले' [१०।६], "क्रूराचारविहारवान्" =='क्रूर ग्राचार-व्यवहार वाले'[१०।६], ''ग्रधमो नृ्णाम्''≕मनुष्यों में नीच'[१०।१२], ''अव्रतांस्तु यान्" चत्रतहीन' [१०।२०], ''पापात्मा भूजंकण्टकः"≕पापी ग्रात्मा वाले भूर्जंकण्टक'[१०।२१],''ततोऽप्यधिकदूषितान्''='उनसे भी ग्रधिक दूषित ग्राच-रण वाले'[१० । २६] "जनयन्ति विगहितान्"="निन्दित सन्तानों को जन्म देते हैं" [१०। २६]। इसी प्रकार संकीर्ण जातियों का 'ग्रपसद' (नीच) 'अपघ्वंसज' (पिततो-त्पन्न) आदि शब्दों द्वारा नामकरएा करना भी यह सिद्ध करता है कि रचयिता इन्हें निन्दित आचरण वाला मानता है। इनके ग्रतिरिक्त उस प्रसग में वर्णसंकरों के जो पशु-हिंसा ग्रादि धर्म बतलाये हैं,वे मनु के मत में धर्म न होकर दुष्कर्म हैं, जिनकी मनु ने स्थान-स्थान पर निन्दा की है। फिर उनके ग्राचरएा को 'सदाचार' कैसे कहा जा सकता है ? ग्रीर न उन्हें 'धर्म' कहा जा सकता है। इससे यह बोध होता है कि उक्त इलोक में 'सान्तराल' शब्द का 'वर्णसंकर' ग्रर्थ करना संगत नहीं है, ग्र<mark>ौर</mark> मनु के विरुद्ध भी है। ग्रतः वहां उसका 'ग्राश्रम' ग्रथं होना चाहिए। उसके पर्यायवाची रूप में प्रयुक्त होने से इस क्लोक में 'अन्तरप्रभव' का ग्रर्थ भी 'आश्रम' ही समीचीन है।

- (ल) मनुस्मृति में वर्णों के धर्मों के साथ-साथ विस्तृत ग्रौर विशिष्ट रूप से ग्राक्षमों के धर्मों का ही कथन है, वर्णसंकरों के धर्मों का नहीं। यह भी ध्यान देने की बात है कि इस श्लोक में जिस क्रम से वर्णों ग्रौर ग्राक्षमों के धर्मों को बतलाने की इच्छा व्यक्त की है, ठीक उसी क्रम से ही मनुस्मृति में उसका उल्लेख है। ग्राक्षमों और वर्णों का क्रम साथ-साथ चलता है, जैसे—द्वितीय ग्रध्याय में—ब्रह्मचर्याश्रम का वर्णन है, तृतीय से पञ्चम तक गृहस्थ का, पष्ठ में वानप्रस्थ एवं संन्यास ग्राश्रम का वर्णन है। साथ-साथ छठे ग्रध्याय तक ब्राह्मण के कर्त्तं व्यों भी उक्त हो जाते हैं। किर क्षत्रियों के शेष कर्त्तं व्यों का वर्णन ७। १ से ६। ३२५ तक है। वैश्य के ग्रतिरिक्त कर्त्तं व्यों का कथन ६। ३२६ से ३३३ [इस संस्करण में १०। १-६] तक, तथा शूद्रों के कर्त्तं व्यों का वर्णन ६। ३३४-३३५ [इस संस्करण में १०। ७-६] में है। यदि 'अग्तरप्रमबाएाम्' का 'ग्राक्षम' ग्रर्थ न करके 'वर्णसंकर' ग्रर्थ लिया जाये, तो प्रश्न उठेगा कि जब प्रारम्भ में ग्राक्षमों के धर्म पूछने का प्रश्न ही नहीं है, तो इतने विस्तृत ग्रौर प्रधान रूप से ग्राक्षमों के धर्मों का साथ-साथ ग्रौर प्रधान त्यों किया गया है ? वर्णों ग्रौर ग्राक्षमों के धर्मों का साथ-साथ ग्रौर प्रधानतापूर्व क वर्णन करने की मनु की यह शैली भी यह संकेत देती है कि इस श्लोक में वर्णों ग्रौर ग्राक्षमों के विषय में नहीं।
- (ग) मनुस्मृति में सर्वत्र वर्णों के साथ आश्रमों का उल्लेख करने की प्रवृत्ति परिलक्षित होती है, वर्णसंकरों की नहीं। १२। ६७ में भी वर्णों के साथ आश्रमों का उल्लेख है—"चातुर्वण्यं त्रयो लोकाः चत्वारक्ष्वाश्रमाः पृथक्" इसी प्रकार ७। ३५ में भी राजा को वर्णों ग्रौर आश्रमों के धर्मों का रक्षक कहा है, वर्णसंकरों का उल्लेख ही नहीं—

## स्वे स्वे धर्मे निविष्टानां सर्वेषामनुपूर्वशः। वर्णानामाश्रमाणां च राजा सुध्टोऽभिरक्षिता।।

इस प्रवृत्ति के ग्रनुसार भी यहां वर्णों के साथ प्रयुक्त 'ग्रन्तरप्रभव' शब्द का ग्रथं 'ग्राश्रम' ही सिद्ध होता है।

(घ) मनुस्मृति मं, दशम ग्रध्याय को छोड़कर, वर्णों के साथ ग्रथवा स्वतन्त्र रूप से कहीं भी वर्णसंकरों की चर्चा या उल्लेख नहीं है। नामकरण संस्कार [२।२६-३५ या २।१-१०], विवाहिविधि [३।२०] ग्रादि प्रसङ्गों में, जहाँ शूद्रों के लिए भी बिधान किये हैं, वहां भी इनका उल्लेख नहीं है। दशम ग्रध्याय में भी जो इनका वर्णन है, वह वस्तुतः मौलिक न होकर प्रक्षिप्त है (विस्तृत जानकारी के लिए दशम ग्रध्याय के क्लोकों की समीक्षा देखिए)। यतो हि, वह विषय प्रसंगविरुद्ध रूप से विणात है। मनु की विषय-संकेत-शैली से भी दशम ग्रध्याय का वर्णसंकरों का प्रसंग प्रक्षिप्त सिद्ध होता है। वर्णों के धर्म-कथन का विषय प्रारम्भ करते हुए वे कहते हैं— "वर्णवर्मान्तिवोद्यत्र" १।१४४ [ग्रन्य संक्तरणों में २।२४]। इसी प्रकार इस विषय की समाप्ति का संकेत करते हुए कहा— "एष धर्मविधः कृतस्नक्ष्वातुर्वण्यस्य कीर्तितः" १०।१४२ [ग्रन्य संस्करणों में १०।१३१]। दोनों ही स्थानों पर वर्णों के धर्मों के वर्णन का कथन

है, श्रापद्धर्म का नहीं। यहां बीच में वर्णसंकरों के वर्णन करने का न तो प्रसंग था श्रौर न ही श्रभीष्टता, किन्तु फिर भी किसी ने इस वर्णन को बलात् मिलाया है।

इसी प्रकार १०। १५ [ग्रन्यत्र १०। ४] में स्पष्ट शब्दों में मनु ने उद्घोषित किया है कि ग्रायों के समाज में केवल चार वर्ण हैं, पांचवां कोई वर्ण नहीं है। इनसे भिन्न सभी दस्यु हैं, चाहे वे ग्रायं भाषाएं बोलते हों ग्रथवा म्लेच्छ भाषाएं [१०। ५६ (ग्रन्यत्र १०। ४५)]। यहां वर्णसंकरों का कोई उल्लेख नहीं। इससे वर्णसंकरों का वर्णन [१०। ५—७३] मनुस्मृतिसम्मत या मौलिक सिद्ध नहीं होता। जब यह मनु-स्मृतिसम्मत ही सिद्ध नहीं होता, तो इस ग्रन्थ में किसी शब्द से 'वर्णसंकर' ग्रथं ग्रहण करना ही ग्रनुपयुक्त एवं विरुद्ध है। ग्रतः यहां भी 'वर्णसंकर' ग्रथं न होकर 'ग्राश्रम' ग्रथं हो मनुस्मृतिसम्मत है।

- (ङ) मनु ने संक्षिप्त भूमिका के रूप में १। ६७-६१ दलोकों में एक-एक वर्ण का नामोल्लेख तथा उनका कर्मवर्णन किया है। उससे यह स्पष्ट संकेत मिल जाता है कि मनु मनुष्य-समाज में चार वर्णों के प्रतिरिक्त कोई वर्ण नहीं मानते। इन दलोकों से यह भी संकेत मिलता है कि मनुस्मृति में मनु को केवल इन्हीं चार वर्णों के धर्मों का कथन करना ग्रभीष्ट है, ग्रन्य किसी वर्णमंकर ग्रादि का नहीं। ग्रतः यहाँ भी 'ग्रन्तर-प्रभव' का ग्रयं वर्णसंकर ग्रादि करना मनु की मौलिकता के विरुद्ध है, इसका 'ग्राश्रम' ग्रयं ही प्रकरणसंगत है।
- (३) प्रतीत होता है कि जब वर्णसङ्करों के प्रसंग का प्रक्षेप हुग्रा, तो उन लोगों ने तदनुमार ही 'ग्रन्तरप्रभव' ग्रौर 'सान्तराल' शब्दों के ग्रथों को भी परिवर्तित करके 'वर्णसकर' ग्रथं प्रचलित कर दिया। यही नहीं, ग्रपने ग्राशय के ग्रनुसार ऐसे लोगों ने पाठभेद करने का भी प्रयास किया। तीन-चार हस्तलिखित प्रतियों में 'ग्रन्सरप्रभवा-णाम्' पद के स्थान पर 'संकरप्रभवाणाम्' पाठभेद भी मिलता है। यह पाठभेद वर्णसंकर सम्बन्धी प्रक्षिप्त श्लोकों को मौलिक सिद्ध करने का ही एक प्रयास था। यह पाठभेद तो प्रचलित नहीं हो पाया, किन्तु इस पाठभेद के ग्रनुसार ग्रथं की भ्रान्ति ग्रवश्य प्रचलित हो गई।

# त्वमेको ह्यस्य सर्वस्य विधानस्य स्वयम्भुवः । स्रचिन्त्यस्याप्रमेयस्य कार्यतस्वार्यवित्प्रभो ॥ ३ ॥ (३)

(हि) क्योंकि (प्रभो) वेदज्ञ होने से धर्मोपदेश में समर्थ हे विद्वन् ! (ग्रस्य सर्वस्य) इस सब [१।५—१।१४४ (२।२५) में विणत] समस्त जगत् के, (ग्रचिन्त्यस्य) जिनका चिन्तन से पार नहीं पाया जा सकता ग्रयवा जिनमें ग्रसत्य कुछ भी नहीं है, ग्रीर (ग्रप्रमेयस्य) जिनमें ग्रपरिमित सत्यविद्याभ्रों का वर्णन है, उन (स्वयम्भुवः विधानस्य) स्वयम्भू [१।६] परमातमा द्वारा रचित [१।२३] विधानरूप वेदों के (कार्य-तत्त्वार्थवित्) कार्य=कर्त्तव्यरूप धर्मीया प्रतिपाद्य विषयों के, तत्त्वार्थवित्=यथार्थरूप ग्रथवा उनके

रहस्यों को, ग्रोर [द्वितीयार्थ में] वेदार्थों को जानने वाले (एक: त्वम्) एक ग्राप ही हैं [ग्रर्थात् इस समय धर्मों के विशेषज्ञ विद्वान् ग्राप ही दिष्टगोचर हो रहे हैं, ग्रतः ग्राप ही उन्हें किहये]।।

ग्रिमिप्राय यह है कि वेद सब सत्यविद्याग्रों के विधायक ग्रन्थ हैं, इस प्रकार वे जगत् के विधान रूप ग्रर्थात् संविधान हैं। महिष लोग प्रशंसा-पूर्वक मनु से कह रहे हैं कि उन विधान रूप वेदों में कौन-कौन से करने योग्य कार्य ग्रर्थात् कर्त्तव्यरूप धर्म विहित हैं, उन्हें भलीभांति समभने वाले विशेषज्ञ विद्वान् ग्राप हैं, ग्रतः हमें वणौं ग्रीर ग्राश्रमों के धर्मों को बतलाइये। (यह श्लोक १।२ का पूरक वाक्य है। दूसरे श्लोक में वर्णाश्रम धर्मों का प्रश्न है, ग्रतः इसमें उन्हों का जाता बताकर मनु की प्रशंसा की है। यही मनुसमृति का प्रतिपाद्य विषय है—'धर्मों का कथन')।। ३।। अ

''स्वयम्भू जो सनातन वेद हैं, जिनमें ग्रसत्य कुछ भी नहीं ग्रौर जिनमें सब सत्यिवद्याग्रों का विद्यान है, उनके ग्रर्थ को जानने वाले केवल ग्राप ही हैं।'' (ऋ० भू० ४८)

अवन्यू श्री त्या : कुल्लू कभट्ट म्रादि प्रायः सभी टीकाकारों ने इस श्लोक का म्रपूर्ण या त्रुटिपूर्ण मर्थ किया है। उनके मर्थों में निम्न त्रुटियां हैं—

- (१) 'ग्रस्य सर्वस्य' सर्वनामों को वेद के साथ जोड़ दिया है।
- (२) कुल्लूकभट्ट ने 'कार्य' का 'ग्रग्निष्टोम ग्रादि यज्ञकार्य' तथा-
- (३) 'तत्त्वार्यवित्' का 'ब्रह्म के ज्ञाता' ये श्रसंगत, सीमित श्रीर मनुस्मृति से श्रसम्मत श्रंथं किये हैं।

इनकी पुष्टि के लिए विस्तृत विचार करना ग्रावश्यक है-

(१) 'ग्रस्य सर्वस्य' पदों की सही संगति—(क) यहां 'ग्रस्य सर्वस्य' पदों का ग्रयं 'इस सब जगत् के' होना उपयुक्त एवं प्रासंगिक है। 'ग्रस्य' या 'इवस्य' शब्दों का जब स्वतन्त्र रूप से प्रयोग होता है, तो मुख्यरूप से उसके तीन ग्रामिप्राय होते हैं—(१) उपस्थित या निकट की वस्तु की ओर संकेत, (२) निकट रूप से स्थित जगत्, (३) पूर्वापर विषय या वस्तु की ग्रोर संकेत। इन तीनों ही ग्रयों के ग्राघार पर यदि इन पदों को परखा जाये, तो इनका वेद के साथ सम्बन्ध न होकर 'जगत्' अर्थ ही व्यक्तित होता है। यतो हि ग्रगला वस्यमाए विषय या ग्रामिम प्रसंग जगत् का है, ग्रतः वेद के साथ इन पदों को नहीं जोड़ा जा सकता। इन से 'जगत्' की ग्रोर ही संकेत है। 'ग्रस्य' 'इदम्' ग्रादि पदों का प्रयोग स्वतन्त्ररूप से 'जगत्' के लिये करने की संस्कृत भाषा की सदैव प्रवृत्ति रही है। १। ध में ''ग्रासीत् इदम्" का प्रयोग भी 'जगत्' के लिए ही किया है।

<sup>(</sup>अचिति अर्थ—क्योंिक हे प्रभो ! एक आप ही इस सम्पूर्ण अपीरुषेय, अचित्रय तथा अप्रमेय वेद के अग्निष्टोमादि यज्ञकार्य और ब्रह्म के जानने वाले हैं ।।३।।]

(ख) इसके स्रतिरिक्त सुब्दि-उत्पत्ति के इसी प्रसंग में दो स्रन्य स्थानों पर भी इन पदों का प्रयोग 'जगत' म्रर्थ में ही किया है। यथा—सृष्टि-उत्पत्ति के पूर्ण होने पर— "सर्वस्य ग्रस्य तु सर्गस्य" [१। ८७], इस विषय को समाप्त भी इन्हीं पदों के स्वतन्त्र प्रयोग से किया है-"संमवश्च ग्रस्य सर्वस्य" [इस सम्पूर्ण संसार की उत्पत्ति कही। २।२५, इस संस्करण में १।१४४]। (ग) शैलों के ग्राधार पर भी इन पदों का यहां 'जगत्' ग्रर्थं सिद्ध होता है। १।५ से मनू ने जो सृष्टि-उत्पत्ति का विषय प्रारम्भ किया है, वह इन पदों के ही अनुसार है। इस श्लोक में कथन है कि 'इस जगत के विधान = वेद के ग्राप ज्ञाता हैं'। मनू ने इसी लिए धर्मों का कथन करने से पूर्व 'जगत्' के स्वरूप को बतलाना प्रारम्भ किया, जिससे धर्मोत्पत्ति, धर्म की ग्रावश्यकता, महत्त्व एवं स्वरूप का परिज्ञान होकर उसके प्रति प्रेरित हो सकें। मनु ने यहां साङ्गोपाङ्ग शैली ग्रपनायी है। 'ग्रस्य सर्वस्य' पदों के द्वारा ही १।५ से प्रारम्भ होने वाले सष्टयूत्पत्ति-विषय का संकेत है, ग्रीर इन्हीं पदों के प्रयोगपूर्वक इस विषय को समाप्त किया है-"संमवश्च अस्य सर्वस्य" [२।२५ या १।१४४] (घ) इस श्लोक में 'विधान' शब्द का वेदों के लिए जो प्रयोग किया है वह भी साभिप्राय होने से सार्थक है, तथा निमित्त-निमित्ती भाव-द्योतनार्थं प्रयुक्त है। वेद 'विधान' हैं ग्रौर विधान किसी निमित्त से विहित होता है, अतः 'ग्रस्य सर्वं स्य' पदों से संकेतित जगत उनका निमित्ती है। 'वेद जगत के लिये एक विघान है' यह भाव मन ने अन्य स्थानों पर भी प्रकट किया है, १२। ६४ में वेदों को पितृ-दैव-मनुष्यों का सनातन 'चक्षु ' कहा है (पितृदेवमनुष्याणां वेदश्वकः सनातनम्) । यहां वेद के लिये 'चुथु:' शब्द का प्रयोग लगभग 'विधान' के समान श्रर्थ देने वाला है। जैसे 'चक्षु' कहने से यह बोध होता है कि यह इन्द्रिय प्राणियों को दिखाने के लिए है, उसी प्रकार 'विधान' कहने से भी यह बोध होता है कि यह किन्हीं के मार्गदर्शन के लिए है। इस प्रकार 'विधानस्य' के साथ प्रयुक्त **ग्रस्य तु सर्गस्य' पदों** से 'जगत्' ग्रर्थ का ही संकेत मिलता है।

(२—३) 'कार्यतत्त्वार्यवितृ' का संगत ग्रयं—(क) 'कार्य' का 'अग्निष्टोम ग्रादि यज्ञकार्य' ग्रयं करना, ग्रीर 'तत्त्व' का ग्रयं 'ब्रह्म' करना भी ग्रप्रासंगिक ग्रीर मनुस्मृति से ग्रसम्मत है। 'कार्य' से इस श्लोक में ग्रिभप्राय 'कत्तंव्यों, प्रतिपाद्य विषयों' या 'समस्त व्यावहारिक तत्त्वों' ग्रथांत् 'धर्मों से है। मनुस्मृति में [१।२] जिज्ञासा ग्रौर प्रश्न का विषय 'धर्म' है, तो उसका प्रतिपाद्य या उत्तर का विषय भी 'धर्म' होगा। केवल यज्ञ या ब्रह्म का वर्णन करना, मनुस्मृति का प्रतिपाद्य नहीं है, ग्रौर न इनके बारे में स्वतन्त्र रूप से जिज्ञासा ही प्रकट की गयी है। यज्ञादि धर्म के ग्रङ्ग हैं, ग्रौर स्वतः धर्मों के ग्रन्तर्भूत हो जाते हैं। केवल यज्ञों ग्रौर ब्रह्म को ही वेदों का कार्य या साध्य मान लेने से वेदों की उपयोगिता सीमित हो जाती है, जब कि मनु की मान्यता इसके विपरीत है। मनु केवल यज्ञ या ब्रह्म के लिए ही वेदों की प्रकटता नहीं मानते, ग्रपितु संसार के समस्त श्रेष्ठ व्यवहारों — धर्मों और ज्ञान-विज्ञान ग्रादि का साधक मानते हैं। इसकी पुष्टि के लिए निम्न श्लोक प्रमाण रूप में द्रष्टव्य है—

(म्र) १।२१ में वेदों के द्वारा ही समस्त पदार्थों का नामकरण. उनके कर्मों का विधान, स्थितियों का विभाजन बताकर वेदों की बहुमुखी और व्याप्त उपयोगिता को स्वीकार किया है—

### ''सर्वेषां तु स नामानि कर्माणि च पृथक् पृथक् । वेदशब्देम्य एवादौ पृथक्संस्थाश्च निर्ममे ॥

- (ग्रा) १२। ६७ में चारों वर्णों, ग्राश्रमों एवं तीनों कालों का ज्ञान वेदों से माना है।
- (इ) शब्द, स्पर्श स्रादि सूक्ष्म शक्तियों की वैज्ञानिक सिद्धि वेदों द्वारा ही मानी है (१२। ६८)।
- (ई) १२। ६६ में समस्त व्यवहारों का सर्वोपरि साधक-शास्त्र वेद को ही कहा है।
- (उ) राजनीति की शिक्षा देने वाला [७।४३,१२।१००], धर्माधर्म का ज्ञान देने वाला [१२।१०६—११३] जगत् के श्रेष्ठ व्यवहारों का साधक [१।२३] शास्त्र वेद ही को कहा है।
- (ऊ) १२। ६४ में वेदों को पितृ-देव-मनुष्यों का 'चक्षु' (धर्म-ग्रथमं, ज्ञात-विज्ञान ग्रादि का दर्शाने वाला) कहा है।

इनके श्रतिरिक्त ग्रौर भी ऐसे श्रनेक उदाहरण मिलेंगे, जिनमें मनु ने वेदों के कार्य या उद्देश्य को व्यापक माना है। श्रतः कुल्लू कभट्ट द्वारा केवल यज्ञ या ब्रह्म को ही वेदों का कार्य कहना मनु की धारणा के प्रतिकृत है।

- (ख) मनुस्मृति उपनिषदों की भांति केवल ग्राध्यात्मिक ग्रन्थ ही लहीं है जिसमें केवल यज्ञ ग्रीर ब्रह्म का ही दिग्दर्शन कराया गया हो; ग्रपितु समाज का विधान या धर्मशास्त्र भी है। यही कारण है कि मनुस्मृति में इनका वर्णन ग्रङ्कीरूप में न होकर ग्रंगरूप में है। १।१२५—१३४ [२।६—१५] इलोकों में मनु ने धर्म का निकास वेद से माना है। मनु का प्रमुख वचन है—'वेदोऽखिलो धर्ममूलम्'१।१२५। यज्ञ ग्रीर ब्रह्मप्राप्ति का इसके अन्दर स्वतः ही ग्रन्तभित हो जाता है, क्योंकि ये भी मनुष्यों के धर्म हैं। इस प्रकार कुल्लुकभट्ट का अर्थ मनुस्मृति-प्रतिपाद्य के ग्रनुरूप नहीं है!
- (ग) श्रौर यह अर्थ अप्रासंगिक भी है। १।२ में मनु से वर्णों और आश्रमों के धर्मों का प्रश्न है। इलोकों की संगति ध्यान देने योग्य है— 'श्राप वर्णों और आश्रमों के सब धर्मों को बतलाने में समर्थ हैं [१।२] तथा जगत् के विधानरूप वेदों के कर्त्तव्यरूप धर्मों को जानने वाले आप ही एकमात्र व्यक्ति हैं [१।३]। इस प्रकार जो यहां प्रश्न रूप में प्रष्टव्य है, उस के मनु वेदज्ञ होने से ज्ञाता हैं, श्रौर जिसके वे ज्ञाता हैं, वही उनसे प्रष्टव्य हो सकता है। वही मनुस्मृति में प्रतिपादित है। मनुस्मृति में धर्मों का प्रतिपादन है। उसी का प्रश्न है। उसी प्रश्न के उत्तर के मनु ज्ञाता हैं, इसी लिए उनसे वह प्रश्न किया गया है।स्मृति में मनु से प्रश्न तो धर्मों का किया है,जबिक

उन्हें विशेषज विद्वान् बताया जा रहा है केवल यज्ञों श्रीर ब्रह्म का! श्रीर मनुस्मृति में प्रतिपादन है मुख्य रूप से घमों का! यह विसंगति पूछे गये प्रश्न श्रीर श्रागे प्रतिपादित विषय की एक रूपता से ही दूर हो सकती है। वस्तुत: यहाँ मनु को 'वेदों के श्रथों का ज्ञाता श्रीर वेद के प्रतिपाद्य या वेद में विहित घमों का समक्षते वाला' कहना ही श्रीमप्रेत है। इसकी पुष्टि बारह वें श्रघ्याय के १०५—११४ श्लोकों से भी हो जाती है, जिनमें वेदवेत्ता को ही धमं का उपदेश करने का श्रादेश है, श्रग्य को नहीं। इसी योग्यता के कारण ही महिष लोग मनु के पास जिज्ञासा लेकर पहुंचे हैं। श्रीर उन्हीं धमों को समक्षते की योग्यता का वे वर्णन कर रहे हैं। इस प्रकार इस भाष्य में प्रस्तुत श्रथं श्रिधक संगत, युक्तियुक्त श्रीर मनुसम्मत है।

मनु का महर्षियों को उत्तर-

स तैः पृष्टस्तथा सम्यगमितौजा महात्मभिः। प्रत्युवाचार्च्यं तान्सर्वान्महर्षीञ्छू यतामिति ॥ ४ ॥ (४)

(तैः) उन (महात्मिभिः) महर्षि लोगों द्वारा (सम्यक्) भलीभांति श्रद्धासत्कार पूर्वक (तथा) उपर्युक्त प्रकार से (पृष्टः) पूछे जाने पर, (सः ग्रमितौजाः) वह ग्रत्यधिक ज्ञानसम्पन्न महर्षि मनु (तान् सर्वान् महर्षीन्) उन सब महर्षियों का (ग्राच्यं) यथाविधि सत्कार करके (श्रूयताम् इति) 'सुनिए' ऐसा (प्रत्युवाच) उत्तर में बोले ।। ४ ।।

अन्य क्यो टिंडन्ड : प्रथम चार इलोकों की मौलिकता पर विचार— यद्यपि १-४ इलोक मनुप्रोक्त इलोकों की भांति मौलिक नहीं हैं, तथापि ये शैली, घटना ग्रीर प्रश्न के ग्राधार पर मौलिक ही स्वीकार किये गये हैं, क्योंकि भूमिका के रूप में इनका उल्लेख है। (१) मनुस्मृति की शैली से यह विदित होता है कि मनु के भावों (जो प्रवचन के रूप में थे) का संकलन भृगु या किसी ग्रन्य शिष्य ने किया है। संकलयिता ने इन इलोकों के द्वारा मनु के पास महिष्यों के ग्राने की घटना ग्रीर उनके प्रश्न का भूमिका के रूप में उल्लेख किया है। (२) घटना मौलिक है। (३) प्रश्न भी मौलिक है, ग्रतः संकलन-शैली के ग्रनुसार ये श्लोक मौलिक ही माने जायेंगे। जैसा कि कुछ टीकाकारों ने पांचवें श्लोक से मौलिक मनुस्मृति का प्रारम्भ माना है, उनका यह विचार श्लान्तिपूर्ण है। मनुस्मृति संकलित शैली का ग्रन्थ है. इस दिन्ट से ये चारों श्लोक मौलिक मंकलिनरूप में ही हैं।

यहाँ यह स्पष्ट कर देना भी उपयोगी होगा कि इस शैली के ग्राघार पर टीका-कारों ने उन सभी श्लोकों को मौलिक मान लिया है जिनमें मनु के नामपूर्वक वर्णन है ('महर्षिमंतुना भृगुः' १।६०॥ 'उक्तवान मनुः' १।११८॥ 'मनुना परिकीर्तितः' १।१२६॥ मनुरक्षवीत् ८।३३६॥ ग्रादि)। उनका कहना है कि मनु के भावों के ग्राघार पर भृगु ने मनुस्मृति को रचा है,ग्रतः इस प्रकार के श्लोक ग्रसंगत नहीं लगते। यह विचार भी भ्रान्तिपूर्ण है। क्योंकि, (१) मनुस्मृति मनु के भावों को लेकर रचा ग्रन्थ नहीं है, ग्रिपितु मनु के भावों का यथावत् उसी शैली में संकलन है। (२) संकलन में मौलिक ग्रंशों के बीच में संकलियता की ग्रोर से कोई बात नहीं कही जाती; ग्रतः मनुक्तवान्'ग्रादि पद वाले श्लोक संकलियता की ग्रोर से कहे होने के कारण प्रक्षिप्त हैं, मौलिक नहीं। (३) १। ४ में 'श्रूयताम्' कहकर मनु उत्तर देना ग्रारम्भ करते हैं। इस शैली से सिद्ध है कि इस श्लोक के बाद मनु के द्वारा कहे विचारों का उत्तमपुष्य की शैली के माध्यम से जो कथन है, वही मौलिक संकलन है, ग्रन्य द्वारा नामोल्लेख-पूर्वक प्रदिश्त वर्णन प्रक्षिप्त है। ग्रतः उन सभी श्लोकों को मूल संकलन से परवर्ती माना जाना चाहिए जो उत्तमपुष्य की शैली में नहीं हैं।

# (जगदुत्पत्ति-विषय)

[१। ५ से १०७, १४४]

उत्पन्ति मे पूर्व जगत् की स्थिति—

# श्रासीदिवं तमोभूतमप्रज्ञातमलक्षणम् । श्रप्रतक्ष्यमिविज्ञेयं प्रसुप्तमिव सर्वतः ।। ५ ॥ (५)

(इदम्) यह सब जगत् (तमोभूतम्) सृष्टि के पहले प्रलय में ग्रन्ध-कार से ग्रावृत्त ≔ग्राच्छादित था। ...... उस समय (ग्रविज्ञेयम्) न किसी के जानने (ग्रप्रतक्यम्) न तर्क में लाने ग्रोर (ग्रलक्षणम् ग्रप्रज्ञातम्) न प्रसिद्ध चिह्नों मे युक्त इन्द्रियों से जानने योग्य था ग्रोर न होगा। किन्तु वर्त्तमान में जाना जाता है ग्रोर प्रसिद्ध चिह्नों से युक्त जानने के योग्य होता ग्रोर यथावत् उपलब्ध है ﷺ। (स० प्र० २१३)

%(सर्वत:) सब ग्रोर (प्रस्प्तम् ईव) सोया हग्रा-सा पड़ा था ॥५॥

श्रान्तु श्री ट्या : मनुस्मृति के प्रश्न श्रीर उत्तर की संगति—प्रायः सभी टीकाकारों ने यहाँ यह शंका उठायी है कि महर्षियों ने धर्मविषयक प्रश्न किया था। [१।२] किन्तु मनु ने सृष्ट्युत्पत्ति का वर्णन ग्रप्रासंगिक रूप से क्यों किया ? कुछ ग्रालोचकों ने इस वर्णन को ग्रप्रासंगिक के साथ-साथ विश् खलित भी माना है और कुछ ग्रनुसन्धाताश्रों ने इसे प्रक्षिप्त ही घोषित कर डाला। वस्तुतः यह वर्णन न तो ग्रप्रासंगिक है, न विश्वं खलित भीर न प्रक्षिप्त। ग्रालोचकों ने इस वर्णन को उक्त ग्रारोपों से मढ़कर भूल की है। मनुस्मृति की शैली को पहचानने के पश्चात् यह निश्चित हो जाता है कि यह वर्णन प्रासंगिक, श्रु ह्वलाबद्ध एवं मौलिक है। इसकी सिद्धि में निम्न ग्रुक्तियाँ एवं प्रमाण हैं—

(१) मनुस्मृति की शैली—मनुस्मृति कुछ प्रमुख विषयों में विभाजित है और इसकी यह शैली है कि जब कोई मी विषय प्रारम्भ होता है तो उसके प्रारम्भ, भन्त ग्रथवा दोनों स्थानों पर उसका संकेत होता है। यहाँ भी भास्य सर्वस्य [१।३] पदों से ग्रगले [१। ४] वक्ष्यमाण विषय के प्रारम्भ का संकेत किया ग्रौर ग्रन्त में १।१४४ [२।२४] में 'संभवश्चास्य सर्वस्य' कहकर इस विषय का समापन संकेत भी दिया है। उसी श्लोक में फिर साथ ही ग्रगले विषय का संकेत भी है। इस प्रकार इस विषय का प्रारम्भ ग्रौर समापन का संकेत मनु ने स्वयं ही दे दिया है, ग्रौर इस तरह यह विषय पृष्ट प्रश्न से ग्रौर ग्रगले विषय से श्रृङ्खला वत् जुड़ा हुग्रा है। इस स्थिति में इसे ग्रप्रा-संगिक या विश्युद्धलित नहीं कहा जा सकता। जिन ग्रालोचकों ने इसे प्रक्षित्न कहा है वे मनु की ग्रैली को नहीं पकड़ पाये।

- (२) शैली के आधार पर इस प्रसङ्ग के व्यवस्थित ग्रौर प्रासंगिक सिद्ध हो जाने के पश्चात् ग्रब यहाँ प्रश्न उठता है कि ग्रालोचकों ग्रथवा टीकाकारों को इस प्रसङ्ग को ग्रप्रासंगिक, विश्व ह्वलित एवं प्रक्षिप्त कह देने की भ्रान्ति कैसे हुई? ग्रौर मनु ने ऋषियों द्वारा धर्मों की जिज्ञासा प्रस्तुत करने पर मृष्ट्युत्पत्ति का वर्णन क्यों प्रारम्भ किया? इसके उत्तर में निम्न स्पष्टीकरण दियं जा सकते हैं—
- (क) मनु ने प्रश्न के अनुसार ही उत्तर के विषय को चुना है और यह वर्णन २-३ इलोकों के प्रश्न में निहित अवान्तर जिज्ञासाओं के समाधान के लिए प्रारम्भ किया गया है, जो पूर्णतः व्यवस्थित एवं क्रमबद्ध है। टीकाकारों द्वारा प्रश्न-वर्णन करने वाले २-३ इलोकों का सही और संगत अर्थन समभने के कारण ही यह भ्रान्ति ग्रीर शङ्का उत्पन्न हुई है।

टीकाकारों ने द्वितीय श्लोक को तो एकमात्र स्वतन्त्र प्रश्न माना है ग्रौर तृतीय श्लोक को स्वतन्त्र प्रशंसा-वाक्य । संगति की दृष्टि से दोनों को श्रसम्बद्ध रखते हुए उन्होंने इनका ग्रथं निम्न प्रकार किया है—

द्वितीय क्लोक—'हे भगवन् ! ब्राह्मणादि चतुर्वणौं ग्रौर 'ग्रम्बष्ठ ग्रादि ग्रनु-लोमज, 'सूत' ग्रादि प्रतिलोमज तथा 'भूर्जकण्टक' ग्रादि संकीर्ण जातियों के यथोचित धर्मों को क्रमशः कहने के लिये ग्राप योग्य हैं (इसलिये उनको कहिये)।''

तृतीय इलोक—''क्योंकि हे प्रभो! एक ग्राप ही सम्पूर्ण ग्रपौरुषेय, श्रचिन्त्य तथा ग्रप्रमेय वेद के ग्रग्निष्टोम ग्रादि यज्ञकार्य के ग्रौर ब्रह्म के जानने वाले हैं।''

टीकाकारों द्वारा ऊपर प्रविश्तित अर्थ करने से यहां विषय-वर्णन की सङ्गिति का क्रम नहीं बन पाता। द्वितीय क्लोक में मनु से प्रक्ष्त तो धर्मों के विषय में है और नृतीय क्लोक में उनकी प्रशंसा करते हुए उन्हें विद्वान् वताया जा रहा है—वेद में विहित् अग्निष्टोम आदि यज्ञों का और ब्रह्म का। जबिक सङ्गत वात तो तभी मानी जा सकती है जब जिस विषय का प्रक्ष किया हो, उस समय उसी विषय में उसकी विद्वत्ता की प्रशंसा की जाये। यह क्या कि मनु से प्रक्ष्त किसी अन्य विषय का किया जा रहा है और उनको विद्वान् किसी अन्य विषय का बताया जा रहा है !

(ख) इसी प्रकार एक त्रुटि यह हुई कि तृतीय दलोक के 'प्रस्य सर्वस्य' सर्वनामों

को वेदों का विशेषणा मानकर अर्थ किया है, जबकि ये 'जगत्' अर्थ के संकेत देने वाले हैं।

वस्तुतः ये दोनों ही इलोक सम्बद्ध और एकवाक्यास्मक हैं। तृतीय इलोक, द्वितीय इलोक के वाक्य का पूरकवाक्य है। उनमें द्वितीय इलोक में किये गयें प्रश्न के सन्दर्भ में कारणपूर्वक मनु की प्रशंसा है कि 'हम ग्रापके पास ही जिज्ञासा लेकर ग्राये हैं।' तृतीय इलोक में जाकर यह वाक्य पूर्ण होता है—'क्योंकि ग्राप ही इस विषय के एकमात्र विशिष्ट विद्वान् हैं।' फिर चतुर्थ-पञ्चम श्लोकों से मनु जो उत्तर देना शुरू करते हैं, उसका चुनाव उन्होंने इन्हीं श्लोकों के 'ग्रस्य सर्वस्य' पदों के ग्रनुसार ही किया है। इन इलोकों का ग्रर्थ इस प्रकार करना चाहिए—

'हे भगवन्! ग्राप सब वर्णों एवं ग्राश्रमों के धर्मों को ठीक-ठीक ग्रीर क्रमशः वतलाने में समर्थ हैं, क्योंकि, हे प्रभो! इस जगत् के विधानरूप ग्रपौरुषेय, ग्रचिन्त्य ग्रीर ग्रपरिमितज्ञानयुक्त वेदों के प्रतिपाद्य अथवा व्यावहारिक तत्त्व ग्रथीत् धर्मों ग्रीर वेदार्थों के जाता एकमात्र ग्राप ही हैं। (अतः हमें वर्णों एवं ग्राश्रमों के धर्मों का प्रवचन कीजिए)।'' इस प्रकार वेदों में जिन बातों को धर्म बतलाया है, उनको या वेदों में विहित धर्मों को जानने वाले विशिष्ट विद्वान् मनु हैं। अथवा वेदों का प्रतिपाद्य धर्म भी है, यतो हि १।१२५, १३१ [२।६,१२] श्लोकों में धर्म का मूलस्रोत वेद को ही माना है, इसलिए भी मनु इस विषय के विद्वान् हैं। इसी विषय का मनु को प्रवचन करना है ग्रौर इसी विषय में उनसे प्रश्न किया गया है। इस प्रकार यह स्पष्ट हुग्रा कि जो पृष्ट-विषय है, उसी के सन्दर्भ में मनु की प्रशंसा है, जो प्रशंसित एवं पृष्ट-विषय है उसी का मनुस्मृति में प्रतिपादन है, यह सुसंगति वन जाती है।

- (ग) इन श्लोकों में संक्षेप में मनु से यह कहा है कि 'इस जगत् के विधानरूप ग्रापीरुषेय वेदों के धर्मों को जानने वाले ग्राप हैं, ग्राट हमें वर्णों एवं ग्राश्रमों के धर्मों को कहिए।' मनु ने श्लोकों में ग्रन्तिनिहित जिज्ञासाग्रों के ग्रनुसार ही ग्रापने उत्तर को प्रारम्भ किया—'यह जगत्, जिसके लिए वेदों को विधानरूप में रचा, इसकी क्या स्थिति है ? [१। ४–६७], वेद जगत् के विधानरूप कैसे हैं ? क्योंकि वे ईश्वर से उत्पन्न हुए हैं ग्रीर उन्हीं से कर्मों, नामों का विभाजन तथा निर्धारण किया गया है [१। २१, २३, ६७—६१] वेदों से धर्म की उत्पत्ति कैसे होती है और यह धर्म किन लक्षणों वाला है ? [१। १२०—१४४ या २। १—२५]'इस प्रकार तृतीय श्लोक से उद्भावित होने वाली जिज्ञासाग्रों का १। १४४ [२। २४] तक कथन करके फिर द्वितीय श्लोक के मुख्य प्रश्न 'धर्मों के वर्णन'पर ग्राते हैं ग्रीर १। १४४ [२। २४] में 'वर्ण्चर्मान् निबोधत' कहकर उनका वर्णन गुरू करते हैं। इस प्रकार तृतीय श्लोक के ग्रसंगत ग्रापं के कारण इस वर्णन को ग्रप्रासङ्किक कहने की भ्रान्ति हुई है। (विस्तृत जानकारी के लिए १। ३ श्लोक पर 'ग्रनुशीलन' नामक समीक्षा देखिए)।
- (३) १। ५ से १। १४४ (ग्रन्य संस्करणों के श्रनुसार २। २५) श्लोकों का यह वर्णन मनुस्मृति की भूमिका-रूप है। ग्रीर जिस प्रकार भूमिका में लेखक ग्रपने विषय

से सम्बद्ध सभी श्रावश्यक संभावित बातों की जानकारी दिया करता है, इसी प्रकार मनु ने धर्मों से सम्बद्ध सभी ग्रावश्यक संभावित जिज्ञासाओं के समाधान के लिए इस वर्णन को प्रारम्भ किया है। विषय की दृष्टि से यह ग्रावश्यक भी था। मनुने इस वर्णन में जिन बातों का संक्षेप में वर्णन किया है, धर्मों का ग्रध्ययन करते समय वे शक्काएं सभी के मन में उठनी स्वाभाविक हैं, ग्रतः भूमिका के वर्णन में, मनु ने पहले ही उनके विषय में अपना मत प्रकट कर दिया है। जैसे--मनुस्मृति में जिन धर्मों का वर्णन किया जा रहा है उनकी उत्पत्ति कहाँ से हुई ? [१ । १२६ या २ । १०] उस धर्म का क्या लक्षण है ? [१।१२५,१३१ या २।६,१२] जिस जगत् में धर्म की ग्राव-श्यकता है उसकी क्या स्थिति है ? उसमें कर्मानुसार जीवों की गतियाँ किस प्रकार हैं ? [१।५-८७,१।४२-५०] जिससे व्यक्ति धर्म के प्रति प्रेरित हो सके। धर्मोत्पत्ति जगदाश्रित है, इसलिए धर्मोत्पत्ति से पूर्व जगदुत्पत्ति का वर्णन है। वेदों को धर्म का स्रोत इसलिए माना है क्योंकि वे अपौरुषेय हैं [१।२१-२३]। इस जगत् का उत्पत्ति, स्थिति ग्रीर प्रलयकर्ता सर्वशक्तिमान परमात्मा है, वही वेदों और वेदों के द्वारा धर्मों का विधान करने वाला है, अतः उस ईश्वर द्वारा विहित धर्मों का मनुष्यों को पालन करना चाहिए, इत्यादि बातों की जानकारी के लिए ही मनु जी ने यह वर्णन भूमिका के रूप में प्रस्तुत किया है। संध्या के मन्त्रों में 'ऋतञ्च सत्यञ्च' ग्रादि तीन मन्त्र हैं, उनको वेदोत्पत्ति, भाववृत्त ग्रर्थात् सृष्टि-उत्पत्ति, स्थिति ग्रीर प्रलय का वर्णन करने वाला कहा गया है, एवं इन मन्त्रों को 'ग्रघमर्षण' ग्रथित पाप दूरीकरणार्थ कहा जाता है। क्योंकि धर्माचरण से अधर्म की निवृत्ति होती है। अतः मनुस्मृति में कथित ये श्लोक ग्रप्रासिङ्गक नहीं हैं। ग्रघमर्षण मन्त्रों में वेद की उत्पत्ति ईश्वर से वताई है।

(४) मनुस्मृति की साङ्गोपाङ्ग शैली—मनु ने साङ्गोपाङ्ग शैली प्रपनायी है। प्राचीन शास्त्रों में इस शैली का प्रचलन था यथा—'ग्रथातो ब्रह्मजिज्ञासा' 'जन्माद्यस्य यतः' (वेदान्त १।१-२)। इस शैली की यह पद्धित है कि सबसे महान् तत्त्व परमेश्वर के वर्णन को प्रारम्भ करके क्रमानुसार अपने विषय पर लाया जाता है। इससे दो बातों का संकेत मिलता है कि उस शास्त्र का चरमप्रयोजन ब्रह्मतत्त्व को प्राप्त करना है श्रीर उस विषय का उस परम तत्त्व से सम्बन्ध है। इसी प्रकार मनुस्मृति में भी धर्मों का सम्बन्ध ईश्वर से दर्शाया है, क्योंकि धर्म वेदों के माध्यम से ईश्वर द्वारा निर्दिष्ट हैं, श्रीर इन धर्मों का पालन करके मोक्षप्राप्ति या आत्मज्ञान प्राप्त करने योग्य बनाना इन शास्त्रों का चरम-उद्देश्य है। जैसे कहा भी है—''ब्राह्मीयं क्रियते तनुः [२। २६ या इस संस्करण में २। १]।

जगदुत्पत्ति श्रोर उसका क्रम-

ततः स्वयम्भूर्भगवानव्यक्तो व्यञ्जयन्निदम् ।
महामूतादिवृत्तोजाः प्रादुरासीत्तमोनुदः ॥ ६ ॥ (६)
(ततः) तब (स्वयम्भूः) ग्रपने कार्यों को करने में स्वयं समर्थ, किसी

दूसरे की सहायता की अपेक्षा न रखने वाला (अब्यक्तः) स्थूल रूप में प्रकट न होने वाला (तमोनुदः) 'तम' रूप प्रकृति का प्रेरक = प्रकटावस्था की श्रोर उन्मुख करने वाला (महाभूतादि वृत्तौजाः) अग्नि, वायु श्रादि महाभूतों को,'आदि' शब्द से महत् श्रहङ्कार ग्रादि को भी [१।१४ –१५] उत्पन्न करने की महान् शक्ति वाला (भगवान्) परमात्मा (इदम्) इस समस्त संसार को (ब्यञ्जयन्) प्रकटावस्था में लाते हुए ही (प्रादुरासीत्) प्रकट हुग्रा।। ६॥ +

अनुर्शिटानाः (१) स्वयम्भू का सही ग्रथं—यहां कुल्लूकभट्ट ग्रादि टीकाकारों ने 'स्वयम्भूः' का ग्रथं 'स्वेच्छा से शरीर धारण करने वाला' (स्वेच्छया शरीरपरिग्रहं करोति) यह विरुद्ध ग्रथं किया है। इसी श्लोक में परमात्मा के लिए 'ग्रव्यक्तः' विशेषण प्रयुक्त है, जिसका ग्रथं है—'जो कभी स्थूल रूप में प्रकट नहीं होता।' इससे स्पष्ट है कि परमात्मा सदा सूक्ष्म रूप में ही रहता है, कभी शरीरधारण नहीं करता। इसके विरुद्ध होने से कुल्लूक का उक्त ग्रथं ग्रमान्य है।

इस प्रसङ्ग में महर्षि दयानन्द द्वारा प्रदत्त 'स्वयम्भू' शब्द की ब्युत्पित्त उल्लेख-नीय है—''(भू सत्तायाम्) 'स्वयम्' पूर्वक इस धातु से 'स्वयम्भू' शब्द सिद्ध होता है। 'यः स्वयं भवित स स्वयंभूरीश्वरः' जो ग्राप से ग्राप ही है, किसी से कभी उत्पन्न नहीं हुग्ना है, इससे उस परमात्मा का नाम ''स्वयम्भू' है।" (स० प्र० प्र० समु०) प्रमाण रूप में इसी श्लोक की समीक्षा में वेदमन्त्र 'घ' भाग देखिए।

(२) परमात्मा की प्रकटता से श्रमित्राय—परमात्मा के प्रकट होने से भी यहां तात्पर्य 'जगत् को प्रकटावस्था में लाते हुए ही प्रकट होने' से हैं। इसी भाव की श्रोर इंगित करने के लिए ही मनु ने 'ग्यञ्जयन् इदस्' पाठ का प्रयोग किया है। यदि मनु को स्वतन्त्र रूप से श्रथवा बिना जगत् की प्रकटता के ही परमात्मा की प्रकटता ग्रभीष्ट होती तो वे परमात्मा की प्रकटता के साथ जगत् की व्यक्तता वर्णित नहीं करते, श्रपितु पहले स्वतन्त्र रूप से परमात्मा की उत्पत्ति दशित, परमात्मा की उत्पत्ति के बाद फिर जगत् की उत्पत्ति का वर्णन करते। जगत् की प्रकटता को देखकर ही परमात्मा की सत्ता प्रतीत होती है। जगत् को प्रकटावस्था में लाना ही परमात्मा की प्रकटता या उत्पत्ति है, जगत् को प्रलयावस्था में लाना उसकी श्रप्रकटता है। १। ५२—५४ रलोकों में परमात्मा की इन्हीं श्रवस्थाश्रों को क्रमशः 'जाग्रत्' ग्रौर 'मुत्रुप्ति' कहा है। इन श्लोकों से उक्त बातों की पृष्टि भलीभांति हो जाती है। ग्रतः इस श्लोक में किसी शरीरधारी के रूप में परमात्मा की उत्पत्ति प्रदिश्त करना, श्रशुद्ध एवं मनुस्मृति के विरुद्ध है।

<sup>+ [</sup>प्रचलित ग्रथं—तब स्वयम्भू (स्वेच्छा से शरीर धारण करने वाले), ग्रव्यक्त = इन्द्रियों के श्रगोचर (नेत्र ग्रादि इन्द्रियों से नहीं किन्तु योग से प्रत्यक्ष होने योग्य), ग्रपरिमित सामर्थ्य वाले ग्रीर ग्रन्थकार दूर करने वाले (प्रकृति प्रेरक), भगवान् ग्राकाश ग्रादि महाभूतों को व्यक्त करते हुए ग्रकट हुए॥ ६॥]

- (३) सृष्टचुरपत्ति विषयक वेदमन्त्रों के प्रमाण —नीचे प्रमाण रूप में वेदों के मृष्टचुरपत्ति एवं पुरुषसूक्त के कुछ ऐसे मन्त्र उद्धृत किये जा रहे हैं,जिनसे सृष्टचुरपत्ति विषय पर प्रकाश पड़ता है। इनमें परमेश्वर को निराकार, ग्रजन्मा ग्रादि दर्शाया गया है। मनु ने इन्हीं भावों को १।५ ६ श्लोकों में संकलित किया है—
  - (क) ''तम आसीत् तमसा गूढमग्रेऽप्रकेतं सलिलं सर्वमा इदम् । तुच्छ्येनाम्चिपिहितं यदासीसपसस्तन्महिना जायतंकम् ॥ (ऋ०१०।१२६।३)

यह सब जगत् सृष्टि से पहिले ग्रन्थकार से ग्रावृत, रात्रिरूप में जानने के ग्रयोग्य ग्राकाशरूप सब जगत् तथा तुच्छ ग्रर्थात् ग्रनन्त परमेश्वर के एकदेशी श्राच्छा-दित था, पदचात् परमेश्वर ने ग्रपने सामर्थ्य से कारणरूप से कार्यरूप कर दिया॥"

(स० प्र० २०७)

(ल) ''नासवासीन्नो सदासीत्तदानी नासीव्रजो नो व्योमा परो यत् । किमावरीवः कुह कस्य शर्मन्नम्मः किमासीत् गहनं गमीरम् ॥ (ऋ०१०।१२६।१)

(नासदासीत्) जब यह कार्यमुष्टि उत्पन्न नहीं हुई थी तब एक सर्वशिक्तमान् परमेश्वर ग्रौर दूसरा जगत् का कारण ग्रर्थात् जगत् बनाने की सामग्री विराजमान थी, उस समय (असत्) शून्यनाम ग्राकाश ग्रर्थात् जो नेत्रों से देखने में नहीं ग्राता सो भी नहीं था, क्योंकि उस समय उसका व्यवहार नहीं था (नो सदासीत् तदानीं०) उस काल में सत् ग्रर्थात् सत्त्वगुण, रजोगुण ग्रौर तमोगुण मिलाके जो प्रधान कहाता है, वह भी नहीं था (नासीद्रजः) उस समय परमाणु भी नहीं थे तथा (नो व्योमा०) विराट् ग्रर्थात् जो सब स्थूल जगत् के निवास का स्थान है सो भी नहीं था (किमाव०) जो यह वर्त्तमान जगत् है, वह भी शुद्ध बहा को नहीं ढक सकता जैसे कोहरा का जल पृथिवी को नहीं ढक सकता। उस जल से नदी में प्रवाह नहीं चल सकता, ग्रौर न कभी वह गहरा ग्रौर उथला हो सकता है। इससे क्या जाना जाता है कि परमेश्वर ग्रनन्त है ग्रौर जो यह उसका बनाया जगत् है सो ईश्वर की ग्रपेक्षा से कुछ भी नहीं है।"

(ऋ০ মৃ০ ११७)

(ग) ''त्रजापितश्वरित गर्भे अन्तरजायमानो बहुषा विजायते ।'' (यजु० ३१ । १६)

जो प्रजा का पित प्रथात् सब जगत् का स्वामी है वही जड़ ग्रौर चेतन के भीतर ग्रौर बाहर ग्रन्तर्यामी रूप से सर्वत्र व्याप्त हो रहा है, जो सब जगत् को उत्पन्न करके ग्रपने ग्राप सदा ग्रजन्मा रहता है।" (ऋ० भू० १३३)

(घ) निम्न वेद-मन्त्र में परमेश्वर को 'स्वयम्भू' विशेषण से श्रमिहित करते

हुए सूक्ष्म, ग्रन्तर्यामी, शरीररहित, जन्म-मरण रहित भौर सृष्टि तथा वेदार्थों का प्रकाशक कहा है—

स पर्यगाच्छुकमकायमद्राणमस्नाविरं शुद्धमपापविद्धम् । कविर्मनीषी परिमूः स्वयम्भूर्यायातथ्यतोऽर्यान् व्यवधात् शाश्वतीम्यः समाम्यः ।। (यजु०४०। ८)

(ङ) ''हिरण्यगर्भः समवतंताप्रे भूतस्य जातः पतिरेक मासीत्। स दाघार पृथिवीं द्यामुतेमां कस्मै देवाय हविवा विवेम ॥ (ऋ०१०।१२१।१)

हे मनुष्यो ! जो सब सूर्यादि तेजस्वी पदार्थों का आधार और जो यह जगत् हुआ है और होगा, उसका एक अद्वितीय पति परमात्मा इस जगत् की उत्पत्ति के पूर्व विद्यमान था और जिसने पृथिवी से लेके सूर्य्यपर्यन्त जगत् को उत्पन्न किया है।" (स० प्र० २०७)

(च) "पुरुष एवेदं सर्व यद्भूतं यच्च भाव्यम् । उतामृतत्वस्येशानो यदन्नेनातिरोहति ॥ (यजु० ३१ । २)

(पुरुष एवे॰) जो पूर्वोक्त विशेषणसहित पुरुष मर्थात् परमेश्वर है, सो जो जगत् उत्पन्न हुम्रा था जो होगा और जो इस समय में है, इस तीन प्रकार के जगत् को वही रचता है, उससे भिन्न दूसरा कोई जगत् का रचने वाला नहीं है, क्योंकि वह (ईशान) मर्थात् सर्वशक्तिमान् है (ग्रमृत) जो मोक्ष है उसका देने वाला एक वही है, दूसरा कोई नहीं; सो परमेश्वर (ग्रन्न) मर्यात् पृथिव्यादि जगत् के साथ व्यापक होके स्थित है और इससे म्रलग भी है क्योंकि उसमें जन्म मादि व्यवहार नहीं हैं भीर म्रपने सामर्थ्य से सब जगत् का उत्पन्न भी करता है और म्राप कभी जन्म नहीं लेता।"

(ऋ० भू० १२०)

(छ) ''तस्य त्वच्टा विवधत् रूपमेति ।'' (यजु० ३१ । १७)

जब जगत् उत्पन्न नहीं हुआ था तब वह ईववर के सामर्थ्य में कारणरूप से वर्तमान था। जब-जब ईववर ग्रपने सामर्थ्य से इस कार्यरूप जगत् को रचता है, तब-तब कार्यजगत् रूप गुरावाला होके स्थूल बनके देखने में भ्राता है।" (ऋ० भू० १३१) ईववर की उत्पत्ति—

योऽसावतीन्द्रियप्राष्ट्राः सुक्ष्मोऽञ्यक्तः समातनः । सर्वभूतमयोऽचिम्स्यः स एवं स्वयमुक्काो ॥ ७ ॥

(यः त्रसी) जो यह (मतीन्द्रियग्राष्ट्यः) मात्मा के द्वारा मनुभव किया जा सकने वाला (सूक्ष्मः) सूक्ष्मरूप (म्रव्यक्तः) मन्यक्त (सनातनः) नित्य (सर्वभूतमयः) सब प्राणियों का ग्राश्रयस्थान भीर (मचिन्त्यः) चितन द्वारा पार न पाया जा सकने वाला है (स एव) वही (स्वयम्) पहले स्वयं (उद्बमी) प्रकट हुमा ॥ ७ ॥ भ्रप्-तत्त्व की सर्वप्रथम उत्पत्ति-

### सोऽभिष्याय शरीरात्स्वात्सिसृशुविविधाः प्रजाः । ग्रय एव ससर्जाऽऽवी तासु बीजमवासुजत् ॥ ८ ॥

(स्वात् शरीरात्) ग्रपने शरीर=प्रकृति से (विविधाः प्रजाः) ग्रनेक प्रकार की प्रजाग्रों की (सिसृक्षुः) सृष्टि करने की इच्छा वाले (सः) उस परमात्मा ने (ग्रिभिष्याय) ध्यान करके (ग्रादौ) पहले (ग्रपः एव) ग्रप्-तत्त्व को ही (ससर्ज) रचा, ग्रौर फिर (तासु) उन ग्रप्तत्त्वों में (बीजम्) शक्तिरूपी बीज को (ग्रवासृजत्) छोड़ा ॥ ८॥ ब्रह्मा की उत्पत्ति—

तदण्डममवद्वैमं सहस्राशुसमप्रमम् । तस्मिअजे स्वयं ब्रह्मा सर्वलोकपितामहः ॥ ६ ॥

(तत्) फिर वह बीज (सहस्रांशुसमप्रभम्) हजारों सूर्यों की ज्योति के समान (हैमम् ग्रण्डम्) सुनहरी ग्रण्डे के रूप में (ग्रभवत्) परिणत हो गया (तिस्मन्) फिर उसमें (सर्वलोकपितामहः) सब लोगों के पितामह के समान (ब्रह्मा) ब्रह्मा (स्वयम्) श्रपने ग्राप (जज्ञे) उत्पन्न हुए ॥ ६ ॥ 'नारायण' शब्द की निरुक्ति—

# मापो नारा इति प्रोक्ता आपो व नरसूनवः। ता यदस्यायनं पूर्वं तेन नारायराः स्मृतः॥ १०॥

(ग्रापः नारा इति प्रोक्ताः) जल ग्रौर जीवों का नाम नारा है ॐ (ताः)वे + (ग्रयनं यत् + ग्रस्य) ग्रयन ग्रथात् निवासस्थान हैं जिसका (तेन नारायणः स्मृतः) इसलिये सब जीवों में व्यापक परमात्मा का नाम 'नारायण' है ॥१०॥ (स० प्र० १६)

﴿﴿ (वै) क्योंकि (ग्रापः) ग्रप् नामक प्रकृति की प्रथम विक्षोभावस्था ग्रथवा जीव (नरसूनवः) परमात्मा से उत्पत्ति ≕जन्मादि धारण करते हैं।

+ (पूर्वम्) सर्वप्रथम ।

ब्रह्मा के स्वरूप का कथन---

यत्तत्कारणमञ्चन्तं नित्यं सदसदात्मकम् । तद्विसुच्दः स पुरुषो मोके ब्रह्मोति कीत्यंते ।। ११ ॥

(यत् तत्) जो वह उपर्युक्त (कारणम्) मृष्टि का कारण (नित्यम्) नित्य (ग्र॰ वक्तम्) ग्रव्यक्त (सद्-ग्रसद् + ग्रात्मकम्) सत्-ग्रसत् स्वरूप परमात्मा है (तद् + विमृष्टः) उससे उत्पन्न (पुरुषः) पुरुष (लोके) लोक में (ब्रह्मा + इति) 'त्रह्मा' इस नाम से (कीत्येते) पुकारा जाता है ॥ ११ ॥

ग्रण्डे के दो खण्ड करना-

तस्मिन्नण्डे स मगवानुषित्वा परिवत्सरम् । स्वयमेवाऽऽरमनो ध्यानात्तवण्डमकरोदृद्विषा ।। १२ ॥ (तस्मिन् + ग्रण्डे) उस ग्रण्डे [१ । ६] में (परिवत्सरम्) एक वर्ष तक = ब्रह्मा के वर्षप्रमाण के अनुसार ३६० ब्राह्मदिन तक (उिषत्वा) निवास करके (सः भगवान्) उस भगवान् ने (स्वयम् + एव + आत्मनः घ्यानात्) स्वयं ही अपने घ्यान से (तत् + अण्डम्) उस अण्डे को (द्विधा + अकरोत्) दो टुकड़ों में कर दिया॥ १२॥ अण्ड-खण्डों से लोकों की रचना—

#### ताभ्यां स शकलाभ्यां च दिवं मूर्मि च निर्मेमे । मध्ये ब्योम दिशश्चाष्टावपां स्थानं च शास्वतम् ॥ १३ ।।

(च) ग्रीर (सः) उस ब्रह्मा ने (ताम्यां शकलाम्याम्) उन दोनों टुकड़ों से (दिवं भूमि च) द्युलोक ग्रीर पृथिवीलोक की (च) ग्रीर (मध्ये) बीच में (व्योमः दिशः च ग्रष्टी) ग्राकाश ग्रीर ग्राठों दिशाग्रों की (च) तथा (ग्रपां शास्वतं स्थानम्) जलों के नित्य स्थान—समुद्रों की (निर्ममे) रचना की ॥ १३ ॥

आनुश्री का : ७ से १३ श्लोकों का यह प्रसङ्ग एक भिन्न प्रसङ्ग के रूप में विणित है और यह मौलिक न होकर प्रक्षिप्त है। निम्न 'ग्राघारों' की कसौटी पर यह प्रक्षिप्त सिद्ध होता है—

१. शैलीगत भाषार--(१) मनुस्मृति में सृष्टि-उत्पत्ति का वर्णन एक निश्चित ग्रौर संक्षिप्त शैली से हुमा है।यह देखने में ग्राया है कि मन जहाँ भी कहीं सुष्ट्यूत्पत्तिका प्रारम्भ ग्रथवा प्रलय दशति हैं,वहां वे सीघे मन = महत्तत्त्व की ही उत्पत्ति ग्रीर विलय का उल्लेख करते हैं, यथा-(क) प्रलयदशा के ग्रनन्तर सृष्ट्यूत्पत्ति के लिए प्रवृत्त होता हुन्ना परमात्मा—'सृजतिमनः सदात्मकम्' [१।७४] 'मनः सृब्टि विकुरुते चोद्यमानं सिस्क्षया' [१।७४] (ख) प्रलयदशा ग्राने पर भी सीघे मन का उल्लेख है-- 'तस्मिन् स्विपिति सुस्ये तु कमात्मानः शरीरिणः । स्वकर्मस्यो निवर्तन्ते मनश्च ग्लानिमुच्छति'।। [१।५३] इसी प्रकार इस प्रसंग में भी मन की वर्णनशैली की पद्धति के अनुसार परमात्मा के सृष्टिरचना में प्रवृत्त होने के बाद, भन = महत् का ही सर्व-प्रथम उल्लेख है [१।६,१४]। इन बातों से यह स्पष्ट संकेत मिलता है कि मनू की वर्णनशैली के अनुसार यहाँ छठे श्लोक में परमात्मा की प्रकटता के पश्चात सर्वप्रथम मन की उत्पत्ति दर्शाने वाला चौदहवां श्लोक ही होना चाहिए। बीच के ये श्लोक ग्रप्रासंगिक रूप से ब्रह्मा, चुलोक ग्रादि की उत्पत्ति का वर्णन कर रहे हैं, ग्रतः मनु की वर्णनशैली के अनुरूप न होने से प्रक्षिप्त हैं। (२) इन श्लोकों की भाषाशैली भी यह स्पष्ट करती है कि ये इलोक प्रक्षिप्त हैं — (क) छठे इलोक में स्वाभाविक क्रम से ग्रौर साधारण ढंग से परमात्मा की उत्पत्ति कह दी है, श्रीर फिर इसके बाद ग्रानेवाला वर्ण्य विषय इसी क्रम श्रीर शैली से १४ वें श्लोक से प्रारम्भ होता है। बीच में 'योऽसी' [१। ७]—'जो यह परमात्माः वह ही पहले स्वयं उत्पन्न हुम्रा'—'स एव स्वयः मुद्दसी' (१।७) कहकर पुन: परमात्मा की उत्पत्ति बतलाने का प्रसंग प्रारम्भ करके उसमें ब्रह्मा की उत्पत्ति का कथन करना यह सिद्ध करता है कि प्रचलित प्रसंग को तोड़कर 'योऽसी' के द्वारा एक नये भिन्न प्रसंग की रचना की गई है, और उसे यहां क्षेपक के रूप में बलात् डाल दिया है। 'स एव स्वयमुद्धभी' वाक्यखण्ड की रचना

ही यह स्पष्ट करती है कि इसके मूल में किसी भिन्न कल्पना या प्रसंग को प्रारम्भ करने की आग्रहबद्धता है। अन्यथा छठे दलोक में इसी अभिप्राय का कथन हो चुकने पर पुनः उसी भाव को इतने ग्राग्रह के साथ कहने की ग्रावश्यकता ही नहीं थी। सातवें ब्लोक के इस भाव के प्रसंग का ग्रगले ब्लोकों में 'सः' [१। ८] 'तत्' [१। ६] 'ताः' [१।१०] 'यत्तत्' [१।११] 'तस्मिन्' [१।१२] 'ताम्याम्' [१।१३] ग्रादि सर्व-नामों के द्वारा विस्तार किया गया है, लेकिन १४ में श्लोक से यह सम्बन्ध टूट-सा जाता है, जिससे यह लगता है कि इन श्लोकों का यह एक भिन्न प्रसंग है, जिसका न तो छठे क्लोक से प्रवाह जुड़ता है ग्रीर न १४ वें से। यदि यह मौलिक क्रम होता तो १। ७ में 'योऽसी' कहकर पूर्वश्लोक के भाव को पुनः ग्रौर नये ढंग से कहने की ग्राव-श्यकता नहीं यी, अपितु 'तत्' या 'सः' पदों के द्वारा उसी प्रवाहक्रम में जुड़ा होता, जैसे सातवें श्लोक से ८--१३ श्लोक एक प्रवाहक्रम में जुड़े हैं। यह भाषाशैली की प्रवाह-भक्तता इस प्रसंग को प्रक्षिप्त सिद्ध करती है। (ख) १४ वें श्लोक की प्रथम पंक्ति की शब्दावली तो भ्रत्यन्त स्पष्ट रूप से ७-१३ श्लोकों के प्रसंग को प्रक्षिप्त सिद्ध कर रही है तथा यह संकेत दे रही है कि १४ वें क्लोक का छठे से प्रसंग जुड़ता है, तेरहवें से नहीं। वह है-- "उद्बद्द धारमनश्चैव मनः' ग्रयात् फिर परमात्मा ने स्वाश्रय से महत् को उत्पन्न किया। यहां 'च' ' एव' प्रसंगसंयोजक भ्रव्यय हैं। इस भ्रथं से यह स्पष्ट हुम्रा कि इस श्लोक से पूर्व प्रकृतिप्रेरक परमात्मा की उत्पत्ति का वर्णन होना चाहिए, फिर "झात्मनइचैव मनः" ग्रीर प्रकृति के बाद मन = महत् की उत्पत्ति हुई। १३ वें इलोक में पृथिवी, बुलोक ग्रादि का वर्णन है, ग्रतः उसके बाद "ग्रात्मनः च एव" का प्रयोग संगत ही नहीं होता । इस प्रकार छठे श्लोक के बाद १४ वां होना चाहिए, बीच के ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं। (ग) छठे श्लोक में परमात्मा के जिये 'इदं महामूतादिव्यञ्जयन्' इन महा-भूत ग्रादि तस्वों को उत्पन्न करते हुए पठित है, जो यह संकेत देता है कि मनू को पर-मात्मा द्वारा बह्या की उत्पत्ति सभीष्ट नहीं है,या वे अग्रिम प्रसङ्घ में बह्या स्रादि सन्य किसी की उत्पत्ति का वर्णन नहीं दिखाना चाहते, प्रपित् महत् महाभूत ग्रादि तत्त्वों की जरुपत्ति और जन्हीं का वर्णन कार्य काहते हैं। इसके वादा करोंने स्विम

का सक्त अनुक्त पुषत ह आर उनमें अव्याप्त बाव ह, याद अण्ड की कल्पना द्वारा उसके दो दुकड़ों से खुलोक, पृथिवी और समुद्र की रचना मानी जाये,तो अनेक प्रश्न उठेंगे, कि जब अण्डे का निर्माण हुआ तो क्या संसार के प्रत्येक स्थान में वह अण्डा व्याप्त या अथवा कुछ स्थान को घेरे था? यदि सम्पूर्णरूप से व्याप्त था तो दुकड़े होने पर इतना आकाश का स्थान कैसे निकल आया? और यदि कुछ स्थान को घेरे था, तो बाकी स्थान में क्या था? यदि वहाँ आकाश था,तो अण्डे के दुकड़े करने के बाद आकाश का निर्माण क्या? यह कैसे हुआ कि अण्डे के एक दुकड़े से तो केवल पृथिवी बनी और शेष एकटुकड़े से सारे सूर्य-चन्द्र म्रादि ग्रह बने जबिक सूर्य पृथिवी से बहुत बड़ा है। शेष ग्रह, पर्वत म्रादि ब्रह्माण्ड की चीजें के से, किससे बनीं; यह बताया ही नहीं। दिशाएँ कोई पृथक् वस्तुविशेष नहीं है, जिनका निर्माण करना पड़े। इस प्रकार म्रण्डे की प्रक्रिया से मृष्टिरचना की कल्पना ग्रयुक्तियुक्त है, जो मनुसद्दश विशेषज्ञ विद्वान् के वर्णन में स्थान नहीं पा सकती।

- २. पुनरुक्ति—शर्वों एवं भावों की दृष्टि से पुनरुक्ति मात्र है। छठे श्लोक के भाव को सात्रवें श्लोक में कुछ नये विशेषणों को साथ जोड़कर पूर्ववत् कह दिया है, जिससे कोई नया अर्थ व्यक्त नहीं होता। पूर्व श्लोक में "ततः स्वयम्भू" अध्यक्तो व्यञ्जयित्रवम् " "प्राहुरासीत्" (तब उत्पन्न होने में स्वयं समर्थ परमात्मा इस संसार को प्रकट करते हुए प्रकट हुआ) कहा गया है। सात्रवें श्लोक में भी परमात्मा के उत्पन्न होने की बात कही है। शब्दों की पुनरावृत्ति भी— 'श्रव्यक्तः' की ज्यों की त्यों, 'स्वयम्भूः प्राहुरासीत्' की 'स एव स्वयमुद्धभी' के रूप में है। स्पष्ट है कि एक नया प्रसङ्ग रचने के लिए "योऽसीं" कहकर पुनः भूमिका बनायी गयी है, जिससे ब्रह्मा की उत्पत्ति कही जा सके। इस प्रकार पुनरुक्ति होने से यह श्लोक मौलिक नहीं है, और क्योंकि शेष द—१३ श्लोकों के वर्णन का यह श्राधारभूत श्लोक है, अतः इस पर आधारित होने से वे भी मौलिक नहीं हैं।
- ३. झन्तिंबरोध— प्रन्तिंवरोध के श्राधार पर यह प्रसङ्ग मौलिक सिद्ध नहीं होता—(१) छठे क्लोक में अव्यक्त परमात्मा द्वारा ही समस्त जगत् की श्रीर महाभूत श्रादि तत्त्वों की उत्पत्ति कही है। इन क्लोकों में ब्रह्मा के द्वारा [६, १३] सृष्टित की उत्पत्ति कहना उसके विरुद्ध हैं। (२) छठे क्लोक में 'व्यव्जयन् इवं प्रादुरापीत्' श्रथात् इस जगत् को प्रकट करते हुए ही परमात्मा की प्रकटता या उत्पत्ति दर्शायी है, जबिक सातवें क्लोक में पहले परमात्मा की स्वतन्त्र रूप से उत्पत्ति दिखाई है श्रीर फिर बाद में शेष जगत् की उत्पत्ति। दोनों मान्यताग्रों में यह पर्याप्त विरोध है। (३) मनु

्र (१) कहा है। इन श्लोकों में उसे एकदेशीय मानना उक्त मान्यताओं के विरुद्ध है। उक्त विशेषणों से निर्दिष्ट ईश्वर न कभी जन्म धारण कर सकता है, न वह सर्वव्यापक होते हुए एकदेशी हो सकता है। यहाँ यह स्पष्ट कर देना उपयोगी रहेगा कि छठे श्लोक में परमात्मा का जो प्रकट होना कहा है, वह जगत् की प्रकटता के रूप में ही प्रपने को प्रकट करना है, न कि किसी शरीरी के रूप में। सृष्टि को उत्पन्न करने के लिये सिक्तय होना ही। उसकी उत्पत्ति और प्रकटता है भीर सिक्तय न होना ही। प्रस्त वह स्व

वर्णित किया है। इन श्लोकों से 'ब्रह्मा शरीर धारण करके सुष्टि रचता है और फिर अन्तर्धान हो जाता है' [१।७---१२,५१],इस प्रक्षिप्त भ्रान्ति का भी खण्डन हो जाता है। (४) बीज से एक ग्रण्डा बनना, ग्रण्डे में केवल एक ब्रह्मा की उत्पत्ति ग्रौर <sup>ग्रण्डे</sup> से लोकों का निर्माण तथा ब्रह्मा से विराट, विराट से मनू के वंशक्रम से जो सृष्टि-उत्पत्ति की कल्पना का प्रसङ्ग है [१।७-१२,३२-४१,५०,५१], यह मनु-र्वाणत मौलिक ग्रौर मुख्य प्रसङ्घ से ग्रनेक प्रकार से खण्डित होने से विरुद्ध सिद्ध होता है—(क) मनु ने समस्त स्थावर जङ्गम जगत् की उत्पत्ति महत्, ग्रहंकार ग्रौर पञ्चभूतों के क्रम से मानी है [१।१४--१६, १८, १६, २०, २१, ७४-७८], जब कि इस प्रसङ्ग में स्थावर की उत्पत्ति म्रण्डे से [१।१२,१३] तथा प्राणियों की विराट् द्वारा [३२-४०] मानी है। (ख) मनुने एकसाथ अनेक प्राणियों और पदार्थों की रचना स्वीकार की है — 'व्यञ्जयन इदम्'" [१।६] 'सर्वेषां तु नामानि कर्माणि च पृथक्-पृथक्' 'म्रान्तवायुरविम्यस्तु' [१। २१] [१। २३] 'द्वन्द्वरयोजयेच्चेमाः सुलःदुला-विभिः प्रजाः [१।२७] 'यं त् यस्मिन् कर्मणि' [१।२८]'बाह्यणं क्षत्रियं वैद्यं शूद्रं च निरवर्तयत्' [१।३१] इनसे सिद्ध है कि केवल ब्रह्मा और उसके वंश से मृष्टि का प्रारम्भ मन्विरुद्ध प्रक्षिप्त कल्पना है। ग्राश्चर्य तो इस बात पर होता है कि इतने ग्रधिक श्लोकों में मनू ने एकसाथ स्पष्ट शब्दों में विभिन्न प्रकार की सुष्टि की उत्पत्ति कही है, ग्रीर वह भी उस क्लोक से पूर्व विणित है, जहां से ब्रह्मा द्वारा सृष्टि उत्पन्न करने की बात शुरू की है। [१।३२—४०], फिर भी प्रक्षेपक ने कैसे ब्रह्मा के वंश से मुष्टि-उत्पत्ति का वर्गान करने का दूस्साहस किया ग्रीर ग्रपने मन में यह सन्तोष कर लिया कि पाठक उसे भी मौलिक मान लेंगे! ये प्रमाण तो ब्रह्मा के वंश द्वारा सुष्ट्य-पत्ति-वर्णन वाले ब्लोकों [१।३२-४०] से पूर्व के हैं। इनके ग्रतिरिक्त ग्रन्य ग्रनेक प्रमाण है, जो केवल ब्रह्मा की उत्पत्ति ग्रीर फिर उसके वंश से ग्रन्य मुख्टि की उत्पत्ति की मान्यता को एक कपोलकल्पित, निराधार श्रीर मनुविरुद्ध सिद्ध करते हैं--(ग) 'जरायूज, भ्रण्डज, उद्भिज, स्वेदज प्राणियों भ्रौर स्थावरों की एकसाथ सुष्टि होना [१।४३-४६] 'कर्मात्मानः शरीरिए:' [१।५३-५४] म्रादि। (घ) यदि ब्रह्मा ग्रीर विराट् के वंश से ही सारी मुख्टि की उत्पत्ति मानी जाये तो मुख्टि के प्रारम्भ में पर-मात्मा द्वारा ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य ग्रौर शुद्रों का विभाजन कैसे होगा? जिस पर सारी मनुस्मृति ही ग्राधारित है। वर्णों के धर्मों का प्रश्न भी नहीं बनेगा ! (अ) वेदों के साक्षात्कर्त्ता ग्रग्नि, वायु, ग्रादित्य किस वंश के होंगे? (च) जब ब्रह्मा ने ग्रपने ग्रर्द्ध-भाग से नारी की रचना करके विराट को उत्पन्न किया, तो विराट ने किस स्त्री से मन् को उत्पन्न किया? (छ) प्रथम इलोक में विणत, मनू के पास प्रइनकर्ता के रूप में ग्राने वाले महर्षि लोग किस प्रकार उत्पन्न हुए ग्रीर किस वंश के थे? (ज) जब केवल मनु से ही वंश चला तो मनू द्वारा वर्णित ग्राठ प्रकार के विवाहों [३।२०-४२] की परम्परा कहा और कैसे बनेगी ? माता और पिता की पीढ़ियां, जिनका विवाह-सम्बन्ध में छोड़ने का ग्रादेश है [३।४], कहां से बनेंगी? इस प्रकार इन प्रश्नों की युक्तियां बह्या के प्रसङ्ग को प्रक्षिप्त सिद्ध करती हैं। (५) मनु ने सृष्टि-उत्पत्ति ग्रीर उसके क्रम का वर्गोंन प्रसङ्गानुसार १।७३—८० क्लोकों में पुनः किया है। वहां ब्रह्मा की उत्पत्ति का कोई उल्लेख नहीं है। वह वर्णन यहां के ब्रह्मा के प्रसङ्ग से रहित वर्णन से ही मेल खाता है। इससे सिद्ध है कि ब्रह्मा की उत्पत्ति से सम्बद्ध प्रसङ्ग मनुकृत नहीं है। यह मौलिक होता तो उस क्रम में भी कहीं न कहीं इसका उल्लेख ग्रवश्य होता।

४. प्रसंगविरोध-यह प्रसङ्ग 'प्रसङ्गविरोध' के ग्राधार पर भी ग्रसङ्गत ग्रौर प्रक्षिप्त सिद्ध हो रहा है-(१) मनु ने समस्त स्थावरजङ्गम जगत् की उत्पत्ति मह-दादि के क्रम से मानी है। वह क्रम तो १। १६ में पूर्ण होता है श्रीर द्युलोक, पृथ्वी तथा समुद्र ग्रादि स्थावर जगत तथा ब्रह्मा की उत्पत्ति उस क्रम के पूर्ण होने से पूर्व ही कह दी, जो सम्भव ही नहीं। इस प्रकार यह सम्पूर्ण ७---१३ श्लोकों का प्रसङ्ग ग्रसङ्गत होने से प्रसङ्ग-विरुद्ध है। (२) यहां पांचवें श्लोक से सृष्टि-उत्पत्ति का प्रसङ्ग प्रचलित है। उसके बीच में ईश्वर के 'ब्रह्मा" नारायणः 'नामों की व्यूत्पत्ति देना ग्रप्रा-सिद्धिक है। कोई यह कहे कि नामों का प्रसङ्घ ग्राने पर व्यूत्पत्ति का भी उल्लेख कर दिया, इसमें ग्रप्रासिङ्गकता की कोई बात नहीं है ', इसका स्पष्ट-सा उत्तर यह है कि यों तो मन ने परमात्मा के लिए अनेक विशेषणों का उपयुक्त प्रसङ्गों में उल्लेख किया है, किन्तु कहीं भी उनकी व्यूत्पत्ति दर्शाने की प्रवृत्ति परिलक्षित नहीं होती, जैसी कि विशेष रूप से इन दो नामों के साथ है। इस प्रसंद्भ में ग्राये 'स्वयभ्भूः' 'भगवान्' 'मञ्चलतः' 'तमोनुदः' [१।६] म्रादि नामों या विशेषणों की व्युत्पत्ति भी नहीं दिखाई है। यदि व्युत्पत्ति दिखाने की मनुकी मौलिक प्रवृत्ति होती, तो क्रम से प्राप्त उक्त नामों श्रौर विशेषणों की व्युत्पत्ति श्रवश्य दर्शाते । इस प्रकार इन दो नामों की व्युत्पत्ति का प्रदर्शन मृष्ट्यूत्पत्ति प्रसङ्ग में ग्रसङ्गत एवं ग्रमौलिक है। (इस प्रसङ्ग की प्रक्षिप्तता के लिए १। ३२-४१. ५०-५१ ब्लोकों की समीक्षा भी द्रष्टव्य है)।

प्रकृति से महत् ग्रादि तत्त्वों की उत्पत्ति-

उद्बबर्हाऽऽत्मनश्चैव मनः सदसदात्मकम् । मनसञ्चाप्यहंकारमभिमन्तारमीश्वरम् ॥ १४॥ (७) महान्तमेव चाऽऽत्मानं सर्वाणि त्रिगुणानि च। विषयाणां ग्रहीतृणि शनैः पञ्चेन्द्रियाणि च॥ १५॥ (८)

(च) ग्रीर फिर उस परमात्मा ने (ग्रात्मनः एव) स्वाश्रयस्थित प्रकृति से (सद्-ग्रसद् + ग्रात्मकम्) जो कारणरूप में विद्यमान रहे ग्रीर विकारी ग्रंश से कार्यरूप में जो ग्रविद्यमान रहे, ऐसे स्वभाव वाले (मनः) 'महत्' नामक तत्त्व को (च) ग्रीर (भनसः ग्रपि) महत्तत्त्व से (ग्रिभमन्ता-रम्) 'मैं हूँ' ऐसा ग्रभिमान करने वाले (ईश्वरम्) सामर्थ्यशाली (ग्रहंकारम्) 'ग्रहंकार' नामक तत्त्व को (च) ग्रीर फिर उससे (सर्वाणि त्रगुणानि) सब त्रिगुणात्मक पांच तन्मात्राग्रों—शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गन्ध को

[१।१६,२७] (च) तथा (ग्रात्मानम् एव महान्तम्) ग्रात्मोपकारक प्रयवा निरन्तर गमनशील 'मन' इन्द्रिय को (च) ग्रौर (विषयाणां ग्रही-तृणि) विषयों को ग्रहण करने वाली (पञ्चेन्द्रियाणि) दोनों वर्गों की पांचों ज्ञानेन्द्रियों—ग्रांख, नाक, कान, जिह्वा, त्वचा एवं चकार से पांच कर्मेन्द्रियों—हाथ, पैर, वाक्, उपस्थ, पायु, को [२।६४—६६] (शनैः) यथाक्रम से (उद्बबर्ह) उत्पन्न कर प्रकट किया ॥१४,१५॥ [शेष उत्पत्ति ग्रगले श्लोक में है] श्र

अद्भार किया — इन दोनों श्लोकों के प्रयं में भ्रान्ति ग्रौर सृष्ट्युत्पित्त की प्रक्रिया — इन दोनों श्लोकों के ग्रर्यं को सही रूप में न समभने के कारण
टीकाकारों एवं ग्रालोचकों को भ्रान्ति का शिकार होना पड़ा है। टीकाकारों ने सृष्टिउत्पत्ति की प्रक्रिया का यहाँ प्रतिक्रम से वर्णन माना है ग्रौर 'मनः सदसदात्मकम्'का
संकल्प-विकल्पात्मक मन ग्रर्थं किया है, ग्रौर फिर'मन से पूर्व ग्रहंकार, ग्रहंकार से पूर्व
महत्'इत्यादि रूप में ग्रर्थं किया है। लेकिन वह 'प्रतिक्रम' भी क्रमबद्ध रूप से नहीं सिद्ध
हो पाया; थ्योंकि १५वें श्लोक में महत्तत्त्व के बाद इन्द्रियों का वर्णन ग्रा गया। इस
ग्रयं की भ्रान्ति के कारण ग्रालोचकों ने इन श्लोकों को विश्वास्त्र लित ग्रौर भ्रामक
घोषित कर दिया। वस्तुतः इन श्लोकों के ग्रर्यं को सही रूप में नहीं समभा गया है।
मनुस्मृति का ग्रौर सांख्यदर्शन का सृष्टि-उत्पत्ति का क्रम मिलता है—'सस्वरजस्तमसां
साम्यावस्था प्रकृतिः। प्रकृतेर्महान् महतोऽहंकारः, ग्रहंकारात् चंचतन्मात्राणि, उभयमिन्नियम्। पञ्चतन्मात्रेम्यः स्थूलभृतानि पृद्ध इति पंचविद्यतिगंणः॥'

(सांख्य १।६१)

(सत्त्व) शुद्ध (रज) मध्य (तमः) जाड्य ग्रथांत् जड़ता, तीन वस्तु मिलकर जो एक संघात है उसका नाम प्रकृति है। उससे महत्तत्त्व = बुद्धि, उससे ग्रहंकार, उससे पाँच तन्मात्रा, सूक्ष्मभूत ग्रौर दश इन्द्रियां तथा ग्यारहवां मन, पांच तन्मात्रात्रों से पृथिव्यादि पांच भूत ये चौबीस, ग्रौर पच्चीसवां पुरुष ग्रथांत् जीव ग्रौर परमेश्वर है। इनमें से प्रकृति ग्रविकारिणी ग्रौर महत्तत्त्व, ग्रहंकार तथा पांच सूक्ष्मभूत प्रकृति का कार्यं ग्रौर इन्द्रियों, मन तथा स्थूल भूतों का कारण है। पुरुष न किसी की प्रकृति = उपादानकारण ग्रौर न किसी का कार्यं है।" (स॰ प्र० २०६) यही क्रम यहां है।

(२) 'महत्तत्त्व' और 'मन' से श्रिमित्राय-'मन' 'महत्' 'बुद्धि' इन शब्दों का

क्ष [प्रचलित अर्थ— ब्रह्मा ने परमात्मा से सत्-ग्रसत् ग्रात्मा वाले 'मन' की मृष्टि की तथा मन से पहले 'ग्रहम् इन्में 'इस ग्रिभमान से युक्त एवं ग्रपने कार्य को करने में समर्थ ग्रहंकार की मृष्टि की ॥ १४ ॥ ग्रहंकार से पहले ग्रात्मोपकारक 'महत्' तत्त्व = बुद्धि की तथा सम्पूर्ण त्रिगुण (सत्त्व, रजस् ग्रीर तमस् से युक्त) विषयों की ग्रीर रूप-रस ग्रादि विषयों को ग्रहण करने वाली नेत्रादि पांच ज्ञानेन्द्रियों तथा गुदा ग्रादि पांच कर्मेन्द्रियों की तथा पांच शब्दतन्मात्रा ग्रादियों की मृष्टि की ॥१५॥]

पर्यायवाची रूप में प्रयोग विभिन्न शास्त्रों में मिलता है। यहां प्रथम पंक्ति में पठित 'मन' शब्द से अभिप्राय 'महत्' नामक ग्राद्य कार्यत्तत्त्व से है। 'मन' इन्द्रिय प्रथमकार्य हो ही नहीं सकता। प्रकृति का प्रथम विकार 'महत्' है, ग्रतः यहां उसे ही 'मन' शब्द से व्यवहृत किया है। इसमें सांख्यदर्शन का प्रमाण भी है— "सहत् आख्यम् श्राद्य कार्यं तन्मनः" [१।७२] ग्रर्थात्—प्रकृति का जो सर्वप्रथम कार्यं है, उसे 'महत्'कहते हैं ग्रीर उसे 'मन'भी कहा जाता है। इस प्रकार इन दोनों शब्दों का प्रयोग पर्याय के रूप में हुग्रा है।

१५वें रलोक की प्रथम पंक्ति में पठित 'महान्तम्' से ग्रिभिप्राय 'मन' इन्द्रिय से है। इसकी पुष्टि 'ग्रात्मानम्' विशेषण से हो हो जाती है। 'मन इन्द्रिय' का ही ग्रात्मा के साथ सम्बन्ध रहता है। 'ग्रत् सातत्यगमने' धातु के ग्रनुसार 'ग्रात्मानम्' का ग्रर्थं निरन्तर गमनशील'वनता है। मन का यही स्वभाव है। इस प्रकार दोनों रलोकों का ग्रर्थं निर्श्रान्त ग्रीर उचितक्रमयुक्त बन जाता है। चरकशास्त्र में,शारीर-

१।६२— 🥄 ६६ ब्लोकों में इसी प्रक्रिया के ग्रनुसार वर्णन किया है।

(३) 'ग्रात्मनः उद्ववर्ह' का प्रयं — यहां 'ग्रात्मनः उद्ववर्ह' पद प्रयोग से यह भ्रान्ति नहीं होनी चाहिए कि मन ग्रादि तत्त्व परमात्मा के किसी ग्रंश से बने हैं, जैसा कि नवीन वेदान्त में माना जाता है । मनु० १२।२४ में प्रकृति के पर्यायवार्च। मप में 'आत्मा'पद का प्रयोग किया है। यह 'आत्मा' नामक प्रकृति यत्त्व-रज- तम युक्त है, और इसका प्रथम विकार महान्'है।यहां श्लोक का श्रभिप्राय है-- 'इन तत्त्वों को ग्रपने ग्राश्रय या स्वाश्रयस्थित प्रकृति से उत्पन्न कर प्रकट किया।' व्यापक ब्रह्म श्रपने भीतर व्याप्य प्रकृति ग्रौर परमाणु कारण से स्थूल जगत् को बनाकर बाहर स्थूलरूप कर, ग्राप उसी में व्यापक होके साक्षीभूत ग्रानन्दमय हो रहा है।" (स॰ प्र०२१२) ''जो जिससे सूक्ष्म होता है, वही उसकी ग्रात्मा है अर्थात् स्थूल में सूक्ष्म व्यापक होता है, जैसे लोहे में ग्रग्नि प्रविष्ट होके उसके सब ग्रवयवों में व्याप्त होता है।" (ऋ०भू०४१) इस प्रकारमहत् ग्रादि की 'प्रकृति' ग्रात्मा है. ग्रतःयहाँ 'ग्रात्मनः' से ग्रभिप्राय 'प्रकृति' से' है। इसकी पुष्टि में १। ५३, ५४ ग्रीर ५७ इलोक प्रभाण हैं। वहां यह स्पष्ट किया गया है कि प्रलयावस्था के समय यह समस्त जगत् न्नपने प्रकृतिरूप में होकर सर्वव्यापक परमात्मा के स्राश्रय में लीन हो जाता है । पुनः उत्पत्ति के समय परमात्मा उन्हें ग्रपने ग्राश्रय से निकाल कर जिलाता है = तत्त्वों को मंयुक्त करता है।

पञ्चमहाभूतों की सृष्टि का वर्णन--

तेषां त्ववयवान्सूक्ष्मान् षण्णामप्यमितौजसाम् । सन्निवेत्रयाऽऽत्ममात्रासु सर्वभूतानि निर्ममे ॥ १६ ॥ (६)

(तेषां तु) ऊपर [१४--१५ में] वर्णन किये गये उन तत्त्वों में से (ग्रमित-ग्रीजसाम्) ग्रत्यधिक शक्तिवाले (षण्णाम् +ग्रपि) छहीं तत्त्वों के (सूक्ष्मान् ग्रवयवान्) सूक्ष्म ग्रवयवों = गब्द, स्पर्श, रूप, रस ग्रीर गन्ध ये

पांच तन्मात्राएं तथा छठे ग्रहंकार के सूक्ष्म ग्रवयवों को (ग्रात्ममात्रामु) उनके ग्रात्मभूत तत्त्वों के विकारी ग्रंशों ग्रर्थात् कारणों में मिलाकर (सर्व-भूतानि) सब पाचों सूक्ष्म महाभूतों—ग्राकाश, वायु, ग्रग्नि, जल ग्रोर पृथिवी की (निर्ममे) मृष्टि की ।। १६ ॥ +

अञ्चारिकाः (१) पञ्चतन्मात्राम्नों से पंचमहाभूतों की उत्पत्ति—
जो जिससे सूक्ष्म होता है, वह उस स्थूल की ग्रात्मा होता है। ग्रहंकार से पञ्चतन्मात्राम्नों की उत्पत्ति हुई है; ग्रतः ग्रहंकार पञ्चतन्मात्राम्नों की ग्रात्मा कहलायेगा।
इस प्रकार पञ्चभूतों की रचना की प्रक्रिया ग्रीर क्रम यह बना—पञ्चतन्मात्राम्नों के
ग्रात्मरूल तत्त्व ग्रहंकार के विकारी ग्रंश ग्रीर ग्राकाश के सूक्ष्म ग्रवयवों = शब्दतन्मात्राम्नों के मिलने से 'ग्राकाश' नामक सूक्ष्म महाभूत की रचना हुई। वायु के
ग्रात्मभूत तत्त्व ग्राकाश के विकारी ग्रंश तथा वायु के सूक्ष्म ग्रवयवों स्पर्शतन्मात्राम्नों
के मिलने से 'वायु' नामक महाभूत की रचना हुई। ग्रांग्न के ग्रात्मभूत तत्त्व वायु के
विकारी ग्रंग के साथ ग्रांग्न के सूक्ष्म ग्रवयव ग्रथांत् रूपतन्मात्राम्नों के संयोग से 'ग्रांग्न'
नामक महाभूत की रचना हुई। जल के ग्रात्मभूततत्त्व ग्रांग्न के विकारी ग्रंश के साथ
जल के सूक्ष्म ग्रवयव ग्रथांत् रसतन्मात्रा के संयोग से 'जल' नामक महाभूत वना ग्रीर
पृथिवी के ग्रात्मभूत तत्त्व जल के विकारी ग्रंश के साथ पृथिवी के सूक्ष्म ग्रवयव ग्रथांत्
गन्धतन्मात्रा के संयोग से 'पृथिवी' नामक सूक्ष्म महाभूत की रचना हुई। [द्रष्टव्य
१।७४—७६ क्लोक]

(२) १६ वॅ इलोक का संगत श्रयं—सभी टीकाकारों ने इस इलोक का शुटिपूर्ण श्रीर श्रसङ्गत श्रयं किया है। (१) टीकाकारों ने इस में 'सर्वभूतानि निर्ममें' 'सब
प्राणियों की मृष्टि की' यह श्रयं किया है। यहां यह श्रयं करने की न तो संगति
ही है श्रीर न प्राणियों की उत्पत्ति कह देने से उत्पत्ति का प्रसङ्ग समाप्त-सा हो जाता
है। पुनः १६, २० इलोकों में समग्र जगत् की जो एकसाथ उत्पत्ति दर्शायी है, वह
पुनरुक्ति-सी हो जाती है; श्रीर छः सूक्ष्म श्रवयवों से प्राणिजगत् की उत्पत्ति मानने से
१६वें इलोक के सात श्रवयवों द्वारा जगत्-रचना के कथन से भिन्नता श्राती है। यहां
पगत श्रयं पञ्चभूतों की उत्पत्ति का ही है। श्रमी मृष्टि-उत्पत्ति के मूलतत्त्वों के वर्णन
का प्रसंग चल रहा है। १५वें इलोक में इन्द्रियों की उत्पत्ति कह दी है। उसके पश्चात्
पञ्चभूतों का क्रम श्राता है, उनका संकेत इस इलोक में है। इस प्रकार सभी तत्त्वों
की उत्पत्ति का क्रमबद्ध वर्णन पूरा हो जाता है। इसकी पुष्टि १।७४—७८ इलोकों
मे होती है। इन इलोकों में पञ्चभूतों की उत्पत्ति का विस्तृत वर्णन ठीक इसी प्रकार

<sup>े</sup> प्रचलित ग्रथं—ग्रनन्त शक्ति वाले उन छह (ग्रहंकार, रूप, रस, गन्ध, स्पर्श ग्रौर शब्द) के सूक्ष्म ग्रवयवों को उन्हीं के ग्रपने-ग्रपने विकारों में मिलाकर सब प्राणियों की मुख्टि की ॥१६॥]

किया है। इस तरह ग्रर्थ करने से संगति तथा क्रमबद्धता ग्रा जाती है श्रीर विरोध ग्रादि त्रुटियां दूर हो जाती हैं।

> (२) सृष्टि-उत्पत्ति विषयं में शास्त्रों में अविरोध या विरोध— प्रसङ्ग से यहां यह जिज्ञासा पैदा होती है —

" (प्रश्न) मृष्टि-विषय में वेदादि शास्त्रों का ग्रविरोध है वा विरोध?

(उत्तर) ग्रविरोध है।

(प्रक्त) जो स्रविरोध है तो —

"तस्माद्वा एतस्मात् आत्मनः श्राकाशः सम्मूतः । श्राकाशाद्वायुः, वायोरिन्नः, श्रानेरापः, श्रद्भयः पृथिवी, पृथिव्या ओषधयः, श्रोषिधम्योऽन्नम्, श्रन्नाद्वेतः, रेतसः पुरुषः, स वा एव पुरुषोऽन्नरसमयः ॥" (ब्रह्मा० १)

यह तैत्तरीय उपनिषद् का वचन है। उस परमेश्वर श्रौर प्रकृति से श्राकाश = श्रवकाश स्रर्थात् जो कारणरूप द्रव्य सर्वत्र फैल रहा था, उसकी इकट्ठा करने से श्रवकाश उन्तन होता है। वास्तव में श्राकाश की उत्पत्ति नहीं होती, क्योंकि बिना श्राकाश के प्रकृति श्रौर परमाणु कहाँ ठहर सकें। श्राकाश के परचात् वायु, वायु के परचात् श्रिक्त श्रीर परमाणु कहाँ ठहर सकें। श्राकाश के परचात् वायु, वायु के परचात् श्रिक्त श्रेपन के परचात् जल, जल के परचात् पृथिवी, पृथिवी से श्रोषिष, श्रोपियों में श्रवन, श्रवन से वीर्य, वीर्य से पुरुष अर्थात् शरीर उत्पन्न होता है; यहां श्राकाशादि कम से; श्रौर छान्दोत्य में श्रवन्यादि; ऐत्रेय में जल श्रादि कम से सृष्टि हुई। वेदों में कहीं पुरुष, कहीं हिरण्यगर्भ श्रादि से; मीमांसा में कमं; वैशेपिक में काल; त्याय में परमाणु; योग में पुरुषार्थ; सांख्य में प्रकृति श्रौर वेदान्त में ब्रह्म से सृष्टि की उत्पत्ति मानी है। श्रब किसको सच्चा श्रौर किसको भूठा मानें?

(उत्तर) इसमें सब सच्चे, कोई भूठा नहीं। भूठा वह है जो विपरीत समभता है, क्यों कि परमेश्वर निमित्त और प्रकृति जगत् का उपादान कारण है। जब महा-प्रलय होता है, उसके पश्चात् ग्राकाशादि क्रम ग्रथात् जब ग्राकाश ग्रीर वायु का प्रलय नहीं होता और ग्रांनि ग्रांदि का होता है ग्रांनि ग्रांदि क्रम से और जब विद्युत् स्थिन का भी नाश नहीं होता तब जल क्रम से मृष्टि होती है। ग्रथात् जिस-जिस प्रलय में जहां-जहां तक प्रलय नोता है, वहां-वहां से मृष्टि की उत्पत्ति होती है। पुरुष ग्रांर हिरण्यगर्भ ग्रांदि सब नाम परमेश्वर के हैं। परन्तु विरोध उसको कहते हैं कि एक कार्य में एक ही विषय पर विरुद्ध बाद होवे। छः शास्त्रों में ग्रांदि ति जिसके बनाने में कर्म चेष्टान की जाये," वैशेषिक में—"समय न लगे विना बने ही नहीं", न्याय में—"उपादान कारण न होने से कुछ नहीं बन सकता", सांख्य में—"उत्तर्वों का मेल न होने से नहीं बन सकता", ग्रीर वेदान्त में "बनाने वाला न बनावे तो कोई भी पदार्थ उत्पत्न न हो सके" इसलिए मृष्टि छः कारणों से बनती है। उन छः कारणों की व्याख्या एक-एक की एक शास्त्र में है। इसलिए उनमें विरोध कुछ भी नहीं। जैसे छः पुरुष मिलके एक छप्पर उठाकर भित्तियों पर घरें

वैसाही सृष्टिरूप कार्यकी व्याख्याछः शास्त्रकारों ने मिलकर पूरी की है।" (स० प्र०२१६—२२०)

ब्रह्मा के शरीर की निरुक्ति---

## यन्मूर्यवयवाः सूक्ष्मास्तस्येमान्याश्रयन्ति बट्। तस्माच्छरीरमित्याहुस्तस्य मूर्ति मनीषिणः॥१७॥

(यत्) क्योंकि (षट् सूक्ष्माः सूर्त्यंवयवाः) प्रकृति रूपी सूर्ति के छः सूक्ष्म ग्रवयव ग्रोर (इमानि) उनकी कार्यभूत इन्द्रियाँ ग्रीर पञ्चमहाभूत, ये (तस्य ग्राक्षयन्ति) उस परमात्मा के ग्राक्षित रहते हैं (तस्मात्) इसी कारण (मनीषिणः) मनीषी लोग (तस्य मूर्तिम्) उस परमात्मा की प्रकृतिरूपी मूर्ति को (शरीरम् इति ग्राहुः) उसका शरीर कहते हैं॥ १७॥

## अनुश्रीत्रनः यह ब्लोक निम्न ग्राधार पर प्रक्षिप्त है—

प्रसङ्गिवरोध—(१) यहां सृष्ट्युत्पत्ति का क्रमानुसार वर्णन चल रहा है। उसके मध्य में उस क्रम को भङ्ग कर 'शरीर' का निर्वचन करने की कोई प्रासंगिकता ही सिद्ध नहीं है। (२) उपर्युक्त श्लोकों में न तो 'मूर्ति' शब्द ही ग्राया है ग्रौर न 'शरीर' शब्द, जिसके सन्दर्भ में निर्वचन करने की ग्रावश्यकता प्रतीत हो। बिना चर्चा के ही 'शरीर' का निर्वचन देना ग्रप्रासङ्गिक है, ग्रतः मौलिक भी नहीं है।

सूक्ष्म-शरीर से ग्रात्मा का संयोग-

# तदाविशन्ति भूतानि महान्ति सह कर्मभिः। मनश्चावयवैः सूक्ष्मैः सर्वभूतकृदव्ययम्।। १८ ॥ (१०)

(तदा) तब जगत् के तत्त्वों की सृष्टि होने पर (सह कर्मभिः) अपनेअपने कर्मों के साथ (महान्ति भूतानि) शक्तिशाली सभी सूक्ष्म महाभूत
(च) और (सूक्ष्मैः अवयवैः मनः) समस्त सूक्ष्म अवयवों अर्थात् इन्द्रियादि
के साथ मन (सर्वभूतकृत् + अव्ययम्) सब भौतिक प्राणि-शरीरों को
जन्म = जीवनरूप देने वाले अविनाशी आत्मा को [क्योंकि जीवात्मा के
संयोग से ही समस्त शरीरों में जीवन आता है और उसके वियोग से
समाप्त हो जाता है।] (आविशन्ति) आवेष्टित करते हैं [और इस प्रकार
सूक्ष्म शरीर की रचना होती है]।। १८।।।

अर्जुर्टोरिट्डन्द्र: (१) पञ्च महाभूतों के कर्म-पञ्चभूतों में स्राकाश का कर्म स्रवकाश देना है, वायुका गति, तेज का पाक, जल का एकत्रीकरण स्रौर पृथिवी का कर्म धारण करना है।

क्षः [प्रचलित ग्रर्थ—विनाशरहित एवं सब भूतों के कर्ता उस ब्रह्म स्रपन-ग्रपने कर्मों से युक्त पञ्चमहाभूत ग्राकाश ग्रादि ग्रीर सूक्ष्म ग्रवयवों के साथ मन की सृष्टि हुई ॥ १८ ॥]

(२) १८वें इस्रोक का संगत मर्थ — प्रायः सभी टीकाकारों ने इस ब्लोक का ग्रयं इस प्रकार किया है — 'विनाश-रहित एवं सब भूतों के कर्त्ता उस ब्रह्म से अपने-अपने कर्मों से युक्त पञ्चमहाभूत ग्राकाश ग्रादि ग्रीर सूक्ष्म ग्रवयवों के साथ मन की सृष्टि हुई।'

इस ग्रथं में निम्न त्रुटियां ग्राती हैं-

- (क) १।१४-१५ में मन की उत्पत्ति स्पष्ट रूप से कही जा चुकी है, दो श्लोकों के बाद पुनः मन की उत्पत्ति कहने की क्या श्रावश्यकता थी? इस प्रकार यह श्रनावश्यक पुनरुक्ति बन जाती है।
- (ल) टीकाकारों के इन अर्थों से वर्णन की कोई क्रमबद्ध संगति नहीं जुड़ती। १४-१५ क्लोकों में मन ग्रादि तत्त्वों की उत्पत्ति वर्णित कर दी। १६वें में सब प्राणियों की उत्पत्ति दिखादी। १७वें में परमात्मा के प्रकृति रूपी शरीर का निर्वचन दिखा दिया। फिर १८वें भें पुनः मन ग्रादि की उत्पत्ति कह दी। १६वें में फिर एक बार समस्त जगत् की उत्पत्ति दर्शादी। इस प्रकार कोई क्रम नहीं बनता।
- (ग) १६वें इलोक में छः तत्त्वों द्वारा प्राणिजगत् की रचना का कथन करने से भ्रौर १६वें में सात तत्त्वों द्वारा समस्त जगत् की उत्पत्ति का कथन करने से, भिन्न कथन होने से विरोध म्राता है।
- (घ) मनु ने जब मृष्ट्युत्पत्ति का विषय प्रारम्भ करके सभी तत्त्वों की उत्पत्ति दर्शायी है, तो यह भी आवश्यक है कि उन तत्त्वों का आत्मा के साथ संयोग भी प्रदर्शित होना चाहिए। जीव के साथ तत्त्वों का संयोग प्रदर्शित न करने पर उत्पत्ति-वर्णन अधूरा ही रह जाता है, और मनुस्मृति में तो इस बात का वर्णन और भी आवश्यक है, क्योंकि मानव धर्म ही मनुस्मृति का अभीष्ट विषय है। केवल स्थूल जगत् की उत्पत्ति दर्शाना इसका मुख्य विषय नहीं है। किन्तु प्रचलित टीकाओं में श्लोक के अर्थ जिस प्रकार किये गये हैं, उनमें कहीं यह प्रसङ्ग नहीं आता। इस प्रकार यह अभाव पाठकों को खटकता है।

इस भाष्य में प्रस्तुत अर्थों के अनुसार ये सब त्रुटियां दूर हो जाती हैं तथा अन्य शास्त्रों की भांति सृष्ट्युत्पत्ति-वर्णन में पूर्णता और क्रमबद्धता भी बनी रहती है।

(ङ) सूक्ष्म शरीर के घटक-"पांच प्राण, पांच ज्ञानेन्द्रिय, पांच सूक्ष्मभूत और मन तथा बुद्धि इन सत्रह तत्त्वों का समुदाय 'सूक्ष्मशरीर' कहाता है। यह सूक्ष्म शरीर जन्म-मरणादि में भी जीव के साथ रहता है।" (स० प्र० नवम समु०) पांच ज्ञानेन्द्रिय और पांच सूक्ष्मभूत १।१४-१५ में परिगणित हैं। प्राण, अपान, व्यान, समान, उदान ये पांच प्राण हैं।

समस्त विनश्वर संसार की उत्पत्ति-

तेषामिदं तु सप्तानां पुरुषाणां महौजसाम् । सूक्माभ्यो मूर्तिमात्राभ्यःसम्भवत्यव्ययाद् व्ययम् ॥१६॥ (११) [इस प्रकार] (प्रव्ययात्) विनाशरिहत परमात्मा से श्रीर द्वितीयार्थं में सृष्टि के मूल कारण श्रविनाशिनी प्रकृति से (तेषां तु) उन्हीं [१४-१५ में विणत] (महीजसाम्) महाशक्तिशाली (सप्तानां पुरुषाणाम्) सात तत्त्वों—महत्, श्रहंकार तथा पाँच तन्मात्राग्रों के (सूक्ष्माभ्यः मूर्तिमात्राभ्यः) जगत् के पदार्थों का निर्माण करने वाले सूक्ष्म विकारी ग्रंशों से (इदम् व्ययम्) यह दृश्यमान विनाशशील विकाररूप जगत् (सम्भवति) उत्पन्न होता है।। १६।।

अन्त्र श्रीत्य : यह समस्त विनाशशील जगत् संक्षेप में निम्न प्रक्रिया से प्रकटरूप में आता है। गत श्लोकों में यही प्रक्रिया और क्रम बतलाया है—

- (१) सृष्टि-उत्पत्ति का कम ''जब मृष्टि का समय ग्राता है, तब परमातमा उन परमसूक्ष्म पदार्थों को इकट्ठा करता है। उसकी प्रथम अवस्था में जो परमसूक्ष्म प्रकृतिरूप कारण से कुछ स्थूल होता है उसका नाम महत्तत्त्व, और जो उससे कुछ स्थूल होता है, उसका नाम ग्रहंकार और अहंकार से भिन्न-भिन्न पांच सूक्ष्मभूत, श्रोत्र, त्वचा, नेत्र, जिह्वा, घ्राण पाँच जानेन्द्रियाँ; वाक्, हस्त, पाद, उपस्थ ग्रोर गुदा, ये पाँच कर्म इन्द्रियां हैं, और ग्यारह्यां मन कुछ स्थूल उत्पन्न होता है। और उन पंच-तन्मात्राओं से अनेक स्थूलावस्थाओं को प्राप्त करते हुए क्रम से पाँच स्थूलभूत जिनको हम लोग प्रत्यक्ष देखते हैं, उत्पन्न होते हैं। उनसे नाना प्रकार की ग्रोषधियाँ, वृक्ष ग्रादि, उनसे ग्रन्त, ग्रन्त से वीर्यं और वीर्यं से शरीर होता है, परन्तु ग्रादि सृष्टि मैंग्रुनी नहीं होती, क्योंकि जब स्त्री-पुरुषों के शरीर परमात्मा बन।कर उनमें जीवों का संयोग कर देता है, तदनन्तर मैंग्रुनी मृष्टि चलती है।" (स प्र० २२२)
- (२) पुरुष के महत्तरव आदि अर्थ—निरुक्त २।१।३ में पुरुष की ब्युत्पत्ति दी है—''पुरिशयः—पुरुषः।'' इस ग्राधार पर अपने कार्यपदार्थों में सूक्ष्मरूप से शयन करने अर्थात् स्थित रहने से महत्तत्त्व आदि सूक्ष्म तत्त्व 'पुरुष' कहलाते हैं। शत० ब्राह्मण में 'वायु' और 'अन्ति' महाभूत को 'पुरुष' सज्ञा से अभिहित किया है। [१३.६.२. १,१०.४.१.६]।
  - (३) सृष्टि में मनुष्यों की उत्पत्ति —
  - ''(प्रश्न) मनुष्य की सृष्टि प्रथम हुई वा पृथिवी आदि की?
- (उत्तर) पृथिवी म्रादि की, क्योंकि पृथिवी आदि के विना मनुष्य की स्थिति ग्रौर पालन नहीं हो सकता।" (स॰ प्र॰ २२३)
  - "(प्रश्न) सृष्टि के आदि में एक वा अनेक मनुष्य उत्पन्न किये थे?
- (उत्तर) स्रनेक, क्योंकि जिन जीवों के कर्म ऐश्वरी मृष्टि में उत्पन्न होने के थे उनका जन्म सृष्टि के आदि में ईश्वर देता, क्योंकि "मनुष्या ऋष्यश्च ये। ततो मनुष्या स्रजायन्त" यह यजुर्वेद में लिखा है। इस प्रमाण से यही निश्चय है कि ब्रादि में अनेक अर्थात् सैकड़ों, सहस्रों मनुष्य उत्पन्न हुए श्रीर सृष्टि में देखने से भी निश्चित होता है कि मनुष्य अनेक मा-वापों की सन्तान हैं।" (स० प्र० २२३)

पञ्चमहाभूतों के गुणों का कथन--

# म्राद्याद्यस्य गुणं त्वेषामवाप्नोति परः परः। यो यो यावतिथक्ष्वेषां स स तावद्गुणः स्मृतः॥ २०॥ (१२)

(एषाम्) इन [१६वें में चिंचत] पश्चमहाभूतों में (म्राद्य + म्राद्यस्य गुणं तु) पूर्व-पूर्व के भूतों के गुण को (परः परः) परला-परला म्रर्थात् उत्तरोत्तर बाद में उत्पन्न होने वाला भूत प्राप्त करता है (च) म्रौर (यः) जो-जो भूत (यावितथः) जिस संख्या पर स्थित है (सः सः) वह-वह (तावद्गुगाः) उतने ही म्रधिक गुणों से युक्त (स्मृतः) माना गया है ।। २०॥

अर्न्यू श्री त्उन्यः पञ्च महाभूतों का क्रम और गुरा — जैसे, पञ्च-महाभूतों का निश्चित क्रम है — १. श्राकाश, २. वायु, ३. श्रिग्न, ४. जल, ५. पृथिवी। उनमें आकाश प्रथम स्थान पर है, इस प्रकार उसका केवल एक अपना शब्द गुण ही है। वायु द्वितीय स्थान पर है, श्रतः उसके दो पुरा हैं — एक श्रपने से पहले वाले श्राकाश का शब्द तथा दूसरा अपना स्पर्श गुण। इसी प्रकार तृतीय स्थानीय श्रिग्न में दो अपने से पहले वाले श्राकाश और वायु नामक भूतों के क्रमशः शब्द, स्पर्श गुण हैं, तथा तीसरा श्रपना रूप गुण। चतुर्ष स्थानीय जल के इसी प्रकार चार गुण हैं — शब्द, स्पर्श, रूप श्रीर रस। पंचमस्थानीय पृथिवी में पांच गुण हैं — शब्द, स्पर्श रूप, रस श्रीर गन्ध। इसे तालिका द्वारा निम्न प्रकार स्पष्ट किया जाता है —

# पञ्चमहामूतों का उत्पत्तिक्रम ग्रौर गुगों की तालिका (श्लोक १। २०, ७५ — ७८ के वर्णनानुसार)

|                                  | १        | ર      | ą       | ٧      | ų      |
|----------------------------------|----------|--------|---------|--------|--------|
| पञ्च महाभूतों का उत्पत्ति-क्रम-≯ | ग्राकाश  | वायु   | ग्रग्नि | जल     | पृथिवी |
| १. आकाश का निजी गुण 👈            | शब्द     | शब्द   | शब्द    | হাহ্ব  | शब्द   |
| २. वायुकानिजीगुण 😁               | ; ×      | स्पर्श | स्पर्श  | स्पर्श | स्पर्श |
| ३ ग्रग्निकानिजीगुण 👈             | ·<br>: × | ×      | रूप     | रूप    | रूप    |
| ४. जल का निजी गुण →              | ×        | ×      | ×       | रस     | रस     |
| ४. पृथिवी का निजी गुण 👈          | ×        | ×      | ×       | ×      | गन्ध   |
| प्रत्येक महाभूत में कुल गुण 🤝    | <b>१</b> | २      | ₹       | 8      | ų      |

वेदघट्दों से नामकरण एवं विभाग-

# सर्वेषां तु स नामानि कर्माणि च पृथक् पृथक् । वेदराब्देश्य एवाऽऽदौ पृथक्संस्थारच निर्ममे ॥ २१ ॥ (१३)

(सः) उस परमात्मा ने (सर्वेषां तु नामानि) सब पदार्थों के नाम [यथा-गो-जाति का 'गो', प्रश्वजाति का 'प्रश्व' ग्रादि] (च) ग्रोर(पृथक्-पृथक् कर्माणि) भिन्न-भिन्न कर्म [यथा—ब्राह्मण् के वेदाध्यापन, याजन; क्षत्रिय का रक्षा करना; वैश्य का कृषि, गोरक्षा, व्यापार ग्रादि (१। ८७— ११) ग्रथवा मनुष्य तथा ग्रन्य प्राणियों के हिंस्र-ग्रहिस ग्रादि कर्म (१। २६—३०)] (च) तथा (पृथक् संस्थाः) पृथक्-पृथक् विभाग [जैसे— प्राणियों में मनुष्य, पशु-पक्षी ग्रादि (१।४२—४६)] या व्यवस्थाएं [यथा— चार वर्णों की व्यवस्था (१।३१,१।८७—६१)] (ग्रादौ) सुष्टि के प्रारम्भ में (वेदशब्देम्यः एव) वेदों के शब्द से ही (निर्ममे) बनायीं ग्रर्थात् मन्त्रों के द्वारा यह ज्ञान दिया।। २१।।-

अन्यू शिल्डन्स: (१) इस श्लोक के स्रथं पर प्रकाश डालते हुए महर्षि दयानन्द ने लिखा है---

''इस वचन के अनुकूल आर्य लोगों ने वेदों का ग्रनुकरण करके जो व्यवस्था की, वह सर्वत्र प्रचलित है। उदाहरणार्थ---सब जगत् में सात ही वार हैं, बारह ही महीने हैं ग्रौर बारह ही राशियां हैं, इस व्यवस्था को देखों (पू० प्र०८)

वेद में भी कहा है---

### शास्वतीम्यः समाभ्यः ॥ (यजु० ४० । ८)

ग्रर्थात् ग्रादि सनातन जीवरूप प्रजा के लिए वेद द्वारा परमात्मा ने सब विद्याभ्रों का वोध किया है।" (स॰ प्र० २०८)

- (२) सृष्टि के प्रारम्भ में नामकरण ग्रिभिप्राय यह है कि सृष्टि के प्रारम्भ में वेदशब्दों के द्वारा ही मनुष्यों को नाम, कर्म, विभाग ग्रादि का ज्ञान हुग्रा। परमात्मा ने वेदशब्दों के रूप में यह सब ज्ञान दिया। 'निर्ममे' से यहां भाव, नाम, कर्म, विभाग ग्रादि का ज्ञान वेदशब्दों में अन्तिनिहित करके लोगों को अवगत कराने से है।
- (३) २१वें इलोक के कम पर विचार—प्रतात होता हाक यह ब्लाक मूलक्रम से खण्डित होकर स्रागे-पीछे हो गया है। इस ब्लोक का किसी प्रक्षेप की प्रवृत्ति से या

<sup>+ [</sup>प्रचलित अर्थ-हिरण्यगर्भ उसी ब्रह्मा ने सबों के नाम (यथा—'गो' जाति का 'गो' ग्रोर 'ग्रव्व' जाति का 'ग्रव्व') और कर्म (यथा—'ब्राह्मणों' का वेदाघ्ययन ग्रादि, क्षत्रियों का वेदाघ्ययन तथा रक्षण आदि) तथा लौकिक व्यवस्था (यथा—कुम्हार का घट ग्रादि बनाना, बुनकर का कपड़ा बुनना, नापित का क्षौर करना ग्रादि) को पहले वेद-शब्दों से ही जानकर पृथक्-पृथक् बनाये॥ २१॥]

प्रक्षिप्त प्रसंग से कोई सम्बन्ध न होने के कारण इसे प्रक्षिप्त नहीं कहा जा सकता। यह श्लोक क्रम को दृष्टि से २३वें (ग्रग्निवायुरिविम्यस्तु .....) के पश्चात् होना चाहिए। प्रसंग ग्रौर क्रम की दृष्टि से वहीं ठीक बैठता है, क्योंकि वेदों की रचना होने के बाद ही उनसे नाम, कर्म ग्रादि का ज्ञान होगा, पूर्व नहीं। वेदों की रचना का होना २३वें श्लोक में कहा जा रहा है ग्रौर उनसे नाम ग्रादि का निर्माण पहले ही विणत हो गया। इस प्रकार उचित क्रम नहीं बनता।

इसके ग्रतिरिक्त वर्तमान प्रतियों में जो यह २१वें क्लोक के रूप में है, यहां पूर्वापर प्रसंग उत्पत्ति की प्रक्रिया का है; इस क्लोक से वह मंग हो रहा है। २०वें में सृष्टि-उत्पत्ति की प्रक्रिया है, २२वें में उस प्रसंग का उपसंहार रूप में संक्षिप्त एकत्र कथन है। इन कथनों के बीच में वेदों के द्वारा नाम, कर्म ग्रादि का ज्ञान होने का कथन करना ग्रसंगत है। इस क्रम में यह ग्रापत्ति भी है। किन्तु इससे इसे प्रक्षिप्त नहीं समभ लेना चाहिए, यतो हि इस क्लोक का प्रक्षिप्त प्रसंग या प्रवृत्ति से कोई सम्बन्ध नहीं है। ग्रतः यह स्थानभ्रष्ट मात्र प्रतीत होता है।

(४) २१वें इलोक का संगत प्रयं — कुल्लू कमट्ट ने इस श्लोक की व्याख्या करते हुए व्यवस्थाओं के उदाहरण में — 'कुम्हार का घड़ा बनाना, जुलाहे का कपड़ा बनाना' ये उदाहरण गलत और मनुविरुद्ध दिये हैं। यहां व्यवस्थाओं से अभिप्राय है जैसे — चार वणों की व्यवस्था। इसे १ १ ३१ में मनु ने कर्मानुसार परमास्मा-निर्मित माना है। इसी प्रकार राज्यव्यवस्था ग्रादि भी हो सकती है। मनु ने केवल चार वणों को माना है। उनके मत में कुम्हार, जुलाहा ग्रादि कोई जाति-उपजाति नहीं है, और नहीं ये जातियां या उनके ये कार्य ईश्वर-रचित हैं। मनु के अनुसार तो 'शिल्पकार्य' वैश्य का कार्य है; चाहे वह किसी भी प्रकार का शिल्पकार्य करे वैश्य ही कहलायेगा; कुम्हार या जुलाहा नहीं। मनु की व्यवस्था के अनुसार जो व्यक्ति ग्राज बर्तन बनाने का कार्य कर रहा है, वह कल कपड़े बनाने का कार्य भी कर सकता है, परसों कोई भन्य; फिर भी वह वैश्य ही कहलायेगा; कुम्हार या जुलाहा नहीं। क्योंकि मनु ने ऐसी जातियों और उनके नामों का निर्धारण ही नहीं किया। जाति-उपजाति की कल्पनाए वर्ण- क्यवस्थाओं की शिथिलता के पश्चात् कार्यरूढ़ि के ग्राधार पर ग्रवर समाज द्वारा की गई हैं। ज्वतः उन्हें ईश्वररचित व्यवस्था मानकर मनु के श्लोक में उदाहरण-रूप में देना गलत एवं मनु की व्यवस्था के विरुद्ध है।

उपसंहार रूप में समस्त जगत् की उत्पत्ति का वर्णन-

कर्मात्मनां च देवानां सोऽसृजत्प्राणिनां प्रभुः । साध्यानां च गणं सूक्ष्मं यज्ञं चैव सनातनम् ॥ २२ ॥ (१४)

[इस प्रकार १। ५—२० श्लोकों में विर्णित प्रक्रिया के प्रमुसार] (सः प्रभुः) उस परमारमा ने (कर्मात्मनां च देवानाम्) कर्म ही स्वभाव है जिनका ऐसे सूर्य, ग्रग्नि, वायु ग्रादि देवों के (प्राणिनाम्) मनुष्य, पशु-पक्षी ग्रादि सामान्य प्राणियों के (च) ग्रौर (साध्यानाम्) साधक कोटि के विशेष विद्वानों के (गणम्) समुदाय को [१।२३ में विणित] (च) तथा (सनातनं सूक्ष्मं यज्ञम् एव) सृष्टि-उत्पत्ति काल से प्रलय काल तक निरन्तर प्रवाह-मान सूक्ष्म संसार ग्रर्थात् महत् ग्रहंकार पञ्चतन्मात्रा ग्रादि सूक्ष्म रूपमय ग्रौर सूक्ष्मशक्तियों से युक्त संसार को (ग्रस्जत) रचा ।। २२।। %

अस्तु श्री टंडन्ड : (१) २२वें इलोक का संगत प्रयं — कुल्लू कभट्ट श्रादि टीकाकारों ने 'साध्य' का ग्रयं 'सूक्मम्' विशेषण को उसके साथ जोड़कर 'सूक्ष्म देवयोनि-विशेष' किया है। यह मिथ्या कल्पना मात्र है, क्योंकि मनुष्यों से भिन्न कोई देवयोनि जगत् में नहीं होती। १।४३—४६ श्लोकों में मनु ने सभी योनिगत प्राणियों का दिग्दर्शन कराया है। उनमें ऐसी कोई योनि उल्लिखित नहीं है। इस प्रकार की कल्पना मनु के उक्त श्लोकों के विश्व जाती है। वस्तुतः, मनुस्मृति में जहां कहीं भी प्राणियों में देव, ऋषि, पितर ग्रादि का उल्लेख ग्राता है, वे मनुष्यों के स्तरविशेष हैं। योग्यता एवं स्तरविशेषानुसार ये मनुष्यों की ही संज्ञाएं हैं।

- (२) 'सूक्सम्' का ग्रर्थ यहां 'सूक्सम्' विशेषण को भी साध्यों के साथ जोड़ना सङ्गत नहीं है। सृष्टि-उत्पत्ति-प्रक्रिया का वर्णन करने के उपरान्त उस सम्पूर्ण प्रसङ्ग का इस क्लोक में उपसंहार किया है, श्रीर एकत्र रूप में यह संकेत दिया है कि इस प्रकार परमात्मा ने जड़-चेतन, सूक्ष्म श्रीर स्थूल, विशेष श्रीर सामान्य ग्रादि विभिन्न रूपों में समस्त संसार को रचा है।
- (३) 'साष्यों' से सिन्नप्राय यहां प्राणियों से पृथक् साष्यों की पृथक् से गणना उनकी विशिष्टता की स्रोर इिक्न्त करने के लिए की है। सृष्टि के प्रारम्भ में सभी प्रकार के प्राएगी उत्पन्न होते हैं, उनमें साधक कोटि के विशिष्ट संस्कारी व्यक्ति भी होते हैं। मनुस्मृति के क्लोक में इस शब्द को समक्षने के लिए साष्यकोटि के व्यक्तियों में जैसे स्रिग्न, वायु, रिव स्रादि ऋषियों का नाम उद्धृत किया जा सकता है। ये भी साधक कोटि के स्रत्यन्त विशिष्ट संस्कारी जीव थे। तभी तो स्रनेक मनुष्यों में केवल इन्हीं को वेदज्ञान प्रकट करने का श्रेय मिला। निरुक्तकार ने 'ऋषि' शब्द के निर्वचन के प्रसंग में प्राचार्य श्रीपमन्यव के मत का उल्लेख करते हुए इन तपस्वी साधकों को तपस्या में लीन रहने की साधना के परिणामस्वरूप वेदज्ञान की प्राप्ति का कथन किया है। उससे इनके साध्यकोटि के व्यक्ति होने की बात ग्रीर पृष्ट हो जाती है। यथा—

"ऋषिः वर्शनात् । स्तोमान् ववर्श इति श्रोपमन्यवः। तद्यवेनांस्तपस्यमानान्त्रह्य स्वयम्म्बम्यानवंत ऋषयोऽमवंस्तहषीगामृष्क्तिमिति विज्ञायते।" (नि०२।३।१२)

श्चि [प्रचलित अर्थ — उस ब्रह्मा ने देव (इन्द्रादि), कर्मस्वमाव, प्राणी, अप्राणी पत्थर मादि, साध्यगण ग्रीर सनातन यज्ञ (ग्रग्निष्टोम ग्रादि) की सृष्टि की ॥ २२ ॥]

ग्रर्थात् वेदनन्त्रों का श्रयं-दर्शन करने से ऋषि होता है, ऐसा ग्रौपमन्यव का मत है। प्रार-म्भिक ग्रग्नि ग्रादि ऋषियों को तपस्या करते हुए ग्रपौरुषेय वेदों का साक्षात्कार हुग्रा, ग्रतः वे ऋषि प्रसिद्ध हुए।

इन तपस्वी साधकों को साधना में लीन रहते हुए वेदज्ञान-प्राप्ति होने की चर्चा ब्राह्मणग्रन्थों में भी ग्राती है —

- (क) "तेम्यस्तप्तेम्यस्त्रयो वेदा म्रजायन्त, म्रग्नेऋंग्वेदः, वायोर्यजुर्वेदः, सूर्यात् सामवेदः ।" (शत० ११ । ४ । २ । ३)
  - (स) ''म्रजान्ह वै पृत्रनींस्तपस्यमानान् ब्रह्म स्वयं मू-ग्रभ्यानर्षत्त हषयोऽभवन् ।'' (तै० ग्रा० २ ।८)

श्रगले ही श्लोक में मनु ने भी इनका उल्लेख किया है। इस साधक कोटि में ग्रन्य ग्रनेक व्यक्तियों को भी माना जाता है। इसमें कुछ ग्रन्य प्रमाण द्रष्टव्य हैं—

- १. '**'साध्याः देवाः,साधनात्''** (निरुक्त १२ । ४०)
- २. "साघ्याः नाम देवाः (=विद्वांसः) आसन्" (ताण्ड्य व्रा० ८। ३। ४) महर्षि-दयानन्द ने इस शब्द को ग्रीर भी स्पष्ट कर दिया है—
- १. साधनसाध्याः (देबाः = विद्वांसी जनाः) (यजु० २६ । ११)
- २. साधनं योगाम्यासादिकं कुर्वन्तो ज्ञानिनः (जनाः) (यजु० ३१। ६)
- ३. प्रन्यैविद्यार्थं संसेवितुमर्हाः (विद्वांसो जनाः) (ऋग्०१।१६४।५०)
- ४. साघ्याः ज्ञानिनः, ऋषयो मन्त्रद्रष्टारइच (ऋ० भू० ६१ सृष्टिविद्याविषयः)

इस प्रकार 'साघ्य' का ग्रर्थ 'साधक कोटि के विद्वान् विशेष' ही है। ग्रीर मनुस्मृति की भी ग्रन्तःसाक्षी है— "पितरक्ष्वं साघ्याक्ष्व द्वितीया सास्विकी गितः' [मनु०१२।४६] ग्रर्थात् जो मघ्यम सत्त्वगुणी जीव हैं, वे पितर व साध्य — कार्यसिद्धि के लिये सेवन करने योग्य ग्रघ्यापकादि का जन्म पाते हैं। वेदों का ज्ञान देने वाले प्रारम्भिक ऋषि भी संसार के प्रथम ग्रघ्यापक — शिक्षक थे।

साध्यकोटि के विद्वानों का वर्णन और मृष्टि के प्रारम्भ में साध्यकोटि के व्यक्तियों के उत्पन्न होने का उल्लेख वेद के पुरुषमुक्त में भी ग्राना है—

- १. "यत्र पूर्वे साध्याः सन्ति देवाः" (यजु० ३१।१६)
- २. "तं यतं बहिषि प्रौक्षन् पुरुषं जातमग्रतः । तेन देवा अयजन्त साध्या ऋषयश्च ये ॥" (यजु० ३१।६)
- ३. ''यत्पुरुषेगा हविषा देवा यज्ञमतन्वत । ' (यजु० ३१।१४)

''जो ब्रह्माण्ड का रचन-पालन और प्रलय करना रूप यज्ञ है, उसी को जगन् बनाने की सामग्री कहते हैं। पुरुष ने उत्पन्न किया जो यह ब्रह्माण्डरूप यज्ञ है।''

(ऋ० भू० १२७-१२८)

- (४) यज का व्यापक अर्थ और वेदों का उद्देश—इसी प्रकार प्रचितित टीकाओं में किया गया यज शब्द का अर्थ भी संकुचित है। इस क्लोक में यज शब्द का 'हवन' यह सीमित अर्थ न होकर व्यापक अर्थ 'जगत्' है। इसकी पुष्टि में निम्न युक्तियौं दी जा सकती हैं—(क) मनु ने केवल होम-सम्पादन के लिए ही वेदों की उत्पत्ति नहीं स्वीकार की है, अपितु ससार के समस्त ज्ञान-विज्ञान, धर्म, व्यवहार आदि की सिद्धि के लिए वेदों की उत्पत्ति मानी है। मनुस्मृति में अनेक स्थलों पर उन्होंने ऐसे आशय दिये हैं। कुछ प्रमाणों से यह बात पुष्ट हो जायेगी—
  - (ग्र) १२।६७ में चारों वर्णों, ग्राश्रमों एवं तीनों कालों का ज्ञान वेदों से ही माना है।
  - (ग्रा) शब्द, स्पर्शे ग्रादि सूक्ष्म शक्तियों की वैज्ञानिक सिद्धि वेदों द्वारा ही मानी है। (१२। ६८)
  - (इ) संसार के समस्त व्यवहारों का सर्वोत्तम साधकग्रन्थ वेद को कहा है। (१२।६६)
  - (ई) १२। ६४ में वेद को पितृ, देव, मनुष्यों का 'चक्षु' स्रथात् धर्म-स्रधर्म,-ज्ञान-विज्ञान अमिद का दर्शानेवाला कहा है।
  - (उ) इसी प्रकार राजनीति की शिक्षा देने वाला (७।४३; १२।१००) शास्त्र भी वेद ही है।
  - (ऊ) वेद सभी धर्मों का स्रोत एवं ग्राधार है। (२।६—१४)
  - (ए) १।२१ में वेदों के द्वारा ही संसार के समस्त पदार्थों ा नामकरण, विभाग, कर्मनिर्धारण यह सिद्ध करता है कि वेदों की उत्पत्ति केवल होम-सम्पादन के लिए ही नहीं, ग्रपितु जगत् में समस्त सिद्धियाँ प्राप्त करने के लिए हैं।
  - (ए) १।३ में वेदों को सब सत्यविद्याओं का विधान करने वाला ग्रन्थ कहना, ग्रथवा जगत् का संविधान ग्रीर समस्त व्यवहारों का साधक ग्रन्थ कहना भी वेदों की उपयोगिता को व्यापक सिद्ध करता है।

इत प्रमाणों से यह सिद्ध होता है कि वेदों की उपयोगिता के विषय में मनु की ह्यापक दृष्टि है, यदि उसे केवल होम तक ही सीमित किया जायेगा तो उक्त मान्यताओं से उम का विरोध ग्रायेगा। इस ग्राधार पर यह भी कहा जा सकता है कि १।२३ में प्रयुक्त यज्ञसिद्धच्यंम्' पद का अर्थ भी 'होमसिद्धि के जिए' न होकर 'जगत् में समस्त व्यवहारों, धर्मों श्रीर ज्ञान-विज्ञान की सिद्धि के लिए' श्रथवा 'जगत् की सिद्धि के लिए' यह श्रयं होगा। इसी प्रकार यहां भी यज्ञ का व्यापक श्रयं 'जगत्' ही ग्रहए होगा। इस में दोनों इलोकों की यह सुसंगति भी बन जाती है कि 'परमात्मा ने संसार हो रचा (१।२२) श्रीर उस संसार की सिद्धि के लिए श्रथवा संसार में समस्त सिद्धियां

प्राप्त करने के लिये वेदों को रचा (१।२३)।' (ख)पुरुषसूक्त (यजु० ३१) में भी इसी शैली में ब्रह्माण्डरूप यज्ञ की उत्पत्ति का वर्णन है। यज्ञ के 'जगत्' अर्थ में निम्न प्रमाण हैं—

- (ग्र) ''यज्ञो वै भुवनम्'' (तै० सं०३।३।७।५)
- (ग्रा) ''विराट् (संसारः) वै यज्ञः'' (श०१।१।१।२२)
- (इ) "वैराजः यज्ञः" (गो० पू० ५। २४; गो० उ० ६। १५)
- (ई) महर्षि दयानन्द ने (यजु० १३। १४) मन्त्र-भाष्य करते हुए जगन् को ही यज्ञ कहा है—"देवाः यज्ञं ग्रतन्वत"—पुरुष ने उत्पन्न किया जो यह ब्रह्माण्ड रूप यज्ञ है। (ऋ० भू० ६३, मृष्टिविद्याविषयः)
- (ग) यहां 'यज्ञम्' के साथ 'सनातनम्' विशेषण का प्रयोग भी 'जगत्' ग्रथं का पोषक है। क्योंकि, यज्ञ की क्रिया के रूप में सनातनता कभी नहीं हो सकती, ग्रतः यह विशेषण हवन ग्रथं में जुड़ता ही नहीं। न जुड़ने के कारण टीकाकारों ने खींचातानी कर के इसे जोड़ने का प्रयास किया कि—'वेदोक्त कमं होने से ग्रथवा कल्पान्तर में भी यज्ञों का क्यवहार होने के कारण यज्ञ सनातन हैं।' लेकिन इस प्रकार तो सभी वेदोक्त क्रियाए सनातन हैं, यज्ञों की ही उनसे क्या विशिष्टता होगी? ग्रतः यह प्रयास निष्कल ही है। इस के ग्रतिरिक्त मनु ने १। ५७ में 'सनातन' के बिल्कुल पर्यायवाची शब्द के रूप में 'अजल्लम्' (सञ्जीवयित चाजल्लम्) विशेषण का प्रयोग 'जगत्' के लिये किया है, जो यहां भी यज्ञ के साथ 'सनातनम्' शब्दप्रयोग के 'जगत्' ग्रथं कापोषक है।

वेदों का ग्राविभवि---

# श्रग्निवायुरविभ्यस्तु त्रयं ब्रह्म सनातनम् । दृदोह यज्ञसिद्धचर्यमृग्यजुःसामलक्षणम् ॥ २३ ॥ (१५)

उस परमात्मा ने (यज्ञसिद्धधर्षम्) जगत् में समस्त धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष आदि व्यवहारों की सिद्धि के लिए अथवा जगत् की सिद्धि अर्थात् जगत् के समस्त रूपों के ज्ञान के लिए [यज्ञे जगित प्राप्तव्या सिद्धिः यज्ञसिद्धिः, अथवा यज्ञस्य सिद्धिः यज्ञसिद्धिः] (अग्नि-वायु-रिवम्यः तु) अग्नि, वायु और रिव से अर्थात् उन के माध्यम से (ऋग्यजुःसामलक्षणं त्रयं सनातनं व्रह्म) ऋग्=ज्ञान, यजुः=कर्म, साम=उपासना रूप त्रिविध ज्ञान वाले नित्य वेदों को (दुदोह) दुहकर प्रकट किया।। २३।। अ

"जिस परमात्मा ने आदि सृष्टि में मनुष्यों को उत्पन्न करके अग्नि प्रादि चारों महिष्यों के द्वारा चारों वेद ब्रह्मा को प्राप्त कराये और उस ब्रह्मा ने अग्नि, वायु, आदित्य और अंगिरा से ऋग्यजुर साम और अथर्व का ग्रहण किया। (सर्प्ररूप २०३)

क्ष प्रचलित । पं — उस ब्रह्मा ने यज्ञों की सिद्धि के लिए अग्नि, वायु और सूर्य से निष्य ऋग्वेद, यजुर और सामवेद को क्रमज्ञः प्रकट किया।। २३।।

"ग्रन्तिवायुरिविम्यस्तु त्रयं ब्रह्म सनातनम्। दुदोह यज्ञसिद्ध्यर्थं ऋष्यजुः सामलक्षरणम्।। १। ३।। ग्रध्यापयामास पितृन् शिशुरांगिरसः किवः। २।१५१ (इस संस्करण में २।१२६) ग्रर्थात् इसमें मनु के श्लोकों की भी साक्षी है कि पूर्वोक्त ग्रग्नि, वायु, रिव ग्रीर ग्रगिरा से ब्रह्मा जी ने वेदों को पढ़ा था। जब ब्रह्मा जी ने वेदों को पढ़ा था तो व्यासादि ग्रीर हम लोगों की तो कथा क्या ही कहनी है।" (ऋ० भू० १६)

अन्तु श्री त्उन्तः (१) प्रस्तुत श्लोक में यज्ञ शब्द का 'जगत्' स्रयं है। इसकी पुष्टि के लिए १। २२ की समीक्षा देखिए।

- (२) वेदोत्पत्ति विषयक वेदादि के प्रमाण—महर्षि मनु ने अपनी स्मृति का मूलस्रोत वेद को माना है। वे वेदों को अपीरुषेय मानकर इस श्लोक में परमेश्वर से ही वेदोस्पत्ति मानते हैं। मनु ने यह मान्यता वेदों से ही ग्रहण की है। देखिए स्वयं वेद भी इस मान्यता को वर्णित कर रहे हैं—
  - (क) तस्माद् यज्ञात् सर्वहृतः ऋषः सामानि जिज्ञिरे । खन्दौसि जिज्ञिरे तस्माद् यजुस्तस्मादजायत ॥ (यजु०३१।७)

श्रर्थं — उस सिन्त्रदानन्दस्वरूप, सब स्थानों में परिपूर्ण, जो सब मनुष्यों द्वारा उपास्य श्रीर सब सामर्थ्यं से युक्त है, उस परब्रह्म से ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद श्रीर छन्दांसि = श्रथवंवेद ये चारों वेद उत्पन्न हुए।

(ल) यस्माहची स्रथातक्षत् यसुर्यस्मादपाकवत् । सामानि यस्य लोमानि स्रथर्वाङ्गिरसो मुखम् । स्कम्भं तं बृहि कतमःस्विदेव सः ।। (अथवं १०१४।२०)

ग्रथं—जो सर्वशक्तिमान् परमेश्वर है, उसी से (ऋचः) ऋग्वेद (यजुः) यजुर्वेद (सामानि) सामवेद (ग्राङ्किरसः) ग्रथवंवेद, ये चारों उत्पन्न हुए हैं। इसी प्रकार रूप-कालङ्कार से वेदों की उत्पत्ति का प्रकाश ईश्वर करता है कि ग्रथवंवेद मेरे मुख के समतुल्य, सामवेद लोमों के समान, यजुर्वेद हृदय के समान, ग्रौर ऋग्वेद प्राण के समान है (ब्रूहि कतमः स्विदेव सः) चारों वेद जिससे उत्पन्न हुए हैं सो कौनसा देव है ? उसको तुम मुअसे कहो, इस प्रश्न का उत्तर यह है कि (स्कम्भं तम्) जो सब जगत् का धारण-कत्ता परमेश्वर है, उसका नाम स्कम्भ है, उसी को तुम वेदों का कर्त्ता जानो।

(ऋ॰ भा॰ भू॰ वेदोत्पत्ति विषय)

ब्राह्मणों ने भी इस मान्यता को यथावत् स्वीकार किया है-

(ग) "एवं वा श्ररेऽस्य महतो मूतस्य निःश्वसितमेतद् । यहन्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽधविद्यारसः ।।" (शत० १४।४)

ग्रर्थात् — उस महान् शक्तिशाली परमात्मा के निश्वासरूप में प्रकट ये चारों वेद हैं,जो ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद ग्रौर ग्रङ्गिरा से प्रकट ग्रथवंवेद के नाम से प्रसिद्ध हैं। (घ) ''तेम्यस्तप्तेम्यस्त्रयो वेदा स्रजायन्त, सन्तेर्ऋं न्वेदो, वायोर्यंबुर्वेदः, सूर्यात्सामवेदः ।" (श० ११।५।२।३)

श्रर्थात्—उन तपस्वी ऋषियों के माध्यम से परमात्मा ने श्रग्नि से ऋग्वेद, वायु से यजुर्वेद, सूर्य से सामवेद इस प्रकार त्रयीविद्यारूप चार वेद प्रकट किये।

(३) वेदोरपत्ति की मान्यता का म्रन्यत्र वर्णन—मनु ने वेदों को अपौरुषेय माना है, जैसा कि इस इलोक में वर्णन है। अपनी इस मान्यता की पुष्टि मनु ने अन्यत्र भी म्रनेक स्थानों पर की है, द्रष्टव्य हैं— १।३,२१॥ ११।२६४—२६५॥ १२।६४ इलोक।

समयादि की उत्पत्ति ---

कालं कालविमक्तींश्च नक्षत्राणि ग्रहांस्तया। सरितः सागराञ्ज्वैलान्समानि विवमाणि च।। २४।। तपो वाचं रति चैव कामं च क्रोधमेव च। सुद्धि ससर्ज चैवेमां ऋष्टुमिच्छन्निमाः प्रजाः।। २४।।

[फिर उस परमात्मा ने] (ल्रष्टुम् + इच्छन्) सृष्टि उत्पन्न करने की इच्छा से (कालम्) समय (च) श्रौर (कालविभक्तीन्) समयविभागों—िनमेष, काष्ठा, कला, दिन-रात ग्रादि को (नक्षत्राणि) नक्षत्रों—ग्रदिवनी, भरणी ग्रादि को (तथा ग्रहान्) तथा ग्रहों—सूर्यं, चन्द ग्रादि को (सरितः) निदयों (सागरान्) समुद्रों (शैलान्) पवंतों (च) श्रौर (समानि विषमाणि) ऊँचे-नीचे स्थानों को (तपः वाचं रित च) श्रौर तप, वाणी, प्रसन्नता (च) तथा (कामं कोषं एव) काम, क्रोष्ठ को, (इमाः प्रजाः) इन सब प्रजाशों को (च) श्रौर (इमां सृष्टिम्) शेष सारी सृष्टि को (ससर्ज) रचा ॥२४, २५॥

अन्यूर्योज्जनः ये दोनों श्लोक निम्न ग्राधारों के प्रनुसार प्रक्षिप्त हैं—

- १. प्रसंगिवरोध—(१) पूर्वापर प्रसङ्ग के विरुद्ध हैं। २१ वें श्लोक में वेदों के द्वारा कर्मों का ज्ञान कराये जाने का कथन है, तदनुसार २६ वें में कर्मों के विवेचन का वर्णन है। कर्मों के प्रसङ्ग के बीच में सृष्टि-उत्पत्ति का वर्णन उस पूर्वापर प्रसङ्ग को भङ्ग कर रहा है। (२) सृष्ट्युत्पत्ति वर्णन का प्रसङ्ग २२ वें में पूर्ण हो चुका है, उसके वाद वेदोत्पत्ति और कर्मों का प्रसङ्ग है। उस प्रसङ्ग के समाप्त हो जाने पर पुनः नये सिरे से उन बातों का वर्णन करना ग्रसङ्गत है।
- २. बौलीगत श्राधार—(१) सृष्टि-उत्पत्ति के पूर्व-प्रसङ्ग में यह स्पष्ट हो जाता है कि मनु ने प्राणि-शरीरों की रचना का वर्णन करने के लिए कुछ विस्तृत शैली अपनायी, लेकिन शेष जड़ जगत् की उत्पत्ति का संकेत मात्र दिया है [१।१६,२१]। इन श्लोकों में जड़ पदार्थों की उत्पत्ति का गण्नापूर्वक विस्तृत उल्लेख इन्हें मनु की शैली का सिद्ध नहीं करता। (२) गणना या वर्णन की शैली श्रयुक्तियुक्त भी है। इसमें

प्रस्याप्ति दोष स्पष्टतः दिखाई पड़ता है। कुछ पदार्थों एवं भावों की रचना का तो उल्लेख है श्रीर लोभ, मोह,वृक्ष श्रादि बहुत से शेष पदार्थों का संकेत ही नहीं। पदार्थों के उल्लेख का कोई सुनिश्चित श्राधार भी नहीं है। मनु की शैली में इस प्रकार की किमयां नहीं हैं, ग्रतः ये श्लोक मनु की शैली के नहीं हैं। (३) शब्दों का प्रयोग भी इन्हें प्रक्षिप्त सिद्ध कर रहा है। १।१६,१८,२२ में मनुष्यों-प्राणियों की उत्पत्ति कही जा चुकी है श्रीर उसके बाद वेदज्ञान की प्राप्ति का कथन भी हो चुका। किन्तु इन श्लोकों में — 'सष्टु निष्छन् इसाः प्रजाः' कहा जा रहा है श्रयीत् श्रभी परमात्मा प्रजाशों की सृष्टि की इच्छा ही कर रहा है। यह प्रयोग इन्हें मनु की शैली, का सिद्ध नहीं करता। ये बाद में श्रसङ्गत रूप से जोड़ दिये हैं।

धर्म-ग्रधर्म, सुख-दुःख ग्रादि का विभाग---

# कर्मणां च विवेकार्थं धर्माधर्मो व्यवेचयत् । द्वन्द्वंरयोजयन्चेमाः सुखदुः खादिभिः प्रजाः ॥ २६ ॥ (१६)

(च) ग्रौर फिर (कर्मणां विवेवार्थम्) कर्मों के विवेचन के लिए (घर्म-ग्रधमों) धर्म-ग्रधमं का (व्यवेचयत्) विभाग किया (च) तथा (इमाः प्रजाः) इन प्रजाग्रों को (सुखदुः खादिभिः द्वन्द्वेः) सुख-दुः ख्रादि द्वन्द्वों [=दो विरोधी गुणों या ग्रवस्थाग्रों के जोड़ों] से (ग्रयोजयत्) संयुक्त किया ॥२६॥

आनुर्विटिनः धर्म-प्रधर्म के विभाग की चर्चा निम्न वेदमन्त्र में स्राती है। वही भाव यहां मनु ने ग्रहण किया है —

"हच्द्वा रूपे व्याकरोत् सत्यानृते प्रजापतिः" (यजु० १६।७७)

(प्रजापितः) सब जगत् का ग्रध्यक्ष जो ईश्वर है सो (सत्यानृते) सत्य जो धर्म ग्रीर ग्रसस्य जो अधर्म है (व्याकरोत्) उनको ईश्वर ने ग्रपनी सर्वज्ञ विद्या के ठीक-ठीक विचार से देखके सत्य ग्रीर भूठ को ग्रलग-ग्रलग किया है। '(ऋ० भा० भू० ६७)

सूक्ष्म से स्थूल के क्रम से सृष्टि का वर्णन-

म्रण्यो मात्रा विनाशिन्यो दशार्थानां तु याः स्मृताः । ताभिः सार्धमिदं सर्वे सम्भवत्यनुपूर्वशः ॥२७॥ (१७)

(दशार्धानाम् तु) दश के ग्राघे ग्रयीत् पांच महाभूतों की ही (याः) जो (विनाशिन्यः) विनाशशील ग्रर्थात् ग्रपने ग्रहङ्कार कारण में लीन होकर नष्ट होने के स्वभाव वाली (ग्रष्ट्यः मात्राः स्मृताः) सूक्ष्म तन्मात्राएं कही गई हैं (ताभिः) उनके (साधं) साथ ग्रर्थात् उनको मिलाकर ही (इदं सर्वम्) यह समस्त संसार (ग्रनुपूर्वशः) क्रमशः—सूक्ष्म से स्थूल, स्थूल से स्थूलतर, स्थूलतर से स्थूलतम के क्रम से (संभवति) उत्पन्न होता है।। २७।।

आन्त्रशीत्जनः २७ वें क्लोक के क्रम पर विचार-प्रतीत होता है कि

मूल प्रति में खण्डत हो जानेके कारण यह क्लोक स्थानश्रष्ट हो गया है।प्रसंग ग्रीर क्रम की दिष्ट से यह १६वें के पश्चात् होना चाहिए, क्योंकि--(१) "कर्मणां च विवेकार्यं" इस क्लोक के पश्चात् इसका कोई क्रम नहीं जुड़ता। यहां प्रसंग को भंग करता है। (२) भूतों ग्रीर तन्मात्राग्रों की उत्पत्ति ग्रीर उनसे जगत् की उत्पत्ति का क्रम तथा प्रसंग १९वें तक पूणें हो जाता है। इस दिष्ट से भी यहां संगत है। (३) २० वें में एवाम् कहकर तन्मात्राग्रों व पञ्चभूतों का ही वर्णन है। इस प्रयोग से यह संकेत मिलता है कि उससे पूर्व तन्मात्राग्रों के वर्णन का क्लोक होना चाहिए, जो प्रचलित पाठ में नहीं है। ग्रीर इस प्रसंग में ऐसा ग्रीर कोई दूसरा क्लोक है नहीं, जिसमें पञ्चतन्मात्राग्रों का वर्णन हो। यही एक क्लोक ऐसा है जिसमें पञ्चतन्मात्राग्रों का वर्णन है। इस प्रकार २०वें क्लोक के 'एवाम् पद से प्राप्त होने वाले एक क्लोक के ग्रभाव का संकेत के रवाम पद ग्रसंगत होना, ये दोनों बातें इस क्लोक का उपयुक्त १६वें के पश्चात् नियत करती हैं। ग्रतः यह इसी क्रम से रखा जाना चाहिए। प्रमुल में प्रक्षेप की कोई भी प्रेरक-प्रवृत्ति संभव न होने के कारण इसे प्रक्षिप्त नहीं माना गया है।

जीवों का कर्मों से संयोग --- 🗻

यं तु कर्मणि यस्मिन् स न्ययुङ्क्त प्रथमं प्रभुः । स तदेव स्वयं मेजे सृज्यमानः पुनः पुनः ॥२८॥ (१८)

(सः प्रभुः) उस परमात्मा ने (प्रथमम्) सृष्टि के घ्रारम्भ में (यं तु) जिस प्राणी को (यस्मिन् कर्मिण्) जिस कर्म में (न्ययुङ्क्त) लगाया (पुनः पुनः) प्रत्येक सृष्टि-उत्पत्ति समय में [१। ८०] (सः) वह फिर (मृज्यमानः) उत्पन्न होता हुग्रा ग्रर्थात् जन्म घारण करता हुग्रा (तदेव) उसी कर्म को ही (स्वयम्) ग्रपने ग्राप (भेजे) प्राप्त करने लगा ।। २८ ।।

हिल्लाहिल्ले मृदुक्रूरे धर्माधर्मावृतानृते। यद्यस्य सोऽदधात्सगे तत्तस्य स्वयमाविशत्।। २६।। (१६)

(हिंस्न + प्रहिंस्ने) हिंसा [सिंह, व्याघ्न ग्रादि का] म्रहिंसा [मृग ग्रादि का] (मृदु-कूरे) दयायुक्त ग्रीर कठोरतायुक्त (धर्म-प्रधमी) धर्म तथा ग्रधमं (ग्रनृत ऋते) ग्रसत्य ग्रीर सत्य (यस्य) जिस प्राणी का (यत्) जो कर्म (सर्गे) मृष्टि के प्रारम्भ में (सः ग्रदधात्) उस परमात्मा ने धारण कराना था (तस्य तत्) उस को वहीं कर्म (स्वयम्) ग्रपने ग्राप ही (ग्रादि-शत्) प्राप्त हो गया ॥ २६ !!

आर्शेट्डिंड : जगदुत्पत्ति-प्रयोजन एवं कर्मफल— सृष्टि के ग्रारम्भ में प्राणियों के कर्मों की भिन्नता के कारण श्रीर जगत्-रचना के प्रयोजन पर प्रकाश डालते हुए महर्षि-दयानन्द लिखते हैं— "(प्रश्न) जगत् के बनाने में परमेश्वर का क्या प्रयोजन है ?

(उत्तर) प्रात्य के पूर्व सृष्टि में जीवों के किये पाप-पुण्य कर्मों का फल ईश्वर कैसे दे सकता, श्रीर जीव क्योंकर भोग सकते थे?" (स॰ प्र०२१३)

"(प्रश्न) ईश्वर ने किन्हीं जीवों को मनुष्य जन्म, किन्हीं को सिंह ब्रादि क्रूर जन्म, किन्हीं को हरिण, गाय ब्रादि पशु, किन्हीं को वृक्षादि क्रुमि, कीट, पतंग ब्रादि जन्म दिये हैं; इससे परमात्मा में पक्षपात ब्राता है?

(उत्तर) पक्षपात नहीं ब्राता, क्योंकि उन जीवों के पूर्व सृष्टि में किये हुए कर्मा-नुसार व्यवस्था करने से जो कर्म के बिना जन्म देता तो पक्षपात ब्राता।"

यथर्तु तिगान्यृतवः स्वयमेवर्तु पर्यये । स्वानि स्वान्यभिषद्यन्ते तथा कर्माणि देहिनः ॥ ३० ॥ (२०)

(यथा) जैसे (ऋतवः) ऋतुएं (ऋतुपर्यये) ऋतु-परिवर्तन होने पर (स्वयम् + एव) अपने आप ही (ऋतुलिंगानि) अपने-अपने ऋतुचिह्नों—जैसे, वसन्त आने पर कुसुम-विकास, आस्रमञ्जरी आदि को (अभिपद्यन्ते) प्राप्त करती हैं (तथा) उसी प्रकार (देहिनः) देहधारी प्राणो भी (स्वानि स्वानि कर्माणि) अपने-अपने कर्मों को प्राप्त करते हैं अर्थात् अपने-अपने कार्यों में संलग्न हो जाते हैं ॥ ३०॥

चार वर्गों की व्यवस्था का निर्माण—

लोकानां तु विवृद्ध्यर्थं मुखबाहूरुपादतः। बाह्मणं क्षत्रियं वैर्द्यं सूद्धं च निरवर्तयत्।। ३१।। (२१)

[फिर उस परमात्मा ने] (लोकानां तु) प्रजाम्रों स्रर्थात् समाज की (विवृद्धचर्यम्) विशेष वृद्धि = शान्ति, समृद्धि एवं प्रगति के लिए (मुंखबाहु- ऊरु-पादतः) मुख, बाहु, जंघा स्रौर पैर के गुणों की तुलना के स्रनुसार क्रमशः (ब्राह्मएां क्षत्रियं वैश्यं च शूद्रम्) ब्राह्मएा, क्षत्रिय, वैश्यं स्रौर शूद्र वर्णं को (निरवर्तयत्) निर्मित किया। सर्थात् चातुर्वर्ण्यं-व्यवस्था का निर्माण किया। ३१॥ %

अर्ज्यू श्री ट्यन्य: (१) चातुर्वण्यं व्यवस्था-निर्माण वेदों से—वेद में पुरुषसूक्त में चार वर्णों की उत्पत्ति का वर्णन श्राया है। मनु ने इस श्लोक में ठीक उसी प्रकार वर्णों की उत्पत्ति दर्शायी है। इन मन्त्रों से मनु का भाव ग्रीर स्पष्ट हो जाता है

<sup>% [</sup>प्रचलित सर्य — लोक-वृद्धि के लिए ब्रह्मा ने मुख, बाहु, ऊरु ग्रीर पैर से क्रमशः ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य ग्रीर श्रुद्ध की सृष्टि की ॥ ३१ ॥]

तथा ब्रह्मा के ग्रंगों से चार वर्णों की उत्पत्ति की भ्रान्ति का भी निराकरण हो जाता है। जैसा कर्मों-गुणों के ग्राधार पर ग्रालंकारिक वर्णन वेद में है,वैसा ही मनुस्मृति में है। मन्त्र निम्न हैं—

> "यत्पुरुषं व्यदघुः कतिषा व्यकल्पयन्। मुखं किमस्यासीन् किंबाह् किमूरू पादा उच्येते।।

> > (यजु० ३१।१०)

(यत्पुरुषं०) पुरुष उसको कहते हैं कि जो सर्वशक्तिमान ईश्वर कहाता है (कितिघा व्य०) जिसके सामर्थ्यं का अनेक प्रकार से प्रतिपादन करते हैं, क्योंकि उसमें चित्रविचित्र बहुत प्रकार का सामर्थ्य है, अनेक कल्पनाओं से जिसका कथन करते हैं (मुखं किमस्यासीत्) इस पुरुष के मुख अर्थात् मुख्य गुणों से इस संसार में क्या उत्पन्त हुआ है (कि बाहू) बल वीर्थ्य, श्रूरता और युद्ध आदि विद्यागुणों से किसकी उत्पत्ति हुई है (किमूरू) व्यापार आदि मध्यम गुणों से किसकी उत्पत्ति होती है ? इन चारों प्रश्नों के उत्तर ये हैं कि—

बाह्यसोऽस्य मुखमासीत् बाह् राजन्यः कृतः । ऊरू तदस्य यद्वैदयः पद्म्यां शूद्रो स्रजायत ॥

·(यजु० ३१।१**१**)

(ब्राह्मणोऽस्य मुखमासीत्) इस पुरुष की आज्ञा के अनुसार जो विद्या, सत्य-भाषण आदि उत्तमगुण और श्रेष्ठकमों से ब्राह्मणवर्ण उत्पन्न होता है, वह मुख्य कर्म और गुणों के सहित होने से मनुष्यों में उत्तम कहाता है (बाहू राजन्यः कृतः) और ईश्वर ने बल-पराक्रम आदि पूर्वोक्त गुणों से युक्त क्षत्रिय वर्ण को उत्पन्न किया है (ऊरू तदस्य॰) खेती, व्यापार और सब देशों की भाषाओं को जानना तथा पशुपालन आदि मध्यम गुणों से वैश्य वर्ण सिद्ध होता है (पद्म्यां शूद्रो०) जैसे पग सबसे नीच अङ्ग है वैसे मुखंता आदि नीच अगुणों से शूदवर्ण सिद्ध होता है।" (ऋ० भू० १२५-१२६)

- (२) इस ग्रालंकारिक वर्णन की पुष्टि के लिए वेदों के व्याख्याग्रन्थ ब्राह्मणों के प्रमाण भी उपलब्ध हैं। निम्न वचनों में ब्राह्मण को समाज या मनुष्यों का मुखरूप बताया है, मुख से उत्पन्न हुग्रा नहीं—
  - (म्र) बाह्यणो मनुष्याणां मुखम् । (तां० १।६।१) बाह्यण मनुष्यों का मुख है ।
  - (मा) म्रस्य सर्वस्य बाह्मणो मुखम् । (श० ३।६।१।१४)

<sup>%</sup> यहां महिष दयानन्द द्वारा प्रयुक्त 'नीच' शब्द 'उच्च' का विलोमार्थक है, जो संस्कृत 'निम्न' का पर्यायवाची है, यह ग्राजकल की भाषा ग्रौर व्यवहार में प्रयुक्त 'नीच' घृणार्थक नीच ग्रर्थ में नहीं है। इसका ग्रर्थ है—'गुणों के ग्रनुपात में निम्न गुणों वाला।'

इस समाज या जगत् का ब्राह्मण मुखरूप है अर्थात् सर्व प्रमुख स्थान वाला है।

(३) वर्गोत्पत्ति-विषयक भ्रान्त कल्पना - इस श्लोक की व्याख्या करते हुए कुल्लूक भट्ट ने एक ग्रत्यन्त ग्रविश्वसनीय कल्पना की है, ग्रौर उसे उसी प्रकार के ग्रन्ध-विश्वास से पुष्ट किया है। उन्होंने इस श्लोक का श्रर्थ इस प्रकार किया है-- 'ब्रह्मा ने ग्रपने मूल से बाह्मण को पैदा किया, बाहुश्रों से क्षत्रिय को, जंघाश्रों से वैदर श्रीर पैर से शुद्र को पैदा किया है'। इस ग्रन्थ कल्पना पर कभी किसी का विश्वास न विने, शायद इसलिए उन्होंने यह वाक्य भी जोड़ा--"दैक्या च शक्त्या मुलाविक्यो बाह्यागाविनिर्मागं बह्मागो न विशक्तुनीयं श्रुतिसिद्धत्वात् । तथा च श्रुतिः—ब्राह्मागोऽस्य मृखमासीत्" [ऋक् १०।६०।१२]। ग्रयत्-ब्रह्मा के मुख ग्रादि से ब्राह्मण ग्रादि का निर्माण दिव्य-शक्ति से हुग्रा है, इसमें किसी प्रकार की शङ्का नहीं करनी चाहिए, क्योंकि यह बात वेदों से सिद्ध है, वेद में कहा है—'ब्राह्मण इस परमात्मा का मुख हुन्ना ।' वस्तुतः यहां म्रालंकारिक वर्णन है, जिसका म्रथं इस प्रकार बनता है कि परमात्मा ने मुख, बाह, जंघा ग्रौर पैर के गूणों के साम्य के अनुसार क्रमशः चारों वर्णों का निर्माण किया है। जैसे — ७।४ में इन्द्र, वायु, यम, सूर्य, चन्द्र ग्रादि ग्राठ वस्तुग्रों के ग्रंश से राजा का निर्माण होना कहा है। स्पष्ट है कि इनसे राजा की रचना नहीं हो सकती, किन्तू ग्राल-कारिक रूप में यहां राजाग्रों में इनके गुणों का होना ग्रभिप्रेत है। ठीक इसी प्रकार यहां भी गुणों के साम्य के ग्राधार पर वर्णों की रचना का कथन है। कुल्लूक ने जिस पद को प्रमाण रूप में दिया है उसका ग्रर्थ भी 'उत्पन्न होना नहीं वनता, ग्रपित ग्रालंकारिक रूप में 'ब्राह्मण मुखस्थानीय रूप में था, यह ऋर्य ही संगत होता है। दिन्य शक्ति भी श्रपनी एक निश्चित प्रक्रिया में काम करती है। दिव्य शक्ति होने का यह मतलब नहीं कि वह मुष्टिक्रम-विरुद्ध रूपमें कुछ भी कर डाले, अतः कुल्लुकका यह विरवास भी बुद्धिसंगत नहीं है । शैली ग्रौर प्रसंगके अनुसार भी यदि विचार किया जाये तो इसका ग्रालंकारिक ही अर्थ बनता है, कुल्लूक भट्ट और उनके अनुसरणकत्ताओं का अर्थ असंगत सिद्ध होता है-(१) सृष्टि-उत्पत्ति-क्रम में १।१६,१६,२२ में मनुष्यादि प्राणियों की उत्पत्ति का होना कहा जा चुका है और उसके पश्चात ऋषियों से वेदज्ञान की प्रकटता [१।२३], प्रजाम्रों की सुख-दु:खादि से संयुक्ति [१।२६] म्रादि भी दिखायी जा चुकी है फिर दोबारा उत्पत्ति कैसी ? (२) मनूस्मृति में ब्रह्मा का प्रसंग प्रक्षिप्त है, अतः उसका नाम जोड़कर ग्रर्थ करना भी उचित नहीं (इसके लिए १।७-१३ पर समीक्षा देखिए।) ग्रीर परमात्मा सुक्ष्म, अव्यय होने से शरीर धारण नहीं करता। अतः उसके मृखादि की कल्पना भी नहीं हो सकती, उनसे उत्पत्ति ग्रादि की कल्पना का तो फिर प्रश्न ही नहीं। (३) यदि ब्रह्मा के माध्यम से यह उत्पत्ति मानी जाये, तो उस प्रसङ्घ से भी यह ग्रन्ध-कल्पना सिद्ध नहीं होती। यतोहि, ब्रह्मा के प्रसङ्ग में मृष्टि-उत्पत्ति का क्रम-'ब्रह्मा से विराट्, विराट् से मनु और मनु से अन्य सृष्टि'-[१।३२-४१] इस रूप में उत्लि-खित है। उससे भी श्रनेक प्रकार से विरोध ग्राता है—(क) मनु की उत्पत्ति बाद में

हुई दर्शायी गयी है और बाह्मण ग्रादि की उत्पत्ति पहले ही दिखा दी। (ग्र) जबउक्त ब्रह्मा की वंश-परम्परा से सारी सृष्टि-उत्पत्ति मानी है, तो ब्राह्मण ग्रादि पहले ही क्यों ग्रीर किससे पैदा हुए? (ग) यदि ब्राह्मण ग्रादि को पहले उत्पन्न कर दिया था तो फिर विराट, मनु ग्रादि की उत्पत्ति की ब्रह्मा को क्या ग्रावश्यकता थी? पृष्टि तो उन्हीं से चल जाती। (घ) जब मुख ग्रादि से ब्राह्मण ग्रादि की रचना कर डाली तो फिर 'विराट को भी क्यों न किसी ग्रङ्ग से बनाया? उनके जन्म के लिए पहले स्त्री-रचना की क्यों ग्रावश्यकता हुई? [१।३२]। इस प्रकार ग्रनेकों युक्तियों से कुल्लूकभट्ट ग्रीर उनके ग्रनुसरणकत्तिंशों की कल्पना गलत ग्रीर ग्रसंगत सिद्ध होती है, ग्रतः ग्रालंकारिक ग्रथं ही मनु-ग्रभिग्रेत मानना चाहिए।

ब्रह्मा से स्त्री-पुरुष की उत्पत्ति-

द्विधा कृत्वाऽऽत्मनो देहमर्घेन पुरुषोऽभवत् । स्रघेन नारी तस्यां स विराजमंगुजत्प्रभुः ॥ ३२ ॥

वह ब्रह्मा (ग्रात्मनः + देहम्) ग्रपने शरीर के (द्विधा कृत्वा) दो भाग करके (ग्रधेन पुरुषः) ग्राधे से पुरुष ग्रीर (ग्रधेन नारी) ग्राधे से स्त्री (ग्रभवत्) हो गया (तस्याम्) फिर उस स्त्री में (स प्रभुः) उस ब्रह्मा ने (विराजम्) 'विराट्' नामक पुरुष को (ग्रमुजत्) उत्पन्न किया॥ ३२॥

मनुकी उत्पत्ति---

तपस्तप्त्वाऽसृजद्यं तु स स्वयं पुरुषो विराट् । तं मां वित्तास्य सर्वस्य स्नव्टारं द्विजसत्तमाः ॥ ३३ ।।

(द्विजसत्तमाः) हे श्रेष्ठ ब्राह्मणो ! (सः विराट् पुरुषः) उस विराट् नामक पुरुष ने (तपः तप्त्वा) तपस्या करके (यं तु श्रमुजत्) जिसको उत्पन्न किया (तम्) उसे (श्रस्य सर्वस्य) इस सब संसार के रचियता (माम्) मुक्ष मनु को (वित्त) समक्षो श्रर्थात् वह मैं मनु ही हूँ ॥ ३३ ॥

दश प्रजापतियों की उत्पत्ति-

ब्रहं प्रजा सिस्धुस्तु तपस्तप्त्वा सुबुश्चरम् । पतीन् प्रजानामसृजं महर्षीनादितो दशा। ३४।।

(प्रजाः सिसृक्षुः तु ग्रहम्) प्रजाग्नों की सृष्टि करने की इच्छा वाले मैंने (मनु ने) (सुदुश्चरम् तपः तप्त्वा) कठोर तपस्या करके (ग्रादितः) पहले (प्रजानां पतीन्) प्रजाग्नों के पतिरूप (दश महर्पीन्) दश महर्पियों को (ग्रमुजम्) उत्पन्न किया ॥३४॥

मरीचिमन्यङ्गिरसौ पुलस्त्यं पुलहं क्रतुम्। प्रचेतसं वसिष्ठं च भृगुं नारवमेव च॥ ३४॥

[वे दश प्रजापित ऋषि ये हैं]—मरीचि, ग्रित्र, ग्रिङ्गरा, पुलस्त्य, पुलह, क्रतु, प्रचेता, वसिष्ठ, भृगु ग्रौर नारद ॥ ३४ ॥

पुनः सात मनुत्रों तथा देवों की सृष्टि-

एते मन्दितु सप्तान्यानसृजन्मूरितेषसः। वेवान्वेवनिकायांश्च महर्षीश्चामितौषसः॥ ३६॥

(एते मर्नूस्तु) इन दश मनुद्रों ने (भूरितेजसः) ग्रत्यधिक तेजस्वी (ग्रन्यान् सप्तान्) ग्रन्य सात मनुद्रों को (ग्रमुजन्) उत्पन्न किया (च) ग्रौर (देवान्) देवताग्रों (देविनकायान्) देवगणों (च) तथा (ग्रमितौजसः) महातेजस्वी (महर्षीन्) महर्षियों को भी उत्पन्न किया ॥ ३६ ॥

यक्ष ग्रादि की सृष्टि----

यक्षरक्षःपिशाचांश्य गन्धर्याप्तरसोऽसुरान् ।
नागान्सर्पान्सुपणांश्च पितृगां च पृथगगगान् ॥ ३७ ॥
विद्युतोऽशिनमेघांश्च रोहितेन्द्रधमूं वि च ।
उत्कानिर्धातकेत्र्रंच ज्योतीं ज्युष्टचायचानि च ॥ ३८ ॥
किन्नरान्वानरान्मत्स्यान्विविधांश्च विहंगमान् ।
पश्चन्मृगान्मनुष्यांश्च व्यालांश्चोमयतोदतः ॥ ३६ ॥
कृमिकीटपतंगांश्च यूकामिकमत्कुग्गम् ।
सर्वं च वंशमशकं स्थावरं च पृथग्विधम् ।
एवमेतैरिवं सर्वं मिन्नयोगान्महात्मिसः ॥ ४० ॥
यथाकर्मं तपोयोगात्मुष्टं स्थावर्णंगमम् ॥ ४१ ॥

(च) फिर (यक्ष-रक्षः-पिशाचान्) यक्ष, राक्षस, पिशाचों को (गन्धवं + ग्रन्स-रसः + सुरान्) गन्धवं, ग्रन्थराग्रों ग्रीर राक्षसों को (च) ग्रीर (नागान् सपिन् सुपर्णान्) नाग, सपं, गरुड़ों को (पितृगां पृथक् गणान्) पितरों के पृथक्-पृथक् गणों को, (च) ग्रीर (विद्युतः) बिजली, (ग्रश्नान्) गिरने वाली बिजलियों; (मेघान्) बादलों को, (रोहित) सीधे इन्द्रधनुषों, (इन्द्रधनुषि) टेढ़े इन्द्रधनुषों को, (उल्का) उल्काग्रों, (निर्धात) उत्पात की ग्रावाजों, (केतून्) पुच्छल तारों (च) ग्रीर (ज्योतीषि उच्च + ग्रवचानि) छोटे-वहे तारों को; (किन्नरान् वानरान् मत्स्यान्) किन्नरों, वानरों, मछलियों को (विविधान् विहङ्गमान्) विविध प्रकार के पक्षियों को, (पश्न मृगान् मनुष्यान्) ग्राम्यपशुग्रों, वन्य-पशुग्रों, मनुष्यों को (उभयोदतः व्यालान्) दोनों ग्रीर दाँत वाले हिंसक पशुग्रों को; (कृमि-कीट-पतंगान्) छोटे कीड़ों, बड़े कीड़ों, उड़ने वाले कीड़ों (ग्रूका-मिक्षक-मत्कुणम्) जू, मक्खी, खटमलों (च सर्वं दंशमशकम्) ग्रीर सब इसने वाले मच्छरों को (च पृथक्-विधम स्थावरम्) विविध प्रकार के स्थावरों को उत्पन्न किया। (एवम्) इस प्रकार (एतः महात्मिः) इन [१।३४] दश प्रजापित मनुग्रों ने (मत् नियोगात्) में ग्रादेश से (तपोयोगात्) तपोबल के द्वारा (इदं सर्वं स्थावरजगमम्) यह सब स्थावर-जगम जगत् (यथाकर्म) कर्मानुसार (गृष्टम्) रचा।। ३७-४१।।

आनुर्धित्वनः : ३२ से ४१ तक के व्लोकों का यह प्रसंग निम्न ग्राधार पर प्रक्षिप्त है—

१. प्रसंगविरोध-(१) सात मनुष्यों से चराचर जगत् की उत्पत्ति नहीं-इसमे सब्टि-जल्पत्तिके एक साथ दो प्रसंग चल रहे हैं-एक, ग्रव्यक्त-सूक्ष्म परमात्मा द्वारा महत् म्रादि तत्त्वों से सुष्टि की रचना वाला—जो ५,६,१४-२३,२७-३१,४२-४६,५२-५७, ६७-७६ श्लोकों में वर्णित है। दूसरा, ब्रह्मा श्रीर ब्रह्मा के वंशीय मनु द्वारा समस्त जगत् की उत्पत्ति के कथनवाला; यह ७-१३, २४-२५, ३२-४१, ५०-५१, ५८-६३ व्लोकों में वर्णित है। इसमें कोई दो मत नहीं हो सकते कि दो प्रसंगों में से एक ही मौलिक हैं। सकता है, दोनों नहीं। क्योंकि, दोनों में परस्पर-विरोध है ग्रीर दोनों प्रसंगों के श्लोकों का क्रम भी नहीं जुड़ता। न दोनों प्रसंगों के श्लोकों की शैली ही मेल खाती है। इन दोनों में प्रव्यक्त-सूक्ष्म परमात्मा द्वारा तत्त्वों से सुष्टि-रचना का प्रसङ्ग ही मौलिक माना जा सकता है, यतो हि—(क) १। ५-६ में उसी परमात्मा से सुष्टि-उत्पत्ति बतलानी गुरू की थी और युक्तियों के ग्राधार पर वही सुष्टि ल्ल्पन्न करने में समर्थ माना जा सकता है, (ख) तत्त्वों द्वारा मुख्टि-उत्पत्ति का क्रम ही युक्तियुक्त है। १। ५-६ में 'महाभूतादि' वृत्तीजाः' 'तमोनुदः' ग्रादि विशेषणों से मनु ने इसी क्रम का संकेत दिया है, ब्रह्मा के वंश का नहीं। (ग) ब्रह्मा के प्रसंग वाले क्लोकों का, जहाँ भी वे क्षेपक के रूपमें डाले गये हैं, वहाँ के पूर्वापर श्लोकों से क्रम और संगति नहीं जुड़ती। उन्होंने मूल प्रसंग को स्थान-स्थान पर भंग कर दिया है। (घ) ब्रह्मा के प्रसंग वाले श्लोकों की शैली कल्पना पर माश्रित, मयुक्तियुक्त, मविश्वसनीय, सुनिश्चित माघार से रहित, अपरिष्कृत ग्रौर गाम्भीर्यरहित है, जबिक मूलप्रसंग के क्लोकों की शैली में ये किमयाँ नहीं हैं। (ङ) किसी मनुष्य के द्वारा (जैसे मनु ग्रीर दश प्रजापितयों द्वारा) स्थावर ग्रीर पशु-पक्षी, कीट म्रादि की सृष्टि प्रकृतिविरुद्ध भीर ग्रमान्य है। इन युक्तियों से यह स्पष्टतः सिद्ध हो जाता है कि मनुस्मृति में ब्रह्मा का प्रसंग मौलिक नहीं है। इस प्रकार ३२-४१ इलोकों का यह प्रसङ्घ भी ब्रह्मा के प्रसंग का ग्रंश होने के कारए। प्रक्षिप्त है। (२) ये श्लोक पूर्वापर प्रसङ्क के विरुद्ध हैं — उसे भंग कर रहे हैं। २४ वें श्लोक से कर्मों की चर्चा प्रारम्भ की थी। उसी क्रम में ३१ वें क्लोक में कर्मानुसार समाज में चार वणी का निर्माण दिलाया है। इसके बाद इनके कर्मों को बतलाना था। किन्तू मनू ने प्रसङ्क बदलकर पहले प्राणियों के वर्ग और जन्मक्रम का वर्णन करना आवश्यक समभा, अतः ४२ वें श्लोक में इस प्रसङ्क-परिवर्तन का उल्लेख कर दिया है। प्रथम पंक्ति में कर्म की चर्ची ३१ वें के ब्राधार पर ही की गई है। ब्रतः ३१ वें के पश्चात् ४२ वां श्लोक ही संगत है। ये उस सङ्गति को भंग करने के कारण प्रसङ्गविरुद्ध हैं। (३) १। १४-२३ इलोकों में समस्त जगत की उत्पत्ति का कथन हो चुका है, और इसी इलोक के साथ जगदृत्पत्ति का यह प्रसङ्ग पूर्ण हो चुका। प्रसङ्ग समाप्त होने पर पूनः स्थावर-जंगम जगत की उत्पत्ति कहना या एक भिन्न प्रसङ्ग प्रारम्भ करना, ग्रप्रासङ्गिक है। इस हिंद से भी ये इलोक प्रसंगविरुद्ध हैं।

२. अन्तिबरोध-इन श्लोकों की मान्यता के साथ त्रिकोणात्मक विरोध मिलता

हैं—(क) १। ५-६, १४-२३ श्लोकों में ग्रव्यक्त-सूक्ष्म परमात्मा द्वारा तत्त्वों से सॄष्टि रचना कही है, (ख) १। ७-१३, ४० ग्रौर-''एवं सवें स सृष्ट्वेदं मां च अचिन्त्य — पराक्रमः'' 'इस प्रकार यह ब्रह्मा इस समस्त संसार को ग्रौर मुफे (मनु को) उत्पन्न करके' [१। ५१] के ग्रनुसार इस सॄष्टि की रचना ब्रह्मा से मानी है। तथा (ग) (३४-४१ श्लोकों में मनु ग्रौर उससे उत्पन्न दशप्रजापितयों को इस जड़-जंगम जगत् का रचिता कहा है। ये तीनों ही मान्यताएँ एक-दूसरे का विरोध करने वाली हैं। स्पष्ट है कि कोई एक मान्यता ही मौलिक होनी चाहिए। १। ७-१३ ग्रौर इन ३२-४२ श्लोकों पर दी गई युक्तियों ग्रौर प्रमाणों के ग्राधार पर ग्रव्यक्त-सूक्ष्म परमात्मा से सॄष्टि-उत्पत्ति वाली मान्यता ही मौलिक सिद्ध होतो है। शेष दोनों मान्यताएँ उसके विरुद्ध होने के कारण मनुप्रोक्त ग्रौर मौलिक न होकर प्रक्षिप्त हैं।

३. शैलीगत बाधार--मनुकी शैली से इन इलोकों की शैली भिन्न है-(१) मौलिक सृष्ट्युत्पत्ति-प्रसंग (१।५-६, १४-२३) के क्लोकों की शैली साधार, परिष्कृत, युक्तियुक्त (एक सुनिश्चित प्रकृतिसिद्ध प्रक्रिया के अनुसार सृष्ट्यूत्पत्ति दर्शाने वाली) है। किन्तु इन श्लोकों की शैली निराधार सुष्टिक्रम से विरुद्ध, ग्रपरिष्कृत ग्रीर ग्रयुन्तियुन्त है-(क) इन श्लोकों में सृष्ट्युत्पत्ति की कोई सुनिश्चित प्रक्रिया नहीं है। (ल) ३२ वें श्लोक में ब्रह्मा के आधे भाग से पुरुष और आधे से स्त्री की रचना का वर्णन भी प्रयुक्तियुक्त, प्रविश्वसनीय, कपोल-कल्पित ग्रीर ग्रंधविश्वास पर श्राधारित है। (ग) ब्रह्मा ने तो ग्रपने श्राधे भाग से निर्मित स्त्री में विराट को उत्पन्न किया, लेकिन विराट् ने मनु को किस स्त्री द्वारा जन्म दिया [३२-३३], इसका उल्लेख ही नहीं। (घ) इसी प्रकार मनु ने दशप्रजापितयों को (३४), दशप्रजापितयों ने सात मनुत्रों को (३५-३६) किस स्त्री से जन्म दिया और वह स्त्री किससे पैदा हुई ? (ब्रह्मा से तो केवल एक ही स्त्री का निर्माण वतलाया है। जिससे विराट हुग्रा, इन बाती का उल्लेख नहीं, केवल कल्पना दिखा दी है। (ङ) मनुष्यों से पशु-पक्षी, कीट-पतंग म्रादि तथा जड़ वस्तुमों का जन्म होना प्रकृतिविरुद्ध है (३७-४१)। ये बातें इन इलोकों की शैली को निराधार, ग्रयुक्तियुक्त ग्रीर ग्रपरिष्कृत सिद्ध करती हैं। इनका वर्णन केवल रूढ़ और अन्धकल्पना पर आधारित है, (२) मौलिक प्रसंग में सृष्ट्यु-त्पत्ति का वर्णन गम्भीर स्रीर संक्षिप्त शैली से किया है । इसीलिए मनु ने प्राणियों स्रीर स्थावरों की गणना भी नहीं की, किन्तू इन श्लोकों में परिगणना शैली अपनायी है, न तो इनके वर्णन में संक्षिप्तता है श्रीर न गम्भीरता। इस इब्टि से भी ये श्लोक मनुप्रोक्त नहीं सिद्ध होते। (१। ७-१३ की समीक्षाएं भी इस सन्दर्भ में द्रष्टव्य हैं)

इस प्रकार ग्रनेक ग्राधारों श्रीर युक्तियों से ये क्लोक प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं। ग्रीर इनके साथ-साथ ब्रह्मा से सम्बद्ध प्रसंग भी मनुस्मृति का मौलिक प्रसंग सिद्ध नहीं होता। प्राणियों की उत्पत्ति का प्रकार-

# येषां तु यादृशं कर्म भूतानामिह कीर्तितम् । तत्त्रया वोऽभिधास्यामि क्रमयोगं च जन्मनि ॥ ४२ ॥ (२२)

(इह) इस संसार में (येषां भूतानाम्) जिन मनुष्यों का—वर्णगतं मनुष्यों का (यादशं कर्म) जैसा कर्म (कीर्तितम्) वेदों में कहा है (तत्) उसे (तथा) वैसे ही (१। ८७–६१) (च) ग्रीर (जन्मिन) उत्पन्न होने में (क्रम-योगम्) जीवों का जो एक निश्चित प्रकार रहता है, उसे (वः) ग्राप लोगों को (ग्रिभिधास्यामि) कहुँगा।। ४२।।

## अनुव्योत्जनः ४२ वं श्लोक की शैली एवं प्रयं पर विचार—

(१) सृष्टि-उत्पत्ति का प्रसंग समाप्त होकर वह प्रसंग कर्मों के वर्णन की ग्रोर चला गया था। किन्तु सृष्टि के सम्बन्ध में कुछ ऐसी बातें ग्रभी शेष रह गई थीं, जिनसे अवगत कराना, मनु को ग्रावश्यक लगा। इसलिए वे प्रसंग को बदलकर पुनः सृष्टि-उत्पत्ति पर लाये हैं, जिससे शेष ग्रग्रिम बातों की जानकारी दे सकें। पहले उस प्रसंग को बदलने का संकेत कर दिया है। मनु की यह एक शैली है कि जब भी वे कोई भिन्न प्रसंग शुरू करते हैं, उसका संकेत देते हैं। इस कारण प्रसंग-भिन्नता का दोष नहीं ग्राता (२) यहां 'कीर्तितम्' से 'वेदों में कहा है' यह भाव ग्रभिप्रत है। १। ३, २१, ८७ इलोकों से यह पुष्ट होता है। इन इलोकों में मनु ने यह भाव प्रकट किया है कि—पर-मात्मा ने जो भी कर्म ग्रादि बनाये, उनका ज्ञान वेदों के द्वारा करवाया। यहां वेदों में कहे कर्मों को ही मनु बतलायेंगे, यतो हि १।३ में मनु को 'कार्यतस्वायंवित' कहकर वेदों द्वारा प्रतिपादित धर्म-ग्रधमों को ही जानने की इच्छा प्रकट की थी। (३) 'क्रश-योगम्' से यहां क्रमानुसार ग्रथं लेना उचित नहीं है। जीवों के उत्पन्न होने में जो एक 'निश्चित प्रकार रहता है, जैसे—मनुष्यादि जरायु से पैदा होते हैं। पक्षी, सर्प ग्रादि ग्रण्डों से, इत्यादि।यहां 'क्रमयोगं च जन्मिन' का इसी से ग्रभिप्राय है।

जरायुज-जीव---

# पशवश्च मृगाश्चैव व्यालाश्चोभयतोदतः। रक्षांसि च पिशाचाश्च मनुष्याश्च जरायुजाः॥ ४३॥ (२३)

(पशवः) ग्राम्यपशु गौ ग्रादि (मृगाः) ग्रहिसक वृत्ति वाले वन्यपशु हिरए। ग्रादि (च) ग्रौर (उभयोदतः व्यालाः) दोनों ग्रोर दांत वाले हिंसक वृत्ति वाले पशु सिंह, व्याघ्र ग्रादि (च) तथा (रक्षांसि) राक्षस (पिशाचाः) पिशाच (च) तथा (मनुष्याः) मनुष्य (जरायुजाः) ये सब 'जरायुज' ग्रर्थात् भिल्लो से पदा होने वाले हैं।। ४३।।

अवन्य होरित्जन्य : राक्षस और पिशाच का लक्ष्मण ३।३३, ३४ श्लोकों की समीक्षा में द्रष्टब्य है।

श्रण्डजाः पक्षिणः सर्पा नक्रा मत्स्यादच कच्छपाः।

यानि चैवंप्रकाराणि स्थलजान्यौदकानि च।। ४४।। (२४) (पक्षिणः) पक्षी (सर्पाः) सांप (नक्राः) मगरमच्छ (मत्स्याः) मछिलयां (च) तथा (कच्छपाः) कछुए (च) भौर (यानि) भ्रन्य जो (एवं प्रकाराणि) इस प्रकार के (स्थलजानि) भूमि पर रहने वाले (च) भौर (भ्रौदकानि) जल में रहने वाले जीव हैं, वे सब (भ्रण्डजाः) 'भ्रण्डज' अर्थात् भ्रण्डे से उत्पन्न होने वाले हैं।। ४४।।

स्वेदज-जीव---

स्वेदजं दंशमशकं यूकामक्षिकमत्कुणम् । ऊज्मणक्ष्वोपजायन्ते यच्चान्यत्किञ्चिदीदृशम् ॥ ४४ ॥ (२४)

(दंशमशकम्) डंक से काटने वाले डांस औरमच्छर ग्रादि(यूका)जूँ(मिक्षक) मिल्खयां (मत्कुणम्) खटमल (यत् च ग्रन्यत् किन्चित् ईद्शम्) जो ग्रीर भी कोई इस प्रकार के जीव हैं, जो (ऊष्मणः) ऊष्मा ग्रर्थात् सीलन ग्रीर गर्मी से (उपजायन्ते) पैदा होते हैं,। वे सब (स्वेदजम्) 'स्वेदज' ग्रर्थात् पसीने या सीलन से उत्पन्न होनेवाले कहाते हैं।। ४५॥

आर्ये कि इस क्लोक में भी ज्ञात होता है, यहां स्वेद शब्द का अर्थं व्यापक है। प्राकृतिक पदार्थों में उत्पन्न क्लिन्नता = सीलन या तापयुक्त सीलन प्राणियों के शरीर से उत्पन्न पसीना और नवमेघ कृत सेचन, ये सब 'स्वेद' कहलाते हैं। इन स्वेदरूपों से क्लोकोक्त तथा अन्य बहुत से लघु जीव उत्पन्न होते हैं। वे सब 'स्वेदज' कहलाते हैं।

उद्भिज्ज जीव तथा म्रोषिंघयां—

उद्भिज्जाः स्थावराः सर्वे बीजकाण्डप्ररोहिएाः।

म्रोवध्यः फलपाकान्ता बहुपुष्पफलोपगाः ॥ ४६ ॥ (२६)

(बीजकाण्डप्ररोहिणः) बीज ग्रौर शाखा से उत्पन्न होने वाले (सर्वे स्थावराः) सब स्थावर जीव [एक स्थान पर टिके रहने वाले] बृक्ष ग्रादि (उद्भिज्जाः) 'उद्भिज्ज'—भूमि को फाड़कर उगने वाले कहाते हैं। इनमें— (फलपाकान्ताः) फल ग्राने पर पककर सूख जाने वाले ग्रौर (बहुपुष्पफलो-पगाः) जिन पर बहुत फूल-फल लगते हैं,। (ओषध्यः) वे 'ग्रोषिध' कहलाते हें।। ४६।।

वनस्पति तथा वृक्ष-

ब्रपुष्पाः फलवन्तो ये ते वनस्पतयः स्मृताः।

पुष्पिणः फलिनइचैव वृक्षास्तूभयतः स्मृताः ॥ ४७ ॥ (२७)

(ये ग्रपुष्पाः फलवन्तः) जिन पर बिना फूल ग्राये ही फल लगते हैं, (ते) वे (वनस्पतयः स्मृताः) 'वनस्पतियां' कहलाती हैं। [जैसे-बड़=बट, पीपल, गूलर ग्रादि] (च) ग्रीर (पुष्पिणः फिलनः एव) फूल लगकर फल लगने वाले (उभयतः) दोनों से युक्त होने के कारण (वृक्षाः) वे उद्भिज स्थावर जीव 'वृक्ष' (स्मृताः) कहलाते हैं।। ४७।।

गुल्म, गुच्छ, तृण, प्रतान तथा बेल---

गुच्छगुल्मं तु विविधं तथैव तृणजातयः। बीजकाण्डरहाष्येव प्रताना वल्ल्य एव च ॥ ४८ ॥ (२८)

(विविधम्) मनेक प्रकार के (गुच्छ) जड़ से गुच्छे के रूप में बनने वाले 'भाड़' म्रादि (गुल्मम्) एक जड़ से म्रनेक भागों में फूटने वाले 'ईख' म्रादि (तथैव) उसी प्रकार (तृगाजातयः) घास की सब जातियां, (बीज-काण्डरुहाणि) बीज मौर शाखा से उत्पन्न होने वाले (प्रतानाः) उगकर फैलने वाली 'दूब' म्रादि (च) मौर (वल्ल्यः) उगकर किसी का सहारा लेकर चढ़ने वाली बेलें (एव) ये सब स्थावर भी 'उद्भिज्ज' कहलाते हैं ॥ ४८॥

वृक्षों में ग्रन्तश्चेतना-

तमसा बहुरूपेण वेष्टिताः कर्महेतुना। अन्तःसंज्ञा भवन्त्येते सुखदुःखसमन्विताः ॥ ४६ ॥ (२६)

(कमंहेतुना) पूर्वजन्मों के बुरे कमंफलों के कारण (बहुरूपेण तमसा) बहुत प्रकार के ग्रज्ञान ग्रादि तमोगुण से (वेष्टिताः) आवेष्टित = घिरे हुए या भरपूर (एते) ये स्थावर जीव [४६-४८] (सुख-दुःख-समन्विताः) सुख ग्रीर दुःख के भावों से संयुक्त हुए (ग्रन्तःसंज्ञाः भवन्ति) ग्रान्तरिक चेतना वाले होते हैं। ग्रथीत् इनके भीतर चेतना तो होती है, किन्तु चर प्राणियों के समान बाहरी क्रियाग्रों में प्रकट नहीं होती। ग्रत्यधिक तमोगुण के कारण चेतना ग्रीर भावों का प्रकटीकरण नहीं हो पाता।। ४६।।

अद्भु शिल्ज न्यः वृक्षों की चेतनता पर विचार—मनु ने यहां वृक्षादि में चेतना तो स्वीकार की है, किन्तु वह चेतना बाह्यरूप में प्रकट होने वाली न होकर केवल ग्रान्तरिक मानी है। दूसरी बात यह है कि ये ग्रत्यधिक तमोगुण से वेष्टित हैं। यद्यपि सुख-दुःख के भावों से मुक्त चेतना इनमें है, किन्तु तमोगुगाधिक्य के कारण उनकी अनुभूति इनमें नहीं है। जैसे मूच्छित प्राणी में चेतना होते हुए भी सुख-दुःल का ज्ञान नहीं होता। मतः वृक्षों के साथ सुख-दुःल का व्यवहार नहीं है। सुख-दुःल की अनुभूति उसी को होती है जो पञ्चेन्द्रियों से संयुक्त होता है, और उन इन्द्रियों के साथ उनके विषय का सम्बन्ध होता है, अन्यथा नहीं। सांख्यदर्शन में कहा है—

#### पञ्चावयवयोगात्मुखसंविचि:।। ४ । २७ ।।

''जब पांचों इन्द्रियों का पांच विषयों के साथ सम्बन्ध होता है, तभी सुख वा दुःख की प्राप्ति जीव को होती है। जैसे बिधर को गाली प्रदान, ग्रन्थे को रूप वा ग्रागे से समं, ज्याद्रादि भयदायक जीवों का चलाजाना, श्रन्य बहिरी वालों को स्पर्श, पिन्नस रोग वाले को गन्ध ग्रौर श्र्न्य जिह्ना वाले को रस प्राप्त नहीं हो सकता। इसी प्रकार उन जीवों की भी व्यवस्था है।'' (स॰प॰ द्वादश समु॰) इसी प्रकार वृक्षों को पीड़ा की ग्रनुभूति नहीं होती ग्रौर इसी कारण वृक्षों के काटने ग्रादि में हिंसा तथा हिंसाजन्य पाप नहीं होता।

सांसारिक गतियों का उपसंहार-

## एतदन्तास्तु गतयो ब्रह्माद्याः समुदाहृताः । घोरेऽस्मिन्मूतसंसारे नित्यं सततयायिनि ॥ ५० ॥

(ग्रस्मिन्) इस (घोरे) दुःखों से भरे (नित्यं सततयायिनि) निरन्तर प्रवाह-मान = प्रवाह से ग्रनादि (भूतसंसारे) प्राणियों के संसार में (ब्रह्मा + ग्राचाः एतद् + ग्रन्ताः तु गतयः) ब्रह्मा से लेकर इन स्थावर योनियों की स्थिति पर्यंन्त [१।४६] की गतियां-ग्रवस्थाएं (समुदाहुताः) कह दी हैं ॥ ५०॥

त्रह्मा का ग्रन्तधनि---

एवं सर्वे स सृष्ट्वेवं मां चाचिन्त्यपराक्रमः। ग्रात्मन्यन्तवंशे मूयः कालं कालेन पीडयन्।। ५१॥

(सः ग्रचिन्त्यपराक्रमः) वह ग्रनन्त शक्तिवाला ब्रह्मा (एवं सर्वे सृष्ट्वा) इस प्रकार समस्त संसार की रचना करके (च) ग्रौर (माम्) मुक्त मनुको उत्पन्न करके (कालं कालेन भूयः पीडयन्) प्रलयकाल को सृष्टि-उत्पत्ति के काल से पीड़ित करते हुए (ग्रात्मिन ग्रन्तर्देषे) परमात्मा में ग्रन्तर्थान हो गया ॥ ५१ ॥

अप्रज्ञुट्यी टिंडन्ड: ये ५०-५१ वें श्लोक निम्न 'ग्राधारों' के ग्रनुसार प्रक्षिप्त हैं। ये ब्रह्मा के प्रसंग से सम्बद्ध हैं ग्रीर इनमें मनु को ग्रलौकिक व्यक्ति सिद्ध करने की चेट्टा है—

१. प्रसङ्गिवरोध—(१) इन श्लोकों के द्वारायहाँ तक संसार की रचना दिखा-कर ग्रीर ब्रह्मा का ग्रन्तर्धान दिखाकर उस विषय का उपसंहार कर दिया है। जबकि ग्रगले १। ५० वें श्लोक तक ग्रभी परमात्मा द्वारा सृष्टि रचने की प्रक्रिया का वर्णन चल ही रहा है। प्रसंग-समाष्ति से पूर्व ही ब्रह्मा का ग्रन्तर्धान दिखाकर उपसंहार करना, प्रसंगिवरुद्ध है।

२. अन्तर्विरोध-- 'ब्रह्मा' व्यक्तिविशेष से सृष्टियुरपत्ति नहीं-- ये श्लोक ब्रह्मा द्वारा जगदुत्पत्ति करने के प्रसङ्ग से सम्बद्ध हैं, श्रीर ब्रह्मा का प्रसंग श्रनेक श्राधारों ग्रीर युक्तियों के प्रनुसार प्रक्षिप्त सिद्ध हो चुका है (देखिये १।७-१३, ३२-४१ श्लोकों पर समीक्षा), स्रतः ये भी प्रक्षिप्त हैं। (२) १।६ में स्पष्टरूप से स्रव्यक्त परमात्मा द्वारा सुष्टि की उत्पत्ति बतलायी है, और जगत को प्रकट करने के रूप में ही उसकी प्रकटता (जगत् के पदार्थी श्रीर कार्यविधि द्वारा 'परमात्मा है' इस प्रकार का निश्चय होना श्रादि) दिखलायी है। इन श्लोकों में ब्रह्मा द्वारा सारे संसार की उत्पत्ति कहना और शरीरधारी के रूप में उसका जन्म तथा फिर मन्तर्धान होने का कथन, उसके विरुद्ध है। इसी प्रकार १। १६, ५४, ५७॥ ६। ६५, ७३, ६१ इलोकों में भी, जहाँ सुष्टिकत्ता परमात्मा को सुक्ष्म, अव्यय और सर्वव्यापक कहा गया है, विरुद्ध है। क्योंकि इन विशेषणों से प्रतिपाद्य परमात्मा शरीर के रूप को धारण नहीं करता । (३) ग्रगले ही १। ५२-५४ श्लोकों में परमात्मा के सुष्टि-उत्पत्ति में लीन होने को उसकी 'जागृ-तावस्था' ग्रीर प्रलय करके निवृत्त होने की ग्रवस्थाको 'शयनावस्था' कहकर ग्रालंकारिक रूप से वर्णन करना, इस बात को सिद्ध करता है कि सुष्टि-रचयिता परमात्मा प्रव्यक्त भीर अव्यय रहता हमा कभी शरीरधारण और अन्तर्धान नहीं करता। वह एक ही ग्रवस्था में रहते हुए केवल जागता (सृष्टि-उत्पत्ति के लिए प्रवृत्त होता) ग्रीर सोता (प्रलय करके निवृत्त होता) है, जैसे - कोई मनुष्य कार्यों के सम्पादन के लिए जागता है ग्रीर निवृत्त होकर सोता है; किन्तु उसकी जीवनावस्था एक ही प्रकार की बनी रहती है। इन क्लोकों में प्रदर्शित ब्रह्मा के रूप में परमात्मा द्वारा शरीरघारण ग्रीर फिर ग्रन्तर्धान, उक्त श्लोकों के विरुद्ध है। (४) १। ५२-५४ श्लोकों से यह मान्यता स्पष्ट हो जाती है कि सुष्टिकत्ता परमात्मा अव्यक्त-प्रव्यय और सूक्ष्म है तथा वह सुष्टि को उत्पन्न करके प्रलय तक नवीन सुष्टि-पदार्थों की रचना, स्थित ग्रीर संहार करने में प्रवृत्त (जागता) रहता है, श्रीर फिर प्रलयकाल में ही निवृत्त (सोता) होता है। ५१ वें श्लोक में वर्णित 'सृष्टिकत्ती ब्रह्माका मनुको रचकर ही ग्रन्तर्घान होना' वाली मान्यता उनत मान्यता के विरुद्ध सिद्ध होती है, क्योंकि प्रलयकाल तक सुष्टि के कार्य चलते रहते हैं। उक्त मान्यता के अनुसार तो वही सुष्टिकर्त्ता अव्यक्त परमात्मा ही उन्हें चलाता है-प्रलयावस्था तक। किन्तु ५१ वें की मान्यतानुसार बीच में ही ब्रह्मा के अन्तर्धान हो जाने पर फिर उन्हें कौन चलायेगा ? ५२ वें इलोक के अनुसार तो ब्रह्मा के ग्रन्तर्धान होने पर इस समस्त जगत को चेष्टारहित हो जाना चाहिए था। यदि यह कहें कि एकबार उत्पन्न करके फिर परमात्मा भ्रव्यक्त रूपमें रहकर ही चलाता रहता है, तो यह संचालन तो बिना ब्रह्मा की उत्पत्ति के पहले भी कर सकता था। अतः यह भी ग्रसंगत कल्पना ही लगती है कि मन को उत्पन्न करके ग्रन्तर्धान हो गया। यदि ग्रन्त-र्धान होना था तो वह 'विराद' को उत्पन्न करके क्यों नहीं हुम्रा ? (इस प्रसंग के मनानु-सार) सृष्टि का वंश तो उससे चल ही जाना था। (४) ६८-७३ श्लोकों के भी ये विरुद्ध हैं। वहाँ ब्रह्मा के दिन-रात का प्रमाण बतलाते हुए सब्टि-स्थिति के पूर्णकाल

चार श्ररव, वत्तीस करोड़ वर्षों की कालाविध को ब्रह्म का एक दिन माना है। इसका ग्रिभियाय यह है कि इस सम्पूर्ण कालाविध पर्यन्त ब्रह्म (परमात्मा) जागता रहता— सृष्टिसञ्चालन में प्रवृत्त रहता है [५२-५७]।यहां,मनु को उत्पन्न करके ब्रह्मा का ग्रन्तर्धान हो जाना, उसकी कुछ कालाविध तक की स्थिति का संकेत देता है,जो उक्त वर्षों से मेल नहीं खाती। इस प्रकार कालगणना से ब्रह्मा के इस कथन का विरोध पड़ता है। ग्रतः निश्चित है कि यह परमात्मा से भिन्न सृष्टिकर्त्ता के रूप में विणत ब्रह्मा, मनुसम्मत नहीं है, ग्रौर न ही इसके वर्णानों की मान्यताएँ मनुस्मृति के प्रसंगों से मेल खाती हैं; ग्रतः ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं।

परमात्मा की जाग्रत एवं सुषुष्ति ग्रवस्थाएँ---

# यदा स देवो जागित तदेवं चेध्दते जगत्। यदा स्वपिति शान्तात्मा तदा सर्व निमीलति ॥४२॥ (३०)

(यदा) जब (सः देवः) वह परमात्मा [१। ६ में विणित] (जागित) जागता है प्रधीत् मृष्ट्युत्पत्ति के लिए प्रवृत्त होता है (तदा) तब (इदं जगत् चेष्टते) यह [१। ४२-४६ में विणित] समस्त संसार चेष्टायुक्त [प्रकृति से समस्त विकृतियों की उत्पत्ति पुनः प्राणियों का दवास- प्रश्वास चलना ग्रादि चेष्टाग्रों से युक्त] होता है, (यदा) ग्रीर जब (शान्तात्मा) यह शान्त ग्रात्मा वाला सभी कार्यों से शान्त होकर (स्विपित) सोता है ग्रर्थात् मृष्ट-उत्पत्ति, स्थिति के कार्यं से निवृत्त हो जाता है (तदा) तब (सवंम्) यह समस्त संसार (निमीलित) प्रलय को प्राप्त हो जाता है।। ५२।। परमात्मा की मुष्टित ग्रवस्था में जगत् की प्रलयावस्था—

# तस्मिन्स्विपिति सुस्ये तु कर्मात्मानः शरीरिणः । स्वकमंग्यो निवर्तन्ते मनश्य ग्लानिमुच्छति ॥ ५३ ॥ (३१)

(सुस्षे) मृष्टि-कर्म से निवृत्त हुए (तिस्मिन् स्विपिति तु) उस परमा-त्मा के सोने पर (कर्मात्मानः) कर्मों—श्वास-प्रश्वास, चलना-सोना ग्रादि कर्मों में लगे रहने का स्वभाव है जिनका, ऐसे (शरीरिणः) देह्घारी जीव भी (स्वकर्मम्यः, निवर्तन्ते) ग्रपने-ग्रपने कर्मों से निवृत्त हो जाते हैं (च) ग्रीर (मनः) 'महत्' तत्त्व (ग्लानिम्) उदासीनता — सब कार्य-व्यापारों से विरत होने की ग्रवस्था को या ग्रपने कारण में लीन होने की ग्रवस्था को (ऋच्छति) प्राप्त करता है।। ५३।।

अन्य श्रीत्जना: मन शब्द से यहाँ 'महत्तत्त्व' अर्थ अभिप्रेत है। इसकी पृष्टि के लिए १। १४-१५ इलोकों की समीक्षा द्रष्टक्य है।

युगपत्तु प्रलीयन्ते यदा तस्मिन्महात्मनि । तदायं सर्वभूतात्मा सुखं स्वपिति निर्वृतः ॥ ५४ ॥ (३२) (तिस्मिन् महात्मिनि) उस सर्वव्यापक परमात्मा के आश्रय में (यदा) जब (युगपत् तु प्रलीयन्ते) एकसाथ ही सब प्राणी चेष्टाहीन होकर लीन हो जाते हैं (तदा) तब (ग्रयं सर्वभूतात्मा) यह सब प्राणियों का आश्रय-स्थान परमात्मा (निवृंतः) सृष्टि-संचालन के कार्यों से निवृत्त हुग्रा-हुग्रा (सुखं स्वपिति) सुखपूर्वक सोता है।। ५४।।

तमोऽयं तु समाश्रित्यं चिरं तिष्ठित सेन्द्रियः। न च स्वं कुरुते कर्मं तदोरक्रमति मूर्तितः॥ ५५॥

(ग्रयं तु) यह जीव तो (तमः समाश्रित्य) ग्रज्ञान का ग्राश्रय कर (स + इन्द्रियः) इन्द्रियों सहित (चिरं तिष्ठिति) बहुत समय तक रहता है (च) किन्तु (स्वं कर्म न कुरुते) ग्रपने कर्म नहीं करता है (तदा) फिर उसके पश्चात् (मूर्तितः) शरीर से (उत्क्रमिति) निकल जाता है ॥ ५५ ॥

## यदाणुमात्रिको मूत्वा बीजं स्थास्तु चरिष्णु च। समाविशति संसुष्टस्तवा मूर्ति विमुञ्चति।। ५६।।

(यदा) जब (ग्रणुमात्रिकः भूत्वा) ग्रणुमात्रिक होकर (स्थास्नु) स्थिरताशील स्थावर जीवों में (च) ग्रौर (चरिष्णु) विचरणशील जीवों में (बीजम्) बीज के रूप में (संसृष्टः) ग्रपने सूक्ष्म ग्रवयवों से संयुक्त होकर (समाविशति) प्रवेश करता है (तदा) तब (मूर्तिम्) शरीर को (विमुञ्चित) घारण करता है ॥ ५६॥

अप्रमुख्यी ट्यं : (१) प्रणुमात्रिक होने से प्रमिप्राय यहां पुर्यंष्टक युक्त होने से लिया जाता है और भूत, इन्द्रिय, मन, बुद्धि, वासना, कर्म, वायु तथा प्रविद्या ये मिलकर पुर्यंष्टक कहलाते हैं।

- (२) ४४-४६ श्लोक प्रक्षिप्त हैं। इनमें नवीन वेदान्तवाद के प्रभाव से प्रसङ्ग को मोड़ देने का प्रयास किया गया है। निम्न ग्राधारों पर ये श्लोक ग्रमौलिक सिद्ध होते हैं—
- १. प्रसङ्गिवरोष—(१) पूर्वापर श्लोकों के प्रसङ्ग से इनकी संगति नहीं है। १२ वें श्लोक से परमात्मा की जागृति ग्रीर सुषुष्ति का वर्णन करने का प्रसङ्ग चला था। इस प्रसङ्ग के अनुसार ५१ वें में जागृति का वर्णन हुग्रा है, ५३-५४ में सुषुष्ति का। दोनों अवस्थाओं का वर्णन करके ५७वें में उन्हीं दोनों अवस्थाओं का उपसंहार किया है। इससे सिद्ध है कि बीच में ५५-५६ श्लोकों में जीव के वर्णन का या जीव की उत्क्रमण् ग्रीर शरीरधारण की स्थिति के कथन का यहां प्रसङ्ग ही नहीं था, ये अनावश्यक रूप से डाल दिये गये हैं। श्लोकों के वर्णन के अनुसार यहां ५४ के पश्चात् ५७ वां श्लोक संगत है। (२) परमात्मा की जागृति ग्रीर सुषुष्ति से जगत् के आणियों पर क्या प्रभाव पड़ता है, यह ५२-५४ श्लोकों में संकेत से संक्षिप्त शैली में बतला दिया है। ५३ वें श्लोक में प्राणियों का कर्मों से निवृत्त होना, मन का ग्लानि को प्राप्त होना—जो कि शरीर से जीव के उत्क्रमण के पश्चात् ही होता है, यह सब दिखाकर ५४वें श्लोक में —'फिर जीव

उस परमात्मा में लीन हो जाते हैं' इस कथन के द्वारा पूर्वोक्त जीव की चर्चा को पूर्ण एवं समाप्त कर दिया है। एक चर्चा की पूर्णता एवं समाप्ति-संकेत के पश्चात् पुनः भिनन प्रकार से उसी चर्चा को प्रारम्भ करना, ग्रन्य व्यक्ति के मत का द्योतक है। ग्रतः वह प्रसङ्ग-विरुद्ध है। इस दृष्टि से ये श्लोक भी प्रसंगविरुद्ध हैं।

२. ग्रन्तिवरोध — सृष्टि-उत्पत्ति-प्रसंग [१।५-६,१४-२४] में प्राणिशरीरों की रचना दिखाते हुए मनु ने सात तत्त्वों (महदादि) ग्रीर उनके विकारों जैसे — मन = महत्तत्त्व ग्रीर उसके सूक्ष्म ग्रवयवों से , मुख्यरूप से शरीररचना मानी है। वहां ग्रणु-मात्रिक पद्धति का कोई संकेत नहीं है,ग्रपितु ग्रविनाशी ग्रात्मा के साथ संयोग का वर्णन है, जबिक (१।१८-१६) यहां पुर्यंष्टक पद्धित से शरीर-रचना दिखलाई है। पूर्वमान्यता ग्रीर इस मान्यता की भिन्नता होने के कारण यह कथन ग्रन्तिवरुद्ध है, ग्रतः ये दोनों श्लोक प्रक्षिप्त हैं।

## एवं स जाग्रत्स्वप्नाम्यामिदं सर्वं चराचरम् । सञ्जोबयति चाजस्रं प्रमापयति चाब्ययः ॥ ५७ ॥ (३३)

(सः अन्ययः) वह अविनाशी परमात्मा (एवम्) इस प्रकार [५१-५४ के अनुसार] (जाग्रत्-स्वप्नाभ्याम्) जागने और सोने की अवस्थाओं के द्वारा (इदं सर्व चर-अचरम्) इस समस्त जड़-चेतन जगत् को क्रमशः (अजस्म सञ्जीवयित) प्रलयकाल तक निरन्तर जिलाता है (च) और फिर (प्रमापयित) मारता है अर्थात् कारण में लीन करता है ।। ५७ ।।

अर्जुटरी ट्यन् : मान्यता एवं भावसाम्य के लिए इसकी पुष्टि में १२।१२४ श्लोक भी द्रष्टव्य है। इस शास्त्र का स्रघ्यापन क्रम—

## इवं शास्त्रं तु कृत्वाऽसौ मामेव स्वयमादितः । विधिवद् ग्राहयामास मरीच्यादींस्त्वहं मुनीन् ।। ५८ ॥

(असौ) इस ब्रह्मा ने (इदं शास्त्रं तु कृत्वा) इस 'मनुस्मृति 'शास्त्र को रचकर (ग्रादितः) सबसे पहले (माम् + एव) मुक्त मनु को ही (विधिवत् स्वयं ग्राहयामास) विधि-ग्रनुसार स्वयं पढ़ाया (तु) ग्रौर फिर (ग्रहम्) मैंने (मरीच्यादीन् मुनीन्) मरीचि ग्रादि दश मुनियों [१।३४] को पढ़ाया ॥ ५८॥

भृगु द्वारा इस शास्त्र का प्रवचन---

एतद् वोऽयं मृगुः शास्त्रं श्राविषयत्यशेषतः । एतद्वि मसोऽधिजगे सर्वमेषोऽखिलं मुनिः ॥ ५६ ॥

(त्रयं भृगुः) यह भृगु मुनि (एतत् शास्त्रम् श्रशेषतः) इस मनुस्मृति शास्त्र को सम्पूर्णं रूप से (वः) श्राप लोगों को (श्राविषय्यति) सुनायेगा (हि) क्योंकि (एषः मुनिः)

इस मुनि ने (एतत् सर्वम् ग्रिखलम्) इस सम्पूर्णं मनुस्मृति शास्त्र को भन्तेभांति (मत्तः + ग्रिधिजगे) मुभ मनु से पढ़ा है ॥ ५६ ॥

### ततस्तथा स तेनोक्तो महर्षिमंनुना भृगुः । तानब्रवीदृषीन्सर्वान्त्रीतात्मा श्रूयतामिति ॥ ६० ॥

(ततः) उसके बाद (तेन मनुना तथा उक्तः) उस महर्षि मनु के द्वारा इस प्रकार कहने पर (सः महर्षिः भृगुः) वह महर्षि भृगु (प्रीतात्मा) प्रसन्नचित्त होकर (तान् सर्वान् ऋषीन्) जिज्ञासा की दृष्टि से ग्राये उन सब ऋषियों को (श्रूयताम् + इति ग्रब्रवीत्) 'सुनिय' ऐसा बोले ॥ ६० ॥

स्वायम्भुवस्यास्य मनोः षड् वंश्या मनवोऽपरे । मृष्टवन्तः प्रजाः स्वाः स्वा महारमानो महौजसः ॥ ६१ ॥

(त्रस्य स्वायम्भुवस्य मनोः) इस स्वायम्भुव मनु के (वंश्याः) वंश के (त्रपरे महात्मानः महोजसः षड् मनवः) ग्रन्य महात्मा तथा महान् ग्रोजस्वी छः मनु ग्रोर हुए हैं, जिन्होंने (स्वाः स्वाः प्रजाः मृष्टवन्तः) ग्रपने-ग्रपने काल में ग्रपनी-ग्रपनी प्रजाग्रों की मृष्टि की थी।। ६१।।

## स्वारोचिषद्वोत्तमद्व तामसो रैवतस्तथा। चासुषदच महातेजा विवस्वत्सुत एव च ॥ ६२ ॥

उनके नाम हैं—स्वारोचिष, उत्तम, तामस, रैवत, चाक्षुष ग्रौर महातेजस्वी (विवस्वत् सुतः) विवस्वत का पुत्र—वैवस्वत ॥ ६२ ॥

> स्वायम्भुवाद्याः सप्तेते मनवो भूरितेजसः। स्वे स्वेऽन्तरे सर्वमिदमुल्पाद्याऽऽपुश्चराचरम्।। ६३ ॥

(स्वायम्भुव + ब्राद्याः एते सप्त भूरितेजसः मनवः) स्वायम्भुव ब्रादि इन सात महातेजस्वी मनुब्रों ने (स्वे स्वे ब्रन्तरे) ब्रपने-ब्रपने मृष्टिकाल में (इदं सर्वं चराचरम् उत्पाद्य)इस समस्त चराचर जगत् को उत्पन्न करके(ब्रापुः) उसका पालन किया ॥६३॥

अर्जुटरीटिं न्यः भृगु के शिष्यों ग्रीर मनुस्मृति-परम्पर्श के व्यक्तियों ने प्रसिद्धि के लिए भृगु को मनुस्मृति के साथ जोड़ने ग्रीर मनु तथा मनुस्मृति को ग्रिधिक मान्यता, प्रतिष्ठा ग्रीर प्रसिद्धि के लिए ब्रह्मा के साथ जोड़ने तथा मनु के वंश को ग्रिली- किक सिद्ध करने की प्रवृत्ति से इन इलों को का प्रक्षेप किया है। ये ४० से ६३ श्लोक निम्न 'ग्राधारों' के ग्रनुसार प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं—

१. प्रसंगिवरोध— ये पूर्वापर प्रसंग के विरुद्ध हैं। ५२-५७ तक के पूर्व क्लोकों में परमात्मा की जाग्रत्-सुषुष्ति श्रवस्थाश्रों का श्रालङ्कारिक वर्णन है। जाग्रत्-सुषुष्ति श्रवस्थाश्रों की श्रविध का कथन करना ही श्राव-श्रवस्थाएं दिन-रात सापेक्ष होने से उन श्रवस्थाश्रों की श्रविध का कथन करना ही श्राव-क्यक श्रीर प्रसंगप्राप्त था, श्रतः ६४-७३ क्लोकों में वह वर्णित है कि परमात्मा जिस दिन-रात में जागता श्रीर सोता है, उसकी कितनी श्रविध है। इस प्रकार ५२-५७ श्रीर ६४-७३ दलोक एक ही प्रसंग की श्रृह्खला में जुड़े हुए हैं, तथा ५२-५७ दलोक ६४-७३ दलोकों की पृष्ठभूमि भी हैं। ६ व वें दलोक में इस दिन-रात के प्रसंग को विणत करने का संकेत भी कर दिया है, जिससे ६४-७३ दलोकों का प्रसंग ५२-५७ दलोकों से ग्रीर भी सुनियोजित ढंग से जुड़ा होने का प्रमाण मिलता है। इन ५ द से ६३ दलोकों ने उस प्रसंग को भंग कर दिया है। इनमें पूर्वापर दलोकों से सम्बद्ध भी कोई बात नहीं है; ग्रतः ये दलोक प्रक्षिप्त हैं।

- २. अन्तिवरोष—(१) मनुस्मृति भृगुशोकत और पूर्वनिबद्ध शास्त्र नहीं—
  मनुस्मृति के मूल रचिता मनु हैं, ब्रह्मा नहीं। ५-वें श्लोक में इसके मूलरचिता ब्रह्मा
  को बताया गया है; यह विचार पूर्वोक्त विचार के विरुद्ध है। इस अन्तिवरोध के कारण
  ५-वां श्लोक प्रक्षिप्त है। श्रीर क्योंकि, शेष ६६—६३ श्लोक उसी पर श्राधारित हैं,
  ग्रतः उसके प्रक्षिप्त होने से वे स्वतः ही प्रक्षिप्त सिद्ध हो जाते हैं। इस श्लोक में आये
  विरोध को दूर करने के लिए टीकाकारों ने पर्याप्त प्रयास किया है, किन्तु उन का वह
  प्रयास 'तथाकथित' ही रहा। उनका कहना है कि इसके मूल प्रवक्ता ब्रह्मा हैं, तथापि
  इसे मनुकृत इसलिए कहा जाता है कि —(ग्र) मनु को ब्रह्मा ने शास्त्राशय रूप विधिनिषेध का अध्यापन कराया और मनु ने उसका प्रतिपादन करने वाला ग्रन्थ इस रूप में
  बनाया। (ग्रा) दूसरे मत के अनुसार—इस ग्रन्थ के रचिता ब्रह्मा ही हैं, तथापि मनु
  ने इसका ज्ञान प्राप्त कर स्वरूप तथा अर्थ के साथ इसे मरीचि श्रादि के लिए प्रकाशित
  किया। ग्रतः यह मानवशास्त्र कहलाया। ये दोनों ही समाधान निराधार एवं अयुक्तियुक्त हैं। इसके विश्लेषण के लिए १। १-४ श्लोकों पर गहन दिष्टपात करना होगा।
  इन श्लोकों के भाव और भाषा पर घ्यान देने से निम्न बातें स्पष्ट होती हैं—
- (क) मनुस्मृति ग्रपने मूलरूप में कोई पूर्वनिबद्ध शास्त्र नहीं है, ग्रपितु मूलरूप में,जिज्ञासा का प्रवचन के रूप में दिया गया उत्तर है, जिसका बाद में संकलन हुग्रा है। महर्षि लोग मनु के पास ग्राकर धर्मों को क्रमशः जानने की जिज्ञासा प्रकट करते हैं [१। १—२] ग्रीर मनु उसका उत्तर देते हैं [१। ४]।
- (ल) इसके मूल प्रवक्ता भी मनु ही हैं। इस बात को सिद्ध करने के लिए १। ३ इलोक विशेष सहीयक हैं। महर्षि लोग प्रश्न पूछने के बाद प्रपने इस प्राश्मय को कि हम प्रापके पास ही यह जिज्ञासा लेकर क्यों ग्राये हैं, स्पष्ट करते हुए कहते हैं कि 'ग्राप इस जगत् के विधानरूप, श्रविन्त्य श्रीर श्रप्रमेय वेदों के धर्मों च्ल्यावहारिक तत्त्वों के ज्ञाना हैं, इसलिए हम ग्रापके पास ग्राये हैं। मनु प्रपने समय के इस सामाजिक विषय के विशिष्ट विद्वान् थे। वे स्वयं इस विषय के ज्ञाता हैं, ग्रतः एव वे बतलाने में समयं हो सकते हैं कि कौनसा कार्य वेदों के अनुसार धर्म है, श्रीर कौनसा ग्रधमं। इसी कारण ऋषि लोग मनु के पास ग्राये हैं श्रीर ग्रपनी जिज्ञासा प्रकट की है, न कि इसलिए कि उन्होंने ब्रह्मा से इसका ज्ञान प्राप्त किया है। यही कारण है कि मनु ग्रपने ज्ञान के श्रनु सार सीधे वेद से विज्ञात बातों का ही मनुस्मृति में दिग्दर्शन कराते हैं [१। २३— २४,६७,१२५, १२६]। यदि यह ज्ञान ब्रह्मा की परम्परा से प्राप्त होता या ब्रह्मा द्वारा

प्राप्त होना इसकी विशेषता भानी जाती, तो ऋषि लोगों को यहां मनु के लिए 'वेदों का जाता' कहने की ग्रावश्यकता नहीं थी। वे यही कहते कि 'ग्राप को ही ब्रह्मा से इस जान को प्राप्त करने का ग्रहोभाग्य प्राप्त हुग्ना है, ग्रतः ग्रापसे ही पूछने ग्राये हैं'। किन्तु ऐसा किसी प्रकार का संकेत न करके उनकी व्यक्तिगत विद्वत्ता का ही यहां संकेत स्पष्ट हो रहा है कि वे स्वयं जाता हैं, इसलिए ग्रपने ज्ञान के ग्राधार पर ही उन्हें उत्तर देना है—वेदों में खोजा हुग्रा ग्रपना ही ग्राशय बताना है, दूसरे का नहीं।

- (ग) यदि ब्रह्मा से यह ज्ञान प्राप्त किया होता और ब्रह्मा के नाम के कारण ऋषियों को उस ज्ञान के प्रति आकर्षण होता प्रथवा मनु को ब्रह्मा के नाम से उसमें कोई विशिष्टता या ख्याति की बात नजर आती, तो मनु सभी बातों के साथ 'ब्रह्मा ने मुसे यह कहा, यह बताया या इसे उचित ठहराया, इसे नहीं आदि कहते या उनके मत का उल्लेख करते। किन्तु मनुस्मृति में ब्रह्मा के मत का कोई उल्लेख नहीं है। कहीं भी ब्रह्मा के मत का उल्लेख न होना यह सिद्ध करता है कि मनुस्मृति के साथ ब्रह्मा का कोई सम्बन्ध नहीं है। ध्यान देने योग्य बात तो गह है कि धर्माधर्म को प्रदर्शित करते समय या तो ऋषि-मुनियों के मत का उल्लेख किया है, या प्रपने मत का ही। जब ऋषि मुनियों की मान्यता का अनेक स्थानों पर संकेत है ['ग्राहु मनीषिणः' (१।१७) 'धर्मस्य मुनयो गतिम्' (१।१९०॥२।६६, १२४) ग्रादि]—यदि ब्रह्मा का इसके साथ तिनक भी सम्बन्ध होता, तो उसका उल्लेख तो प्रमुखता से ग्राता क्योंकि ब्रह्मा को इस विषय का मूल प्रवक्ता और अध्यापयिता का स्थान दिया है। इससे सिद्ध हो जाता है कि मनुस्मृति के मूल प्रवक्ता स्वयं मनु हैं, ब्रह्मा का इससे कोई सम्बन्ध नहीं है।
- (घ) मनुस्मृति की शैली से यह सिद्ध होता है कि मनुस्मृति श्रपने मूलरूप में कोई निबद्धशास्त्र के रूप में नहीं थी। जब शास्त्र के रूप में नहीं थी, तो इसके लिए मूल-संकलन में 'शास्त्र' संज्ञा का व्यवहार नहीं बनता। जब 'शास्त्र' का व्यवहार नहीं बनता, तो 'ब्रह्मा ने इस शास्त्र की रचना की' यह प्रयोग भी नहीं बनता। इस प्रयोग के न बनने से मनुस्मृति का ब्रह्मा से कोई सम्बन्ध सिद्ध नहीं होता।
- (ङ) मनुस्मृति प्रपने मूलरूप में ऋषियों की जिज्ञासा का दिया गया उत्तर है, जो प्रवचन के रूप में है। यह प्रवचनों के रूप में सुना-सुनाया गया है, प्रत एव प्रत्येक प्रसंग के ग्रारम्भ ग्रौर ग्रन्त में सुनने-सुनाने के ग्रर्थवाली क्रियाग्रों का प्रयोग है, यथा— 'वस्तुमहंसि' [१।२] 'श्रूयताम्' [१।४] 'वोऽनिषास्यामि' [१।४२] 'तं निबोधत' [१।१२०] 'एतद्वोऽनिहितं सर्वं [३।२८६] 'विधानं श्रूयताम्' [३।२८६] 'ममेदं सर्व-मुक्तवान्' [१२।११७] इत्यादि। मनु के शिष्यों ने उसका संकलन कियाहै, यह प्रारम्भ के १।१—४ श्लोकों की शैली बतला देती है। 'स तैः पृष्टः' प्रयोग इसे संकलन सिद्ध करता है। संकलन के वाद ही मनुस्मृति ने 'शास्त्र' का रूप ग्रहण किया। ग्रौर मौलिक संकलन वही कहा जा सकता है, जो मूलप्रवक्ता की बातों का यथावत् रूप में संकलन हो, जविक 'शास्त्र' संज्ञा का प्रयोग मौलिक नहीं हो सकता। क्योंकि, जो प्रवचन ग्रभी

किसी संकलन के या शास्त्र के रूप में ही नहीं आये हैं, उन्हें मनु 'शास्त्र' कहकर कैसे पुकारते? स्पष्ट है कि मनुके प्रवचनों द्वारा 'संकलन' का रूप लेनेके बाद, जब वे 'शास्त्र' के रूप में विख्यात हो गये, तब जाकर इस प्रकार के श्लोक मिलाये गये जिनमें इसे 'शास्त्र' शब्द से व्यवहृत किया गया है।

इस प्रकार ४८—४६ इलोकों में 'शास्त्र' शब्द का प्रयोग उन्हें परवर्ती प्रक्षेप सिद्ध करता है।

- (च) कुछ विद्वानों की पूर्व प्रदिशत उन दो युक्तियों के आधार पर यदि इसे मनुकृत माना जा सकता है, तो युक्ति देने वाले उन विद्वानों को चाहिए कि वे इसे अन्तिम रूप में भृगुकृत मानें (भृगुसंकलित नहीं)। क्योंकि,यदि आशय समफ कर—पढ़कर उसे बतलाने के कारण मनु इसके रचियता हैं, तो भृगु ने भी मनु के आशय को महर्षियों के समक्ष अपने शब्दों में कहा है [५८-६०]। इस प्रकार तो भृगु इसके रचियता हुए। इस प्रकार ये युक्तियां स्वयं युक्तिदाताओं की मान्यता को खंडित कर रही हैं, अतः मान्य नहीं हैं। इन युक्तियों से यह बात पूर्णतः स्पष्ट हो गई है कि मौलिक क्लोकों के अनुसार,मनुस्मृति के साथ ब्रह्मा का कोई सम्बन्ध नहीं है, यह मौलिक रूप से मनुकृत है, और ब्रह्मा से सम्बन्ध जोड़ने वाले सभी प्रसंग परवर्ती काल के प्रक्षेप हैं।
- (२) ६३ वें श्लोक में मनुश्रों द्वारा चर-श्रचर जगत् की उत्पत्ति श्रौर उसके पालन करने का कथन १।६,१४—२३ श्लोकों के प्रसंग के विरुद्ध है; उनमें चराचर जगत् की उत्पत्ति श्रौर पालन,श्रव्यक्त-सूक्ष्म परमात्मा द्वारा महदादि तत्त्वों के क्रम से माना है। यह कथन प्रकृति-विरुद्ध भी है। कोई भी शरीरधारी मनुष्य, पशु, पक्षी, कीट, पतंग, घरती, पर्वत श्रादि की सृष्टि नहीं कर सकता (द्रष्टव्य—३२—४१ श्लोकों पर 'श्रन्तिवरोध' शीर्षंक टिप्पणियां)। इस प्रकार ६३ वां श्लोक प्रक्षिप्त सिद्ध होता है। इस पर श्राधारित ५०—६२ श्लोक इसके प्रक्षिप्त सिद्ध होने से स्वतः प्रक्षिप्त हो जाते हैं।
- (३) जैसे, इस मनुस्मृति के रचियता मनु को ब्रह्मा का प्रपौत्र [१।३२—३३] ग्रीर शिष्य [१।४८] कहकर भावी छह मनुग्रों [१।६१—६३] का भूतकाल में वर्णन करना कालविरुद्ध ग्रीर ग्रसंगत वर्णन है, उसी प्रकार भृगु को स्वायम्भुव मनु का पुत्र [१।३४] ग्रीर शिष्य [४८—५६] कहकर उसके द्वारा मनु के भावी वंश का भूतकाल की शैली में वर्णन करना [६०—६३] भी कालविरुद्ध, ग्रसंगत एवं ग्रन्तविरुद्ध कथन है। इन ग्रन्तविरोधों के ग्राधार पर ये सभी श्लोक प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं।

निमेप, काष्ठा, कला, मुहूर्त श्रीर दिन-रात का काल-परिमाण —

निमेषा दश चाष्टो च काष्ठा त्रिशत् ताः कला। त्रिशत्कला मुहूर्तः स्यादहोरात्रं तु तादतः॥ ६४॥ (३४) (दश च ग्रष्टो च) दश ग्रीर ग्राठ मिलाकर ग्रर्थात् ग्रठारह (निमेषाः) निमेषों [=पलक भपकने का समय] की (काष्ठा) एक काष्ठा होती है (ताः त्रिशत्तु) उन तीस काष्ठाग्रों की (कला) एक कला होती है (त्रिशत्कलाः) तीस कलाग्रों का (मुहूर्त्तः स्यात्) [४८ मिनट का] होता है, ग्रौर (तावतः तु) उतने ही ग्रर्थात् ३० मुहूर्तों के (ग्रहोरात्रम्) एक दिन-रात होते हैं ॥ ६४ ॥

अनु शिल्डन : (१) प्राचीन काल-परिमाण की प्राधुनिक काल परिमाणों से तुलना—ग्राधुनिक काल-विभाग के ग्रनुसार इस समय को निम्न प्रकार बांटा जा सकता है— मंदिर सैकेण्ड का निमेष, ३ है सैकेण्ड की १ काष्टा, १ मिनट ३६ सैकेण्ड की १ कला, ४ मिनट का १ मुहूर्त ग्रीर २४ घण्टे के एक दिन-रात होते हैं।

(२) ६४ वें क्लोक की शैली पर विचार—यहां पाठकों को यह शंका हो सकती है कि जब मनु की शैली किसी भी विषय और प्रसंग के प्रारम्भ, अन्त अथवा दोनों स्थानों पर उसका संकेत देने की है (जैसा कि भूमिका में प्रदिश्त है), तो यह काल-प्रमाण का प्रसंग बिना संकेत के क्यों प्रारम्भ कर दिया गया? इसके उत्तर में स्पष्ट कर देना उपयोगी होगा कि इस प्रसंग का भी कई स्थानों पर संकेत है। ५२-५७ क्लोकों में परमात्मा की जाग्रत् और सुषुष्ति अवस्थाओं की प्रसंग से चर्चा की थी। उसी से यह कालप्रमाण का प्रसंग सम्बद्ध है। वे क्लोक इसकी भूमिकावत् हैं। आलंकारिक वर्णन करते समय सृष्टिकाल को परमात्मा की जाग्रत् अवस्था माना है और सुपुष्ति को प्रलय अवस्था। ये अवस्थाएं दिन और रात की अपेक्षा रखती हैं, यतः परमात्मा का दिन कितना और रात कितनी होती है, यह बतलाना आवश्यक हुआ। उसे ही कहने के लिए प्रारम्भ में मानुष-दिन-रात का वर्णन करते हुए [६४-६४] ६० वें क्लोक में परमात्मा के दिन-रात का वर्णन करने का संकेत दे दिया है, और ७३ वें में इस चर्चा को समाप्त किया है। इस प्रकार इन क्लोकों के प्रसंग की कड़ी सुनिश्चित क्रम के पूर्वापर प्रसंगों से जुड़ी हुई है।

सूर्य द्वारा दिन-रात का विभाग —

ग्रहोरात्रे विभजते सूर्यो मानुषदैविके। रात्रिः स्वप्नायभूतानां चेष्टाये कर्मणामहः ॥ ६५ ॥ (६५)

(सूर्यः) सूर्य (मानुप-दैविके) मानुष=मनुष्यों के स्रौर दैवी= देवों के (स्रहोरात्रे) दिन-रातों का (विभजते) विभाग करता है, उनमें (भूतानां स्वप्नाय रात्रिः) प्राणियों के सोने के लिए 'रात' है स्रौर (कर्मणां चेष्टार्य स्रहः) कामों के करने के लिए 'दिन' होता है।। ६५।। पितरों के दिन-रात-

#### पित्र्ये राज्यहनी मासः प्रविभागस्तु पक्षयोः। कर्मचेष्टास्वहःकृष्णः शुक्लः स्वप्नाय शर्वरी ॥ ६६ ॥

(पित्र्ये) पितरों के लिए (मासः) मनुष्यों का एक मास (रात्र्यहनी) रात-दिन के समान है, ग्रथात् मनुष्यों के ३० दिन-रात का एक मास पितरों के एक दिन-रात होते हैं (तु पक्षयोः प्रविभागः) उनमें दो पक्षों का विभाग किया जाता है (कर्मचेष्टासु कृष्णः ग्रहः) पितरों के काम करने के लिए 'कृष्णपक्ष' उनके दिन के समान है ग्रौर (शुक्लः स्वप्नाय शर्वरो) 'शुक्लपक्ष' सोने के लिए उनकी रात है ॥ ६६ ॥

# अन्योलनः यह श्लोक निम्न ग्राघारों के ग्रनुसार प्रक्षिप्त है-

- १. प्रसंगिबरोध—(१) पूर्वापर प्रसंग के विरुद्ध होने से यह श्लोक प्रक्षिप्त है। ६४-६५ श्लोकों में दिन-रात का प्रमाण बतलाते हुए मनुष्य ग्रीर दैविक दिन-रातों का वर्णन करने का संकेत किया है। तदनुसार ६५ वें श्लोक में मनुष्य दिन-रातों की वर्चा की है, ग्रीर शेष दैविक दिन-रात का वर्णन ६७ वें में है। ६५ वें श्लोक के संकेत के अनुसार ६७ वां श्लोक ही होना चाहिए। ६६ वां श्लोक बिना संकेत के वर्णित है ग्रीर पूर्वापर प्रसंग को भंग कर रहा है। ग्रतः प्रसंगविषद्ध होने से प्रक्षिप्त है।
- २. शैलीगत आधार—६४-७३ श्लोकों के प्रसंग की शैली से यह स्पष्ट होता है कि पितरों से सम्बद्ध वर्णन मनु को अभीष्ट नहीं है, क्योंकि ६४-६५ में दिन-रात बतलाये हैं, वे भी मानुष और दैविक ही हैं। और ६८ से ७२ श्लोकों में जो युगों का वर्णन है, वह भी केवल मानुष और दैविक ही है; पितरों के युगों की वहां चर्चा तक नहीं है। यदि पितरों का वर्णन प्रासंगिक और मौलिक होता,तो युगों के प्रमाण में उनकी भी अवश्य चर्चा होती। अगले युग के प्रमाणों में पितरों की चर्चा न होना, इन्हें मौलिक और मनुसम्मत सिद्ध नहीं करता; अतः यह प्रक्षिप्त है।
- ३. ग्रन्तिवरोध—'मृत पितर' नामक कल्पना निराधार—३।८०—८२ श्लोकों के वर्णन से मनु की यह मान्यता स्पष्ट हो रही है कि पितर नामक कोई भिन्न योनि नहीं है, प्रत्युत माता-पिता ग्रादि बुजुर्गों को ही पितर कहा जाता है; उक्त श्लोकों में मनु ने ग्रन्न, फल, जल ग्रादि से पितरों का दैनिक श्राद्ध विहित किया है, जिसका ग्रभिप्राय माता-पिता ग्रादि की श्रद्धापूर्वक को गई दैनिक सेवा से है। इस श्लोक में पितरों का वर्णन भिन्न योनि के रूप में दर्शाया गया है, ग्रतः उक्त श्लोकों की मान्यता से इसका विरोध है।

#### महर्षि-दयानन्द द्वारा 'पितर' शब्द की व्याख्या---

(क) "तीसरा पितृयज्ञ ग्रर्थात् जिसमें जो विद्वान्, ऋषि जो पढ़ने-पढ़ाने हारे पितर माता-पिता ग्रादि वृद्ध ज्ञानी ग्रीर परमयोगियों की सेवा करनी॥"

(स॰ प्र॰ ४ समु॰)

(ख) "(तर्पयत मे पितृन्) जो मेरे पिता पितामहादि, माता मातामहादि तथा आचार्य और इनसे भिन्न भी विद्वान् लोग, अवस्था अथवा ज्ञानवृद्ध, मान्य करने योग्य हों, उन सब के ब्रात्माओं को यथायोग्य सेवा से प्रसन्त किया करो।।

(पञ्चमहायज्ञविधिः)

- (ग) ''जो सोमसदादि [सोमसदः. अग्निष्वात्ताः, विष्वदः, सोमपाः, हिवर्भुजः; आज्यपाः, सुकालिनः, यमराजाः, पितृपितामह्यपितामहाः, मातृ-पितामहो-प्रपितामहाः, सगोत्राः ग्राचार्यादिसम्बन्धिनः] पितर विद्यमान ग्रर्थात् जीवते हैं, उनको प्रीति से, सेवनादि से तृप्त करना।'' (पञ्चमहायज्ञविधिः)
  - (घ) "वसून् वदन्ति वै पितृन्०" ॥ (मनु० ३।२५४)

त्रीर मनु जी ने भी कहा है कि पितरों को वसु, पितामहों को रुद्र, श्रीर प्रपिता-महों को श्रादित्य कहते हैं, यह सनातनश्रुति है।" (पञ्चमहायज्ञविधिः)

(ङ) मनुस्मृति में भी मृतक का नाम पितर नहीं है,प्रत्युत पितरों की उत्पत्ति क्रमानुसार बताई है। देखिये—

#### "पितरइचैव साध्याइच द्वितीया सास्विकी गतिः॥" (मनु०)

जो मध्यम सत्त्वगुण युक्त होकर कर्म करते हैं, वे जीव यज्ञकर्ता, वेदार्थवित्, विद्वान्, वेद, विद्युत् स्रादि स्रौर कालविद्या के ज्ञाता, रक्षक, ज्ञानी स्रौर (साध्य) कार्य-सिद्धि के लिये सेवन करने योग्य स्रध्यापक का जन्म पाते हैं।" (सत्यार्थ ० नवम समु०) [विशेष समीक्षा ३।८२ पर देखिए]।

दैवी दिन-रात उत्तरायण-दक्षिणायन-

दंवे रात्र्यहनी वर्षे प्रविभागस्तयोः पुनः। ब्रहस्तत्रोदगयनं रात्रिः स्यादृक्षिणायनम् ॥ ६७ ॥ (३६)

(वर्षम्) मनुष्यों का एक वर्ष (दैवे रात्रि-ग्रहनी) एक दैवी 'दिन-रात' होते हैं (तयो: पुन: प्रविभागः) उन देवी 'दिनरात' का भी फिर विभाग है—(तत्र+उदगयनम् ग्रहः) उसमें सूर्य की भूमध्य रेखा से उत्तर को ग्रोर स्थिति ग्रर्थात् 'उत्तरायरा' देवी दिन कहलाता है, ग्रीर (दक्षिणा-यनम् रात्रिः स्यात्) सूर्य की दक्षिण की ग्रोर स्थिति ग्रर्थात् 'दक्षिणायन' देवी रात है।। ६७।।

अन्य श्री टंडन् : (१) उत्तरायण-दक्षिणायन का विवेचन—इस श्लोक में दैवी दिन-रातों का वर्णन किया गया है। यहाँ देव शब्द से कोई लौकिक-अलौकिक प्राणिविशेष अभिप्रेत नहीं है, अपितु जड़-देवता सूर्य का आलंकारिक वर्णन है। ६५ वें श्लोक में स्पष्ट शब्दों में सूर्य को मानुष और दैवी दिन-रातों का विभागकर्ता बतलाया गया है। उसी के क्रम से यहां उत्तरायण और दक्षिणायन रूपी दिन-रातों का वर्णन है। सूर्य के ये दोनों अयन छ:-छ: मास निम्न प्रकार से होते हैं—

१. भूमघ्यरेखा से उत्तर की ग्रोर सूर्य की स्थित का काल।
 १. उत्तरायण
 १. उत्तरायण
 ३. माघ, फाल्गुन, चैत्र, वैशाख, ज्येष्ठ, ग्राधाढ़ — इन छह मासों का समय।
 ४. शिशिर, वसन्त ग्रौर ग्रीष्म ऋतु का काल।
 १. भूमघ्य रेखा से दक्षिण की ग्रोर सूर्य की स्थिति का काल।
 २. कर्क रेखा से दक्षिण मकररेखा की ग्रोर स्थिति का काल।
 २. दक्षिणायन
 ३. श्रावण, भाद्रपद, ग्राश्विन, कार्तिक, ग्राग्रहायए, पौष— इन छह मासों का समय।
 ४. वर्षा, शरद, हेमन्त ऋतुश्रों का काल।

मानुष दिन उज्ज्वल एवं तीव्र प्रकाशमय होता है और रावि अनुज्ज्वल एवं मन्द प्रकाश (तारे चन्द्र आदि का प्रकाश) वाली होती है। इसी प्रकार उत्तरायण के समय ग्रीष्म ऋतु में सूर्य के प्रकाश और ताप में तीव्रता की ग्रधिकता होती है, ग्रतः यह ग्रयन दिन के समान है। दक्षिणायन के समय हेमन्त ऋतु में सूर्य के प्रकाश और ताप में स्वल्पता एवं मन्दता होती है, ग्रतः वह ग्रयन रात्रि के समान है। इस प्रकार दैवी दिन-रातों का ग्रालंकारिक वर्णन है।

(२) सूर्य जड़ देवता है—िनरुक्त में 'देव' शब्द की निरुक्ति इस प्रकार दी है— "देवो दानाद्वा, दीपनाद्वा, द्योतनाद्वा, द्युस्थानो सवतीति वा।" (७।४।१५) प्रथित्— 'दान देने वाले, प्रकाशित करने वाले, प्रकाशित होने वाले या द्युस्थानीय को देवता कहते हैं।' सूर्य द्युस्थानीय है ग्रौर ग्रपने प्रकाश से सब मूर्तिमान् द्रव्यों को प्रकाशित करता है, ग्रतः देव या देवता है।

शतपथ ब्राह्मण में देवताओं पर प्रकाश डालते हुए जड़ ग्रौर चेतन रूप में ३३ देवता परिगणित किये हैं। उनमें वसुसंज्ञक देवताग्रों में 'सूर्य' को भी परिगणित किया है—

"स होवाच महिमान एवंषामेते त्रयस्त्रिंशत्त्वेव वेवा इति । कतमे ते त्रयत्रि-शत् इति ? प्रव्टी वसवः, एकावश रुद्राः, द्वादशादित्यास्त एकत्रिशत्' इन्द्रश्चेव प्रजापतिश्च त्रयस्त्रिशाविति ।

कतमे वसव इति ? अग्निश्च, पृथिवी च, वायुश्च, ग्रन्तरिक्षं च, ग्रादित्यश्च, द्यौश्च, चन्द्रमाश्च, नक्षत्राणि च, एते वसवः।

कतमे रुद्रा इति ? दशेमे पुरुषे प्राणाः (प्राणः, ग्रवानः, व्यानः, समानः, उदानः, नागः, कूर्म, कृकलः, देवदत्तः, धनञ्जयद्व) ग्रात्मा-एकादशस्ते ।

कतम म्रादित्या इति ? द्वादश मासाः संवत्सरस्य एते म्रादित्याः ।

(३) कतम इन्द्र, कतमः प्रजापतिरिति । स्तनयित्नुरेयेन्द्रो, यज्ञः प्रजापतिरिति ।

तदाहुः । यदयमेक इव पवते । कतम एको देव इति ? स ब्रह्मेन्यादित्या• चक्षते । (शत० कां० १४ । प्रपा० १६)

इसके म्रतिरिक्त दिव्यगुरा ग्रौर दिव्य कर्म वाले व्यक्ति भी देव कहाते हैं यथा—"मातृदेवो भव, पितृदेवो भव, ग्राचार्यदेवो भव ग्रतिथिदेवो भव,।" (प्रपा० ७।११) [विस्तृत समीक्षा ३।८२ पर द्रष्टव्य है]।

ब्रह्म के दिन-रात का वर्णन---

ब्राह्मस्य तु क्षपाहस्य यस्त्रमाणं समासतः। एकेकशो युगामां तु क्रमशस्तन्त्रबोधतः॥ ६८॥ (३७)

[मनु महर्षियों से कहते हैं कि](ब्राह्मस्य तु क्षपा + ग्रहस्य) ब्राह्म = परमात्मा के दिन-रात का (तु) तथा (एक ककाः युगानाम्) एक -एक युगों का (यत् प्रमाणम्) जो कालपरिमाण है (तत्) उसे (क्रमशः) क्रमानुसार ग्रीर (समासतः) संक्षेप से (निबोधत) सुनो ॥ ६८ ॥

अन्तुर्धी त्जनः आहादिन व बाह्यरात्रि का विशेष परिमाण (१।७२) में द्रष्टव्य है।

सतयुग का परिमा**रा**—

चत्वार्याहुः सहस्रारिं। वर्षाराां तत्कृतं युगम् । तस्य यावच्छती सन्ध्या सन्ध्यांशश्च तथाविषः ॥ ६६ ॥ (३८)

(तत् चत्वारि सहस्राणि वर्षाणां कृतं युगम् ग्राहुः) उन देवी [६७३ं में जिनके दिन-रातों का वर्णन है] चार हजार दिव्य वर्षों का एक 'सतयुग' कहा है। (तस्य) इस सतयुग की (यावत् + शती सन्ध्या) जितने दिव्य सौ वर्ष की ग्रर्थात् ४०० वर्षे की 'सन्ध्या' होती है ग्रौर (तथाविधः) उतने ही वर्षों का ग्रर्थात् ४०० वर्षों का (सन्ध्यांशः) 'संध्यांश'का समय होता है।।६९।।

श्चा ह्यो त्जिन्य: चार युगों का परिमाण—िकसी भी युग के पूर्वसिन्धिकाल को 'संघ्यां यें यें उत्तरसिन्ध काल को 'संघ्यां यें कहा जाता है। इलोक के अनुसार सतयुग का कालपरिमाण—४००० +४०० (संघ्यावर्ष) +४०० (संघ्यां वर्ष) = ४८०० दिव्यवर्ष बनता है। इसे मानुषवर्षों में बदलने के लिए ३६० से गुना करना पड़ेगा। इस प्रकार ४८०० + ३६० = १७२८००० मानुष वर्षों का एक सतयुग होता है।

त्रेता, द्वापर तथा कलियुग का परिमाण-

इतरेषु ससन्ध्येषु ससन्ध्यांशेषु च त्रिषु। एकापायेन वर्त्तन्ते सहस्राणि शतानि च ॥ ७० ॥ (३६)

(च) ग्रीर (इतरेषु त्रिषु) शेष ग्रन्य तीन—त्रेता, द्वापर, कलियुगों

में (ससंध्येषु ससंध्यांशेषु) 'संध्या' नामक कालों में तथा 'संध्यांश नामक कालों में (सहस्राणि च शतानि एक-प्रपायेन) क्रमशः एक-एक हजार ग्रीर एक एक सौ घटा देने से (वर्तन्ते) उनका ग्रपना-ग्रपना कालपरिमाण निकल ग्राता है, ग्रथात् ४८०० दिव्यवर्षों का सत्युग होता है, उसकी संख्या में से एक सहस्र ग्रीर संध्या ४०० वर्ष व संध्याश ४०० वर्ष में मे एक-एक सौ घटाने से ३००० दिव्यवर्ष +२०० संध्यावर्ष +२०० संग्धांशवर्ष =३६०० दिव्यवर्षों का त्रेतायुग होता है इसी—२००० +२०० +२०० =२४०० दिव्यवर्षों का द्वापर ग्रीर १००० +१०० +१०० =१२०० दिव्यवर्षों का कलयुग होता है।। ७०।।

देवयृग का परिमाण---

यदेतत्परिसंख्यातमादावेव चतुर्यु गम् । एतद् द्वादशसाहस्रं देवानां युगमुच्यते ॥ ७१ ॥ (४०)

(यद् + एतत्) जो यह (ग्रादौ) पहले [६६-७० में] (चतुर्युगम्) चारों युगों को (परिसंख्यातम्) कालपरिमाण के रूप में गिनाया है (एतद्) यह (द्वादशसाहस्रम्) बारह हजार दिव्य वर्षों का काल [मनुष्यों का एक चतुर्युगी का काल] (देवानाम्) देवताओं का (युगम्) एक 'युग' (उच्यते) कहा जाता है।। ७१।।

अद्भुद्धित्व : चार पुगों के परिमाण की तुलनात्मक तालिका— १२००० दिव्यवर्षों की एक चतुर्युंगी होती है। उसे मानुष वर्षों में बदलने लिए ३६० सं गुणा करने पर १२००० × ३६० = ४३,२०,००० मानुष वर्षों की एक चनुर्युगी होती है। दोनों इलोकों के कालपरिमाण को तालिका के रूप में इस प्रकार रखा जा सकता है—

दिश्यवर्ष संध्यावर्ष संध्यात्रवर्ष कुल दिश्यवर्षीको गुणा करनेसे मानुषवर्ष युगनाम

४००० + ४०० + ४०० = ४८०० × ३६० = १७,२८,००० सतयुग

३००० + ३०० + ३०० = ३६०० × ३६० = १२,८६,००० त्रेतायुग

२००० + २०० + २०० = २४०० × ३६० = ८,६४,००० द्वादरयुग

१००० + १०० + १०० = १२०० × ३६० = ४,३२,००० कलियुग

१००० + १००० + १००० = १२००० - ३६० = ४३,२०,००० एकवतुर्युगी

ब्रह्म के दिन-रात का परिमाण—

दैविकानां युगानां तु सहस्र परिसंख्यया । ब्राह्ममेकमहर्नेयं तावतीं रात्रिमेव च ॥ ७२ ॥ (४१) (दैविकानां युगानाम् तु) देवयुगों को (सहस्रं परिसंख्यया) हजार से गुगा करने पर जो कालपरिमाण निकलता है, जैसे—चार मानुषयुगों के दिव्यवर्ष १२००० होते हैं, उनको हजार से गुगा करने पर १,२०,००,००० दिव्यवर्षों का (ब्राह्मम्) परमात्मा का (एकं ग्रहः) एक'दिन' (च) ग्रौर (तावतीं रात्रिम्) उतने ही दिव्यवर्षों की उसकी एक'रात'(ज्ञेयम्) समभनी चाहिए।। ७२।।

श्रिक्तु श्री त्जन्त : चार मानुष युगों के दिष्यवर्ष — १२०००  $\times$  १००० = १,२०,००,००० दिव्यवर्षों का ब्रह्म का एक दिन ग्रथवा रात्रि हुई । यह १,२०,०० ०००  $\times$  ३६० = ४,३२,००,००,००० मानुषवर्षों का कालपरिमाण बनता है । चार ग्ररब बत्तीस करोड़ मानुष वर्षों का सृष्ट्युत्पत्ति काल है, जो परमात्मा की जाग्रत् ग्रवस्था (सृष्टि में प्रवृत्त रहना) का दिन है । इतना हो काल सुष्टुप्ति ग्रवस्था (सृष्टिकार्यों से निवृत्त होकर प्रलय रखना) का रात्रि-काल है (यही १।५२ — ५७ व्लोकों में ग्रालंकारिक रूप से वर्णित है) ।

तद्वै युगसहस्रान्तं बाह्यं पुण्यमहर्विदुः। रात्रि च तावतीमेव तेऽहोरात्रविदो जनाः॥ ७३ ॥ (४२)

जो लोग (तत् युगसहस्रान्तं ब्राह्मं पुण्यम् + ग्रहः) उस एक हजार दिव्य युगों के परमात्मा के पित्र दिन को (च) ग्रीर (तावतीम् एव रात्रिम्) उतने ही युगों की परमात्मा की रात्रि को (विदुः) समभते हैं (ते वे) वे ही (ग्रहोरात्रविदः जनाः) वास्तव में दिन-रात = मृष्टि-उत्पत्ति ग्रीर प्रलय के काल-विज्ञान के वेत्ता लोग हैं।। ७३।।

अर्जुर्शी ट्यन्तः : वेदोत्पत्ति-समय पर विचार—महर्षि दयानन्द ने ऋग्वेदादिभाष्यभूमिका में १। ६८ से ७३ श्लोकों को उद्धृत करके उनका भाव निम्न प्रकार प्रस्तुत किया है—

"प्रश्न-वेदों की उत्पत्ति में कितने वर्ष हो गये हैं?

उत्तर—एक वृन्द, छानवे करोड़, ग्राठ लाख, बावन हजार, नव सौ, छहत्तर ग्रथित् १,६६,०८,४२,६७६ वर्ष वेदों की ग्रौर जगत् की उत्पत्ति म्नें हो गये हैं ग्रौर यह संवत् ७७ सतहत्तरवाँ वत्तं रहा है।

प्रश्त--- यह कैसे निश्चय होय कि इतने ही वर्ष वेद ग्रौर जगत् की उत्पत्ति में वीत गये हैं ?

उत्तर—यह जो वर्तमान सृष्टि है इसमें सातवें (७) वैवस्वत मनु का वर्त्तमान है। इससे पूर्व छः मन्वन्तर हो चुके हैं—स्वायंभुव १, स्वारोचिष २, श्रौत्तमि ३, तामस ४, रैवत ४, चाक्षुष ६, ये छः तो बीत गये हैं श्रौर ७ (सातवां) वैवस्वत वर्त्तं रहा है श्रौर सार्वाण श्रादि ७ (सात) मन्वन्तर श्रागे भोगेंगे। ये सब मिलके १४ (चौदह) मन्वन्तर होते हैं ग्रीर एकहत्तर चतुर्युं गियों का नाम मन्वन्तर घरा गया है, सो उस की गणना इस प्रकार से है कि (१७,२८,०००) सत्रह लाख ग्रट्ठाईस हजार वर्षों का सतयुग रक्खा है; (१२,६६,०००) बारह लाख, छानवे हजार वर्षों का नाम त्रेता; (८,६४,०००) आठ लाख चौंसठ हजार वर्षों का नाम द्वापर ग्रीर (४,३२,०००) चार लाख, बत्तीस हजार वर्षों का नाम कलियुग रक्खा है तथा ग्रायों ने एक क्षण ग्रीर निमेष से लेके एक नर्ष पर्यन्त भी काल की सूक्ष्म और स्थूल संज्ञा बांधी है,ग्रीर इन चारों ग्रुगों के (४३,२०,०००) तितालीस लाख, बीस हजार वर्ष होते हैं, जिनका चतुर्युं गी नाम है।

एकहत्तर (७१) चतुर्युं गियों के प्रयांत् (३०,६७,२०,०००) तीस करोड़, सतसठ लाख,बीस हजार वर्षों की एक मन्वन्तर संज्ञा की है और ऐसे-ऐसे छः मन्वन्तर मिलकर प्रयांत् (१,५४,०३,२०,०००) एक प्रबं, चौरासी करोड़, तीन लाख, बीस हजार वर्ष हुए ग्रौर सातवें मन्वन्तर के भोग में यह (२८) श्रद्धाईसवीं चतुर्युं गी है। इस चतुर्युं गी में कलियुग के (४६७६) चार हजार नौ सौ छहत्तर वर्षों का तो भोग हो चुका है और बाकी (४,२७,०२४) चार लाख सत्ताईस हजार चौवीस वर्षों का भोग होने वाला है। जानना चाहिए कि (१२,०५३,२,६७६) बारह करोड़, पांच लाख, बत्तीस हजार, नव सौ छहत्तर वर्षे तो वैवस्वत मनु के भोग हो चुके हैं ग्रोर (१८,६१,५७०,२४) श्रठारह करोड़ एकसठ लाख, सत्तासी हजार, चौबीस वर्ष भोगने के बाकी रहे हैं। इनमें से यह वर्तमान वर्ष (७७) सत्हत्तरवाँ है, जिस को आर्यं लोग विक्रम का (१६३३) उन्नीस सौ तेतीसवां संवत् कहते हैं।

जो पूर्व चतुर्युंगी लिख प्राये हैं, उन एक हजार चतुर्युंगियों की ब्राह्मदिन संज्ञा रखी है ग्रीर उतनी ही चतुर्युंगियों की रात्रि संज्ञा जाननी चाहिए। सो सृष्टि की उत्पत्ति करके हजार चतुर्युंगी पर्यन्त ईश्वर इसको बना रखता है, इसी का नाम ब्राह्मदिन रक्खा है; ग्रीर हजार चतुर्युंगी पर्यन्त सृष्टि को मिटाके प्रलय ग्रयांत् कारण में लीन रखता है, उस का नाम ब्राह्मरात्रि रक्खा है। ग्रयांत् सृष्टि के वर्तमान होने का नाम दिन ग्रीर प्रलय होने का नाम रात्रि है। यह जो वर्तमान ब्राह्मदिन है, इसके (१, ६६,०८,५२,६७६) एक ग्रबं, छानवे करोड़, ग्राठ लाख, बावन हजार, नव सौ छहत्तर वर्ष इस सृष्टि की तथा वेदों की उत्पत्ति में भी व्यतीत हुए हैं ग्रीर (२,३३,३२,२७०२४) दो ग्रबं, तेतीस करोड़, बत्तीस लाख, सत्ताईस हजार, चौबीस वर्ष इस सृष्टि को भोग करने के बाकी रहे हैं। इनमें से ग्रन्त का यह चौबीसवां वर्ष भोग रहा है। ग्रागे ग्राने वाले भोग के वर्षों में एक-एक घटाते जाना ग्रीर गत वर्षों में क्रम से एक-एक वर्ष मिलाते जाना चाहिये। जैसे ग्राज पर्यन्त घटाते बढ़ाते ग्राये हैं। ' (ऋ० भू० पृष्ठ २३-२४)

सुषुप्तावस्था से जागने पर सृष्टि-उत्पत्ति का प्रारम्भ-

तस्य सोऽहर्निशस्यान्ते प्रसुप्तः प्रतिबुध्यते।
प्रतिबुद्धश्च सृजति मनः सदसदात्मकम्।।७४।। (४३)
(सः प्रसुप्तः) वह प्रलय-ग्रवस्था में सोया हुग्रा-सा [१। ५२-५७]

परमात्मा (तस्य ग्रह्गिशस्य + ग्रन्ते) उस [१। ६८-७२] दिन-रात के बाद (प्रति-बुध्यते) जागता है = सृष्टघुरपत्ति में प्रवृत्त होता है (च) ग्रोर (प्रति-बुद्धः) जागकर (सद्-ग्रसद् + ग्रात्मकम्) जो कारणरूप में विद्यमान रहे ग्रीर जो विकारी ग्रंश से कार्यरूप में ग्रविद्यमान रहे, ऐसे स्वभाव वाले (मनः) 'महत्' नामक प्रकृति के ग्राद्यकार्यंतत्त्व की (सृजिति) सृष्टि करता है।। ७४।।

अप्रसुट्योट्डन्सः (१) यहां सृष्टि-उत्पत्ति का नया प्रसंग प्रारम्भ नहीं किया गया है, श्रपितु पूर्वोक्त प्रसंग में [१।१४-१६] तत्त्वों की उत्पत्ति के साथ भूतों की उत्पत्ति-प्रक्रिया का वर्णन नहीं हो पाया था, उसी शेष वर्णन को यहां विस्तार से दर्शाया है।

(२) इस श्लोक में मन का ग्रर्थ 'महत्तत्त्व' है,जो सॄष्टि-उत्पत्ति में प्रकृति का प्रथम कार्य है। इसकी पुष्टि के लिए विस्तृत समीक्षा १।१४-१५ के ग्रनुशीलन में देखिए।

सूक्ष्म पञ्चभूतों की उत्पत्ति के क्रम में ग्राकाश की उत्पत्ति—

मनः सृष्टि विकुरुते चोद्यमानं सिस्क्षया। स्राकाशं जायते तस्मात्तस्य शब्दं गुगुं विदुः ॥ ७५ ॥ (४४)

(सिसृक्षया) सृष्टि को रचने की इच्छा से फिर वह परमात्मा (मन: सृष्टि विकुरुते) महत्तत्त्व की सृष्टि को विकारी भाव में लाता है ⇒ अहंकार के रूप में विकृत करता है (तस्मात्) फिर उस के विकारी ग्रंश से (चोद्य-मानम् ग्राकाशं जायते) प्रेरित हुगा-हुग्रा 'ग्राकाशं उत्पन्न होता है। (तस्य) उस ग्राकाश का (गुणं शब्दं विदुः) गुण 'शब्द' को मानते हैं।। ७५।।

# आनु श्रीत्उना : ग्राकाशोत्पत्ति के विषय में महर्षि दयानन्द लिखते हैं—

''उस परमेश्वर और प्रकृति से ग्राकाश ग्रवकाश ग्रर्थात् जो कारणरूप द्रव्य सर्वत्र फैल रहा है, उसको इकट्टा करने से भवकाश उत्पन्न-सा होता है। वास्तव में ग्राकाश की उत्पत्ति नहीं होती। क्योंकि विना भाकाश के प्रकृति ग्रीर परमाणु कहां ठहर सकेंं?'' (स० प्र० ग्रष्टम समु०)

वायु की उत्पत्ति--

म्राकाशात्तु विकुर्वागात्सर्वगन्धवहः शुन्तिः। बलवाञ्जायते वायुः स वे स्पर्शगुगो मतः॥ ७६॥ (४४)

(म्राकाशात् तु विकुर्वाणात्) उस म्राकाश के विकारोत्पादक म्रंश से (सर्वगन्धवहः) सब गन्धों को वहन करने वाला (शुचिः) शुद्ध म्रीर (बल-

वान्) शक्तिशाली (वायुः) 'वायु' (जायते) उत्पन्न होता है (सः वै) वह वायु निश्चय से (स्पर्शगुणः) 'स्पर्शं' गुरगवाला (मतः) माना गया है ॥७६॥ श्राग्न की उत्पत्ति—

> वायोरिप विकुर्वासाद्विरोचिष्णुः तमोनुदम् । ज्योतिरुत्पद्यते भास्वत्तद्रूपगुणमुच्यते ॥ ७७ ॥ (४६)

(वायोः + ग्रिपि) उस वायु के भी (विकुर्वाणात्) विकारोत्पादक ग्रंश से (विरोचिष्णुः) उज्ज्वल (तमोनुदम्) भ्रन्थकार को नष्ट करने वाली (भास्वत्) प्रकाशक (ज्योतिः + उत्पद्यते) 'ग्रग्निं उत्पन्न होती है (तत् + रूप गुराम् + उच्यते) उसका गुरा 'रूप' कहा है।। ७७।।

जल और पृथिवी की उत्पत्ति-

ज्योतिषक्ष्य विकुर्वाण।दापो रसगुणा स्मृताः । स्रद्भुषो गन्धगुणा सूमिरित्येषा सृष्टिरादितः ॥ ७८ ॥ (४७)

(च) ग्रीर (ज्योतिषः विकुर्वाणात्) ग्रग्नि के विकारोत्पादक ग्रंश से (रसगुणाः ग्रापः स्मृताः) 'रस' गुण वाला जल उत्पन्न होता है ग्रीर (ग्रद्भ्यः) जल से (गन्धगुणा भूमिः) 'गन्ध' गुण वाली भूमि उत्पन्न होती है (इति +एषा सृष्टिः + ग्रादितः) यह इस प्रकार प्रारम्भ से लेकर [१।१४ से) यहां तक वींणत सृष्टि उत्पन्न होने की प्रक्रिया है ।। ७८ ।।

अप्रन्तु टारील्डन्तः ७५ से ७८ तक के श्लोकों की प्रक्रिया को ग्रीर स्पष्ट रूप से समअने के लिए १।१६ पर 'ग्रनुशीलन' में सं०१ समीक्षा भी द्रष्टव्य है।

मन्वन्तर के काल-परिमागा—

यत्त्राग्द्वादशसाहस्रमुदितं दैविकं युगम् । तदेकसप्ततिगुरां मन्वन्तरमिहोच्यते ॥ ७९ ॥ (४८)

(प्राक्) पहले क्लोकों में [१।७१] (यत्) जो (द्वादशसाहस्रम्) बारह हजार दिव्य वर्षों का (दैविकं युगम् + उदितम्) एक 'देवयुग' कहा है (तत्+एकसप्तितगुणम्) उससे इकहत्तर गुना समय प्रयत् १२००० × ७१ == ६,४२,००० दिव्यवर्षों का ग्रयवा ६,४२,००० दिव्यवर्षं × ३६० = ३०, ६७,२०,००० मानुषवर्षों का (इह मन्वन्तरम् उच्यते) यहां एक 'मन्वन्तर' का कालपरिमाण माना गया है।। ७६।।

नन्वन्तराष्यसंख्यानि सर्गः संहार एव च। क्रीडन्निवेतरकुरुते परमेष्ठी पुनः पुनः॥ ८०॥ (४६) (परमेष्ठी) वह सबसे महान् परमात्मा (ग्रसंख्यानि मन्वन्तराणि) ग्रसंख्य 'मन्वन्तरों' को (सर्गः) सृष्टि-उत्पत्ति (च) ग्रौर (संहारः एव) प्रलय को (क्रीडन् इव) खेलता हुग्रा-सा (पुनः पुनः) वार-बार (कुरुते) करता रहता है ।। ८० ।।

अन्तु श्रीत्जना -- १।७६-८० श्लोकों को उद्भृत करके इनके भाव को महर्षि दयानन्द ने ऋग्वेदादिभाष्यभूमिका में निम्न प्रकार प्रस्तुत किया है---

''इन क्लोकों में दैव-वर्षों की गणना की है अर्थात् चारों युगों के बारह हजार (१२०००) वर्षों की दैवयुग संज्ञा की है। इसी प्रकार ग्रसंख्यात मन्वन्तरों में कि जिनकी संख्या नहीं हो सकती अनेक बार मृष्टि हो चुकी है और अनेक बार होयगी। सो इस मृष्टि को सदा से सर्वशक्तिमान् जगदीक्ष्वर सहज स्वभाव से रचना, पालन और प्रलय करता है और सदा ऐसे ही करेगा।'' (पृ० २४)

मृष्टि प्रवाह से ग्रनादि---

''(प्रक्त) कभी मृष्टि का प्रारम्भ है वा नहीं?

(उत्तर) नहीं, जैसे दिन के पूर्व रात ग्रीर रात के पूर्व दिन तथा दिन के पीछे रात ग्रीर रात के पीछे दिन बरावर चला ग्राता है, इसी प्रकार सृष्टि के पूर्व प्रलय ग्रीर प्रलय के पूर्व मृष्टि तथा सृष्टि के पीछे प्रलय ग्रीर प्रलय के ग्रागे सृष्टि, ग्रानादिकाल से चक्र चला ग्राता है। इसका ग्रादि वा ग्रन्त नहीं। िकन्तु जैसे दिन वा रात का ग्रारम्भ ग्रीर ग्रन्त देखने में ग्राता है, उसी प्रकार सृष्टि ग्रीर प्रलय का ग्रादि-ग्रन्त होता रहता है; क्योंकि जैसे परमात्मा, जीव, जगत् का कारण, [ये] तीन स्वरूप से ग्रनादि हैं, वैसे जगत् की उत्पत्ति, स्थिति ग्रीर वर्तमान प्रवाह से ग्रनादि है। जैसे नदी का प्रवाह वैसा ही दीखता है, कभी सूख जाता है कभी नहीं दीखता, फिर वरसात में दीखता ग्रीर उष्णकाल में नहीं दीखता, ऐसे व्यवहारों को प्रवाहरूप जानना चाहिए।"

(स० :१० २२३)

# मनुप्रोक्त काल-परिमार्ग की तालिका (इसोक ११६४ से ११८० तक वर्षित)

| न/४५ सेकेण्ड     | ३५ सेकेण्ड | १ मिनट ३६ सेकेण्ड | ४ दमिनट यादो घड़ी | २४ घण्टे या ६० घड़ी |               |              | १ दिन या रात (दिव्य) | १ दिनरात (दिव्य)<br>१ वर्ष (दिव्य)                                      | मनमा का प्रमञ्जाल-परिसाण |                                       | सतपुग का संध्याकाल | सतयुग का संघ्यांशकाल | सतयुग का पूर्ण काल-परिमाण            |
|------------------|------------|-------------------|-------------------|---------------------|---------------|--------------|----------------------|-------------------------------------------------------------------------|--------------------------|---------------------------------------|--------------------|----------------------|--------------------------------------|
| १ निमेष          | १ काव्हा   | १ कला             | १ मुहुत्ते        | १ दिनरात            | १ पक्ष (मानव) | १ मास (मानव) | १ ग्रयन (मानव)       | (उत्तरायण या दक्षिसायन)<br>१ वर्ष (मानव)<br>३६ <sub>० वर्ष</sub> (मानव) | 440 44 (11114)           | שלפי מסילספילפי                       | " 000'88'} =       | " 000'88'} ==        | \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ |
| पलक गिरने का समय | १ ८ निमेष  | ३० काष्टा         | ३० कला            | ३० मृहत्तं          | १५ दिनरात     | २ पक्ष       | ६ मास                | २ ग्रयन (१२ मास)                                                        | ३६०।वनरात (।वव्य)        | $x, \infty$ (consider $x \neq \infty$ |                    | ۷۰۰ ۱٬ ۱٬            | χ, οορ'χ                             |

| ३,००० दिन्यवर्षे 🗙 ३६०                | = १०,५०,००० मानववर्षे /                                                                                       | त्रेता का प्रमुख काल-परिमाए।                           |
|---------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| ٠٠ ٠٠ ٥٥٤                             | ر، ٥٥٥,٥٥٥ =                                                                                                  | त्रेता का संघ्याकाल                                    |
| ii ii ook                             | (٬ مهر)، =                                                                                                    | त्रेता का संध्यांशकाल                                  |
| 3,500 " "                             | = 82,88,000 ,,                                                                                                | त्रेता का पूर्ण काल-परिमास                             |
| २,००० दिव्यवर्षे X ३६०                | <b>७,२०,००० मानववर्ष</b>                                                                                      | द्वापर का प्रमुख काल-परिमाण                            |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | الاسمارية | द्वापर का संघ्याकाल                                    |
| २०० ,, ,,                             | الا مهن من الا الا الا الا الا الا الا الا الا ال                                                             | द्वापर का संध्यांशकाल                                  |
| 6,800                                 | = ۵,68,000 ,,                                                                                                 | द्वापर का पूर्ण काल-परिमाण                             |
| १,००० दिव्यवर्ष X ३६०                 | == ३,६०,००० मानववर्ष                                                                                          | कलि का प्रमुख काल-परिमाए।                              |
| " " 。                                 | " 000'3E =                                                                                                    | कलि का संध्याकाल                                       |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 38,000 ,,                                                                                                     | कलि का संध्यांशकाल                                     |
| 8,700 ""                              | " مهرکلاری <u>=</u>                                                                                           | कलि का पूर्ण काल-परिमाण                                |
| १२,००० दिव्यवर्षे X ३६०               | ==४३,२०,००० मानववर्ष                                                                                          | एक चतुर्युगी (मानव) का समय या देवों का एक युग          |
| ₹₹,000×6₹,, ×₹€0                      | " ၀၀၀' <b>૦ ફ</b> ેલ) કું હ દુ                                                                                | एक मन्वन्तर का समय                                     |
| 8,30,00,00,00,380                     | =×,32,00,00,00,                                                                                               | ब्रह्म का एक दिन या एक रात का काल-परिसाम               |
| (१००० दिन्य युग)                      |                                                                                                               | ग्रथित मुष्टि की समयाविध या एक प्रलय की समयाविध ।      |
| २,४०,००,००० दिन्यवर्षे × ३६०          | == =,६४,००,००,०००मानववर्षे                                                                                    | ब्रह्म का एक दिनरात का काल ग्रथांत् एक मृष्टि-उत्पत्ति |
|                                       |                                                                                                               | ग्रौर प्रलय की कालावधि                                 |

युगानुसार धर्म की पूर्णता एवं ह्रास-

चतुष्पात्सकलो धर्मः सत्यं चैव कृते युगे । नाधर्मेणागमः कश्चिम्मनुष्यान्त्रति वर्तते ॥ ८१॥

(कृते युगे) सतयुग में (सकलः धर्मः च सत्यम्) समस्त धर्म एवं सत्य (चतुष्पात्) चार पैरों वाला स्रथित् तप, ज्ञान, यज्ञ तथा दान वाला होता है (मनुष्यान् प्रति कश्चित् स्रागमः स्रधर्मेण न वर्तते) मनुष्यों में कोई भी लाभप्राप्ति स्रधर्म के द्वारा नहीं की जाती ।। ८१।।

> इतरेष्वागमाद्धमंः पादशस्त्ववरोपितः। चौरिकानृतमायाभिर्धमंश्चापैति पादशः॥ ८२॥

(इतरेषु) ग्रन्य तीन युगों — त्रेता, द्वापर, किल में (ग्रागमात्) ग्रधमें के द्वारा लाभप्राप्ति करने के कारण (पादशः तु + ग्रवरोपितः) एक-एक चरण घटना जाता है (च) ग्रौर (चौरिक-प्रनृत-मायाभिः) चोरी, भूठ, धोखा करना ग्रादि के कारण (धर्मः) धर्म (पादशः) चौथाई-चौथाई (ग्रपैति) कम होता जाता है।। ८२।।

ग्ररोगाः सर्वेसिद्धार्था<del>श्चतुर्वेवंश</del>तायुषः ।

कृते त्रेताविषु होषामायुह्गंसित पादशः॥ ५३॥

(कृते) सतयुग में मनुष्य (ग्ररोगाः) रोगरहित (सर्वसिद्धार्थाः) जिनके सव मनोरथ पूर्ण हो जाते हैं, ऐसे तथा (चतुर्वर्षशतायुषः) चार सौ वर्ष की ग्रायु वाले होते हैं, ग्रौर (त्रेतादिषु) त्रेता, द्वापर, कलियुगों में (एषाम्भ्यायुः) इनकी ग्रायु (पादशः हसति) चौथाई-चौथाई घटती रहती है ॥ ८३॥

> वेदोक्तमायुर्मर्त्यानामाशिषःचैव कर्मणाम् । फलन्त्यनुयुगं लोके प्रमावश्च शरीरिणाम् ॥ ८४ ॥

(मत्यानाम्) मनुष्यों की (वेदोक्तम्) वेदों में कही हुई (ग्रायुः च कर्मणाम् ग्राज्ञिषः) ग्रायु तथा कर्मों के फल (च) ग्रौर (ज्ञारीरिणाम् प्रभावः) देहधारियों पर होने वाले समस्त प्रभाव ये (लोके) इस संसार में (ग्रनुयुगम्) युगों के ग्रनुसार ही ग्रयान् ग्रच्छे युग में ग्रच्छाई प्रधिक ग्रौर वुरे युग में बुराई ग्रधिक, इस प्रकार (फलन्ति) फलदायक होते हैं॥ ८४॥

> म्रन्ये कृतयुगे धर्मास्त्रेतायां द्वापरेऽपरे। भ्रन्ये कलियुगे नृगां युगह्नासानुरूपतः॥ ५४॥

(कृतयुगे) सतयुग में (ग्रन्थे धर्माः) दूसरे धर्म माने हैं (त्रेतायां द्वापरे श्रपरे) त्रेता श्रीर द्वापर में उससे भिन्न धर्म हैं (कलियुगे ग्रन्थे) कलियुग में दूसरे धर्म हैं (युगह्रासानुरूपतः नृणाम्) इस प्रकार युग के ह्रास के ग्रनुसार मनुष्यों के धर्म भी बदलते रहते हैं। [वे निम्न क्लोक में हैं—]॥ ५४॥

#### तपः परं कृतयुगे त्रेतायां ज्ञानमुच्यते। द्वापरे यज्ञमेवाहुर्दानमेकं कली युगे॥ ८६॥

(कृतयुगे) सतयुग में (तपः परम्) तप को सर्वश्रेष्ठ धर्म माना गया है (त्रेता-बाम्) त्रेतायुग में (ज्ञानम् + उच्यते) ज्ञान को श्रेष्ठ धर्म कहा है (द्वापरे) द्वापर युग में (यज्ञम् + एव + ब्राहुः) यज्ञ को ही श्रेष्ठ धर्म कहते है (कलौ युगे एक दानम्) कलि-युग में दान ही एकमात्र श्रेष्ठ धर्म है।। ८६।।

अनुर्यो का : ५१ से ५६ श्लोकों का यह प्रसंग निम्न ग्राधारों की कसीटी पर प्रक्षिप्त सिद्ध होता है—

- १. प्रसंगिबरोध-सृष्टघुत्पत्ति (१। ५-२३) के पश्चात् २४ से ३१ श्लोकों में कर्मों की रचना, प्राप्ति ग्रादि का वर्णन करते हुए प्रसंग कर्मचर्चा का चल पड़ा था। पर, क्योंकि मृष्टि-उत्पत्ति ग्रीर उसकी प्रक्रिया ग्रादि से सम्बद्ध कुछ कथनीय वातें ग्रीर भी रह गई थीं, जिन्हें बताना मनू ग्रावश्यक समभते थे, ग्रतः १। ४२ श्लोक में यह कहकर कि प्राणियों के जो कर्म हैं, उन्हें स्रागे कहंगा,पहले जन्म-उत्पत्ति के निश्चित प्रकार को कहुँगा, (येवां तु यादृशं कमं भूतानामिह कीर्तितम् । तत्त्रथा वोऽभिधा-स्यामि क्रमयोगं च जन्मनि) उस कर्मचर्चा के प्रसंग को बदलकर 'सृष्टि में जन्म या उत्पत्ति के निश्चित प्रकार' के प्रसंग को ४३ वें से शुरू कर दिया। इस संकेतक इलोक के अनुसार ही मनू ने ४३ से ५० श्लोकों में उक्त प्रसंग की पहले चर्चा की है। संकेतक श्लो-कानुसार ८० वें श्लोक में यह मध्यचित प्रसंग पूर्ण होने के पश्चात किर वही बीच में छुटा हुग्रा कर्मचर्चा से सम्बद्ध प्रसंग शुरू होना चाहिए था, जो ८७ वें श्लोक से प्रारम्भ है वीच में इन श्लोकों ने उस संकेतसिद्ध प्रसंग को भंग कर दिया है। इनमें अनावश्यक तथा श्रप्रासंगिक 'युग के फलों' का वर्णत है, जिसका न तो संकेतक [१।४२] इलोक में ही वर्णन करने का संकेत है, न पूर्वापर प्रसंगों की शैली से सम्बन्ध है। यतो हि पूर्व प्रसंग भी स्टिट रचना से सम्बद्ध है ग्रीर इनसे ग्रगला भी [कर्मों की स्टिट का ५७--९१],जबिक इनमें रचना से सम्बद्ध वर्णन न होकर फलप्रदर्शन है। इस दृष्टि से ८० वें बलोक के परचात् = अवां श्लोक प्रासंगिक ग्रौर क्रमसिद्ध है, ग्रतः ये प्रक्षिप्त हैं।
- २. शैलीगत स्राधार—(१) भाषा-प्रयोग-शैली से भी द० वें श्लोक के पश्चात् द७वें श्लोक का क्रम सिद्ध होता है। द०वें श्लोक में कहा है कि परमात्मा इस सम्पूर्ण जगत् को बार-वार रचता है स्रीर संहार करता है। 'इस श्लोक की क्रमसंगति के स्रनुसार ही द७ वें श्लोक में—'सर्वस्थास्य तु सर्गस्य गुप्त्ययंम्' पद का प्रयोग किया गया है। इसकी संगति है—'इस सब जगत् की रक्षा के लिए प्रयात् जो सभी इन पिछले श्लोकों [४—५०] में विणत हुसा है, इस जगत् की रक्षा के लिए। इस प्रकार 'सर्ब-स्थास्य' प्रयोग द७ वें श्लोक को ५०वें से सम्बद्ध सिद्ध करता है। (२) दूसरी इंग्टि से भी देखें तो भी उक्त क्रम बनता है, क्यों कि ६१—६६ श्लोकों में जगत् का वर्णन ही नहीं है, अतः इन श्लोकों के बाद 'स्रस्य सर्वस्य' पद का प्रयोग ही नहीं बनेगा। यह तो

उन्हीं श्लोकों के बाद बन सकता है, जिनमें पहले जगत् का वर्णन हो, श्रीर वह ८० वें श्लोक तक है। (३) इसके साथ-साथ ८१ वें श्लोक की ८० वें से कोई संगति नहीं है, श्रीर ८६ वें श्लोक की भी ८७ वें से कोई संगति नहीं है। पूर्वापर प्रसंगों से इनका टूटा हुआ होना भी यह स्पष्ट करता है कि ये प्रसंग को तोड़कर डाले गये 'क्षेपक हैं। इस प्रकार शैली से ८० श्रीर ८७ की ही संगति सिद्ध होती है।

- ३. विषयितरोष १।४-५ इलोकों में मृष्टि-उत्पत्ति-पूर्वक धर्मोत्पत्ति के विषय का प्रारम्भ ग्रीर १।१४४ वें में 'यह समस्त जगत् की उत्पत्ति ग्रीर धर्म का निकास संक्षेप से कहा' (एवा धर्मस्य वो योनिः समासेन प्रकीतिता। संमवश्वास्य सर्वस्य """) कहकर विषयसमाप्ति के संकेत से यह ज्ञात होता है कि १।४-१४४ श्लोकों का विषय मृष्ट्युत्पत्ति ग्रीर धर्मोत्पत्ति का है। इस संकेत के ग्रनुसार इस बीच इन्हीं से सम्बद्ध विषय मौलिक हो सकता है, ग्रन्य नहीं। ८१-६६ श्लोकों का वर्णन किसी भी उत्पत्ति या उसकी-प्रक्रिया से सम्बद्ध नहीं है। इनमें युगानुसार फलकथन है, यह विषय इस ग्रध्याय का है नहीं। इस प्रकार ये श्लोक विषय-भिन्नता के कारण विषयविरुद्ध हैं, ग्रतः एव प्रक्षिप्त हैं।
- ४. ग्रन्तिवरोध--युग या काल धर्म-अधर्म में कारण नहीं-इन श्लोकों के वर्णन का मनुस्मृति की मौलिक मान्यतात्रों से ग्रनेक प्रकार से विरोध ग्राता है। (१) इन श्लोकों में युग या काल को धर्म-ग्रधर्म का कारण माना है,जबिक मनुस्मृति का सारा ढांचा ही कर्म को धर्म-म्रधर्म का कारण मानने के सिद्धान्त पर म्राश्रित है। मनूस्मृति के अनुसार तो जब भी जो व्यक्ति बुरा कर्म (ग्रधर्म) करेगा, उसे बुरा फल मिलेगा ग्रीर ग्रच्छा कर्म करेगा, ग्रच्छा फल मिलेगा। मनुस्मृति में प्रोक्त धर्म वेदविहित हैं [१२३-२४, १२६], ब्रीर वेद नित्य हैं [१।४,२३--२४,१२। ६४], ब्रत: वेदोक्त धर्म-ग्रधमों का फल भी नित्य श्रीर एकजैसा है। इस प्रकार इन श्लोकों में प्रदर्शित 'युग के अनुसार धर्म-अधर्म और फल की मान्यता' मनुस्मृति के मूल उद्देश्य के ही विरुद्ध है, ग्रतः ये श्लोक मौलिक नहीं हो सकते। (२) जब धर्म युगानुरूप चौथाई घटता ही है [१। ८२] ग्रर्थात् स्वाभाविकरूप से घटता ही है, तो वह प्रश्येक स्थिति में घटेगा ही, यह उसकी स्वाभाविकता जो हुई! फिर मनुस्मृति में धर्मपालन का कथन करने की क्या ग्रावश्यकता है ? (३) १। २४-२६ इलोकों में मनु ने कमनिनुसार मुष्टि के प्रारम्भ में शरीरों की प्राप्ति दर्शायी है। यदि सतयुग में लोगों का सब सिद्धियों से युक्त होना माना जाये [१। ८१-८३] तो उस समय दुःख श्रीर श्रधर्म क्यों थे ? जब कि वह तो सतयूग का समय था। (४) ८५-८६ वें श्लोक में चारों यूगों में क्रमशः तप, ज्ञान, यज्ञ ग्रीर दान को ही धर्म माना है, जो कि मनुस्मृति की ग्राधार-भूत मान्यता के ही विरुद्ध है। मनू ने अनेक क्लोकों में तप, ज्ञान, यज्ञ, और दान को शाश्वतकालीन और समानरूप से धर्म माना है और साथ-साथ उनके पालन का आदेश दिया है। [२११६६-१६७ (२११४१-१४२), २११७५ (१५०)। ३। ६७, ६६-७६;

४।१६-२०, २२७, २३३; ६।४-१२, ३०,७५ म्रादि] मनुस्मृति में कहीं भी युग के म्रनुसार धर्म का पालन करने के लिए चर्चा नहीं है। (४) ६। ३०१--३०२ इलोकों में मनु ने राजा के म्राचरण को ही चारों युगों के रूप में माना है। इन इलोकों में मनु की दो मान्यताएँ स्पष्ट हुईं-

(क) मनु कर्म के अनुसार धर्म-अधर्म या अच्छा-बुरा युग मानते हैं, युग या काल को धर्म-अधर्म का कारण नहीं मानते। (ख) इन इलोकों के आलंकारिक वर्णन से यह स्पष्ट है कि मनु युगों को केवल 'कालप्रमाण'के रूप में ही स्वीकार करते हैं, गत इलोकों में वर्णित रूप में नहीं। यदि इन इलोकों के अनुसार मनु को युगफल अभीष्ट होता,तो वे ६।३०१-३०२ इलोकों में कर्म करने के आधार पर राजा के युगों का आलंकारिक वर्णन न करते, उन्हें राजा के आचरण विशेष नहीं मानते, अपितु युग के अनुसार राजाओं के आचरण में परिवर्त्तन मानते। वे इस प्रकार हैं—

कृतं त्रेतायुगं चैव द्वापरं कलिरेव च। राज्ञो वृत्तािशा सर्वािश राजा हि युगमुच्यते ॥ किलः प्रसुप्तो भवति स जाग्रद्द्वापरं युगम् । कर्मस्वम्युद्यतस्त्रेता विचरंस्तु कृतं युगम् ॥

सतयुग, त्रेता, द्वापर ग्रौर किल, ये सब राजा के ही ग्राचरणिवशेय हैं; इसिलए राजा को ही युग कहा जाता है। उद्यमरिहत राजा किलयुग होता है, जागकर भी कार्य न करने वाला राजा द्वापर, कार्यों में उद्यत रहना त्रेता ग्रौर इस प्रकार के सुप्रबन्ध से कार्य करना कि राजा निश्चिन्त होकर विचरता रहे, वह सतयुग है।

इस प्रकार ग्रनेक ग्रन्तिवरोध भी इन श्लोकों को प्रक्षिप्त सिद्ध करते हैं। ये रूढ़ एवं ग्रन्ध मान्यताग्रों का प्रक्षेप करने की भावना से प्रक्षिप्त किये गये श्लोक हैं। चारों वर्णों के कर्मों का निर्धारण्य

# सर्वस्यास्य तु सर्गस्य गुप्त्यर्थं स महाद्युतिः । मुखबाहूरुपज्जानां पृथक्कर्माण्यकल्पयत् ॥ ८७ ॥ (५०)

(ग्रस्य सर्वस्य सर्गस्य) इस [५-८० पर्यन्त क्लोकों में विश्ति ] समस्त संसार की (गुप्त्यथंम्) गुप्ति ग्रर्थात् सुरक्षा, व्यवस्था एवं समृद्धि के लिए (सः महाद्युतिः) महातेजस्वी परमात्मा ने (मुख-बाहु-उरु-पद्-जानाम्) मुख, बाहु, जंघा ग्रौर पैर की तुलना से निर्मितों के ग्रर्थात् क्रमशः ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य ग्रौर शूद्र वर्णों के (पृथक् कर्माणि +ग्रकल्पयत्) पृथक्-पृथक् कर्म बनाये।। ८७।।

अद्भार्किका: 'वर्ण' शब्द की ब्युत्पत्ति कर्मणा वर्णव्यवस्था की सूचक—(१) मनु ने वेद के आधार पर वर्णव्यवस्था का विधान किया है। यजु० ३१।१०—११ में जो वर्णव्यवस्था प्रदर्शित की है, मनु ने उसी को यथावत् प्रस्तुत किया

है। यह व्यवस्था जन्मना न होकर कर्मणा है। इस क्लोक में श्रौर १।२१ में भी यह स्पष्ट किया है कि समाज में चारों वर्णों का निर्माण मुख, बाहु, ऊरु श्रौर पैर की तुलना के अनुसार हुआ है, श्रौर तदनुसार ही कर्मों का निर्धारण किया है [१।८८–६१] जो व्यक्ति इन कर्मों का पालन करेगा, वह उस-उस वर्ण का श्रिधकारी होगा। (विस्तृत विक्लेपण के लिए १।३१ की अनुक्षीलन समीक्षा श्रौर १।६२–१०७, २।११–१३,

(२) स्वयं 'वर्ण' शब्द इस व्यवस्था को कर्माधारित व्यवस्था सिद्ध करता है। निरुक्त में वर्ण शब्द की ब्युत्पत्ति दी हैं— 'वर्णों वृग्णोतेः'' [२।१।४] ग्रर्थात् कर्मानुसार जिसका वरण किया जाये वह'वर्ण'है। इस पर प्रकाश डालते हुए महर्षि दयानन्द लिखते हैं—

''वर्णो वृणोतेरिति निरुक्तप्रामाण्याद् वराणीया वरीतुमर्हाः गुराकर्माणि च हष्ट्वा यथायोग्यं न्नियन्ते ये ते वर्णाः ।'' (ऋ० भा० भू० वर्णाश्रमधर्मविषय)

ग्रर्थात्—गुण-कर्मों को देखकर यथायोग्य ग्रधिकार जिसको दिया जावे,वह 'वर्ण'है।

(३) वर्णों के नामों की व्युत्पत्ति से भी वर्णों के कर्मों का वोघ होता है। शब्द में जो भाव है,वही उस वर्ण का प्रमुख कर्म है। उन कर्मों को ग्रपनाने से ही व्यक्ति उस वर्ण का ग्रघिकारी बनता है। (विस्तृत विश्लेषण १।८८—६१ श्लोकों के अनुशीलन में देखिए)।

ब्राह्मण के कर्म---

### ब्रध्यापनमध्ययनं यजनं याजनं तथा। दानं प्रतिप्रहं चैव ब्राह्मणानामकल्पयत्।। ८८। (४१)

"(ब्राह्मणानाम्) ब्राह्मणों के (ग्रध्ययनम्,ग्रध्यापनम्) पढ़ना-पढ़ाना (तथा) तथा (यजन याजनम्) यज्ञ करना-कराना, (दानं च प्रतिग्रहम् एव) दान देना ग्रीर लेना, ये छः कर्म (ग्रकल्पयत्) है"।। । (स० प्र० ८६)

'(एक) निष्कपट होके प्रीति से पुरुष पुरुषों को ग्रौर स्त्री स्त्रियों को पढ़ावें (दो) — पूर्ण विद्या पढ़ें, (तीन) — ग्रीश्नहोत्रादि यज्ञ करें, (चार) — श्यज्ञ करावें, (पांच) — विद्या ग्रथवा सुवर्ण ग्रादि का सुपात्रों को दान देवें, (छठा) — स्याय से धनोपार्जन करने वाले गृहस्थों से दान लेवें भी''।

'इनमें से तीन कर्म पढ़ना, यज्ञ करना, दान देना, धर्म में: ग्रीर तीन कर्म पढ़ाना, यज्ञ कराना, दान लेना जीविका हैं। परन्तु—

प्रतिग्रहः प्रत्यवरः ॥ मनु० ॥

जो दान लेना है, वह नीच कर्म है । किन्तु पढ़ाके स्रौर यज्ञ कराके जीविका करनी उत्तम है ।'' (सं० वि० १७४)

अद्भु श्री ट्य न्यः 'क्राह्मए' नाम कर्मणा वर्णस्यवस्था का सूचक—वर्णों के नामों की व्याकरणानुसारी रचना ग्रीर व्युत्पत्ति से भी यह बात सिद्ध होनी है कि मनु ने कर्मानुसार ही वर्णों का नामकरण किया है, ग्रीर नामों से वर्णों के कर्मों का भी बोध होता है। 'ब्रह्मन्' प्रातिपदिक से 'तदधीते तद्धेद' (ग्रष्टा० ४।२।५६) ग्रर्थ में 'ग्रण्' प्रत्यय के योग से 'ब्राह्मण्' शब्द बनता है। इसकी व्युत्पत्ति है—'ब्रह्मणा वेदेन परमेश्वरस्य उपासनेन च सह वर्तमानो विद्यादि उत्तमगुणयुक्तः पुरुषः' अर्थान् वेद ग्रीर परमात्मा के ग्रध्ययन ग्रीर उपासना में तल्लीन रहते हुए विद्या ग्रादि उत्तम गुणों को धारण करने से व्यक्ति 'ब्राह्मण्' कहलाता है। मनु ने भी इन्हीं कर्मों को ब्राह्मण् के प्रमुख कर्मों के रूप में विश्वत किया है।

ब्राह्मएाग्रन्थों के वचनों में भी वर्णों के कर्मों का वर्णन पाया जाता है। निम्न वचनों में ब्राह्मए। के कर्त्तव्य उद्दिष्ट हैं ---

- (क) आग्नेयो ब्राह्मणः (तां० १५।४।८)। श्राग्नेयो हि ब्राह्मणः (काठ० २६।१०) यज्ञाग्नि से सम्बन्ध रखने वाला ग्रर्थात् यज्ञकत्ती द्राह्मण होता है।
- (त) बाह्मणो वतभृत् (तै० स० १।६।७।२) । वतस्य रूपं यत् सत्यम् (श० १२।६।२।४) = ब्राह्मण श्रेष्ठ व्रतों = कर्मों को धारण करने वाला होता है । सत्य बोलना व्रत का एक रूप है ।
- (ग) गायत्रो व बाह्यणः (ऐ० १।२८)। गायत्रो यज्ञः (गो० पू० ४।२४)। गायत्रो व बृहस्पतिः (ता० ५।१।१५)

= ब्राह्मण गायत्र होता है। गायत्र वेद, यज्ञ श्रीर परमात्मा को कहते हैं। क्षत्रिय के कर्म-

# प्रजानां रक्षणं दानमिज्याऽध्ययनमेत्र च। विषयेष्यप्रसक्तिश्च क्षत्रियस्य समासतः॥ ८६॥ (५२)

'दीर्घ ब्रह्मचर्य से (अध्ययनम्) साङ्गोपांग वेदादि द्यास्त्रों को यथावत् पढ़ना, (इज्या) प्रग्निहोत्र ग्रादि यज्ञों का करना (दानम्) सुपात्रों को विद्या, सुत्रणं ग्रादि ग्रीर प्रजा को अभयदान देना, (प्रजानां रक्षरणम्) प्रजाग्रों का सब प्रकार से सर्वदा यथावत् पालन करना (विषयेपु + ग्रप्रसिक्तः) विषयों में ग्रनासकत होके सदा जितेन्द्रिय रहना—लोभ, व्यभिचार, मद्यपानादि, नशा ग्रादि दुर्ग्यसनों से पृथक् रहकर विनय सुशीनलता ग्रादि ग्रुभ कर्नों में सदा प्रवृत्त रहना। ।। ६६।। + (स० प्र०१७४)

+ (क्षत्रियस्य समासतः) ये संक्षेप से क्षत्रिय के कर्म हैं ।। ८६ ।।

"न्याय से प्रजा की रक्षा ग्रयांत् पक्षपात छोड़ के श्रेष्ठों का सत्कार ग्रीर दुक्टों का तिरस्कार करना, सब प्रकार से सबका पालन, दान, विद्या धर्म की प्रवृत्ति ग्रीर सुपात्रों की सेवा में धनादि पदार्थों का व्यय करना (इज्या) ग्राग्निहोत्रादि यज्ञ करना वा कराना (ग्रध्ययन) वेदादि शास्त्रों का पढ़ना तथा पढ़ाना ग्रीर विषयों में न फंसकर जितेन्द्रिय रहके सदा शरीर ग्राहमा में वलवान् रहना।" (स० प्र० पृ० ६०)

अश्चितिका : 'क्षत्रिय' नाम कर्मणा वर्णव्यवस्था का सूधक—(१) क्षणु—हिंसा प्रयं वाली (तनादि) धातु से 'क्तः' प्रत्यय के योग से 'क्षतः' शब्द की सिद्धि होती है ग्रीर 'क्षत' उपपद में जैंड ;—पालन करने ग्रयं में (म्वादि) धातु से 'ग्रन्येष्विप दश्यते' (ग्रष्टा० ३।२।१०१) सूत्र से 'द्धः' प्रत्यय, पूर्वपदान्त्याकारलोप होकर 'क्षत्र' शब्द बना। 'क्षत्र एव क्षत्रियः' स्वार्थ में 'द्यः' होने से क्षत्रियः ग्रथवा क्षत्रस्य-ग्रपत्यं वा, 'क्षत्राद घः' (ग्र० ४।१।१३०) सूत्र से जन्म लेने ग्रर्थ में 'घः' प्रत्यय होकर क्षत्रिय शब्द बना। 'क्षदित रक्षति जनान क्षत्रः' जो जनता की रक्षा का कार्य करता है ग्रथवा, क्षण्यते हिस्यते नश्यते पदार्थों येन स 'क्षतः'—धातादिः, ततस्त्रायते रक्षतीति क्षत्रः—ग्राक्रमण, चोट, हानि ग्रादि से लोगों की रक्षा करने वाला होने से क्षत्रिय को 'क्षत्रिय, कहते हैं। ब्राह्मण ग्रन्थों में—क्षत्रं राजन्यः (ऐ० ६।२; ३।४) क्षत्रस्य वा एतद्रप् यद् राजन्यः (श० १३।१।५।३)—क्षत्रिय 'क्षत्र' का ही रूप है, जो प्रजा का रक्षक होता है।

- (२) यहां प्रपत्यायं में 'इय' आदेश के योग से क्षत्रिय ग्रादि शब्द बनाने में यह शंका उत्पन्त होती है कि क्या मनु जन्म के ग्राधार पर वर्ण मानते हैं ? इसकी शंका के निराकरण के लिए पुष्ट समाधान है । वंश केवल जन्म से ही नहीं ग्रपितु विद्याजन्म से भी वंश चलता है । ग्रष्टाघ्यायी २ । १ । १६ में 'संख्यावंश्येन' सूत्र में विद्या से जन्म माना है । मनुस्मृति २ । ११६—१२३ श्लोकों में स्पष्टतः विद्या के ग्राधार पर जन्म माना है । इस प्रकार गुणग्राहिता, कार्यकारणभाव, विद्या के ग्राधार पर भी ग्रपत्य ग्रादि सम्बन्ध होते हैं । जैसे सूर्य, वरुण ग्रादि की कोई पत्नी या ग्रपत्य ग्रादि नहीं होते, किन्तु फिर भी कार्य-कारण ग्रीर गुणग्राहिता ग्रादि के ग्राधार पर ग्रदिति का पुत्र ग्रादित्य, सूर्य की पत्नी सूर्या ग्रादि तथा वरुणानी, मैत्रावरुणः ग्रादि प्रयोग होते हैं । विस्तृत चर्ची 'मनुस्मृति-ग्रनुशीलन' से दिन्तए।
- (३) क्षत्रिय के विस्तृत कर्त्तव्यों का वर्णन ७।१ से ६।२२५ इलोकों में है। वैश्य के कर्म-

पञ्चनां रक्षणं दानमिज्याघ्ययनमेव च। विशाययं कुसीदं च वैद्यस्य कृषिमेव च।। ६०॥ (५३) "(पञ्चरक्षा) गाय म्रादि पञ्चम्रों का पालन-वर्धन करना (दानं) विद्या-धर्म की वृद्धि करने कराने के लिए धनादि का ब्यय करना (इज्या) ग्रिग्निहोत्रादि यज्ञों का करना (प्रध्ययन) वेदादि शास्त्रों का पढ़ना (विणिक्षथ) सब प्रकार के व्यापार करना (कुसीद) एक सैंकड़े में चार, छः, ग्राठ, बारह, सोलह वा बीस ग्रानों से ग्रिधक ब्याज ग्रीर मूल से दूना ग्रार्थात् एक रुपया दिया हो तो सो वर्ष में भी दो रुपये से ग्रिधक न लेना ग्रीर न देना (कृषि) खेती करना (वैश्यस्य) ये वैश्य के कमं हैं ''।। ६०।। (सं० प्र० ६१)

"(ग्रध्ययनम्) वेदादि शास्त्रों का पढ़ना (इज्या) ग्रग्निहोत्रादि यज्ञों का करना (दानम्) ग्रन्नादि का दान देना, ये तीनों धर्म के लक्षण ग्रौर (पश्नां रक्षणम्) गाय ग्रादि पशुग्रों का पालन करना उनसे दुग्धादि का बेचना (विणक् पथम्) नाना देशों की भाषा, हिसाब, भूगर्भविद्या, भूमि, वीज ग्रादि के गुण जानना ग्रौर सब पदार्थों के भावाभाव समभना (कुसीदम्) ब्याज का लेना श्र (कृषिमेव च) खेती की विद्या का जानना, ग्रन्न ग्रादि की रक्षा, खात ग्रौर भूमि की परीक्षा, जोतना, बोना ग्रादि व्यवहार का जानना. ये चार कर्म वैदय की जीविका।"

(स० वि० १७६)

% ''सवा रुपये सैंकड़े से अधिक, चार आने से न्यून ब्याज न लेवे, न देवे । जब दूना धन आ जाये, उससे आगे कौड़ी न लेवे, न देवे । जितना न्यून ब्याज लेवेगा उतना ही उसका धन बढ़ेगा और कभी धन का नाश और कुसन्तान उसके कुल में न होंगे''।

(स० वि • पृ० १७६ पर ऋ० दया० की टिप्पणी)

अन्य श्री ट्यन्तः 'वैश्य' नाम कर्मणा व्यवस्था का सूचक—(१) "विशः मनुष्यनाम" (निषं २।३) उससे भावार्थ में 'यत्', उससे स्वार्थ में 'प्रण्'। प्रथवा 'विश्' प्रातिपदिक से प्रपत्यार्थ में 'यत्' छान्दस प्रत्यय से 'वैश्य' शब्द बना। "यो यत्र तत्र व्यवहारिवद्यासु प्रविशति सः 'वैश्यः' व्यवहारिवद्यासु प्रविशति सः 'वैश्यः' व्यवहारिवद्यासुशालः जनो वा — जो विविध व्यावहारिक व्यापारों में प्रविष्ट रहता है या विविध व्यावहारिक विद्याग्रों में कुशल जन 'वैश्य होता है।

ब्राह्मण ग्रन्थों में —

"एतद् व वैदयस्य समृद्धं यत् पद्मात्रः" (तां० १८।४।६) "तस्मादु बहुपशु-वैद्यवेदो हि जागतो (वैदयः) (तां ६।१।१०) = पशुपालनै से वैदय की समृद्धि होती है, यह वैदय का कत्तंत्र्य है।

<sup>(</sup>२) वैश्य के विस्तार से कत्तंव्यों का वर्णन द्रष्ट्रव्य है ६।२२५ँ-३३३ मं।

शूद्ध के कर्म--

# एकमेव तु शूद्रस्य प्रभुः कर्म समाविशत्। एतेषामेव वर्णानां शुश्रूषामनसूयया।। ६१।। (४४)

"(प्रभुः) परमेश्वर ने (शूद्रस्य) जो विद्याहीन—जिसको पढ़ने से विद्या न ग्रा सके, शरीर से पुष्ट, सेवा में कुशल हो, उस शूद्र के लिए (एतेषामेव वर्णानाम) इन ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य तीनों वर्णों की (ग्रन-सूयया) निन्दा से रहित प्रीति से (शुश्रूषाम्) सेवा करना, (एकमेव कर्म) यही एक कर्म (समादिशत्) करने की ग्राज्ञा दी है"।। ६१।।

(सं० वि० १७७)

अर्जु श्री ट्वन्तः 'शूद्र' नाम कर्मणा व्यवस्था का सूचक—(१) शुच् शोकार्थक (म्वादि) घातु से 'शुचेदंश्च' (उणा० २।१६) सृत्र से 'रक्' प्रत्यय, उकार को दीर्घ, च को द होकर 'शूद्र' शब्द बनता है। शूद्धः = शोचनीयः शोच्यां स्थितिमापन्नो वा, सेवायां साषुर् प्रविद्यादिगुणसहितो मनुष्यो वा = शूद्र वह व्यक्ति होता है जो अपने प्रज्ञान के कारण किसी प्रकार की उन्नत स्थिति को नहीं प्राप्त कर पाया, और जिसे प्रपनी निम्न 'स्थिति होने की तथा उसे उन्नत करने की सदैव चिन्ता बनी रहती है प्रथवा स्वामी के द्वारा जिसके भरण-पोषण की चिन्ता की जाती है, ऐसा सेवक मनुष्य। बाह्मण ग्रन्थों में भी यही भाव मिलता है—''ग्रसतो वा एव सम्भूतो यत् शूद्धः'' (तै० ३।२।३।६) ग्रसतः = ग्रविद्यातः। ग्रज्ञान और ग्रविद्या से जिसकी निम्न जीवनस्थिति रह जाती है, जो केवल सेवा ग्रादि कार्य ही कर सकता है, ऐसा मनुष्य शूद्र होता है।

- (२) शूद्र के कर्त्तंव्यों के प्रसङ्घ में, शूद्र के प्रति मनु की घारणा क्या है, इस बात पर भी प्रकाश पड़ जाता है। मनु ने वहां शूद्र के लिए शुनिः = 'पिवत्र' (शरीर एबं मन से), उत्कृष्ट शुश्रूषुः = 'उत्तम सेवा करने वाला' जैसे विशेषणों का प्रयोग किया है। इससे स्पष्ट होता है कि मनु की शूद्र के प्रति हीन भावना नहीं है। सबकी सेवा करने वाला व्यक्ति श्रपवित्र कैसे कहा जा सकता है?
- (३) शूद्र जन्मना नहीं होता, किन्तु वह व्यक्ति शूद्र होता है, जो उपनयन में दीक्षित होकर ब्रह्मजन्म अर्थात् वेदाध्ययन रूपी दितीय जन्म को प्राप्त नहीं कर सका। दिजों को द्विज इसलिए कहा जाता है कि उनका अध्ययनरूपी दूसरा ब्रह्मजन्म उपनयन के समय होता है "दिर्जायते इति द्विजः।" शूद्र का यह दूसरा जन्म न होने से उसका पर्यायवाची शब्द 'एकजातिः' = एक जन्म वाला है। इससे सिद्ध हुआ कि मनु जन्मना नहीं, व्यक्ति को कर्मणा शूद्र मानते हैं। देखिए मनु ने यह मान्यता १०।४ में प्रकट की हैं—

- (४) वह उत्तम कर्मों से उच्च वर्ण को भी प्राप्त कर सकता है। [१।३३४ ।। १०।६४]
- (५) शूद्र के कुछ विस्तृत कर्त्तव्यों का वर्णन ६।३३४–३३५ श्लोकों में है। उन श्लोंकों से मनुकी शूद्र-सम्बन्धी यह मान्यता ग्रौर भी स्पष्ट हो जाती है कि वे शूद्र को जन्मना नहीं मानते तथा न घृणास्पद मानते हैं।

सब ग्रंगों में मुख की श्रेष्ठता एवं तद्वत् ब्राह्मणों की श्रेष्ठता ग्रीर महत्ता का वर्णन—

ऊर्ध्वं नामेर्मेक्नतरः पुरुषः परिकीर्तितः। तस्मान्मेष्यतमं त्वस्य मुखमुक्तं स्वयंभुवा।। ६२ ॥

(नाभेः ऊर्घ्वम्) नाभि के ऊपर (पुरुषः) पुरुष शरीर की (मेघ्यतरः परि-कीर्तितः) अपेक्षाकृत अधिक पवित्र माना गया है (तस्मात्) इस विचार के अनुसार (स्वयम्भुवा) ब्रह्मा ने (अस्य मुखम्) इस पुरुष के मुख को (मेघ्यतमम् उक्तम्) सर्वाधिक पवित्र कहा है ॥ ६२ ॥

#### उत्तमाङ्गोद्भवाक्य्येक्याद् ब्रह्मणक्त्वेव घारणात्। सर्वस्येवास्य सर्गस्य घर्मतो ब्राह्मणः प्रभुः॥ ६३॥

(उत्तमांगो + उद्भवात्) उत्तम ग्रंग = मुख से उत्पत्ति होने के कारण (ज्येष्ठ्-यात्) चारों वर्णों में सबसे पहले उत्पन्न होने से या सबसे बड़ा होने के कारण (च) श्रीर (ब्रह्मणः धारणात्) वेद को धारण करने के कारण (ग्रस्य सर्वस्य + एव सर्गस्य) इस सम्पूर्ण संसार का ही (ब्राह्मणः) ब्राह्मण (धर्मतः) धर्म से (प्रभुः) स्वामी है ॥ ६३॥

> तं हि स्वयंमूः, स्वाबास्यात्तपस्तप्त्वादितोऽस्जत् । हब्यकव्यामिवाह्याय सर्वस्यास्य च गुप्तये ॥ ६४ ॥

(तं हि) उस ब्राह्मण को (स्वयम्भूः) ब्रह्मा ने (तपः तप्त्वा) तपस्या करके (स्वात् + ग्रास्यात्) ग्रपने मुख से (हब्य-कव्य-ग्रामिवाह्माय) हव्य चदेवों का भाग कव्य = पितरों का भाग उन तक पहुंचाने के लिए (च) और (ग्रस्य सर्वस्य गुप्तये) इस सम्पूर्ण संसार की रक्षा के लिए (ग्रादितः + ग्रस्जुत्) सबसे पहले उत्पन्न किया॥ ६४॥

#### यस्यास्येन सदावनन्ति हच्यानि त्रिदिवौकसः। कच्यानि चैव पितरः कि मृतमधिकं ततः॥ ६५॥

(यस्य + ग्रास्येन) जिस ब्राह्मण के मुख के द्वारा (त्रिदिवौकसः) देवता लोग (हव्यानि) हव्य भागों को (च) श्रीर (पितरः कव्यानि) पितर लोग कव्यभागों को (सदा + ग्रश्ननित) सदा खाया करते हैं (ततः प्रधिकं कि भूतम्) उससे प्रधिक श्रेष्ठ कौन प्राणी होगा? ॥ ६५॥

मृतानां प्राणिनः अच्छाः प्राणिनां बुद्धिजीविनः । बुद्धिमस्सु नराः श्रेच्छाः नरेषु बाह्यणाः स्मृताः ॥ ६६ ॥

(भूतानां प्राणिनः श्रेष्ठाः) सभी स्वावरों ग्रीर जंगम भूतों में प्राणधारी जीव श्रेष्ठ हैं (प्राणिनां बुद्धिजीविनः) प्राणधारियों में बुद्धि से कार्य करने वाले जीव श्रेष्ठ हैं (बुद्धिमत्सु नराः श्रेष्ठाः) बुद्धिजीवी प्राणियों में मनुष्य श्रेष्ठ हैं ग्रीर (नरेषु ब्राह्मणाः स्मृताः) मनुष्यों में ब्राह्मण श्रेष्ठ माने गये हैं।। ६६।।

> बाह्यराषेषु च विद्वांसी विद्वत्सु कृतबुद्धयः। कृतबुद्धिषु कर्तारः कर्तृषु ब्रह्मवेदिनः॥ १७॥

(च) श्रीर (बाह्मणेषु विद्वांसः) बाह्मणों में विद्वान् श्रेष्ठ हैं (विद्वत्सु कृत-बुद्धयः) विद्वानों में कर्त्तव्य बुद्धि रखने वाले श्रेष्ठ हैं (कृतबुद्धिषु कर्त्तारः) कर्त्तव्य बुद्धि रखने वालों में कर्त्तव्यों को श्राचरण में लाने वाले श्रीर (कर्त्तृषु ब्रह्मवेदिनः) उन श्राचरणकर्त्ताश्रों में भी ब्रह्मज्ञानी श्रेष्ठ हैं॥ १७॥

> उत्पत्तिरेव विप्रस्य मूर्तिर्धर्मस्य शाइवती। स हि धर्मार्थमुत्पन्नो ब्रह्मसूयाय कल्पते॥ ६८ ॥

(विप्रस्य उत्पत्तः + एव) ब्राह्मण का जन्म होना ही (धर्मस्य शास्वती मूर्तिः) धर्मं की शास्वत मूर्ति के रूप में है श्रयति उसका शरीर ही मानो धर्म की प्रत्यक्ष मूर्ति है (हि) क्योंकि (सः धर्मार्थम् + उत्पन्नः) वह धर्म-वृद्धि के लिए उत्पन्न होकर (ब्रह्ममूयाय कल्पते) मोक्ष-प्राप्ति के योग्य बनता है।। ६८।।

बाह्याणो जायमानो हि पृषिक्यामधिजायते । ईवनरः सर्वभूताना धर्मकोज्ञास्य गुप्तये ॥ ६६ ॥

(बाह्मणः) बाह्मण (जायमानः हि) पैदा होते ही (पृथिव्याम् + अधिजायते) पृथिवी पर सबसे बड़ा होता है, क्योंकि (सर्वभूतानां धर्मकोशस्य गुप्तये) सब प्राणियों के धर्मरूप खजाने की रक्षा करने के लिए (ईश्वरः) वही समर्थ है ।। १६ ।।

सर्वं स्वं ब्राह्मणस्येवं यत्किचिज्जगतीगतम् । अंद्यामामजनेनेवं सर्वं वे ब्राह्मणोऽर्हति ॥ १००॥

(जगतीगतं यत् किंचित्) संसार भर में जो भी कुछ है (इद सर्वं ब्राह्मणस्य स्वम्) यह सब ब्राह्मण का ही घन है (श्रेष्ठ्येन + श्रभिजनेन) सब वर्णों में श्रेष्ठ श्रौर पूर्वोत्पन्न होने से बड़ा होने के कारण (इद सर्वं) इस सब घन का (वं) निश्चय से (ब्राह्मण: + श्रहेंति) ब्राह्मण श्रधिकारी है।। १००॥

स्वमेव बाह्याणी भुङ्कते स्वं वस्ते स्वं वदाति च । मानुवांस्याद् बाह्याणस्य भुञ्जते हीतरे जनाः ॥ १०१ ॥

[सभी धन बाह्यए। का होने के कारण] (ब्राह्मणः स्वम् + एव भुङ्क्ते) ब्राह्मण अपना ही खाता है (स्व वस्ते) श्रपना ही पहनता है (च) श्रौर (स्वम् ददाति) श्रपना ही दान करता है (इतरे जनाः हि) दूसरे लोग तो (ब्राह्मणस्य प्रानृशंस्यात् मुञ्जते) ब्राह्मण की दया के कारण ही सब पदार्थों का भोग करते हैं।। १०१।।

इस शास्त्र की रचना का प्रयोजन---

## तस्य कमंबिवेकार्यं शेवारणामनुपूर्वशः। स्वायम्भुवो मनुर्घोमानिवं शास्त्रमकल्पयत्।। १०२।।

(तस्य) उस ब्राह्मण के (ग्रनुपूर्वशः शेषाणाम्) ग्रीर क्रमशः शेष वर्णों— क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र के (कर्मविवेकार्थम्) कर्मों के ज्ञान के लिए (स्वायम्भुवः घीमान् मनुः) ब्रह्मा के पुत्र बुद्धिमान् मनु ने (इदंशास्त्रम् ग्रकल्पयत्) इस मनुस्मृति शास्त्र को बनाया है।। १०२।।

> विदुषा बाह्याग्रेनेदमध्येतध्यं प्रयत्नतः। शिष्येम्यस्य प्रवस्तब्यं सम्यङ्नाग्येन केनचित् ॥ ८०३॥

(विदुषा ब्राह्मणेन) विद्वान् बाह्मण को (इदं प्रयत्नतः स्रघ्येतव्यम्) इस शास्त्र का प्रयत्नपूर्वक प्रघ्ययन करना चाहिए (च) ग्रीर (शिष्येम्यः सम्यक् प्रवक्तव्यम्) शिष्यों के लिए ग्रच्छी प्रकार उपदेश करना चाहिए (ग्रन्येन केनचित् न) ग्रन्य किसी वर्ण के व्यक्ति को इसका प्रवचन नहीं करना चाहिए॥ १०३॥ इस शास्त्र के ग्रध्ययन का फल—

> इवं शास्त्रमधीयानो बाह्यागुः शंसितवतः । मनोवाग्वेहर्जनित्यं कर्मबोवैनं लिप्यते ॥ १०४ ॥

(इदं शास्त्रम् + ग्रधीयानः) इस शास्त्र को पढ़ता-पढ़ाता हुन्ना (शंसितव्रतः ब्राह्मणः) श्रेष्ठ व्रताचरण करने वाला ब्राह्मण (नित्यं) कभी भी (मनः + वाक्-देहर्जैः कर्मदौषैः) मानसिक वाचिक ग्रौर शारीरिक कर्मदौषों से (न लिप्यते) लिप्त नहीं होता ॥ १०४ ॥

पुनाति पश्चित वंदयांदच सप्त-सप्त-परावरान्। पृथिवीमपि चैवेमां इत्स्नामेकोऽपि सोऽहंति।। १०५॥

[इस शास्त्र को पढ़ने-पढ़ाने वाला ब्राह्मण] (पंक्तिम्) श्राद्ध की पंक्ति को (चपर + अवरान् सप्त-सप्त वश्यान्) और आने वाली पुत्र-प्रपौत्र आदि, पहली पिता-दादा आदि सात-सात पीढ़ियों को (पुनाति) पवित्र करता है (च) और (इमां कृत्स्नां पृथिवीम् + अपि) इस सम्पूर्ण पृथ्वी को भी (सः एकः + अपि अर्हेति) वह अकेला पाने का अधिकारी बन जाता है ॥ १०४॥

इदं स्वस्त्ययनं श्रोष्ठिमदं बुद्धिविवर्षमम् । इदं यशस्यमायुष्यमिदं निःश्रोयसं परम् ॥ १०६ ॥ (इदंस्वस्त्ययनम्) यह शास्त्र कल्याण करने वाला है (इदं श्रोष्ठं बुद्धि- विवर्धनम्) यह बुद्धि बढ़ाने वाला श्रेष्ठ साधन है (इदं यशस्यम् — श्रायुष्यम्) यह यश बढ़ाने वाला, श्रायु देने वाला है (इदं निःश्रेयसं परम्) यह मोक्ष प्राप्त कराने में परम श्रेष्ठ साधन है।। १०६।।

इस शास्त्र का प्रतिपाद्य---

#### अस्मिन्धर्मोऽखिलेनोक्तो गुणदोषौ च कर्मणाम् । चतुर्णामपि वर्णानामाचारक्षेव ज्ञाक्वतः ॥ १०७ ॥

(ग्रस्मिन्) इस मनुस्मृति शास्त्र में (ग्रस्तिलेन धर्मः) संपूर्ण धर्म को (च) श्रौर (कर्मणां गुणदौषौ) कर्मों के गुण-दोषों को (च) तथा (चतुर्णाम् + ग्रपि वर्णानां शास्त्रतः श्राचारः) चारों वर्णों का सनातन ग्राचार-व्यवहार (उक्तः) कहा गया है ॥ १०७॥

अप्रन्तु टारिट्डन्पः इन श्लोकों में पक्षपातपूर्ण ढंग से बाह्यए। की अयुक्ति-पूर्ण. निराधार प्रशंसा की प्रवृत्ति लक्षित होती है। ये ६२ से १०७ तक के श्लोक निम्न आधारों की कसौटी पर प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं—

- १. प्रसंगिवरोध-(१) १। ४२ वां श्लोक प्रसंग का संकेत देने वाला श्लोक है, ग्रीर १।१४४ वां इलोक इस ग्रध्याय के विषयों का संकेत देता है। इन दोनों श्लोकों से इस ग्रध्याय का वर्ण्यविषय ग्रीर उसका क्रम निश्चित हो जाता है। ४९ वें श्लोक में—विवक्षित कर्मचर्चा के प्रसंग को मध्य में ही छोड़कर पहले शेव सृष्ट्युरपत्ति सम्बन्धी बातों की जानकारी देने का कथन है; ग्रौर उसके बाद कर्मचर्चा को पूर्ण करने का संकेत है। तदनुसार ८० श्लोक तक सुोध्ट-सम्बन्धी जानकारी देकर ८७ से ६१ क्लोकों में कर्मों की सुब्टिका वर्णन किया है। ग्रब इसके बाद धर्मसम्बन्धी वर्णन ही होना चाहिए। क्योंकि, १४४ वें क्लोक में इस ग्रध्याय के केवल दो ही विषय संकेतित हैं—सृष्ट्युत्पत्ति श्रीर धर्मोत्पत्ति । तदनसार ६१ वें इलोक में कर्मोत्पत्ति-कथन के साथ सृष्टि-उत्पत्ति विषय का वर्णन पूर्ण हो जाने पर धर्मसम्बन्धी प्रसंग शुरू होनाचाहिए, जो १०५ से प्रारम्भ हुमा है, और १। १२० में इस प्रसंग को संकेतपूर्वक प्रारम्भ किया गया है। ये दोनों विषय परस्पर सम्बद्ध विषय हैं, ग्रतः उसी सम्बद्धता के क्रम से इन्हें रला गया है। ६२ से १०७ ब्लोकों में विश्वित ब्राह्मण की महिमा [६२—१०५] स्रौर शास्त्र की महिमा [१०६-१०७] की चर्चाए उक्त श्लोकों में संकेतित क्रम को भंग कर रही हैं। उक्त संकेतक इलोकों में इनके प्रसंग का कोई उल्लेख भी नहीं है। स्रतः पूर्वापर कर्म-धर्म के प्रसंग से असम्बद्ध होने के कारण ये श्लोक असंगत और प्रक्षिप्त हैं।
  - (२') प्रसंग की पूर्वापर क्रमबद्धता भी द्रष्टव्य है। ५७—६१ श्लोकों में वर्णों के कमों का उल्लेख है और कर्मोल्लेख करके १०६—११० श्लोकों में तदनुसारी प्राचरण को ही परम धर्म कहा है। इस प्रकार पूर्वापर श्लोक प्रसंग ग्रीर वर्णनशैली की एक क्रमबद्धता से जुड़े हैं। इन [६२—१०७] श्लोकों ने उस क्रमबद्धता को तोड़ दिया है, ग्रीर ब्राह्मण तथा शास्त्र-महिमा की ग्रसंगत एवं पूर्वापर प्रसंग की दिव्य से

म्रनावश्यक बातों का वर्णन किया है। म्रतः पूर्वापर प्रसंग के विरुद्ध होने के कारण भी ये प्रक्षिप्त हैं।

- (३) १०२ से १०७ श्लोकों में इस शास्त्र को पढ़ने के प्रधिकारी, शास्त्र की महिमा, इस शास्त्र में क्या विणत है, ग्रादि चर्चाएं हैं। वर्णन की दिष्ट से ये बातें या तो ग्रन्थ के प्रारम्भ में होती हैं या अन्त में, किसी भी प्रसंग को तोड़कर बीच में नहीं। मनुस्मृति का प्रारम्भ और अन्त इस प्रकार की शैली में है कि न तो वहां इन चर्चाग्रों को अवसर ही मिल सकता है, और न ये रचियता का ग्रभीष्ट सिद्ध करतीं हैं। वहां इनका प्रक्षेप सम्भव नहीं हुग्रा, ग्रतः प्रक्षेपकत्ती ने यहां प्रसंग को तोड़कर उक्त चर्चाग्रों का उल्लेख कर दिया है। इस प्रकार इनका स्थानभ्रष्ट वर्णन ही इन्हें ग्रप्रासिङ्गक सिद्ध करता है। इन प्रसंगिवरोधों के ग्राधार पर ये ६२ १०७ श्लोक प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं।
- २. विषय-विरोध—१।१—४ इलोकों से प्रारंभ किये गये विषय का समा-पन करते हुए मनु १।१४४ में कहते हैं—'यह धर्म की उत्पत्ति ग्रौर सम्पूर्ण जगत् की उत्पत्ति मैंने कही'। स्पष्ट है कि—जब मनु ने ग्रपने विषय की एक सीमा निश्चित कर दी है ग्रौर उसका संकेत भी कर दिया है, तो इस परिधि के इलोकों में उक्त दोनों विषयों से सम्बद्ध वर्णन ही होना चाहिए; तभी वे विषयसंगत कहलायेंगे। इन इलोकों के वर्णन उक्त दोनों विषयों से ग्रसम्बद्ध हैं, अतः विषय-विरुद्ध होने से ये प्रक्षिप्त हैं।
- ३. शैलीगत आधार—(१) १०२ से १०७ श्लोकों में मनुस्मृति की एक पूर्वनिबद्ध शास्त्र के रूप में प्रशंसा है और मौलिक रूप में उसे 'शास्त्र' संज्ञा से व्यवहृत
  किया है। मनुस्मृति की शैली से यह सिद्ध होता है कि यह अपने मौलिक रूप में न तो
  कोई निबद्धशास्त्र था और न इसके लिए मनुद्धारा 'शास्त्र' संज्ञा का व्यवहार ही करने
  का अवसर था (इसके लिए देखिए १।४८-६३ श्लोकों पर 'अन्तिवरोध' में समीक्षा—
  'ख')। मनुस्मृति अपने मूंलरूप में प्रवचन था, इस प्रकार न तो यह शास्त्र था,और न
  मौलिक रूप से प्रवचनों में इसे शास्त्र कहकर पुकारा या प्रशंसित किया जा सकता था।
  प्रवचनों के सङ्कलन के पश्चात् शास्त्ररूप में निबद्ध होने के पश्चात् ही मनुस्मृति से
  सम्बद्ध इस प्रकार के श्लोक मिलाये गये हैं जिनमें इसकी शास्त्ररूप में प्रशंसा है, या
  'शास्त्र-संज्ञा' का व्यवहार है। इस प्रकार स्पष्ट है कि 'शास्त्र' प्रयोग वाले ये श्लोक
  परवर्ती प्रक्षेप हैं। शेष पूर्व के ६२—१०१ श्लोक भी इनसे सम्बद्ध हैं और इनकी भूमिका
  हैं [१०२ से सिद्ध], अतः इनके प्रक्षिप्त सिद्ध होने से वे भी स्वतः प्रक्षिप्त सिद्ध हो
  जाते हैं।
- (२) मनुकी यह शैली है कि वे जिस किसी विषय या प्रसङ्ग को प्रारम्भ करते हैं तो उसके प्रारम्भ, अन्त अथवा दोनों स्थानों पर उसके कथन का संकेत देते हैं। इस शैली के ग्राधार पर यह कहा जा सकता है कि बिना संकेत के जो प्रसङ्ग हैं, वे मनुकृत नहीं हैं। इन श्लोकों का प्रसङ्ग भी ऐसा है जिसके प्रारम्भ या अन्त में ग्रारम्भ या समापन का कथन नहीं है। अतः ये मनुकी शैली के नहीं हैं।

- (३) मनुस्मृति की प्रवचन शैली है। इसमें सभी प्रसङ्ग क्रमशः शृह्खलाबद्ध हैं। इस शैली में न तो विषयसूची का ही कहीं प्रसङ्ग ग्रा सकता है ग्रीर न मूलरूप में उसकी कोई विषयसूची बन सकती है। १०७ वें श्लोक में जो विषयों का उल्लेख है, यह परवर्तीकाल में डाला गया है।
- (४) इस प्रसङ्ग में ६२ से १०१ श्लोकों में ब्राह्मण की महिमा क:, १०२ से १०६ में मनुस्मृति की शास्त्ररूप में महिमा का प्रसङ्ग चलाया है। इस प्रकार महिमा का लम्बा प्रसङ्ग चलाने की शैली मनु की नहीं है, वे केवल ग्रर्थवाद रूप में ही संक्षिप्त पद्धति से प्रशंसा या निन्दा करते हैं।
- (५) इस प्रसङ्ग के ६४-६५ (देवों-पितरों द्वारा ब्राह्मण के मुख से हब्य, कब्य भक्षण करना), १०५ (सात-सात पिछली-ग्रगली पीढ़ियों को पिवत्र करना) इलोकों की शैली ग्रयुक्तियुक्त ग्रीर निराधार है; ६८, १००, १०४, १०५, १०६ की ग्रतिशयो-क्तिपूर्ण तथा ६४, ६५, ६६, १००, १०१, १०३ इलोकों की शैली पक्षपात से प्रेरित है। मनु की शैली में ये त्रुटियाँ नहीं हैं।
- (६) १०२ में "स्वायंभुवो मनुषीमानिवं शास्त्रमकत्ययत्" प्रयोग से स्पष्ट है कि इसका रचियता कोई मनु से भिन्न व्यक्ति है। ग्रतः यह मनुकृत न होने से प्रक्षिप्त है, शेष इससे सम्बद्ध होने से स्वतः प्रक्षिप्त कहनायेंगे।
- ४. **मन्तिवरोष**—(१) इन श्लोकों में जन्मना वर्णव्यवस्था का वर्णन है जबिक मनु की मौलिक मान्यता कर्मणा वर्णव्यवस्था मानने की है। विशेषकर ६८,६६ श्लोकों में तो उत्पन्न होते ही ब्राह्मण को विशिष्ट व्यक्ति मान लिया है। इस जन्मना वर्णव्यवस्था का मनु से निम्न प्रकार विरोध ग्राता है—

# मनुस्मृति में वर्णव्यवस्था कर्मानुसार है-

(क) यदि मनु जन्म से ही किसी वर्ण को श्रेष्ठ या ग्रश्नेष्ठ मानते तो उन्हें वर्णों के कमों का निश्चय करने की ग्रावश्यकता नहीं थी, क्यों कि जो व्यक्ति जन्म के ग्राधार पर ही श्रेष्ठ या ग्रश्नेष्ठ माना जा रहा है तो वह वैसा ही रहेगा, चाहे कर्म करे या न करे। यतो हि शैशवावस्था ग्रीर कौमार्यावस्था में भी वह वर्णों के लिए प्रतिपादित कर्मों को नहीं करता है, ग्रापतु बहुत बार तो ग्रजान में विरोधी कर्म भी कर देता है। जह उस अवस्था के जन्मतः ब्राह्मण या धर्म की प्रत्यक्ष मूर्ति काला जा रहा है। है है ], तो वाद में कर्मों के न करने या विरोधी कर्मों के करने से भी उसका ब्राह्मणत्व नष्ट नहीं होना चाहिए। लेकिन मनुस्मृति के सभी विधि-निषेध वचनों, व्यवस्था ग्रोर व्यवस्था भों के लिए कर्मों के निश्चय से यह स्पष्ट होता है कि मनु धर्म-ग्रधमं, कर्म ग्रीर व्यवस्था भों से ही वर्णाव्यवस्था या व्यक्ति की श्रेष्ठता मानने हैं, जन्म से नहीं। यदि जन्म से ही श्रेष्ठत्व स्वीकार कर लिया जाय तो मनुस्मृति की सम्पूर्ण कर्मव्यवस्था ही व्यर्थ हो जायेगी। कोई पालन करे या न करे व्यवस्था ग्रों का कोई महत्त्व ही नहीं रहेगा, क्यों कि जनका श्रेष्ठत्व-ग्रश्नेष्ठत्व तो जन्म से निर्धारित हो ही श्रुका। लेकिन मनु ने कर्म के जनका श्रेष्ठत्व-ग्रश्नेष्ठत्व तो जन्म से निर्धारित हो ही श्रुका। लेकिन मनु ने कर्म के

म्राधार पर वर्णव्यवस्था मानी है। निम्न श्लोकों में उनकी म्रत्यधिक स्पष्ट घोषणा द्रष्ट्रव्य है—

#### शुद्रो बाह्यशतामेति बाह्यशद्यंति शूद्रताम् । क्षत्रियाज्जातमेवं तु विद्याद्वैदयात्तयेव च ॥ १०।६५ ॥

प्रथित — श्रेष्ठ-प्रश्नेष्ठ कमों के अनुसार शूद ब्राह्मण और ब्राह्मण शूद हो जाता है ग्रथित गुएकमों के अनुकूल कोई ब्राह्मण हो तो ब्राह्मण रहता है तथा जो ब्राह्मण क्षत्रिय, वैश्य और शूद के गुण वाला हो तो वह क्षत्रिय, वैश्य और शूद हो जाता है। इसी प्रकार शूद के घर उत्पन्न भी मूखं हो तो वह शूद रहता है और जो उत्तम गुण-युक्त हो तो यथायोग्य ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्य हो जाता है। इसी प्रकार क्षत्रिय और वैश्य का भी वर्ण-परिवर्तन समभना चाहिए।

- (ल) प्रपने धमं-कमों को पालन न करने पर कोई भी व्यक्ति शूद्र वन जाता है, ऐसा मनु का मत है। यथा—(ग्र) वेद न पढ़ने पर द्विज शूद्रता को प्राप्त करता है (योऽनधीत्य द्विजो वेदमन्यत्र कुकते श्रमम्। स जीवन्नेव शूद्रत्व को जाप्त करता है (योऽनधीत्य द्विजो वेदमन्यत्र कुकते श्रमम्। स जीवन्नेव शूद्रवत् होता है (न तिष्ठति तु यः पूर्वा नोपास्ते यक्क पिक्षमाम्। स शूद्रवत् बहिष्कार्यः सर्वस्मात् द्विजकर्मणः।। २।१०३)। (इ) यथोक्त श्राग्रुसीमा तक उपनयन में दीक्षित न होने पर द्विज बनने की इच्छा रखने वाले व्यक्ति 'व्रात्य' संज्ञक शूद्र कहलाते हैं [२।३७-४०]। (ई) नीचों की संगति से ब्राह्मण शूद्रता को प्राप्त करता है (उत्तमानुक्तमान्गच्छन् होनान् हीनांक्ष वर्जयन्। ब्राग्न्माः श्रेष्टतामेति प्रत्यवायेन शूद्रताम् ।। (४।२४५)। इन प्रमाणों से यह सिद्ध होता है कि न तो मनु ने व्यक्ति को जन्म से ही श्रेष्ट या श्रश्रेष्ठ माना है श्रीर न जन्मना श्राधार पर वर्णव्यवस्था मानी है, यदि जन्मना इनका निर्धारण होता तो उक्तरूप से वे निम्न न बनते।
- (ग) इसके साथ ही शूद्रता को प्राप्त व्यक्ति यदि प्रपने कर्मों को सुधार लेता है प्रौर श्रुटियों के लिए प्रायश्चित्त कर लेता है, तो वह पुनः प्रपने वर्ण का हो सकता है। मनु ने यह मान्यता, 'व्रात्य' सज्ञक शूद्रों के लिए ग्रौर वर्णविरुद्ध कार्यों के कारण बाह्यण-वर्ण से बहिष्कृत ब्राह्मणों के लिए विहित प्रायश्चित्तों में प्रकट की है [११। १६१ –१६६]। इस व्यवस्था से भी मनु की वर्णव्यवस्था कर्मानुसार ही सिद्ध होती है।
- (घ) मनु ने व्यक्ति की प्रतिष्ठा और बड़प्पन गुणों की योग्यता के आधार पर माना है [२।१३६,१३७,१४४,१४६]। मनु की यह मान्यता भी यह स्पष्ट करती है कि मनु जन्म के आधार पर श्रेष्ठता या उच्चता अथवा वर्णव्यवस्था नहीं मानते, प्रपितु कर्म या गुणों को ही आधार मानते हैं।
- (ङ) मनुने वर्णों के कर्म बतलाते हुए "लोकानां विवृद्ध चर्षस्" (समाज की वृद्धि के लिए १।३१) ग्रीर "सर्वस्यास्य नु गुप्स्यर्थस्य" (इस समस्त जगत् की सुरक्षा के लिये २।८७) को कर्मनिर्धारण का कारण बतलाया है। इन कारणों पर विशेष ध्यान

देने पर यहां यह स्पष्ट मान्यता प्रकट हो जाती है कि मनु कमों के आधार पर ही वर्ण-व्य-वस्था मानते हैं, जन्म के अनुसार नहीं। क्योंकि, यदि जन्म से ही व्यक्ति श्रेष्ठ-अश्रेष्ठ, उच्च-निम्न निर्धारित हो गये तो उससे समाज या जगत् की क्या वृद्धि होगी? केवल उच्च लोगोंकी ही वृद्धि होगी। श्रिपतु वृद्धि भी कहां होगी, जो जिस स्तर का होगा वहीं रहेगा। उसे अपने स्तर की उन्नित का अवसर ही कहां मिलेगा? यदि जन्मना वर्ण-व्यवस्था मानें तो इन कारणों का कथन निर्ध्यंक होगा। इन कारणों के कथन से एक और संकेत मिलता है—वह यह कि चार वर्णों के अनुसार प्रजाएं नहीं बनायीं, श्रिपतु प्रजाओं की वृद्धि के लिये (प्रजाओं के लिये) चार वर्ण बनाये, अर्थात् पहले प्रजायें बनीं, जो जन्मना समान थीं, फिर उनमें से गुण कर्मानुसार चार वर्ण निमित किये गये, जिससे समाज-व्यवस्था में बंधकर वृद्धि करता रहे। इस प्रयोगपद्धित से भी कर्मणा वर्णव्यवस्था सिद्ध होती है।

(च) (१) 'वर्ण' शब्द का अर्थ और ब्युत्पत्ति ही यह सिद्ध करते हैं कि मनु की ब्यवस्था जन्मना न होकर कर्मणा है। निरुक्त में 'वर्ण' शब्द की ब्युत्पत्ति दी है...'वर्णों बृग्गोते:' (२।१।४) अर्थात् कर्मानुसार जिसका वरण किया जाये, वह 'वर्ण' है। इस पर प्रकाश डालते हुए महर्षि दयानन्द ने भी स्पष्ट किया है--

"वर्णो वृग्णोतेरिति निरुक्तप्रामाण्याद्वरणीया वरीतुमहीः गुग्णकर्माणि च दृष्ट्वा यथायोग्यं वियन्ते ये ते वर्गाः।" (ऋ० भा० भू० वर्णाश्रमधर्मविषय)

ग्रर्थात् — गुण-कर्मों को देखकर यथायोग्य ग्रधिकार जिसको दिया जाये वह वर्ण है।

- (२) वर्णों के नाम उनके कर्मानुसार ही रक्षे गये हैं। नामों की ब्युदात्ति स्वयं उनके कर्मों का बोध कराती है (इसके लिए विस्तृत समीक्षा १। ८७–६१ श्लोकों पर देखिए)।
  - (३) ब्राह्मणग्रन्थों में कर्मणा वर्णव्यवस्था के स्पष्ट वर्णन मिलते हैं। यथा-
  - (ग्र) सः (क्षत्रियः) ह दीलमाण एव बाह्यणतामम्युर्वेति।" (ऐ० ७।२३) क्षत्रिय दीक्षित होकर बाह्यणत्व को प्राप्त कर लेता है।
- (ग्रा) ''तस्मादपि (दीक्षितम्) राजन्यं वा वैत्र्यं वा बाह्यए। इत्येव बूयात्, बाह्यणो हि जायते यो यज्ञाज् जायते ॥'' (शत०३।२।१।४०)

चाहे कोई क्षत्रियपुत्र हो ग्रथवा वैश्यपुत्र, यज्ञ में दीक्षा ग्रहण करके (उपनयत-संस्कार में) वह ब्राह्मण ही कहलाता है, ग्रथित ब्रह्मचयिश्रम में वेदाघ्ययन के समय यज्ञ में दीक्षित होकर सभी व्यक्ति ब्राह्मण कर्म वाले होते हैं। वाद में कर्मानुसार क्षत्रिय ग्रीर वैश्य वनते हैं।

(छ) मनु कर्मणा वर्णं व्यवस्था मानते हैं, इसमें ग्रन्य प्रमाण भी हैं---(क) जूद

को वे हीन नहीं मानते प्रिपतु 'शुचिः' = पिवत्र 'उत्कृष्ट शुश्रूषु' प्रादि निशेषणों से सम्बोधित करते हैं [६।३३४]। सबके घरों में सब प्रकार की सेवा करने वाला भला प्रपिवत्र, प्रसूत, या हीन कैसे हो सकता है ? (ख) मनु व्यक्ति को शूद इसलिए मानते हैं कि वह पढ़ता नहीं। उसका वेदाघ्यम रूपी दूसरा ब्रह्मजन्म नहीं होता। ब्राह्मण् सित्रय — वैश्यों को द्विज इसलिए कहा जाता है कि उनका ब्रह्मजन्म रूपी दूसरा जन्म होता है — 'द्विजयित इति द्विजः। शूद्र को 'एकजातिः' न पढ़ने के प्राधार पर कहा जाता है। देखिए प्रमाण् — ''ब्राह्मणः क्षत्रियों वैश्यस्त्रयों वर्णाः द्विजातयः। चतुर्य एकजाति- स्तु शूद्रः नास्ति तु पंचमः॥' १०।४॥ (ग) मनु कर्मों के ग्राधार पर मनुष्यों के दो वर्ग मानते हैं — (१)जो श्रेष्ठ धर्मानुकूल श्रार्य परम्पराग्नों में दीक्षित हैं वे चारों वर्ण श्रायं हैं। (२) इनमें ग्रदीक्षित शेष सब दस्यु हैं [१०।४५]। (घ) मनु कर्म के ग्राधार पर ही व्यक्ति को श्रेष्ठ — ग्रामं ग्रामते हैं। १०। ५७ – ५० में वे कर्मों के ग्राधार पर इनकी पहचान करने को कहते हैं। ये सब बातें मनु की कर्मणा वर्णव्यवस्था की मान्यता को सिद्ध करती हैं।

- (ज) १। ३१ में भी मनु ने अपनी 'कर्मणा वर्णव्यवस्था' की मान्यता का संकेत दिया है।१।१६,२३,२६—३० इलोकों के द्वारा यह कहा जा चुका कि एकसाथ अनेक प्रजाएं उत्पन्न हुई ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शूद आदि के रूप में प्रजाएं उत्पन्न नहीं हुई, अपितु समान मनुष्यों के रूप में हुई। फिर उन बहुत सारे मनुष्यों में से समाज की वृद्धि के लिए, एक व्यवस्था के रूप में चार वर्णों का मुख, बाहु, जंघा और पैर की साम्यता से (गुणकर्मानुसार) निर्माण किया। १। ३१ में आलंकारिक रूप में यह कथन है। उक्त अंगों का जो स्थान और कार्य शरीर में है, समाज में वही स्थान क्रमशः बाह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शूद्ध का बनाया। इस प्रकार योग्यता के आधार पर लोगों को चार वर्णों में विभक्त करके उनके कर्म भी योग्यतानुसार निश्चित किये। यह वर्णनक्रम (अनेक प्रजाओं की उत्पत्ति और फिर उनमें वर्णव्यवस्था) और आलंकारिक कथन कर्मानुसार वर्णव्यवस्था का संकेत देता है। इन अनेक प्रमाणों से 'कर्म णा वर्णव्यवस्था' मनु की मौलिक मान्यता सिद्ध होती है, अतः इसकी विरोधी 'जन्मना वर्णव्यवस्था' वाली मान्यता अन्तिवरोग के आधार पर प्रक्षित्त कहलायेगी। [इस मान्यता के विषय में १। ३१,५०-६१॥ २। ११। १०। ६५ की समीक्षा भी द्रष्टव्य है।]
- (२) ६४ वें इलोक में ब्रह्मा के मुख से ब्राह्मण की उत्पत्ति कही है। ६३ में भी उसे 'उत्तमाङ्गोद्भव' कहा है तथा ६२ में भी ब्रह्मा की चर्चा है। ब्रह्मा का प्रसङ्ग मौलिक नहीं है। इस प्रसङ्ग का मनुस्मृति की मान्यताओं से अनेक प्रकार से विरोध है। (इसके लिये द्रष्ट्रच्य हैं—१।७-१३, ३२-४१, ५०-५१ इलोकों पर समीक्षा) इस प्रकार ये तीनों इलोक भी प्रक्षिप्त हैं, और शेव प्रसङ्ग इनसे सम्बद्ध होने के कारण स्वतः प्रक्षिप्त सिद्ध हो जायेगा।
  - (३) इसी प्रकार ६४-६५ में पितरों को पृथक् योनि विशेष के रूप में मानना

भी मनु-विरोधी मान्यता है (इसके लिये विस्तृत समीक्षा देखिये–३।११६–२८४ इलोकों पर 'ग्रन्तिवरोध' शीर्षक) इस ग्रन्तिवरोध के कारण ६४-६५ इलोक प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं।शेष पूर्वापर प्रसङ्ग इनसे सम्बद्ध होने के कारण स्वतः प्रक्षिप्त कहलायेंगे।

(४) १०५ वें श्लोक में पूर्वापर सात-सात पीढ़ियों की पिवत्रता मानी है। इसका ४।२४० की मान्यता से विरोध है, क्यों कि वहां कर्ता को फल का भोक्ता स्वयं माना है। श्रीर यदि एक व्यक्ति मनुस्मृति को पढ़कर पूर्वापर सात-सात पीढ़ियों को पिवत्र कर लेता है तो फिर ग्रगली सात पीढ़ियों को मनुस्मृति पढ़ने की क्या ग्रावश्य-कता है? उनका जीवन तो उस एक ग्रध्येता ने पिवत्र कर ही दिया। इस ग्रन्ति रोध के कारण १०५ वां श्लोक प्रक्षिप्त है। शेष पूर्वापर श्लोक इससे सम्बद्ध हैं, ग्रतः साथ की रचना होने से वे भी स्वतः प्रक्षिप्त कहे जायेंगे।

# (धर्मोत्पत्ति विषय की भूमिका)

(१। १०८ से ११० तक)

सदाचार परम धर्म-

आचारः परमो धर्मः श्रुत्युक्तः स्मातं एव च । तस्मावस्मिन्सवा युक्तो नित्यं स्यावात्मवान्द्विजः ॥१०८॥ (४४)

(श्रुत्युक्तः च स्मार्तः + एव) वेदों में कहा हुग्रा ग्रीर स्मृतियों में भी कहा हुग्रा जो (ग्राचारः) ग्राचरण है (परमः धर्मः) वही सर्वश्रेष्ठ धर्म हैं, (तस्मात्) इसीलिए (ग्रात्मवान् द्विजः) ग्रात्मोन्नति चाहने वाले द्विज को चाहिए कि वह (ग्रस्मिन्) इस श्रेष्ठाचरण में (सदा नित्यं युक्तः स्यात्) सदा निरन्तर प्रयत्नशील रहे ॥ १०८॥

उपरोक्त क्लोक देकर स्वामी जी ने निम्न प्रथं दिया है—

'कहने सुनने-सुनाने, पढ़ने-गढ़ाने का फल यही है कि जो वेद श्रीर वेदानुकूल स्मृतियों में प्रतिपादित धर्म का ग्राचरण करना। इसलिये धर्मा-चार में सदा युक्त रहे।" (स॰ प्र० ४२)

"जो सत्य-भाषण।दि कर्मों का म्राचरण करना है, वही वेद म्रौर स्मृति में कहा हुम्रा म्रावार है।" (स॰ प्र०२६०)

श्राचारहीन को वैदिक कर्मों की फलप्राप्ति नहीं---

म्राचाराद्विच्युतो विप्रो न वेदफलमझ्तुते । म्राचारेरा तु संयुक्तः संपूर्णफलभाग्भवेत् ॥ १०६ ॥ (४६) (म्राचारात् विच्युतः विप्रः) जो धर्माचरण से रहित [द्विज] है वह (वेदफल न ग्रव्नुते) वेद-प्रतिपादित धर्मजन्य सुखरूप फल को प्राप्त नहीं हो सकता, ग्रौर जो (ग्राचारेए तु संयुक्तः) विद्यापढ़के धर्माचरएा करता है, वही (सुम्पूर्णफलभाक् भवेत्) सम्पूर्ण सुख को प्राप्त होता है ।। ४०६ ॥ (स० प्र० ५२)

अन्यु श्री त्उन्य . १०६ इलोक की सन्यत्र पुष्टि — ऋषियों की मान्य-ताए श्रृह्वलावत एक संगति में जुड़ी होती हैं श्रीर वे प्रसङ्गवश, उन वचनों की पुष्टि स्वयं कर देते हैं। मनु ने इस श्लोक की मान्यता की पुष्टि श्रन्य श्लोकों में भी की है। उनसे इसकी व्याख्या पर भी प्रकाश पड़ता है। उदाहरण के लिए देखिए इस श्लोक के भाव का श्रन्य श्लोकों में स्पष्टीकरण—

- (क) यस्य वाङ्मनसी शुद्धे सम्यग्गुप्ते च सर्ववा। स व सर्वमवाप्नोति वेवान्तोपगतं फलम्।। १।१३४ [२।१६०]।।
- (ख) वेदास्त्यागांश्च यज्ञाश्च नियमाश्च तपांसि च। न वित्रदुष्टमावस्य सिद्धि गच्छन्ति कहिचित्।। २।७२ (२।६७)।।

इन इलोकों में उक्त वेद श्रौर वेदोक्त कर्मों में श्राचरणहीन व्यक्ति को सिद्धि नहीं मिलती, श्राचारवान को मिलती है। इस प्रकार सदाचार से ही वर्म में गति होती है। सदाचार धर्म का मूल है—

> एवमाचारतो हष्ट्वा धर्मस्य मुनयो गतिम्। सर्वस्य तपसो मूलमाचारं जगृहुः परम्॥ ११०॥ (४७)

(एवम्) इस प्रकार (म्राचारतः) धर्माचरए से ही (धर्मस्य) धर्म की (गितम्)प्राप्ति, सिद्धि एवं म्रिभवृद्धि (दृष्ट्वा)देखकर (मुनयः) मुनियों ने (सर्वस्य तपसः परं मूलम्) सब तपस्याम्रों का श्रेष्ठ मूल ग्राधार (ग्राचारम्) धर्माचरण को ही (जगृहुः) स्वीकार किया है।। ११०।।

मनुस्मृति की ग्रध्यायानुसार विषय-सूची---

जगतक्व समुत्पत्ति संस्कारिविधिमेव च। वतचर्योपचारं च स्नानस्य च परं विधिम् ॥ १११ ॥ बाराधिगमनं चैवं विवाहानां च लक्षणम् । महायज्ञविधानं च श्राद्धकल्पं च ज्ञाक्वतम् ॥ ११२ ॥ वृत्तीनां लक्षणं चैव स्नातकस्य व्रतानि च । मक्ष्यामक्ष्यं च शौचं च व्रव्याणां शुद्धिमेव च ॥ ११३ ॥ स्त्रीधमंथोगं तापस्यं मोक्षं संन्यासमेव च । राजश्र धमंमिललं कार्याणां च विनिर्णयम् ॥ ११४ ॥ साक्षिप्रक्रविधानं च धमं स्त्रीपुंसयोरिष । विमागधमं धूतं च कण्टकानां च शोधनम् ॥ ११४ ॥ वैश्यशूद्रोपचारं च संकीर्णानां च संमवम् । ग्रापद्धमं च वर्णानां प्रायिश्वस्तविधि तथा ॥ ११६ ॥ संसारगमनं चैव विविधं कर्मसंमवम् । निःश्रोयसं कर्मणां च गुण्डोषपरीक्षणम् ॥ ११७ ॥ देशधर्माञ्जातिधर्मान्कुलधर्मांश्च शाश्वतान् । पाखण्डगण्धर्मांश्च शास्त्रोऽस्मिन्नुक्तवान्मनुः ॥ ११८ ॥

- (च) श्रौर (जगतः समुत्पत्तम्) जगत् की उत्यक्ति [प्रथम श्रध्याय में]; (संस्कार् विधिम् + एव) संस्कारों की विधि (व्रतचर्या) ब्रह्मचारी के व्रतों की विधि (उपचारम्) गुरुसेवा, श्रमिवादन श्रादि शिष्टता के व्यवहार [द्वितीय श्रध्याय में]; (च) श्रौर (स्नानस्य पर विधिम्) स्नान समावर्तन संस्कार की श्रेष्ठ विधि, (द्वाराधिगमनम्) विवाह के लिए स्त्री-प्राप्ति (च) श्रौर (विवाहानां लक्षणम्) विवाहों के लक्षण (पञ्च-यज्ञविधानम्) पाँच यज्ञों का विधान (शाश्वतं श्राद्धकल्पम्) श्राद्ध की सनातनविधि [तृतीय श्रध्याय में]; (वृत्तीनां लक्षणम्) वृत्तियों के लक्षण (च) तथा (स्नातकस्य व्रज्ञानि) स्नातक गृहस्थियों के व्रत [चतुर्यं श्रध्याय में]; (च) श्रौर (भक्ष्याभक्ष्य शौचं द्रव्याणां शुद्धः) भक्ष्याभक्ष्य, शरीरशुद्धि, द्रव्यों की शुद्धि; (स्त्रीधमंयोगम्) स्त्रियों के धर्म [पञ्चम श्रध्याय में]; (तापस्यं संन्यासं मोक्षम् एव) वानप्रस्थ, संन्यासियों के धर्म एवं मोक्षविधान [पष्ठ श्रध्याय में];
- (च) श्रीर (राज्ञः श्रिल्लं धर्मम्) राजा के सभी धर्म [सप्तम श्रध्याय में]; (कार्याणां विनिर्ण्यम्) श्रीभयोगों के फैसले, (साक्षित्रश्निविधानम्) गवाहों से प्रश्न पूछने की विधि [श्रष्टम श्रध्याय में]; (स्त्रीपु सयोः श्रीप धर्मम्) स्त्री-पुरुषों के धर्म (विभाग-धर्मम्) दायभाग के बटवारे के नियम (धूतम्) जुए का वर्ण्न (कण्टकानां शोधनम्) चोर, डाकू श्रादि लोककण्टकों का निवारण, (वैश्यशूद्रोपचारम्) वैश्यशूद्रों के व्यवहार [नवम श्रध्याय में]; (च) श्रीर (संकीर्णानां संभवम्) वर्णंसंकरों की उत्पत्ति (वर्णानाम् श्रापद्धमम्) वर्णों के श्रापत्कालीन धर्म [दशम श्रध्याय में]; तथा (प्रायश्चित्तविधिम्) प्रायश्चित्त करने की विधि ग्यारहवें श्रध्याय में]; (च) श्रीर (कर्मसभवं त्रिविधं संसार-गमनम्) कर्मों के श्राधार पर तीन प्रकार की संसार की गतियां (निःश्रेयसम्) मुक्ति-वर्णन (कर्मणां गुणदोषपरीक्षणम्) कर्मों के गुण-दोषों की परीक्षा [द्वादश श्रध्याय में]; (देशधर्मान्) देश के धर्मों को (शाश्वतान् जातिधर्मां कुलधर्मान्) सनातन जातिधर्मों एवं कुल्धर्मों को (च) श्रीर (पाखण्डगणधर्मान्) पाखण्डी लोगों के धर्मों को (मनुः) मनु ने (श्रीस्मन् शास्त्रे उक्तवान्) इस शास्त्र में कहा है ॥ १११-११८।

अन्तुर्धी का मनुस्मृति की विषयसूची का प्रसंग निम्न 'ग्राधारों' के ग्रनुसार प्राक्षप्त है—

१. प्रसंगविरोध—(१) ये श्लोक पूर्वापर प्रसंगविरुद्ध हैं। यहाँ पूर्व[१०८-११०] ग्रौर पश्चात् के [१२०-१४४] श्लोकों का प्रसंग धर्म सम्बन्धी है। बीच में ये विषय-सूची से सम्बद्ध क्लोक उसे भंग कर रहे हैं और इनमें अप्रासंगिक वर्णन है; अतः प्रसंगिवरुद्ध होने से ये प्रक्षिप्त हैं। (२) यदि विषयसूची मौलिक होती तो इसे या तो ग्रन्थके आरम्भ में होना चाहिए था या अन्त में, बीच में विषयसूची की कोई संगित सिद्ध नहीं होती। यह असंगतता भी इन्हें प्रक्षिप्त सिद्ध करती है। (३) इस प्रसंग के १११ वें क्लोक की ११० वें से और ११८ वें की १२० वें से [११६ वां प्रक्षिप्त है] कोई संगित नहीं जुड़ती, जिससे ये प्रसङ्गक्रम से खण्डित लगते हैं, अतएव मौलिक नहीं हैं।

- (४) वर्गानक्रम ग्रीर भाषाशैली से यह प्रमण पूर्व श्लोकों [६२ से १०७] से जुड़ा हुग्रा है। १०७ वें श्लोक में विषयसूची प्रारम्भ की थी, पर क्योंकि उसमें ग्राचार शब्द आ गया ग्रीर १०८—११० श्लोकों में ग्राचार का वर्णान है, ग्रतः उनसे जोड़कर प्रक्षिप्तों को मौलिक सिद्ध करने के लिए उस विषयसूची को १०८—११० श्लोकों के पीछे कर दिया। लेकिन १११ श्लोकों की ११० से ग्रु खला बिल्कुल भी नहीं जुड़ पाई, जिससे यह स्पष्ट हो गया कि इन १०८—११० श्लोकों का पूर्वापर श्लोकों से कोई सम्बन्ध नहीं है। १११ वें श्लोक के 'च' की ग्रनुवृत्ति उसे १०७ से जोड़ रही है। इस प्रकार यह तथा पूर्व ६२—१०७ श्लोकों का प्रसण मूल प्रसणों को खण्डित करके मिलाया हुआ है, ग्रतः ये प्रक्षिप्त हैं।
- २. विषयविरोध—१। १-५ प्रारंभिक श्लोकों में मुख्टयुत्पत्ति का विषय प्रारम्भ करने से श्रीर १।१४४ समाप्ति सूचक श्लोक के 'एषा धर्मस्य वो योनिः समासेन प्रकीतिता संभवश्चास्य सर्वस्य....।।' कथन द्वारा यहां श्लोकों का विषय मुख्टयुद्-पत्ति श्रीर धर्मोत्पत्ति सिद्ध होता है। इस सीमा में इन विषयों से सम्बद्ध श्लोक ही विषयसंगत कहलायेंगे, अन्य विरुद्ध होंगे। १११ से ११८ श्लोकों में मनुद्वारा संकेतित विषयों से असम्बद्ध वर्णन है, अतः ये विषयविरुद्ध होने से प्रक्षिप्त हैं।
- ३. ज्ञैलीगत म्राधार—(१) मनुकी यह शैली है कि जब भी वे कोई विषय या प्रसंग प्रारम्भ करते हैं, उसके प्रारम्भ, मन्त या दोनों स्थानों पर उसका संकेत देते हैं। इस विषयसूची के श्लोकों के प्रसंग के प्रारम्भ या मन्त में कोई संकेत नहीं है। इस प्रकार ये मनुकृत नहीं है, म्रतः प्रक्षिप्त हैं।
- (२) मनुस्मृति की मौलिक शैली 'प्रवचन शैली' है। मनुस्मृति के सभी विषय और प्रसंग इसी शैली में हैं और वे पूर्वापर रूप से जुड़े हुए हैं। इस शैली में विषयस्ची कान तो मौलिक रूप से कथन हो सकता है और न कहीं मध्य में उसे अवसर या स्थान की गुंजाइश है। इस प्रकार विषयस्ची के कथन का इस शैली से ही तालमेल नहीं खाता। यह 'संकलन के पश्चात् किसी ने सुविधा की दृष्टि से रचकर मिला दी है।
- (३) ११८ वें श्लोक में मनुस्मृति के लिए 'शास्त्र' सज्ञा का प्रयोग है। मौलिक रूप से यह प्रयोग व्यवहृत नहीं हो सकता (देखिए—६२—१०७ श्लोकों पर 'शैलीगत आधार' शीर्षक में समीक्षा संख्या—१)। यह इस श्लोक को परवर्ती प्रक्षेप सिद्ध करता है। इसके प्रक्षिप्त होने से इससे जुड़े हुए शेप सभी श्लोक भी स्वतः प्रक्षिप्त सिद्ध हो

जाते हैं इसी प्रकार (४) 'उक्तवान्मनुः' प्रयोग भी यह सिद्ध करता है कि यह श्लोक मनु से भिन्न व्यक्ति द्वारा रचित है, ब्रतः मनुकृत न होने से प्रक्षिप्त है।

४. ग्रन्सविरोध—(१) इन श्लोकों में प्रदिशत विषय-सूची का ग्रन्थ के वर्णन से तालमेल नहीं बैठता। इम प्रकार दोनों में विरोध धाता है— ग्रध्यायक्रम से प्रोक्त विषयों का उल्लेख करके ११८ वें श्लोक में प्रदिशत विषय—देशों के धर्म, जातियों के धर्म (यदि जाति का ग्रर्थ यहाँ 'वर्ण' लें तो वह भी नहीं बनता, क्यों कि वर्णंधर्मों के कथन की चर्चा १०७ वें में ग्रा चुकी), कुलों के धर्म, पाखण्डियों के धर्म, ये इस ग्रन्थ में हैं ही नहीं (२) एक ही विषय के ग्रन्तगंत ग्राने वाले प्रसंगों को विभिन्न विषयों के रूप में परिगिणात किया गया है। जैसे—११५ वें श्लोक में विणित 'साक्षिप्रश्नविधान', 'स्त्रीपुरुषधर्म', 'विभागधर्म', 'धूत' ये ११४ वें में प्रदिशत 'कार्यविनिणंय' के ग्रन्तगंत ही हैं, पृथक् नहीं हैं। (३) कुछ मुख्य विषयों ग्रीर प्रसंगों का उल्लेख ही नहीं है, जैसे—प्रथमाध्याय में धर्मोत्पत्ति कां, द्वादश ग्रध्याय में त्रिविध गतियों ग्रीर धर्मनिश्चय विधि का। इस प्रकार ये त्रुटियाँ इस प्रसंग को मौलिक सिद्ध नहीं करतीं।

भृगुद्वारा इस शास्त्र का प्रवचन-

### यवेदमुक्तवाञ्छास्त्रं पुरा पृष्टो मनुमंया । तथेदं यूयमप्यद्य मरसकाञ्चान्तिबोधत् ॥ ११६ ॥

[महर्षियों से भृगु मुनि कहते हैं—] (यथा) जैसे (पुरा मया पृष्टः मनुः इदं शास्त्रम् उक्तवान्) पहले मेरे पूछने पर महर्षि मनु ने मुक्ते इस शास्त्र का उपदेश किया था (तथा) वैसे ही (ब्रद्य) ब्राज (यूयम् + ब्रिप) ब्राप लोग भी (मत् सकाशात्) मुक्त से (निबोधत) सुनो ॥ ११६॥

अस्तु श्री टिंड हो : प्रसिद्धि के लिये भृगु को मनुस्मृति के साथ जोड़ ने के लिए इस क्लोक का प्रक्षेप किया गया है। यह निम्न 'ग्राधारों' के अनुसार प्रक्षिप्त है—

- १. प्रसंगिवरोच—(१) पूर्वापर प्रसंग [१०८—११० ग्रौर १२०—१४४] धर्मसम्बन्धी चल रहा था, उसके बीच में इस कथन की कोई प्रासंगिकता ही नहीं थी। इसमें प्रसंगन्तरित चर्चा है, जिससे वह प्रसंग भंग हो जाता है। ग्रतः प्रसंगिवरुद्ध है। (२) इलोकोक्त कथन का यहां वैसे भी कोई प्रसंग नहीं है जिसके ग्राधार पर यह स्पष्टीकरण देना पड़े कि 'पहले मैंने मनु से जैसे सीखी थी, वैसे ही तुम भी इसे सुनो' ग्रादि। यह ग्रसंगत कथन ही इसे ग्रप्तासंगिक सिद्ध करता है।
- २. विषयविरोध—श्लोकोक्त वर्णन इस प्रध्याय के विषयों से ग्रसम्बद्ध है, ग्रतः विषयविरुद्ध होने से प्रक्षिप्त है (देखिए ६२—१०७ श्लोकों पर 'विषयविरोध' शीर्षक समीक्षा)।

- ३. शैलीगत म्राधार 'यथेदम् उक्तवाञ्छास्त्रं पुरा पृष्टो मनुमंया' प्रयोग स्पष्टतः मनुकृत न होकर मन्यरचित है। इसी प्रकार मनुस्मृति में मनुस्मृति के लिए ही उक्त 'शास्त्र' संज्ञा परवर्ती प्रयोग है। यह भी इसे प्रक्षिप्त सिद्ध करता है। (द्रष्टब्य है ६२—१०७ श्लोकों पर 'शैलीगत म्राधार' शीर्षक में समीक्षा संख्या—-१)
- ४. ग्रन्ति वरोध—(१) मनुस्मृति मनुप्रोक्त ही है, ग्रन्य प्रोक्त नहीं। इस इलोक में भृगुप्रोक्त कहना उक्त मान्यता के विरुद्ध है (देखिए १। ५८—६३ इलोकों पर 'ग्रन्तिवरोध' शोर्षक पर समीक्षा संख्या—१)। (२) महिष लोग ग्राये तो थे मनु से प्रश्न पूछने ग्रौर वह भी इसिलिए कि वे इसि विषय के विशेष ज्ञाता हैं [१।१—४] ग्रौर यहां उत्तर दे रहे हैं—भृगु। यहबेतुकी, परस्पर विरोधी कल्पना है।

## धर्मोत्पत्ति विषय

(१।१२० से १४४ तक)

विद्वानों द्वारा सेवित धर्म का वर्णन-प्रारम्भ---

विद्वद्भिः सेवितः सद्भिनित्यमद्वेषरागिभिः । हृदयेनाम्यनुज्ञातो यो धर्मस्तं निबोधत ॥१२०॥ [२।१] (५८)

(ग्रद्वेषरागिभिः सद्भिः विद्वद्भिः नित्यं सेवितः) जिसका सेवन रागद्वेषरिहत [श्रेष्ठ] विद्वान् लोग नित्यं करें (यो हृदयेन + ग्रम्यनुज्ञातः धर्मः) जिसको हृदय ग्रर्थात् ग्रात्मा से सत्य कर्त्तव्य जाने वही धर्म माननीय ग्रोर करणीय है। अ

🕸 (तं निबोधत) उसे सुनो ॥ १२० ॥ (स॰ प्र॰ २५६)

''जिसको सत्पुरुष रागद्वेषरहित विद्वान् श्रपने हृदय से ग्रनुकूल जानकर सेवन करते हैं, उसी पूर्वोक्त को तुम लोग धर्म जानो।'' (सं० वि० पृ० १८५)

सकामता-ग्रकामता विवेचन---

कामात्मता न प्रशस्ता न चैवेहास्त्यकामता । काम्यो हि वेदाधिगमः कर्मयोगञ्च वैदिकः ॥१२१॥ [२।२] (५६)

(हि) क्योंकि (इह) इस संसार में (कामात्मता) ग्रत्यन्त कामात्मता (च) ग्रोर (ग्रकामात्मता) निष्कामता (प्रशस्ता न ग्रस्ति) श्रेष्ठ नहीं है। (वेदाधिगमः च वेदिकः कर्मयोगः) वेदार्थज्ञान ग्रीर वेदोक्त कर्म (काम्यः) ये सब कामना से ही सिद्ध होते हैं।। १२१।। (स० प्र० २५६)

''ग्रत्यन्त कामातुरता ग्रीर निष्कामता किसी के लिए भी श्रेष्ठ

नहीं, क्योंकि जो कामना न करेतो वेदों का ज्ञान श्रौर वेदविहित कर्मादि उत्तम कर्म किसी से न हो सकें, इसलिये।'' (स० प्र०४८)

संकल्पमूलः कामो वै यज्ञाः संकल्पसंभवाः।

बतानि यमधर्माञ्च सर्वे संकल्पजाः स्मृताः ॥ १२२ [२।३] (६०)

जो कोई कहे कि मैं निष्काम हूं वा हो जाऊ तो वह कभी नहीं हो सकता, क्योंकि —) (सर्वे) सब काम (यज्ञाः व्रतानि यमधर्माः) यज्ञ अक्ष, सत्य-भाषणादि वृत, यम-नियम रूरी धर्म ग्रादि (संकल्पजाः) संकल्प हो सं वनते हैं (कामः वै) निश्चय से प्रत्येक कामना (संकल्पमूलः) संकल्पमूलक होती है ग्रर्थात् संकल्प से ही प्रत्येक इच्छा उत्पन्न होती है] ।। १२२ ।।

(स० प्र० २५६)

क्ष (संकल्पसंभवाः) संकल्प से सम्भव होते हैं (च) ग्रीर .....

अनुश्रीत्उनः यम ग्रीर नियम ४। २०४ की समीक्षा में द्रष्टव्य है।

श्रकामस्य क्रिया काचिद् दृश्यते नेह कहिचित् ।

यद्यद्धि कुरुते किचित्तत्तरकामस्य चेष्टितम् ॥१२३॥[२।४](६१)

(हि) क्योंकि (यत् यत् किंचित् कुरुते) जो-जो हस्त, पाद, नेत्र, मन ग्रादि चलाये जाते हैं (तत्तत् कामस्य चेष्टितम्) वे सब कामना ही से चलते हैं। (ग्रकामस्य) जो इच्छा न हो तो किं (काचिद्क्रिया) ग्रांख का खोलना ग्रीर मींचना भी (न दश्यते) नहीं हो सकता।। १२३।। (स० प्र० २४६)

ुक्ष (इह) इस संसार में (क्राहिचित्) कभी भी।

"मनुष्यों को निश्चय करना चाहिये कि निष्काम पुरुष में नेत्र का संकोच, विकास का होना भी सर्वथा ग्रसम्भव है। इससे यह सिद्ध होता है कि जो-जो कुछ भी करता है, वह-वह चेष्टा कामना के बिना नहीं है। ' (स० प्र० प्र२)

तेषु सम्यग्वर्तमानो गच्छत्यमरलोकताम् । यथा संकल्पितांइचेव सर्वान्कामान्समञ्जूते ॥१२४॥ [२।४] (६२)

(तेषु) उन वेदोक्त कर्मों में (सम्यक् वर्त्तमानः) अच्छी प्रकार संलग्न व्यक्ति (ग्रमरलोकतां गच्छिति) मोक्ष को प्राप्त करता है (च) ग्रौर (यथा संकल्पितान् सर्वान् एव कामान्) संकल्प की गई सभी कामनाग्रों को (समस्तुते) भलीभांति प्राप्त करता है।। १२४।।

अत्यु श्री त्जनाः वूलर द्वारा घोषित प्रेक्षिप्ता पर विचार—वूलर ग्रादिपाश्चास्य विद्वानों ने १२१ से १२४ श्लोकों को प्रक्षिप्त माना है। उनकी युक्ति है कि यहां सकामता और निष्कामता का कोई प्रसंग नहीं है, ग्रतः ये श्लोक प्रसंगविरुद्धहैं। उनकी युक्ति मान्य नहीं है, क्योंकि १२५ वें क्लोक में धर्म का लक्षण कहा है और उनमें वेद का सर्वप्रथम एवं प्रमुख स्थान है। ये क्लोक अगले क्लोकों की भूमिका के रूप में हैं, १२१ वें क्लोक में जो 'वेद।धिगमः' शब्द का प्रयोग किया है, उससे यह संकेत मिलता है। इस प्रकार इनमें प्रसंगविरोध नहीं आता।

धर्म के मूलस्रोत ग्रौर ग्राधार---

वेदोऽखिलो धर्ममूलं स्मृतिशीले च तद्विदाम् । स्रावारश्चेव साधुनामात्मनस्तुष्टिरेव च ॥१२४॥ [२।६] (६३)

(ग्रिखलः वेदः) सम्पूर्ण वेद ग्रर्थात् चारों वेद (च) ग्रीर (तद्विदाम्) उन वेदों के पारंगत [जिन्होंने २।१ से २।२२४ में प्रोक्त विधिपूर्वक वेदाध्ययन किया है] विद्वानों के (स्मृति-शीले) रचे हुए स्मृतिग्रन्थ ग्रर्थात् वेदानुकूल धर्मशास्त्र ग्रीर श्रेष्ठ गुणों से सम्पन्न स्वभाव (च) ग्रीर (साधूनाम् एव ग्राचारः) श्रेष्ठ-सत्याचरण करने वाले पुरुषों का 'सदाचरण' (च+एव) ग्रीर ऐसे ही श्रेष्ठ-सदाचरण वाले व्यक्तियों की (ग्रात्मनः— तुष्टः) ग्रपनी ग्रात्मा की संतुष्टि एवं प्रसन्नता ग्रर्थात् जिस काम के करने में ग्रात्मा में भय, शंका, लज्जा उत्पन्न नहो, ग्रपितु सात्त्विक संतुष्टि ग्रीर प्रसन्नता का ग्रनुभव हो, ये चार (धर्ममूलम्) धर्म के मूलस्रोत — उत्पत्तिस्थान या ग्राधार हैं ॥१२५॥%

"इसिनिये सम्पूर्ण वेद, मनुस्मृति तथा ऋषिप्रग्गीत शास्त्र, सत्पुरुषों का ग्राचार ग्रीर जिस-जिस कमं में ग्रपना ग्रात्मा प्रसन्न रहे ग्रथांत् भय, शंका, लज्जा जिसमें न हो उन कमों का सेवन करना उचित है। देखो! जब कोई निथ्याभाषण चोरी ग्रादि की इच्छा करता है, तभी उसके ग्रात्मा में भय, शंका, लज्जा ग्रवश्य उत्पन्न होती है इसलिए वह कमं करने योग्य नहीं है।" (स० प्र० २५७)

अन्य हारी का धमं के चार लक्षणों का स्वरूप—यह श्लोक मनुस्मृति के प्रमुख ग्राधारभूत श्लोकों में से एक है। यहां मनु द्वारा वर्णित धमं के चार लक्षणों पर मनुक्त मान्यताग्रों के परिप्रेक्ष्य में विचार किया जाता है तथा उनके स्वरूप को स्पष्ट किया जाता है—

१. वेद— धर्म के चार मूलस्रोतों या साक्षात् लक्षणों में सर्वप्रथम स्थान वेद

<sup>% [</sup>प्रचलित ग्रर्थ — सब वेद, उन्हें (वेदों को) जानने वालों (मनु श्रादि) की स्मृति श्रौर ब्राह्मणत्व श्रादि तेरह प्रकार के शील या राग-द्वेष-शून्यता, महात्माश्रों का श्राचरण श्रौर अपने मन की प्रसन्नता (जहां धर्मशास्त्रों में ग्रनेक पक्ष कहे गये हैं, वहां जिस पक्ष वाले विधान को स्वीकार करने में श्रपना मन प्रसन्न हो), ये सब धर्म के मूल हैं।]

का है [१।१२५(२।६)]। चारों वेद धर्मनिर्णय में परमप्रमाण हैं [१।१३२(२।१३)]। इनको श्रुति भी कहा जाता है [१।१३२(२।१३)]। वेद श्रपौरुषेय श्रयाँत् ईश्वर-रचित हैं [१।२३।। १२।६६] श्रीर इन्हीं के द्वारा संसार की वस्तुश्रों, धर्मों का प्रथम ज्ञान प्राप्त होता है [१।२१]। वेद सब सत्य विद्याश्रों के भण्डार हैं [१।३,२१।।१२।६४,६७-६६, श्रादि]। क्योंकि चारों वेद धर्म के प्रथम मूलस्रोत हैं, ग्रतः इनका कुतर्क श्रादि का सहारा लेकर खण्डन नहीं करना चाहिए [१।१२६(२।१०), १।१३०(२।११)] श्रीर इस प्रकार जो वेदों की श्रवमानना करता है, वह नास्तिक है तथा समाज से बहिष्कार्य है [१।१३०(२।११)]। त्रयीविद्यारूप चारों वेदों—ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद, श्रथवंवेदको 'श्रिखलवेद' कहा गया है [१।२३।। ११।२६४।। १२।११२]।

२. स्मृति और शील—चारों वेदों के ज्ञाता विद्वानों द्वारा रचित स्मृतियाँ ग्रीर उनका श्रेष्ठ गुणसम्पन्न स्वभाव, धर्म का दूसरा मूलस्रोत है। इन्हें धर्मशास्त्र भी कहते हैं [१।१२६(२।१०)]। जिन विद्वानों ने पूर्ण ब्रह्मचर्य ग्रीर धर्मपालन पूर्वक साङ्गोपाङ्ग वेदों का ग्रध्ययन-मनन किया है, वही प्रामाणिक धर्म-शास्त्र के प्रणेता हो सकते हैं तथा वही धर्म-विषयक संशय में प्रमाण हैं, ग्रन्य नहीं—

म्रनाम्नातेषु धर्मेषु कयं स्याविति चेद् सवेत् । यं शिष्टा बाह्यणाः बूयुः स धर्मः स्यादशंकितः ॥१२।१०८॥ धर्मेणाधिगतो येस्तु वेदः सपरिवृंहणः । ते शिष्टा बाह्यणाः ज्ञेयाः अतिप्रत्यक्षहेतवः ॥१२।१०६॥

स्मृतियाँ वेदानुकूल होने पर ही प्रामाणिक हैं, इसी प्रकार स्वभाव भी। वेद विरुद्ध स्मृतियाँ ग्रमान्य हैं [१२।१०६॥ १२।६४]।

- 3. सबाचार—धर्म का तीसरा मूलस्रोत 'सदाचार' है। श्लोक के पूर्व पदों में उक्त भाव के श्रध्याहार श्रीर निम्नलिखित प्रमाणों से यह सिद्ध है कि 'वेदवेत्ता विद्वानों का 'श्रेष्ठ—सत्याचरण' ही 'सदाचार' है। क्योंकि धर्म के दूसरे लक्षण में वेदवेत्ताश्रों के स्वभाव को ही धर्म का स्रोत माना है। स्वभावानुसारी श्राचरण होता है। इस प्रकार यह भी वेदवेत्ताश्रों का होना चाहिए। इसकी पुष्टि स्वयं मनु ने की है। १।१३६ (२।१७) में विव्यगुणों से युक्त विद्वानों द्वारा सुशोभित देश को 'ब्रह्मावर्त' कहा है। उस देश में रहने वाले उन विद्वानों के श्राचरण को ही 'सदाचार' माना है [१।१३७ (२।१६)]। उन्हों से समस्त शिक्षाएं ग्रहण करने का कथन है [१।१३६ (२।२०)]। १।१२० में भी रागद्वेष से रहित सदाचारी विद्वानों द्वारा मेवित और छन द्वारा हृदय से मान्य श्राचरण को धर्म माना है। वेदों में श्रपारञ्जत विद्वानों का श्राचरण 'सदाचार' नहीं कहा जा सकता।
- ४. 'आत्मनः तुष्टि' मौर 'स्वस्य-मात्मनः प्रियम्' का स्पष्टीकरण—धर्म का नौया मूलस्रोत 'मात्मा की संतुष्टि' भौर 'भ्रपनी भ्रात्मा का प्रिय' कार्य है। इस स्रोत की स्पष्ट परिभाषा विचारणीय है। यहां प्रश्न उठता है कि सभी व्यक्तियों की

ग्रात्मा का िय कार्य धर्म है ग्रथवा एक स्तर विशेष की सीमा तक के व्यक्तियों की ग्रात्मा का प्रिय कार्य ? उत्तर में निविवाद रूप से कहा जा सकता है कि हर किसी की ग्रात्मा का प्रिय कार्य धर्म नहीं, ग्रपितु वेदानुकूल ग्राचरण वाले सद्गुणसम्पन्न, धार्मिक, पवित्रात्मा विद्वानों की उनकी ग्रपनी ग्रात्मा की संतुष्टि, प्रसन्नता ग्रीर प्रियता के ग्रनुकूल जो कार्य है, वही धर्म है। हर किसी के प्रिय को धर्म मानने में निम्न ग्रापत्तियां ग्रानी हैं—

- (क) चारों घर्म के स्रोतों की उच्चता, गम्भीरता का स्तर समानप्रायः होना चाहिए। यह नहीं कि एक अत्युन्नत स्तर का हो श्रीर एक निम्नतम। एक श्रोर वेद धर्म के स्रोत हैं श्रीर दूसरी श्रोर हर किसी की श्रात्मा ही प्रमाण है। इस प्रकार तो व्यक्तियों की संख्या के श्रनुसार श्रात्मा के प्रिय कार्य भी पृथक्-पृथक् हो जायेंगे।
- (ख) ग्रगर यह कहें कि 'ग्रात्मा की प्रसन्तता' का ग्रभिप्राय यह है कि 'मैं नहीं चाहता कि कोई मुभे कब्द दे तो मुभे भी ग्रौरों के साथ कब्ददायक व्यवहार नहीं करना चाहिए।' तो यह बात उन व्यवहारों में तो लागू हो जाती है जिनमें भय, शक्का, लज्जा, पीड़ा का सम्बन्ध है, ग्रन्य व्यवहारों में नहीं। इसमें ग्रव्याप्ति-दोष ग्राता है। जैसे कोई व्यक्ति संघ्योपासन, ग्रग्निहोत्र, विद्याप्राप्ति, शुद्धि ग्रादि कर्त्तव्यपालन नहीं करता ग्रौर ग्रतिइन्द्रियासिवत, ग्रन्धविश्वास, ग्रन्धमान्यता ग्रादि से ग्रस्त है, तो वह चाहेग। कि मैं इन बातों के संदर्भ में किसी को कुछ नहीं कहता, तो दूसरे मुभे भी न कहें। दूसरों के कहने से वह पीड़ा का अनुभव करेगा; जब कि धर्मविहत बात ग्रवश्य कथनीय ग्रौर पालनीय होती है। उनको दण्डपूर्वक भी कराने का विधान है।
- (ग) इसी प्रकार जो दुष्टसंस्कारी, राक्षससंस्कारी, तमोगुणी प्राणी हैं, बाल्य-काल से ही जो जीवहत्या, मांस-भक्षण म्रादि कार्य करते म्रा रहे हैं, उनमें इन कार्यों के प्रति भय, शङ्का, लज्जा की **बनुभूति** दिष्टिगोचर नहीं होती। म्रतः उनकी 'म्रात्मा के प्रिय' को धर्म नहीं माना जा सकता।

इन ग्रापित्तयों के होने से यह कहा जा सकता है कि सभी की ग्रात्मा का प्रिय-धर्म नहीं, ग्रपितु सद्गुणसम्पन्न, धार्मिक, पुण्यात्मा विद्वानों की ग्रात्मा के प्रिय कार्य ही धर्म हैं। इसकी पुष्टि में निम्न प्रमाण उल्लेखनीय हैं—

- (घ) मनु ने धर्मकथन में प्रविद्वानों को प्रमाण नहीं माना, प्रपितु उनको मानने से हानि की ग्राशक्का प्रकट की है, केवल विशेषस्तर के विद्वानों को ही प्रमाण माना है [१२।११३-११६]। ग्रतः ग्रविद्वानों की ग्रात्मा का प्रिय कार्य धर्म का लक्षण नहीं हो सकता।
- (ङ) मनु ने प्रत्येक बात में वेदानुकूलता को ही धर्म में प्रमाण माना है, ग्रन्य को नहीं [१।१२७ (२।६), १।१२६ (२।६)।। १२।६४]। इस प्रकार वेदानुकूलता से हीन 'भारमा के प्रिय कार्य' धर्म के लक्षण नहीं हो संकते।

3 × 1

- (च) यह भी उल्लेखनीय तथ्य है कि मनु ने जहां-जहां भ्रात्मा की संतुष्टि की बातें कही हैं, वे द्विजों के कर्त्तं क्यों के प्रसङ्ग में कही हैं; उनसे भिन्न निम्नस्तरीय व्यक्तियों के लिए नहीं। मनु की व्यवस्था के भ्रनुसार द्विजों को विद्वान्, धर्मात्मा, भ्रौर सद्गुण-सम्पन्न भ्रवस्य होना चाहिए। इस प्रकार भी इस शब्द से व्याख्या से, उक्त भ्रषं पुष्ट होता है।
- (छ) मात्मा का प्रिय क्या है?—जिस कार्य में म्रात्मा को भय, शङ्का, लज्ज। का अनुभव नहीं होता, ऐसे कर्म ही वस्तुतः म्रात्मा के प्रसन्नताकारक कर्म हैं। इससे भिन्न कर्म 'श्रात्मा के प्रिय' नहीं कहे जा सकते [८।६६]। श्रीर ऐसे कर्म केवल सात्त्विक कर्म हैं, देखिए १२।२७, ३७ इलोक। इनसे विपरीत रजोगुणी श्रीर तमोगुणी कार्य म्रात्मा में प्रसन्तता नहीं करते [१२।३३,३५]। यदि प्रसन्तता श्रनुभव होती है तो वह वास्तविक नहीं है। मनु ने स्वयं साब्द करते हुए कहा है—
  - (म्र) ''सस्वस्य सक्षणं धर्मः" ॥ १२।३८॥ वे सतोगुण निम्न हैं—

वेदाम्यासस्तपोज्ञानं शौचिमिन्द्रियनिग्रहः । धर्मक्रियात्मचिन्ता च सास्विकं गुरालक्षराम् ॥१२।३१॥

इस प्रमाणयुक्त विवेचन से यह सिद्ध हुमा कि सतोगुणी कार्यों से ही 'म्रात्मा की प्रसन्नता या संतुष्टि' होती है। सतोगुणी व्यक्तियों की प्रसन्नता ही धर्म का लक्षण हो सकता है। मतः क्लोकोक्त मर्थ ही मनुसम्मत है।

प्र. यह भी स्पष्ट कर देना मावश्यक है कि वेद से उत्तरवर्ती सभी धर्म स्रोतों में वेदानुकूलता का होना मनु ने ग्रनिवार्य माना है। मनु ने प्रत्येक धर्म को श्रुतिप्रामाण्य के ग्राघार पर ग्रहण करना विहित किया है—

> सर्वं तु समवेक्येदं निखिलं ज्ञानचस्रुवा। श्रुतिप्रामाण्यतो विद्वान् स्वधमें निविज्ञेत वै।। १।१२७(२।८)

६. 'धर्म क्या है' इसके ज्ञान के लिए १।२ की समीक्षा देखिए। [इन सभी बातों पर विस्तृत विवेचन 'मनुस्मृति–प्रनुशीलन' में भी द्रष्टव्य है]।

#### वेद सर्वज्ञानमय---

यः किइवत्कस्यचिद्धर्मो मनुना परिकीर्तितः। स सर्वोऽमिहितो वेवे सर्वज्ञानमयो हि सः॥ १२६॥ [२।७]

(यः किहबत् कस्यचिद् धर्मः) जो किसी का कोई धर्म (मनुना परिकीर्तितः) मनुने कहा है (स. सर्वः) वह सब (बेदे ग्रभिहितः) वेद में कहा हुआ है (हि) यतो हिं(सः) वह वेदज्ञान (सर्वज्ञानमयः) सब प्रकार के ज्ञान से युक्त है।। १२६॥

अनुवीलनः : १२६ वां श्लोक निम्न 'ग्राधारों' पर प्रक्षिप्त है---

- १. शैलीगत ब्राधार—(१) मनुस्मृति अपने मूलरूप में कोई ग्रन्थ या शास्त्र के रूप में नहीं थी। इसकी प्रवचनशैली इसे मौलिक रूप से प्रवचनों के रूप में ही सिद्ध करती है। इस क्लोक में भृतकालिक क्रिया के प्रयोग से इसे मूलतः एक ग्रन्थ या शास्त्र के रूप में इंगित किया है। स्पष्ट है कि प्रवचनों के संकलन के पदचात मनुस्मृति के 'संकलन' रूप में निबद्ध होने पर ही यह प्रशंसात्मक श्लोक बनाकर डाला गया है, ग्रतः प्रक्षिप्त है । (इसके लिए विस्तृत समीक्षा १ । ५८—५६ श्लोकों पर 'शैलीगत आधार' शीर्षक में संख्या-१ में देखिए) (२) १२६ वें श्लोक में 'मनुना परिकीर्तितः' प्रयोग यह स्पष्ट करता है कि यह ब्लोक मनु से भिन्न व्यक्ति द्वारा रचित है, अतः प्रक्षिप्त है।
- २. प्रसंगविरोध-(१) पूर्वापर प्रसंग-विरुद्ध है। पूर्वापर श्लोको में धर्म के मूल का कथन ग्रीर स्पष्टीकरण है। १२५ वें में धर्म के मूल बतलाये थे फिर १२७— १२६ मं उन स्रोतों को ग्रहण करने का कथन ग्रीर विवेचन है। बीच में इस क्लोक से उनका क्रम भंग हो रहा है, ऋतः प्रसंगविरुद्ध है। (२) १२६ वें में कहा है कि मनु ने 'जो भी जिसका धर्म कहा है' लेकिन ग्रभी तक धर्म कोई नहीं कहा है। उक्त कथन या तो सभी धर्मों के कहे जाने के पश्चात् प्रासंगिक कहा जा सकता है या धर्म-कथन के प्रसंग के प्रारम्भ में। यहां इन दोनों में से कोई प्रसंग नहीं है। धर्मों के कथन का प्रसंग १। १४४ में 'वर्णधर्मान्निबोधत' कहने के अन्तर २। १ से शुरू होता है। उसके पूर्व ही भुतकालिक प्रयोग ग्रसंगत है । इस प्रकार यह श्लोक ग्रप्रासंगिक होने से प्रक्षिप्त है । आत्मानुकूल धर्म का ग्रहण---

सर्वं तु समवेक्ष्येदं निखिलं ज्ञानचक्षुषा। श्रुतिप्रामाण्यतो विद्वान्स्वधर्मे निविशेत व ।। १२७ ।। [२।८] (६४)

(विद्वान्) [विद्वान्] मनुष्य (इदं सर्वं तु निखिलं समवेक्ष्य) सम्पूर्ण शास्त्र, वेद, सत्पुरुषों का ग्राचार, ग्रपने ग्रात्मा के ग्रविरुद्ध विचार कर [१। १२५ में वर्णित ] (ज्ञानचक्षुषा) ज्ञान नेत्र करके (श्रुतिप्रामाण्यतः) श्रुतिप्रमागा से (स्वधर्मे वै निविशेत) स्वात्मानुकूल धर्म में प्रवेश करे ।। १२७ ।।

(स॰ प्र॰ २५६)

श्रुति-स्मृति-प्रोक्त धर्म के ग्रनुष्ठान का फल---

श्रुतिहम्त्युदितं धर्ममनुतिष्ठिन्ह भानवः।

इह कीर्तिमवाप्नोति प्रेत्य चानुत्तमं सुखम् ॥ १२८ ॥ [२।६] (६४)

(हि) क्योंकि (मानवः) जो मनुष्य (श्रृति-स्मृति-उदितम्) वेदोक्त धर्म ग्रीर जो वेद से ग्रविरुद्ध स्मृत्युक्त (धर्मम् + ग्रन्तिष्ठन्) धर्म का ग्रन्ष्ठान करता है, वह (इह कीर्ति च प्रत्य प्रनुत्तमं सुखम्) इस लोक में कीर्ति ग्रीर मरके सर्वोत्तम सुख को (ग्रवाप्नोति) प्राप्त होता है ।। १२८ ।।

(स॰ प्र॰ २५७)

श्रुति और स्मृति का परिचय —

श्रुतिस्तु वेदो विज्ञेयो धर्मशास्त्रं तु व स्मृतिः । ते सर्वार्येष्वमीमांस्ये ताम्यां धर्मो हि निबंभौ ॥१२६॥[२।१०](६६)

(श्रुति: तु वेदः विजेयः) श्रुति को वेद समभना चाहिए, ग्रौर (धमंशास्त्र तु वे स्मृतिः) धमंशास्त्र को स्मृति समभना चाहिए (ते) ये श्रुति ग्रौर स्मृति शास्त्र (सर्वार्थेषु) सब स्थितियों ग्रौर सव बातों में (ग्रमी-मांस्ये) कुतकं न करने योग्य हैं ग्रर्थात् इनमें प्रतिपादित बातों का कुतकं का सहारा लेकर खण्डन नहीं करना चाहिए, [इस ग्रथं की पुष्टि ग्रगले १३० वें श्लोक की शब्दावली से होती है, देखिए उसका ग्रथं], (हि) क्योंकि (ताम्याम) उन दोनों प्रकार के शास्त्रों से (धमंः) धर्म (निबंभौ) उत्पन्न हुग्रा है।। १२६।।

अस्तु श्री त्या : वेद श्रीर श्रुति नाम के कारण—वेदों के, वेद श्रीर श्रुति ये दो नाम क्यों पड़े, इसके उत्तर में महर्षि दयानन्द लिखते हैं—

''(प्रक्न) वेद ग्रौर श्रुति ये दो नाम ऋग्वेदादि संहिताग्रों के क्यों हुए हैं ?

(उत्तर) प्रथं भेद से, क्यों कि एक विद् धातु ज्ञानार्थक है, दूसरी विद् धातु सत्तार्थक है, तीसरे विद्कृ का लाभ ग्रथं है, चौथे विद् का ग्रथं विचार है। इन चार घातुओं से करण ग्रौर अधिकरण कारक में 'धज़' प्रत्यय करने से वेद शब्द सिद्ध होता है। तथा (श्रु) धातु श्रवण प्रथं में है। जिनके पढ़ने से यथार्थं विद्या का विज्ञान होता है, जिनको पढ़के विद्वान् होते हैं, जिनसे सब सुखों का लाभ होता है ग्रौर जिनसे ठीक-ठीक सत्यासत्य का विचार मनुष्यों को होता है, इससे ऋक् सहिता ग्रादि का वेद नाम है। वैसे ही सृष्टि के ग्रारम्भ से ग्राज पर्यन्त ग्रौर ब्रह्मा ग्रादि से लेके हम लोग पर्यन्त जिससे सब सत्यविद्याओं को सुनते ग्राते हैं, इससे वेदों का नाम श्रुति पड़ा है।"

(ऋ० भू० २०-२१)

'जैसे छन्द ग्रीर मन्त्र ये दोनों शब्द एकार्यवाची ग्रथित् संहिता भाग के नाम हैं. वैसे ही निगम ग्रीर श्रुति भी वेदों के नाम हैं।'' (ऋ० भू० ७६)

श्रति-स्मृति का ग्रपमान करने वाला नास्तिक है--

योऽवमन्येत ते मूले हेतुशास्त्राश्रयाद् द्विजः ।

स साधुभिबंहिष्कार्यो नास्तिको वेदनिन्दकः ॥ १३० ॥ [२।११](६७)

(य: द्विजः) जो कोई मनुष्य (ते मूले) वेद श्रीर वेदानुकूल ग्राप्त-ग्रन्थों का (हेतुशास्त्राश्रयात्) तर्कशास्त्र के ग्राश्रय से (ग्रवमन्येत) ग्रपमान करे (सः) उसको (साधुभिः बहिष्कार्यः) श्रेष्ठ लोग जातिबाह्य कर दें, क्योंकि (वेदनिन्दकः) जो वेद की निन्दा करता है (नास्तिकः) वही नास्तिक कहाता है।। १३०।। (स० प्र० २५६) "जो तर्कशास्त्र के आश्रय से वेद और धर्मशास्त्र का अपमान करता अर्थात् वेद से विरुद्ध स्वार्थ का आचरण करता है, श्रेष्ठ पुरुषों को योग्य है कि उसको अपनी मण्डली से निकालके बाहर कर देवें, क्योंकि वह वेदनिन्दक होने से नास्तिक है।" (तर्ज लन् वेज खर्ज ४६)

''जो वेद ग्रीर वेदानुकूल ग्राप्त पुरुषों के किये शास्त्रों का ग्रपमान करता है, उस वेदिनन्दक नास्तिक को जाति, पंक्ति ग्रीर देश से बाह्य कर देना चाहिये '' (स॰ प्र० ५३)

अस्तु शिट्याः 'तर्क शब्द का विवेचन — श्लोक १२६ श्रीर १३० में मनु ने वेदों श्रीर वेदवेत्ता व वेदानुसारी श्राचरण वाले ऋषियों द्वारा प्रणीत धर्मशास्त्रों को 'तर्कशास्त्र का सहारा लेकर ग्रपमान न करने योग्य' कहा है। यहाँ तर्क से श्रीभन्नाय 'उचित तर्क' से नहीं,श्रपितु 'कुतर्क से है। यह बात निम्न प्रमाणों से स्पष्ट होती है—

- (क) मनुने 'अवमन्येत' क्रिया का प्रयोग किया है, जिससे उनका भाव यह है कि तर्कशास्त्र की ब्राइ लेकर कुतर्क से उनका अपमान न करे।
- (ल) कुछ चीजें तर्क से परे होती हैं, जैसे-ईश्वररचित जगत् की प्रलयावस्था मनुष्य बुद्धि से 'ग्रप्रतक्यं' है ग्रथीत् बुद्धिगम्य नहीं है [१।४]। इसी प्रकार ईश्वर-प्रदत्त वेदज्ञान भी 'अचिन्त्य', 'ग्रप्रमेय' 'ग्रप्रतक्यं' अर्थात् मनुष्य-बुद्धि द्वारा पूर्णतः बुद्धिगम्य नहीं है [१।३,२१,२३]। मनु उसे पूर्णतः तर्कानुकूल ग्रथीत् युक्तिसंगत मानते हैं, ग्रतः वेदज्ञान पर तर्क करने की ग्रावश्यकता ही नहीं रहती। यदि कोई उसका खण्डन करता है, तो वह कुतर्क ही करता है।
- (ग) मनु और अन्य शास्त्र भी तर्क को धर्म निश्वय में प्रमाण मानते हैं।शास्त्रों ने तर्क को एक ऋषि का रूप दिया है। किन्तु तर्क करने वाला व्यक्ति कौन हो सकता है, यह भी निर्धारित कर दिया है। तत्त्वज्ञानी शास्त्रवेत्ता व्यक्ति ही तर्क करने की योग्यता रखते हैं, अन्य नहीं। मनु कहते हैं कि तर्क से धर्म का ज्ञान प्राप्त करें। साथ ही तर्क के योग्य कौन व्यक्ति हैं, यह भी स्पष्ट करते हैं
  - (प) प्रत्यक्षं चानुमानं च शास्त्रं च विविधागमम् । त्रयं सुविदितं कार्य धर्मगुद्धिममीष्सता ॥ १२ । १०५ ॥
  - (प्रा) आवं धर्मीपदेशं च वेदशास्त्राविरोधिना ।

यस्तर्कोगानुसंघत्ते सः धर्म वेद नेतरः ॥ १२ । १०६ ॥

- (इ) त्रीवद्यो हेतुकस्तर्की .....परिषद् स्यादृशावरा ॥ १२ । १११ ॥
- (घ) निरुक्तशास्त्र में तर्क को ऋषि के रूप में वर्णित करते हैं। उसके द्वारा वेदमन्त्रार्थों का निश्चय बतलाया है। लेकिन वहीं मनु वाली मान्यता भी स्पष्ट कर दी है कि अतपस्वी, ग्रनृषि ग्रीर अल्पविद्या वाले लोग तर्क की योग्यता नहीं रखते—

'अपि अ तितोऽपि तकतः, न तु पृथक्त्वेन मन्त्रा निर्वक्तव्याः, प्रकरणदाः एव तु

निर्वक्तब्याः नह्ये बुप्रत्यक्षमस्त्यनृषेरतपसो वा। पारोवर्यवित्सु तु खलु वेदिनृषु मूयो-विद्यः प्रशस्यो भवति' इत्युक्तं पुरस्तात्।

मनुष्या वा ऋषिषूत्कामत्सु वेदानबुवन्, को न ऋषिभविष्यतीति ? तेभ्य एतं तर्कमृषि प्रायच्छन् मन्त्रार्यविन्ताभ्यूहमभ्यूरहम् । (परिशिष्ट ११।१३)

इस म्राधार पर उपर्युक्त योग्यताम्रों से रहित व्यक्ति को मनु म्रीर शास्त्र तर्क करने के म्रयोग्य मानते हैं। विशेषरूप से वेद और वेदानुकूल शास्त्रों के सन्दर्भ में। इसी म्रागय से इन श्लोकों में वेदादि को अमीमांस्य और तर्क से म्रनवमाननीय कहा है।

धर्म के चार आधाररूप लक्षण--

वेदः स्मृतिः सदाचारः स्वस्य च प्रियमात्मनः ।

एतच्चतुर्वियं प्राहुः साक्षाद्धमंस्य लक्षणम् ॥१३॥ [२।१२](६८)

"(वेद: स्मृति: सदाचार:) वेद, स्मृति, सत्पुरुषों का ग्राचरण (च) ग्रोर (स्वस्य ग्रात्मन: प्रियम्), ग्रपने ग्रात्मा के ज्ञान से ग्रविरुद्ध प्रियाचरण (एतत् चतुर्विधं धर्मस्य लक्षणम्) ये चार धर्म के क्ष्रू लक्षण हैं ग्रर्थात् इन्हीं से धर्म लक्षित होता है"।। १३१।। (स॰ प्र० २५७)

🕸 (साक्षात्) सुस्पष्ट या प्रत्यक्ष कराने वाले .....

"श्रुति—वेद, स्मृति—वेदानुकूल ग्राप्तोक्त भनुस्मृत्यादि शास्त्र, सत्पुरुषों का ग्राचार जो सनातन ग्रर्थात् वेद द्वारा परमेश्वर प्रतिपादित कर्म ग्रीर ग्रपने ग्रात्मा में प्रिय ग्रर्थात् जिसको ग्रात्मा चाहता है जैसा कि सत्य-भाषणा, ये चार धर्म के लक्षणा ग्रर्थात् इन्हीं से धर्माधर्म का निश्चय होता है। जो पक्षपातरहित न्याय सत्य का ग्रहण ग्रसत्य का सवया परित्याग रूप ग्राचार है, उसी का नाम धर्म ग्रीर इसके विपरीत जो पक्षपातसहित ग्रन्यायाचरणा, सत्य का त्याग ग्रीर ग्रसत्य का ग्रहणरूप कर्म है, उसी को ग्रधमं कहते हैं" (स० प्र० ५३)

अर्जुर्कोट्जन्य—(क) धर्म एवं धर्म के मूलस्रोतों पर प्रामाणिक विस्तृत विवेचन १। १२५ पर द्रष्टव्य है।

- (ख) ऋषि दयानन्द ने धर्मकी व्याख्या दार्शनिक स्राधार ग्रहण करके निम्न प्रकार दी है—
  - (ग्र) यतोऽम्युदयनिःश्रेयससिद्धिः स धर्मः । (वैशे०१।१।२)

जिसके म्राचरण करने से संसार में उत्तम सुख और निःश्रेयस म्रर्थात् मोक्ष-सुख की प्राप्ति होती है, उसी का नाम धर्म है।"

(ग्रा) चोदना लक्षरणोऽर्थो धर्मः। (पू० मी० १। १।२) 🔠

'(चोदना०) ईश्वर ने वेदों में मनुष्यों के लिये जिसके करने की ग्राज्ञा दी है, वहीं धर्म ग्रीर जिसके करने की प्रेरणा नहीं की है, वह ग्रधमं कहाता है। परन्तु वह धर्म ग्रर्थयुक्त अर्थात् ग्रधमं का ग्राचरण जो ग्रनथं है, उससे ग्रलग होता है। इससे धर्म का ही जो ग्राचरण करना है वही मनुष्यों में मनुष्यपन है। (ऋ० भू० ११५)

धर्मजिज्ञासा में श्रुति परमप्रमाण और धर्मज्ञान के पात्र-

## ग्रर्थकामेष्वसक्तानां धर्मज्ञानं विधीयते । धर्मजिज्ञासमानानां प्रमाणं परमं श्रुतिः ॥१३२॥ [२।१३] (६६)

(स्रयंकामेषु + स्रसक्तानाम्) जो पुरुष स्रयं — सुवर्णादि रत्न स्रोर काम — स्त्री सेवनादि में नहीं फंसते हैं (धर्मज्ञानं विधीयते) उन्हीं को धर्म का ज्ञान होता है (धर्मजिज्ञासामानाम्) जो धर्म के ज्ञान की इच्छा करें, वे (प्रमाणं परमं श्रुतिः) वेद द्वारा धर्म का निश्चय करें, क्योंकि धर्म-स्रधर्म का निश्चय बिना वेद केठोक-ठीक नहीं होता!। १३२।। (स० प्र० ५३)

"परन्तु जो द्रव्यों के लोभ ग्रौर काम ग्रर्थात् विषय-सेवा में फंसा हुग्रा नहीं होता, उसी को धर्म का ज्ञान होता है। जो धर्म को जानने की इच्छा करें उनके लिए वेद ही परम प्रमाण है।" (स॰ प्र० २५७)

"धर्शशास्त्र में कहा है कि—'ग्रथं ग्रीर काम में जो ग्रासक्त नहीं, उनके लिये धर्मज्ञान का विधान है।" (द० ल० वे० ख० ६)

"जो मनुष्य सांसारिक विषयों में फंसे हुए हैं उन्हें धर्म का ज्ञान नहीं हो सकता। धर्म के जिज्ञासुग्रों के लिए परम प्रमाण वेद है।" वेदोक्त सब विधान धर्म हैं— (पू० प्र० १०५)

श्रुतिद्वैषं तु यत्र स्यात्तत्र धर्मावुभौ स्मृतौ । उभाविष हि तौ धर्मो सम्यगुक्तौ मनोविभिः ॥१३३॥ [२।१४] (७०)

(यत्र तु श्रुतिद्वेषं स्यात्) जहाँ कहीं श्रुति चवेद में दो पृथक् ग्रादेश विहित हों (तत्र) ऐसे स्थलों पर (उभौ) वे दोनों ही विधान (धर्मों स्मृतौ) धर्म माने हैं (मनी विभिः) मनी वी विद्वानों ने (तौ उभौ ग्रिप सम्यक् धर्मों उक्तौ) उन दोनों को ही श्रेष्ठ धर्म स्वीकार किया है।। १३३।।

उदितेऽनुदिते चैव समयाध्युषिते तथा। सर्वथा वर्तते यज्ञ इतीयं वैदिकी श्रुतिः ॥१३४॥ [२।१४] (७१)

(उदिते) सूर्योदय के समय (च म्रनुदिते) म्रीर सूर्यास्त के समय (तथा) तथा (समयाध्युषिते)समय के अतिक्रमण हो जाने पर अर्थात् प्रत्येक समय अथवा किसी भी निर्धारित किये समय में जिसे विशेष उपलक्ष्य में श्रायोजित यज्ञ ] (सर्वथा यज्ञ: वर्तते) सब स्थितियों में यज्ञ कर लेना चाहिए (इति इयं वैदिकी श्रुति:) इस प्रकार ये तीनों ही धर्म हैं, ऐसी वैदिक मान्यता है।। १३४।।

अनुशिल्न: अथंभेद-एक मत के अनुसार यहाँ प्रातः के तीन यज्ञसमयों का विकल्प है - 'उदिते' स्पूर्योदय होने पर, 'अनुदिते' स्पूर्योदय से पूर्व मक्षत्र दीखने तक, 'समयाध्युषिते' स्व नक्षत्रदर्शन बन्द होने से सूर्यदर्शन से पूर्व तक। ऐसा अर्थ करने पर सायंकाल का परिगणन नहीं होता। इस टीका का अर्थ ही ब्यापक एवं पूर्ण है। इस शास्त्र के पढ़ने के ग्रधिकारी —

निषेकादिइमशानान्तो मन्त्रैर्यस्योदितो विधिः।

तस्य ज्ञास्त्रेऽधिकारोऽस्मिञ्जेयो नान्यस्य कस्यचित् ॥ १३४ ॥ [२।१६]

(निषेक + ग्रादि + श्मशानान्तः) गर्भाघान से लेकर ग्रन्त्येष्टिपर्यन्त (मन्त्रैः + यस्य विधिः उदितः) मन्त्रपूर्वक जिसके लिए विधियां कही गई हैं (तस्य) उसी ग्रर्थात् ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य का (ग्रस्मिन् शास्त्रे अधिकारः ज्ञेयः) इस मनुस्मृति शास्त्र में ग्रिथिकार समक्षना चाहिए (ग्रन्यस्य कस्यचित् न) ग्रन्य किसी [शूद्र ग्रादि] का नहीं ॥ १३५॥

"मनुष्यों के शरीर ग्रौर ग्रात्मा के उत्तम होने के लिए निषेक **अर्था**त् गर्भाधान से लेके रमशानान्त ग्रथात् ग्रन्त्येष्टि मृत्यु के पश्चात् मृतक शरीर का विधि-पूर्वक दाह करने पर्यन्त १६ संस्कार होते हैं।" (स० वि० २७)

## आज़ुर्खीत्उनः : यह श्लोक निम्न 'ग्राधारों' के ग्रनुसार प्रक्षिप्त है-

- १. प्रसंगिदिरोध (१) यह पूर्वापर प्रसंग के विरुद्ध है। यहाँ पूर्वापर प्रसंग धर्म के लक्षण और उनके विवेचन का चल रहा था। १२७—१३४ में ग्रन्य लक्षणों का विवेचन करके १३६-१३७ में ग्रविशब्द 'सदाचार' का विवेचन किया है। इस धर्म के चार लक्षणों के विवेचन के प्रसंग को इस इलोक ने भंग कर दिया है ग्रीर बीच में ग्रप्रा-संगिक रूप से शास्त्र के ग्रधिकार का वर्णन किया है। पूर्वार प्रसंग के विरुद्ध होने के कारण यह प्रक्षिप्त है। (२) यदि यह इलोक मौलिक होता तो स्थान की दृष्टि से इसे या तो ग्रन्य के प्रारम्भ में होना चाहिए था ग्रथवा ग्रन्त में। इस कथन की यहां बीच में कोई संगित सिद्ध नहीं होती। इसलिए भी यह ग्रसंगत एवं प्रक्षिप्त है।
- २. शैलीगत आधार—मौलिक रूप में मनुस्मृति में मनुस्मृतिके ही लिए 'शास्त्र' संज्ञा का व्यवहार नहीं बनता। इस संज्ञा का व्यवहार मनुस्मृति के 'संकलन' रूप में निबद्ध होने के पद्मात् किया गया है (विस्तारपूर्वक विवेचन के लिये देखिये १। ५८-५६ क्लोकों पर 'शैलीगत ग्राधार' शीर्षक समीक्षा) इस दृष्टि से यह क्लोक परवर्ती है, मौलिक नहीं, अतः प्रक्षिप्त है।
- ३. विषयविरोध—१। ४-५ ग्रीर १। १४४ 'संकेतक' क्लोकों के अनुसार यह धर्मोत्पृक्ति का विषय प्रचलित है इक्को सुम्बद्ध क्लोक ही यहां विषयसंगत कहलायेंगे, प्रन्य

ग्रसंगत होंगे। इस विषयक्षेत्र में शास्त्र के प्रधिकार का कथन विषयविरुद्ध है, ग्रतः प्रक्षिप्त है।

ब्रह्मावर्त्त देश की सीमा---

सरस्वतीहष्द्वत्योर्वेवनद्योर्येवन्तरम् । तं वेवनिर्मितं देशं ब्रह्मावतं प्रचक्षते ॥ १३६ ॥ [२ । १७] (७२)

(देवनद्योः सरस्वती-दृषद्वत्योः) देव ग्रर्थात् दिव्यगुण ग्रीर दिव्य ग्राचरण वाले विद्वानों के निवास सं युक्त सरस्वती ग्रीर दृषद्वती नदी-प्रदेशों के (यत् + ग्रन्तरम्) जो बीच का स्थान है (तम्) उस (देवनिर्मितम्-देशम्) दिव्यगुण एवं ग्राचरण वाले विद्वानों द्वारा बसाये ग्रीर निवास से सुशोभित देश को ('ब्रह्मावर्तम्' प्रचक्षते) 'ब्रह्मावर्त' कहा जाता है ॥१३६॥

[देव शब्द का 'दिव्यगुण श्रोर श्राचरण युक्त विद्वान्' शास्त्रप्रसिद्ध श्रथं है। श्रधिक जानकारी के लिए ३। ८२ पर 'देव' विषयक समीक्षा देखिए]!

महर्षि दयानन्द ने ब्रह्मावर्त्त के स्थान पर ग्रायविर्त्त पाठ ग्रह्ण करके निम्न व्याख्या दी है—

"(देवनद्योः सरस्वती-दृषद्वत्योः) देवनदियों—देव अर्थात् विद्वानों के संग से युक्त सरस्वती और दृषद्वती निवयों, उनमें सरस्वती नदी जो पिष्चम प्रान्त में वर्तमान उत्तर देश से दक्षिण समुद्र में गिरती है, जिसे सिन्धु नदी कहा जाता है और पूर्व में जो उत्तर से दक्षिण देशीय समुद्र में गिरतो है, जिसे ब्रह्मपुत्र के नाम से जानते हैं; इन दोनों निवयों के (यत् अन्तरम्) बीच (देवनिमितम्) विद्वानों आर्यों द्वारा सुशोभित (देशम्) स्थान (आर्यावर्त्तं प्रचक्षते) 'आर्यावर्त्तं' कहलाता है" ।। १३६ ।। ऋ० दया० पत्र वि० पृ० ६६—दिन्दो में अनूदित)

उन्होंने सत्यार्थप्रकाश में इस श्लोक के साथ १४१वां या २।२२वां श्लोक संयुक्त करके उसकी व्याख्या इस प्रकार की है—'उत्तर में हिमालय, दिक्षण में विध्याचल, पूर्व और पश्चिम में समुद्र तथा सरस्वती, पश्चिम में अटक नदी, पूर्व में दृषद्वती जो नेपाल के पूर्व भाग पहाड़ से निकलके बंगाल के आसाम के पूर्व और ब्रह्मा के पश्चिम और होकर दक्षिण के समुद्र में मिली है, जिसको ब्रह्मपुत्रा कहते हैं और जो उत्तर के पहाड़ों से निकलके दक्षिण के समुद्र की खाड़ी में अटक मिली है। हिमालय की मध्यरेखा से दिक्षण और पहाड़ों के भीतर और रामेश्वर पर्यन्त विन्ध्याचल के भीतर

जितने देश हैं उन सबको स्नार्यावर्त्त इसलिए कहते हैं कि यह स्नार्यावर्त्त देव स्नर्यात् विद्वानों ने बसाया स्नीर स्नार्यजनों के निवास करने से स्नार्यावर्त्त कहाया है। (पृ० २२४)

सदाचार का लक्षण-

तस्मिन्देशे य ग्राचारः पारंपर्यक्रमागतः।

वर्णानां सान्तरालानां स मदाचार उच्यते ॥१३७॥ [२।१८] (७३)

(तस्मिन् देशे) उस ब्रह्मावत्त देश में (वर्णानां सान्तरालानां पारम्पर्य-क्रमागतः यः स्राचारः) वर्णो स्रौर स्राश्रमां का जो परम्परागत स्रर्थात् वेदों के प्रारम्भ से लेकर उत्तरोत्तर क्रम से पालित जो स्राचार है। (सः) वह (सदाचारः + उच्येने) सदाचार कहलाता है।। १३७ ।। क्ष

अवन्तु श्री टिंडन्तः सान्तरालानाम् का संगत श्रयं—(१) इस दलोक में टीकाकारों ने 'सान्तरालानाम्' पद का 'वर्णसंकर या संकीर्ण जातियां' श्रयं श्रशुद्ध एव मनुविरुद्ध किया है। यहां परम्परागत श्राचार को 'सदाचार' के रूप में परिभाषित किया है, जब कि वर्णसंकरों के श्राचार को मनुस्मृति में 'सदाचार' के श्रन्तर्गत ही नहीं माना, प्रत्युत निन्द्य श्राचार कहा है [१०। ५-७३]। श्रतः यहां इस पद का श्रयं 'श्राश्रम' ही करना चाहिए। मनुस्मृति का प्रतिपाद्य विषय वर्णों श्रीर श्राश्रमों के धर्मोंका वर्णन करना है, वही प्रतिपादित है। प्रतिपाद्य विषय से भिन्न विषय को लक्षण के श्रन्तर्गत ग्रहण करने की कोई संगति भी सिद्ध नहीं होती। इस दिष्ट से भी 'ग्राश्रम' श्रयं ही उपयुक्त है। १। २ श्लोक में प्रयुक्त 'श्रन्तरप्रभवाणाम्' पद भी 'ग्राश्रम' श्रयं का पोपक है श्रीर पर्यायवाची के रूप में प्रयुक्त हुग्रा है (विशेष जानकारी के लिए १। २ पर 'ग्रनुशीलन' देखिए)।

(२) 'पारंपयंक्रम' से म्रिभिप्राय—यहां परम्परागत से म्रिभिप्राय 'सृष्टि-प्रारम्भ में वेदों के विधानों से प्रचलित म्राचरण' से है क्योंकि वर्णों-म्राश्रमों की परम्परा म्रौर किसी से प्रारम्भ नहीं हुई म्रिपितु वेदों से ही हुई है [१।२३,३१] वेदों से ही वर्णं-व्यवस्था, नामकरण म्रादि किये गये [१।२१,८७] ऐसी मनु की मान्यता है। इसकी पुष्टि इस वात से भी हो जाती है कि मनु वेदविहित म्राचरण को ही 'सदाचार मानते हैं [४।१५५,१।१०८ म्रादि]

ब्रह्मिषदेश की सीमा---

कुरक्षेत्रं च मत्स्याश्च पञ्चालाः शूरसेनकाः ।

एष ब्रह्मधिदेशो वै ब्रह्मावर्तादनन्तरः ॥ १३८ ॥ [२ । १६]

<sup>% [</sup>प्रचित्ति प्रयं — उस देश में ब्राह्मण ग्रादि ग्रौर ग्रम्बष्ठ रथकार आदि वर्ण संकर जातियों का कुलपरम्परागत जो ग्राचार है, वहीं 'सदाचार' कहा जाता है।। १३७॥ (२।१८)।]

(कुरुक्षेत्रं मत्स्याः पञ्चालाः च शूरसेनकाः) कुरुक्षेत्र, मत्स्य, पञ्चाल ग्रौर शूर-सेनक (एषः) इनको मिलाकर बना (ब्रह्मावर्तात् +-ग्रनन्तरः) ब्रह्मावर्त्त से मिला हुग्रा (ब्रह्मिवदेशः) 'ब्रह्मिव देश' है ॥ १३८॥

### अन्य व्यक्तिनः यह श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है--

- १. प्रसंगिवरोध (१) यह क्लोक प्रचलित पूर्वीपर प्रसंग को भंग करके मिलाया गया है। इसका प्रसंगविरोध ग्रत्यन्त स्पष्ट रूप से दिखाई पड़ रहा है। धर्म के लक्षणों का विवेचन करते हुए १३६ वें श्लोक में 'सदाचार' का विवेचन प्रारम्भ किया है । पहले १३६ वें श्लोक में 'सदाचार' के ग्राधारभूत देश ब्रह्मावर्त की सीमा बतलायी ग्रीर फिर १३७ में उस देश के निवासी वर्णों और ग्राश्रमस्थों के परम्परागत ग्राचरण को 'सदा-चार' के रूप में प्रमाण माना। इसी बात को १३८ वें में पूर्ण किया है। चू कि इस देश में रहने वाले ब्राह्मणों का चरित्र स्रादर्श है, स्रतः उनसे सब लोग स्रपना-अपना चरित्र सीखें। इन तीनों इलोकों के वाक्य परस्पर जुड़े हुए हैं स्रीर वह 'सदाचार' की चर्चा भी १३६ वें में जाकर पूर्ण होती है। इस इलोक ने उस चर्चा के क्रम को भंग कर दिया है श्रीर सदा-चार के विवेचन में पृथक् देश की सीमा का ग्रत्रासंगिक कथन किया है। (२) इस क्लोक के ग्राने से 'सदाचार' का विवेचन ग्रव्यवस्थित हो गया । १३६ वें में सदाचार के आधार स्थान की सीमा वर्णित की ग्रीर १३७ वें में उसे सदाचार माना। अब, जिसे सदाचार माना है उसी को सीखने का कथन होना चाहिए,किन्तू १३८ में ब्रह्मर्षि देश का वर्णन ग्रा गया ग्रीर फिर यह कहा गया कि इस देश के ब्राह्मणों से चरित्र की शिक्षा लें। 'सदाचार' तो ब्रह्मावर्त के निवासियों का आचरण हुआ, किन्तु शिक्षा ब्रह्मिष देश वालों से;यह वेतुकी बात हो गई। इस प्रकार इस क्लोक से विवेचन ग्रस्त-व्यस्त हो गया है। ग्रतः यह श्लोक मौलिक नहीं है।
- २. विषय-विरुद्ध १२० वें (२।१) में विषय का प्रारम्भ करते हुए उसका संकेत भी दिया है कि 'यो धर्मः तं निबोधत' प्रथांत् 'धर्म के विषय में सुनो। १४४ वें [२।२२५] में इस विषय की समाष्टित का संकेत हैं 'एषा धर्मस्य यो योनिः समासेन प्रकीतिता।' ब्रह्मावर्त की सीमा का वर्णन तो 'सदाचार' नामक धर्म के लक्षण के विषय को परिभाषित करने के लिये किया ।या है। ग्रतः विषयसंगत है। किन्तु धर्म के विषय के अन्तर्गत किसी देश की सीमा को प्रदिशत करना विषयान्तर बात है, ग्रतः यह श्लोक विषयविरुद्ध है।

सारे संसार के लोग ब्रह्मावर्त के विद्वानों से चरित्र की शिक्षा ग्रहण करें—

एतद्देशप्रसूतस्य सकाशादग्रजन्मनः । स्वं स्वं चरित्रं शिक्षेरन्पृथिव्यां सर्वमानवाः ॥१३६॥[२।२०](७४)

(एतद् देशप्रसूतस्य) इसी ब्रह्मावतं देश [१३६-१३७] में उत्पन्न हुए (अग्रजन्मनः सकाशात्) ब्राह्माणों =विद्वानों के सान्निध्य से (पृथिव्यां- सर्वमानवाः) पृथिवो पर रहने वाने सब मनुष्य (स्वंस्वं) ग्रयने-ग्रपने (चिरित्रं शिक्षेरन्) आचरण ग्रर्थात् कत्तं व्यों की शिक्षा ग्रहण करें।। १३६।।

महिष दयानन्द ने उसी ग्रार्यावर्त के पाठ के ग्रनुसार ग्रर्थं
किया है—

"इसी स्रायावर्त में उत्पन्न हुए ब्राह्मणों स्रर्थात् विद्वानों से भूगोल के सब मनुष्य—ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, जूद्र, म्लेच्छ स्रादि सब अपने स्रपने योग्य विद्या चरित्रों की शिक्षा ग्रीर विद्याभ्यास करें।" (स० ४० २७३) मध्यदेश की सीमा—

हिमवद्विन्ध्ययोर्मध्यं यत्प्राग्विनशनादिष । प्रत्यगेव प्रयागाच्च मध्यदेशः प्रकीर्तितः ॥१४०॥ [२।२१] (७५)

(हिमवद्-विन्ध्ययोः मध्यं) [उत्तरमें] हिमालय पर्वत [ग्रीर दक्षिण में] विन्ध्याचल के मध्यवर्ती (विनशनात् + अपि यत् प्राक्) विनशन प्रदेश == सरस्वती नदी के सुप्त होने के स्थान से लेकर जो पूर्वदिशा का देश है (च) और (प्रयागात् प्रत्यक्) प्रयागप्रदेश से पश्चिम में जो देश है, वह (मध्यदेशः प्रकीर्तितः) 'मध्यदेश' कहा जाता है।। १४०।।

ग्रायवित्तं देश की सीमा---

म्रासमुद्रात् वे पूर्वादासमुद्रात् पश्चिमात् । तयोरेबान्तरं गिर्योरार्यावतं विदुर्बुघाः ॥१४१॥[२।२२] (७६)

(ग्रा-समुद्रात्तु व पूर्वात्) जो पूर्व समुद्र से लेकर (ग्रा-समुद्रात्तु पिर्विमात्) पश्चिम समुद्रपर्यन्त विद्यमान (तयोः एव गिर्योः ग्रन्तरम्) उत्तर में हिमालय ग्रौर दक्षिण में स्थित विन्ध्याचल का मध्यवर्ती देश है, उसे (बुधाः ग्रार्यावत्तं विदुः) विद्वान् आर्यावर्त्तं कहते हैं ।। १४१ ।।
(ऋ० दया० पत्र० विज्ञा० ६६ हिन्दी-ग्रन्नवाद)

वह स्रायावर्त्त यज्ञिय देश है, उससे परे म्लेच्छ देश—

कृष्णसारस्तु चरति मृगो यत्र स्वभावतः। स ज्ञेयो यज्ञियो देशो म्लेच्छदेशस्त्वतः परः ॥१४२॥[२।२३](७७)

(तु) ग्रौर (यत्र) जिस देश में (स्वभावतः कृष्णसारः चरित) स्वाभाविक रूप से कृष्णमृग विचरण करता है (सः) वह [१४१ में वर्णित] ग्रायावर्त देश (यज्ञियः देशः ज्ञेयः) यज्ञों से सम्बद्ध = पवित्र, श्रेष्ठ ग्रयवा श्रेष्ठ कमौ वाले व्यक्तियों से युक्त देश है, ऐसा समक्षना। (ग्रतः परः तु)

इस ग्रार्यावर्त से ग्रागे =परे तो (म्लेच्छदेश:) म्लेच्छभाषाभाषी व्यक्तियों ग्रथवा ग्रशिक्षित व्यक्तियों के देश हैं ।।१४२।। %

"जो स्रार्यावर्त देश से भिन्न देश हैं वे दस्युदेश स्रोर म्लेच्छ देश कहाते हैं।" (स॰ प्र॰ २२५)

श्रिन्द्रशिटिन्द्र: १४२ का सङ्गत प्रयं— (१) इस क्लोक का अन्य टीकाओं या भाष्यों में जो अर्थ मिलता है, वह प्रासिङ्गिक सिद्ध नहीं होता। (क) यतोहि, उस अर्थ के अनुसार इस क्लोक में 'यिजय' और 'म्लेच्छ' देशों की एक परिभाषा-सी बन जाती है, जब कि यहां पूर्वापर प्रसङ्ग में यिजय और म्लेच्छ देश की परिभाषाओं का कोई प्रसङ्ग नहीं बनता। (ख) यहाँ पूर्ववर्णन कुछ देशों की सीमाओं का है, और १४१ में उस प्रसङ्ग में आर्यावर्त की सीमा बतलायी है, अतः इस क्लोक का सम्बन्ध भी उसी के साथ बनता है। यह उसके प्रसङ्ग से विच्छिन्न क्लोक नहीं है। इस क्लोक में 'सः' पद इसे पूर्व क्लोक के साथ जोड़ने का संकेत करता है और 'तु' पद यह संकेत देता है कि उसी क्लोक की इसके साथ अनुवृत्ति है। पूर्व देश की विशेषता इसमें प्रदिशत की है, इस प्रकार यह क्लोक उसका अर्थवाद है। (ग) पहले क्लोक में विणित देश का नाम 'आर्यावर्त' है और इस क्लोक में भी उसे यजीय परम्पराओं के आधार पर आर्यो अर्थे परम्परा वाले व्यक्तियों का देश बताया है। ''यजो वं अंध्ठतमं कर्म'' [शत० १।७।१।५] प्रमाण के अनुसार सभी श्रेष्ठ कर्मों को यज्ञ कहते हैं। उसके साथ इस क्लोक में कृष्ण-मृग विचरण करने की एक प्राकृतिक विशेषता भी अलग से कह दी है। इस प्रकार इस भाष्य का अर्थ प्रासिङ्गक एवं मनुसम्मत है।

(२) इलोकार्थ में याज्ञवल्क्य स्मृति का प्रमारा---

इस भाष्य में जो अर्थ किया गया है वही प्राचीन मान्यता के अनुरूप है, इसकी पुष्टि याज्ञवल्क्य स्मृति के एक क्लोक से हो जाती है। इस क्लोक में यज्ञीय देश की परिभाषा नहीं है, और न कृष्ण मृग को यज्ञीय देश का आधार या लक्षण माना गया है, अपितु कृष्णमृग का विचरण करना आर्यावर्त की एक विशेषता मात्र प्रदिश्त की गई है। प्राचीन मान्यता भी यही है। धर्मों के कथन का प्रारम्भ करते हुए याज्ञवल्क्य स्मृति में इस बात को इसी रूप में प्रस्तुत करते हुए कहा है—

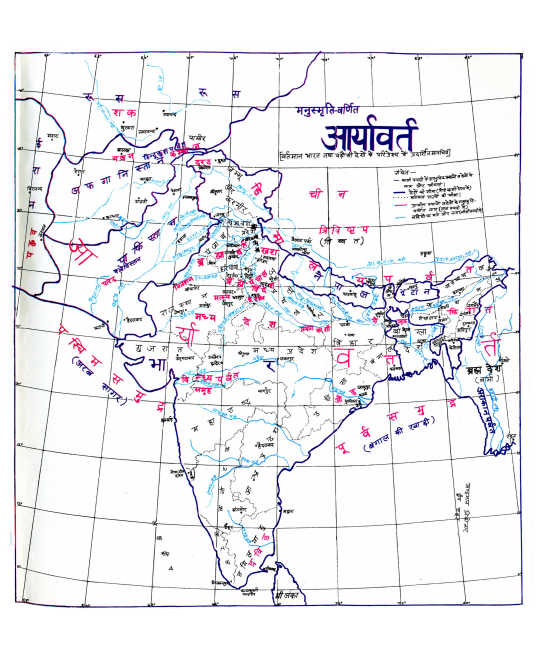
मिथिलास्थः स योगीन्द्रः क्षणां ध्यात्वाऽत्रवीन्मुनीन् ।

यस्मिन् देशे मृगः कृष्णः तस्मिन् धर्मान् निबोधत ॥ ग्राचा० २ ॥

श्रर्थात्—िमिथिला निवासी उस योगीश्वर याज्ञवल्क्य ने थोड़ी देर विचार करके मुनियों से कहा—'जिस देश में काला मृग विचरण करता है या पाया जाता है, उस (ग्रायविर्त) देश में ग्रनुष्ठेय धर्मों को सुनो'।।

(२) 'म्लेच्छ' शब्द का ग्रिमिप्राय--इस श्लोक में प्रयुक्त 'म्लेच्छ' शब्द विचार-

क्ष [प्रचित्तत म्रर्थ-जहाँ पर काला मृग स्वभाव से ही विचरण करता है, वह यज्ञीय' देश है, इसके स्रतिरिक्त म्लेच्छ देश है।।१४२॥]



## मानचित्र का विवरण

## (क) आर्यावर्त की सीमाएँ—

पूर्व में, समुद्र तक और पश्चिम में, पश्चिम समुद्र तक। उत्तर में, हिमवान् (हिमालय) पर्वत (पश्चिम में हिन्दूकुश से लेकर पूर्व में असम और अराकान पर्वतमाला तक भारत की सम्पूर्ण उत्तरी सीमा पर फैली हुई पूरी पर्वत श्रेणी को हिमवान् पर्वत कहा जाता रहा है। कैलाश पर्वत आदि इसी के अंग हैं)। दक्षिण में, विन्ध्य पर्वत (आधुनिक भूगोलवेत्ताओं के अनुसार विन्ध्य पर्वत पश्चिम में गुजरात से लेकर पूर्व में बिहार तक लगभग ७०० मील तक फैला हुआ है सतपुड़ा आदि इसी के भाग हैं)। इन दोनों पर्वत प्रदेशों और उनके मध्यवर्ती भूभाग को ''आर्यावर्त''कहा गया है (मनु० २। २२)।

मनुस्मृति में संक्षेप में आर्यावर्त का विस्तार प्रदर्शित किया गया है। इसमें परिगणित चारों दिशाओं के अन्तिम प्रदेशों से आर्यावर्त की सीमा सुनिश्चित हो जाती है और अन्य सभी प्रदेशों का उन्हीं में अन्तर्भाव हो जाता है। उत्तर में शक और चीन देशों से लेकर दक्षिण में द्रविड (तिमलनाडु) तक पश्चिम में पह्लव (ईरान) प्रदेश से लेकर पूर्व में किरात प्रदेश (ब्रह्मपुत्रं का पूर्व भाग) तक इसका विस्तार था। पश्चिम से पूर्व समुद्र भी इतना ही फैला है।

यहाँ प्रश्न होता है कि मनु ने केवल कुछ प्रदेशों का ही वर्णन क्यों किया? उत्तर में कहा जा सकता है कि यहाँ प्रसंगानुसार ही केवल आर्यों की व्यवस्था के उद्भव स्थान और उसको पूर्वतः अपनाने वाले केन्द्रीय भाग का वर्णन किया है, जिसे परवर्त्य साहित्य में "धर्मदेश" भी कहा गया है। आर्यावर्त के प्रदेशों में परिगणित प्रदेश "मध्यप्रदेश" संज्ञा सापेक्षिक है, जो इस बात का संकेत देती है कि उस समय प्राच्य, प्रतीच्य, उदीच्य और दाक्षिणात्य प्रदेश भी आर्यावर्त के भाग थे, किन्तु उनमें कहीं कहीं अनार्य या आर्यों से बहिष्कृत लोग भी बसते थे, जबिक केन्द्रीय भाग में ऐसा नहीं था (मनु० १०।४५)। १०।४३-४४ प्रक्षित श्लोकों को यदि अनुश्रुति

के समान मान लिया जाये तो उनसे भी यही जानकारी मिलती है कि इन श्लोकों में परिगणित देश या जातियाँ इन श्लोकों की रचना से पूर्व आर्य थीं। इससे आर्य देशों के सुदीर्घ विस्तार का ज्ञान होता है (इ० महा० अनु० ३५.१७-१८)।

## (ख) आर्यावर्त के प्रदेश या जनपद—

(१) ब्रह्मावर्त — मनुस्मृति में ब्रह्मावर्त प्रदेश को सर्वोच्च महत्त्व का प्रदेश माना है। वहाँ के निवासियों का आदर्श आचरण ''सदाचार'' है। सदाचार की शिक्षा का यह एकमात्र केन्द्र है (२।१६-१८,२०)। भौगोलिक दृष्टि से यह एक लघु प्रदेश था, जो सरस्वती और दृषदवती देवनदियों के मध्यवर्ती भूखण्ड पर स्थित था। महाभारत में भी इसे ''धर्मक्षेत्र'' कहा है।

वैदिक एवं लौकिक संस्कृत वाङ्मय में प्राप्त उल्लेखों के अनुसार, सरस्वती नदी, हिमालय पर्वतश्रेणी में शिवालिक-पहाड़ियों से उद्भूत होकर शिमला पटियाला (वर्तमान पंजाब प्रान्त) तथा सिरसा (वर्तमान हिरयाणा प्रान्त) के क्षेत्रों से प्रवाहित होकर ब्रह्मावर्त की पश्चिमोत्तरीय सीमाओं का निर्माण करती थी। इसकी भौगोलिक स्थिति बदलती रही है। वैदिक साहित्य के अनुसार यह पश्चिम समुद्र में गिरती थी, जर्बाक अवान्तर साहित्य के अनुसार यह पश्चिम समुद्र में गिरती थी, जर्बाक अवान्तर साहित्य के अनुसार यह राजपूताना (वर्तमान पश्चिमी राजस्थान) की मरुभूमि में विलुप्त हो गयी थी। यही स्थान ''विनशन'' नाम से प्रसिद्ध हुआ (तैति० सं० ७.२.१.४; शत० ब्रा० १.४.१.१४; ऐत० ब्रा० १९.१.२; कौषी० ब्रा० १२.२.३; महा० वन० ८२.१११, शल्य० ३७.१)।

हिमालय पर्वतश्रेणी में शिवालिक-पहाड़ियों से ही उद्भूत दृषद्वती नदी, ब्रह्मावर्त की पूर्वी और दक्षिणी सीमाओं का निर्माण करती हुई यमुना के समानान्तर प्रवाहित होकर कुरुक्षेत्र के दक्षिण की ओर से होती हुई सरस्वती नदी में मिलती थी (महा० वन० ५.२; ८३.४; २०४, २०५)। दोनों ही नदियों के तट ऋषियों, मुनियों, विद्वानों के निवास एवं आश्रमों से सुशोधित थे। इनके तटों पर यज्ञों का अनुष्ठान किया जाता था। इसी कारण मनु ने इनको "देवनदी" कहा है। सम्प्रति, दोनों ही नदियों की पहचान को लेकर भूगोलवेताओं में मतभेद है। कुछ घग्घर को सरस्वती, चितंग या रक्षी को दृषद्वती

मानते हैं। अभी इन पर सुनिश्चित शोध की आवश्यकतः है।

(२) ब्रह्मिषं देश — ब्रह्मावर्त के साथ लगते पूर्व दक्षिण प्रदेश को "ब्रह्मिषं देश" नाम दिया गया है। इसमें निम्न जनपद परिगणित है—कुरुक्षेत्र (वर्तमान हरियाणा में इसी नाम से प्रसिद्ध एक जिला नगर और उसके पार्श्ववर्ती प्रदेश), मत्स्य (वर्तमान राजस्थान में जयपुर और अलवर तथा भरतपुर का कुछ क्षेत्र), पंचाल (वर्तमान उत्तरप्रदेश के बरेली, बदायूँ और फर्रुखाबाद जिलों के क्षेत्र), शूरसेन (मथुरा और आसपास का क्षेत्र) (मनु०२।१९)।

हमारे शोधकार्य के अनुसार यह श्लोक प्रक्षित घोषित हुआ है। इसकी पृष्टि भौगोलिक वर्णन से भी हो जाती है। यतोहि कुरुक्षेत्र ब्रह्मावर्त प्रदेश के अन्तर्गत आ जाता है, और शेष तीनों जनपद "मध्यदेश" की सीमा में समाविष्ट है। अतः इसकी पृथक् भौगोलिक संरचना मनुसम्मत सिद्ध नहीं होती। प्रतीत होता है, ब्रह्मावर्त के अनुकरण पर परवर्ती काल में यह नामकरण किया गया और उसके उपरान्त मनुस्मृति में इसका प्रक्षेप हुआ।

(३) मध्यदेश— उत्तर में हिमालय पर्वत, दक्षिण में विध्यपर्वत, पूर्व में प्रयाग प्रदेश (आधुनिक इलाहाबाद) और पश्चिम में विनशन स्थान (वर्तमान पश्चिमी राजस्थान की मरुभूमि में सरस्वती नदी के लुत होने का स्थल) इनका मध्यवर्ती भूभाग "मध्यदेश" कहलाता था (मनु॰ २।२१)। यहाँ प्रयाग से नगर और जनपद दोनों का ग्रहण किया गया है, जिसमें काशी भी सम्मिलित थी।

#### (ग) अन्य जनपद—

मनु० १०।४३-४४ श्लोकों में बारह जातियों का नामोल्लेख है, जो देशाधारित या देश विशेष की संज्ञाएँ भी हैं। इनसे इन जनपदों के अस्तित्व का संकेत मिलता है। यद्यपि हमारे शोधकार्य के अनुसार ये श्लोक भी प्रक्षित हैं, तथापि सम्पूर्णता के लिए मानचित्र में इनको प्रदर्शित कर दिया गया है। वे हैं—

- (१) पौण्ड्क बंगाल के दीनाजपुर, मालदह, राजशाही और बोगरा तथा रंगपुर (बाग्ला देश) के पश्चिमी क्षेत्र। राजधानी पुण्ड्वर्धनपुर, आधुनिक ''महास्थान'' (जिला बोगरा)।
  - (२) औडू आधुनिक उड़ीसा का पुरी भुवनेश्वर का क्षेत्र

और पूर्वी उत्तरी क्षेत्र। उत्तर में जाजपुर तक था।

- (३) किरात ब्रह्मपुत्र की पूर्वी घाटी का क्षेत्र।
- (४) द्रविड—दक्षिण में कावेरी नदी के आसपास का क्षेत्र। वर्तमान तमिलनाडु प्रदेश।
  - (५) पल्हव वर्तमान ईरान (फारस) का पूर्वी क्षेत्र।
- (६) पारद वर्तमान बलूचिस्तान (पाकिस्तान) में हिंगुला नदी प्रदेश और हिंगुलाज प्रदेशीय क्षेत्र।
- (७) शक शकों का मूलस्थान मध्य एशिया था। इनका निवास सायर और आक्सस (वक्षु) निदयों (वर्तमान रुस में) के समीपस्थ प्रदेश में माना जाता है। चीन की यूची जाति द्वारा खदेड़ें जाने के बाद इन्होंने पश्चिमी सीमान्त प्रदेशों में अपने प्रदेश बसाये और शनै:शनै: भारत के भीतरी प्रदेशों पर विजय प्राप्त की।
- (८) यवन—मूलतः यवन यूनान के निवासी थे। भारत से इनके सम्बन्ध अत्यन्त प्राचीन काल में थे। वहाँ से आकर कुछ यवन (यूनानी) आक्सस (वक्षु) नदी और हिन्दू कुश पर्वत के मध्यप्रदेश में बस गये थे। इस कारण उस क्षेत्र को "यवन देश" कहा गया है। बलख (अफगानिस्तान) इनकी राजधानी का क्षेत्र रहा है।
- (१) कम्बोज—दक्षिण-पश्चिम कश्मीर, वर्तमान ''पामीर'' और ''बदख़्शां'' का क्षेत्र (अफगानिस्तान)।
  - (१०) दर—उत्तर-पश्चिम कश्मीर का गिलगित, हंजा प्रदेश।
  - (११) खश—गढवाल और उसका उत्तरवर्ती क्षेत्र।
  - ( १२ ) चीन—वर्तमान चीन देश।

इनके अतिरिक्त भी दशम अध्याय में बहुत-सी ऐसी जातियों का उल्लेख है, जिन नाम पर परवर्ती काल में जनपदों का नाम पड़ा। जैसे-अन्ध्र, अम्बष्ट, मगध आदि। वहाँ इन जातियों को देशाधारित न मानकर ''वर्णसंकर'' सन्तान होने के कारण उस-उस नाम से विहित किया गया है। इस कारण इस मानचित्र में उन जातियों या जनपदों का उल्लेख नहीं किया गया है। णीय है। यहाँ म्लेच्छ शब्द का उत्तरकाल में रूढ़ 'प्रपिवत्र' या 'नीच' अर्थ नहीं है। 'म्लेच्छ प्रव्यवत्तभाषी' प्रथंवान् धातु से 'घल्' प्रत्यय के योग से म्लेच्छ शब्द बनता है। जिसका प्रयं है—'ऐसे प्रशिक्षित लोग जो अस्पष्ट—प्रशुद्ध भाषा बोलते हैं।' दूसरे शब्दों में इनको हम यह भी कह सकते हैं—'जिन्होंने वर्णाश्रम धर्मानुसार शिक्षा-दीक्षा प्राप्त नहीं की है, ऐसे व्यक्ति।' उपर्युक्त प्रसङ्ग देशों की सीमा बतलाने का है, प्रतः मनु कहते हैं कि उपर्युक्त देशों की सीमा के प्रागे म्लेच्छ व्यक्तियों के देश हैं। उस समय प्रशिक्षित देश भी थे, तभी तो मनु संसार के उन सभी देशों के लोगों को 'ब्रह्मावर्त' में प्राकर शिक्षा प्रहण करने के लिए कह रहे हैं [१।१३६ (२।२०)]। यह सीमावर्णन का प्रसंग होने से उन लोगों के प्रति इस श्लोक में कोई हीन मान्यता का भाव प्रदिश्त नहीं किया गया है। मनु व्यक्तियों को हीन अगर मानते हैं तो कर्मणा मानते हैं, जन्मना नहीं; चाहे वह कोई भी व्यक्ति हो। ऊपर 'म्लेच्छ' का जो अर्थ प्रदर्शित किया है उसकी पुष्टि के लए उनका ही एक प्रमाण प्रस्तृत है—

मुस्तबाहुरपञ्जानां या लोके जातयो बहिः।

म्लेच्छवायः चार्यवायः सर्वे ते बस्यवः स्मृताः ॥१०।४४॥

यहां 'म्लेच्छों' के लिए 'म्लेच्छवाचः' प्रयोग व्यान देने योग्य है। द्विज कहाँ निवास करें---

> एतान्द्रिजातयो देशान्संश्रयेरग्प्रयत्नतः । शुद्रस्त् यस्मिन्कस्मिन्वा निवसेद् वृत्तिर्काशतः ॥१४३॥ [२।२४]

(द्विजातयः) द्विजाति त्रर्थात् न्नाह्मण, क्षत्रिय, वैश्य लोग (एतान् प्रयत्नतः संश्रयेरन्) इन उपर्युक्त देशों में प्रयत्न करके श्राश्रय ग्रहण करें—निवास करें (वृत्ति-कश्चितः शुद्रः त्) जीविका के ग्रभाव से पीड़ित शुद्र तो (यस्मिन् कस्मिन् वा निवसेत्)

जिस किसी देश में जाकर निवास कर सकता है।। १४३।।

अर्जु रारिटा : १४३ वां श्लोक निम्न माधार के अनुसार प्रक्षिप्त है-

(१) इस क्लोक से यह घ्वनित होता है कि द्विज मार्यावर्त से बाहर न जायें या न बसें। यह परवर्ती रूदिवादी मान्यता है। मनु ने अष्टम प्रध्याय में स्वयं देश-विदेशों में नौकाम्रों द्वारा व्यापार करने का उल्लेख किया है [८।१५७,४०६]। भौर प्राचीन इतिहास इस बात का साक्षी है कि द्विजों के अन्य देशों में शासन ग्रौर विवाह-सम्बन्ध ग्रादि रहे हैं। यह मान्यता निम्न प्रकार मनुविषद्ध है—

अन्सिविरोध—(क) १। १३६ [२।२०] में मनु ने बहुत ही स्पष्ट शब्दों में कहा है कि 'ब्रह्मावर्त के निवासी विद्वानों से पृथिवीमण्डल के समस्त मानव ग्रपने-ग्रपने चित्रों-धर्मों की शिक्षा ग्रहण करें।' इससे दो बातें स्पष्ट होती हैं (क) पृथिवी-मण्डल के ग्रन्य देशों में भी वर्णव्यवस्था थी और मनु उन सभी वर्णवाले व्यक्तियों को ब्रह्मावर्तनिवासी विद्वानों से ग्रपने ग्राचरणों की शिक्षा ग्रहण करने के लिए कह रहे हैं। (ख) ग्रन्य देशों के जो लोग शिक्षा ग्रहण करके जायेंगे तो वे भी वैसा ही ग्राचरण रखेंगे जैसा ब्रह्मावर्त के विद्वानों का वर्णानुसारी ग्राचरणहै। इस प्रकार शिक्षा-दीक्षा

के ग्रनुसार प्रत्येक देश में वर्णव्यवस्था होगी । यहां द्विजों के लिए केवल 'ग्रायीवर्त देश को ही निवास योग्य' कहना उक्त मान्यता के विरुद्ध है ।

- (ग) मनु कर्म के आधार पर वर्ण का निश्चय मानते हैं, दश के आधार पर नहीं। कर्म के अनुसार वर्णव्यवस्था को अपनाकर व्यक्ति कहीं किसी स्थान पर रहता हुआ श्रेष्ठ या अश्रेष्ठ कलहायेगा (इस मान्यता के लिए प्रमाण द्रष्टव्य हैं १। ६२— १०७ श्लोकों पर अनुशीलन समीक्षा में 'अन्तर्विरोध' आधार पर)। इस प्रकार देश के श्राधार पर द्विजों और शूदों के कर्त्तव्यों का कथन मनु की इस नान्यता के विरुद्ध है।
  - (घ) मनु की ये व्यवस्थाएं केवल म्रायिवर्तदेशीय लोगों के लिए ही नहीं हैं मिपतु समस्त संसार के लिए हैं—"सर्वस्यास्य तु सर्गस्य गुप्त्यर्थं स महाद्युतिः। मुखबाहूरुपञ्जानां पृथकं कर्माण्यकस्पयत्।" (१। ५७) स्रतः इन्हें देश की सीमाम्रों तक बांघना मनु के उद्देश्य के ही विरुद्ध है। इस प्रकार यह श्लोक प्रक्षिप्त है।
- (ड) मनु देश के ग्राघार पर वर्णव्यवस्था नहीं मानते ग्रिपितु शास्त्रानुसार कर्मव्यवस्था के ग्राघार पर मानते हैं। इसीलिए मनु ने १०। ५६ [ग्रन्यत्र १०। ४६] में यह
  स्पष्ट कर दिया है कि ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य ग्रीर शूद्र वर्णों की दीक्षा से रहित जो लोग
  हैं, चाहे वे आर्य-भाषाए ही क्यों न बोलते हों, वे दस्यु हैं। इस वचन से यह भी ग्रघ्याहार
  होता है कि चोहे वे आर्यभाषामाषी लोग ग्रार्यावतं या ग्रन्य किसी भी देश में रहते हों,
  यदि उन्होंने वर्णों में दीक्षा नहीं ली है तो दस्यु हैं; और चाहे वे अन्यत्र देश में हैं, यदि
  दीक्षित हैं तो दस्यु नहीं, ग्रायं हैं। इस मान्यता के ग्राघार पर भी यह श्लोक प्रक्षिण है।
  - (२) आर्यावर्त देश को छोड़ कर ग्रन्य देशों में ग्रायों के जाने, बसने, व्यापार करने, विवाहादि सम्बन्ध बनाने के विषय में मनुस्मृति को आधार मानकर महर्षि दया-नन्द ने जो ग्रपने विचार दिये हैं, उनके कुछ उद्धरण निम्न हैं—
  - (क) ''इसी मार्यावर्त में उत्पन्त हुए ब्राह्मणों मर्यात् विद्वानों से भूगोल के सब मनुष्य—ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र, दस्यु, म्लेच्छ ग्रादि सब अपनें-अपने योग्य विद्याचरित्रों की शिक्षा ग्रीर विद्याम्यास करें।" (स० प्र० २७३)
  - (ख) "मनुस्मृति में जो समुद्र में जाने वाली नौका पर कर लेना लिखा है वह भी आयावर्त से द्वीपान्तर में जाने के कारण है। और जब महाराज युधिष्ठिर ने राजसूय यज्ञ किया था उसमें सब भूगोल के राजाओं को बुलाने को निमन्त्रण देने के लिये भीम, अर्जुन, नकुल और सहदेव चारों दिशाओं में गये थे, जो दोष मानते होते तो कभी न जाते। सो प्रथम आर्यावर्त्तंदेशीय लोग व्यापार, राजकार्य्य और अमण के लिये सब भूगोल में घूमते थे। और जो आजकल खूतछात और धर्म नष्ट होने की शंका है वह केवल मूर्खों के बहकाने और अज्ञान बढ़ने से है।" (स० प्र० दशम समु०)

सृष्टि एवं धर्मोत्पत्ति विषय की समाप्ति का कथन, वर्णधर्मों का वर्णन प्रारम्भ—

एषा धर्म र वो योनिः समासेन प्रकीतिता । सम्भवत्वारा सर्वस्य, वर्णधर्मान्निबोधत ॥१४४॥ [२।२४] (७८) (एषा) यह (घर्मस्य योनिः) घर्म की उत्पक्ति [१।१२० से १३६ तक (ग्रयवा २ । १ से २ । २०)] (च) ग्रौर (ग्रस्य सर्वस्य संभवः) इस समस्त जगत् की उत्पति [१।५ से ६१ तक] (समासेन) संनेप से (वः प्रकीर्तिता) ग्राप लोगों को कही, ग्रवः (वर्णधर्मान्) वर्ण-धर्मों को (निबोधत) सुनो—।।१४४॥

अद्भुट्योट्डन् : (१) मनुस्मृति में ग्रध्याय-विभाजन मौलिक नहीं— प्रथम ग्रध्याय की समाप्ति इस श्लोक के बाद होनी चाहिए,११६ वें श्लोक के पश्चात् ग्रध्याय की समाप्ति करना नृटिपूर्ण है। मनुस्मृति में ग्रध्यायों का विभाजन मौलिक नहोकर परवर्ती है।

विभाजनकर्ता ने विषयों को अध्यायों का आधार बनाया है, जैसे-प्रथमाध्याय में मृष्टच त्यत्ति भीर धर्मोत्पत्ति विषय हैं, द्वितीय में ब्रह्मचर्याश्रम के धर्म, ततीय में गृहस्थ से सम्बद्ध धर्म, आदि । किन्तु प्रथम ग्रध्याय का विभाजन विषयसगत नहीं है। पता नहीं विभाजनकत्ता की किस आन्ति के कारण यह त्रृटि रह गयी है। प्रथम अध्याय में एक-दूसरे से सम्बद्ध दो विषय हैं- सुष्टघ त्यत्ति श्रीर धर्मोत्पत्ति। पारस्परिक घनिष्ठ सम्बद्धता के कारण मन् ने इन दोनों विषयों को एक मूख्य विषय मानकर वर्णित किया है। १।२ में मनु से महर्षियों ने धर्मों के कथन करने की प्रार्थना की थी। धर्मकथन के लिए भूमिका के रूप में धर्मोत्पत्ति, धर्मस्रोत ग्रादि का भी बत-लाना आवश्यक था, श्रीर ये जगदाश्रित हैं -- जगद्रत्पत्ति के पश्चात ही धर्म की उत्पत्ति, आवश्यकता और स्थिति बनती है-अतः इस दिष्ट से ग्रावश्यक समभकर मनू ने मृष्टि-उत्पत्ति का भी वर्णन किया है। १।४-५ में इस मृष्ट्यूत्पत्ति विषय का संकेत-पूर्वक प्रारम्भ है भीर १। ६१ में कर्मों की रचना के साथ वह पूर्ण होता है तथा १०८ वें इलोक से धर्म का प्रसंग प्रारम्भ होकर १।१४४ ब्रिन्य संस्करणों के अनुसार २। २४] में समाप्त होता है। १। १४४ में मनु ने एकसाथ ही इत विषयों की पूर्णता का संकेत दिया है---"एवा धर्मस्य वो योनिः "संभवत्रचास्य सर्वः "" जब मनु ने स्वयं उसका समापन एकसाय भ्रीर १४३ वें के बाद कहा है,तो स्पष्ट है कि इससे पूर्व उस विषय को खण्डित नहीं किया जा सकता। यदि इन दोनों विषयो में एक सुष्टच त्यत्ति विषय की पूर्णता पर ही श्रध्याय-विभाजन किया जाता तो उसे भी एक ही विषय से युक्त होने के कारएा स्वीकार्य मान लिया जा सकता था किन्तु परम्परागत म्रध्याय-विभाजन में तो प्रसंग भी तोड़ रखा है। धर्म के भूमिका रूप १०५—११० इलोक तो प्रथम प्रध्याय में रह गये और शेष धर्म-वर्णन प्रसंग द्वितीय ग्रध्याय में चला गया। इस प्रकार प्रसंग ही विखण्डित हो जाता है। १४४ वें के बाद ग्रघ्याय में विभाजन होने से न तो प्रसंग ही खण्डित होगा और न विषय, प्रपितु मनु के संकेत के अनुसार अध्याय की पूर्णता होती है। द्वितीय अध्याय के ये २५ इलोक प्रथम अध्याय में परिगणित हो जाने से द्वितीय प्रष्यायों का विभाजन भी वैज्ञानिक श्रीर सुव्यवस्थित रूप से हो जीयेगा। अन्य अध्यायों की भांति उसका-'ब्रह्मचयश्चिम के धर्म' यह एक ही मुख्य

विषय रह जायेगा। इस प्रकार कई त्रुटियों के कारण परम्परागत अध्यायविभाजन गलत है, प्रथम अध्याय की समाप्ति १।१४४ (२।२५ अन्य प्रकाशनों में) के बाद होना चाहिए (अन्य जानकारी के लिये भूमिका में 'अध्याय-विभाजन' शीर्षक अध्याय पढ़िये) (२) मनुस्मृति में वर्णों और आअमधर्मों का साथ-साथ वर्णन—

यहां केवल 'वर्णवर्मान्तिबोषत' ग्रीर १०।१६१ में ''एवा धर्म विषिः कृत्स्तद्रवा-तुर्वष्यंस्य कीर्तितः'' इस उपसंहारात्मक पद को पढ़कर यह जिज्ञासा होती है कि मनु से प्रकृत वर्णों ग्रीर ग्राश्रमों [१।२] दोनों का किया था फिर विषय-संकेतक इलोकों में केवल वर्णोंधर्म की ही बात क्यों कही ? इसका समाधान मनु-शैली ग्रीर ग्रन्य श्लोकों से हो जाता है। उसे इस प्रकार समक्तना चाहिए—

(१) मनुस्मृति की यह शैली है कि उसमें प्राश्रमों के धर्म वर्णों के साथ-साथ चलते हैं। वर्णों के सुदीघं विषय के अन्तर्गत ही आकर वे छठे अध्याय में ब्राह्मण वर्ण के धर्मों के साथ-साथ ही समाप्त हो जाते हैं। और, छठे अध्याय में आश्रमधर्मों की पूर्णता के साथ-साथ ब्राह्मण वर्ण के धर्म और व्यावहारिक कर्तंच्य भी पूर्ण हो जाते हैं। छठे अध्याय तक के चारों आश्रमों के धर्म और व्यावहारिक कर्तंच्य सभी द्विजों के लिए एक सदृश पाल-नीय हैं। जो विधान इन अध्यायों में कहे हैं, ब्राह्मण के वही धर्म-कर्म हैं [१। ८८]।

उसके पश्चात् शेष वर्णों के व्यावहारिक कर्त्तव्यों का कथन—'क्षत्रियों' के लिए सप्तम, श्रष्टम श्रष्ट्याय श्रीर नवम के ३२५ वें श्लोक तक पूर्ण होता है। वैश्यों का ६।३२६ से ३३३ [इस संस्करण में १०। १ से १०। ८ तक] तथा शूद्र के कर्त्तव्यों का कथन ६।३३४-३३५ [इस संस्करण में १०।६-१० तक] पूर्ण हो जाता है।

- (२) इस मध्य द्वितीय प्रध्याय में ब्रह्मचर्याश्रम, तृतीय से पञ्चम प्रध्यायों में ग्रहस्थाश्रम, पष्ठ में वानप्रस्थ श्रीर संन्यासाश्रम का वर्णन है। श्राश्रमधर्मों को वर्णधर्म-विषय के श्रन्तर्गत मानकर उन-उन विषयों के प्रसंगसंकेतक क्लोकों तथा उपसंहारात्मक क्लोकों से उसका कथन भी किया है [२।४३ (२।६८), २।२२४ (२।२४६), ३।२,६७,२८६,४।१,२५६,६।१,३३,८७-६०] आदि।
- (३) इसी प्रकार इन म्रघ्यायों में द्विज विम्न, बाह्मण शब्दों का स्थान-स्थान पर पर्यायवाचीरूप में प्रयोग है।
- (४) मनु ने संभवतः इसी शैली के अनुरूप १।२ और १।१३७[२।१८] में आश्रम के लिए पर्यायवाची रूप में 'अन्तरप्रभव' और 'सान्तराल' शब्दोंका प्रयोग किया है, इसका प्रयं बनता है—'वर्णानाम् अन्तरे प्रभवः उत्पत्तिः श्वितः येवां ते अन्तरप्रभवाः == आश्रमाः।" इसी शैली के अनुरूप आश्रमों का वर्णंधर्मों के अन्तर्गत ही कथन है। यह मनु की शैली है। [इस विषय पर विस्तृत विवेचन मनुस्मृति-अनुशीलन में इष्टब्य है]।

इति मर्शव मनुत्रोक्तायां सुरेग्द्रकुमारकृतिहग्दीमाचाभाष्यसमन्दितायाम् भनुशीतन-समीका-विमूचितायाञ्च मनुस्मृतौ 'जगदुत्पत्ति-धर्मोत्पत्तिः' नामात्मकः प्रथमोऽध्यायः ॥

# अथ द्वितीयोऽध्यायः

[हिन्दीभाष्य-'अनुशोलन' समीक्षाभ्यां सहितः]

(संस्कार एवं ब्रह्मचर्याशम-विषय)

(संस्कार २।१ से २।४३ तक)

संस्कारों को करने का निर्देश ग्रीर उनसे लाभ-

वैदिकैः कर्मभिः पुण्यैनिषेकादिद्विजन्मनाम्।

कार्यः शरीरसंस्कारः पावनः प्रेत्य चेह च ॥१॥ [२।२६] (१)

इसी से सब मनुष्यों को उचित है कि (वैदिकै: पुण्यै: कर्मभि:) वेदोक्त पुण्यरूप कर्मों से (द्विजन्मनाम्) ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य अपने सन्तानों का (निषेकादि: शरीरसंस्कार: कार्यै:) निषेकादि [ = गर्भाधान ब्रादि ] संस्कार करें, जो (इह च प्रेत्य पावन:) इस जन्म वा परजन्म में पवित्र करने वाला है।। १।। (स॰ प्र॰ २५७)

अन्तु श्रीत्जनाः संस्कारों के उद्देश्य और लाभ पर प्रकाश डालते हुए ऋषि दयानन्द लिखते हैं—"जिस करके शरीर और म्रात्मा सुसंस्कृत होने से धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष को प्राप्त हो सकता है और सन्तान म्रत्यन्त योग्य होते हैं। म्रतः संस्कारों का करना सब मनुष्यों को म्रति उचित है।" (सं० वि० भूमिका)

संस्कारों से बुरे संस्कारों का निवारण-

गार्भेहोंमैर्जातकर्मचौलमौञ्जीनिबन्धनैः । बैजिकं गार्भिकं चैनो द्विजानामपमृज्यते ॥ २॥ [२।२७] (२)

(गार्भें:) गर्भगुद्धिकारक गर्भकालीन स्रर्थात् गर्भाघान, पुंसवन, सीमन्तोस्नयन संस्कारों से (जातकमंचील-मौञ्जीनिबन्धनेः) [जाते जन्मिन शैशवावस्थायां क्रियते यत् संस्कारकमं तत् जातकमं ] जन्म होने पर शैशवावस्था में जो संस्कार किये जाते हैं, वे जातकमं कहलाते हैं। उनमें जातकमं [२।४] नामकरण [२।५-६], निष्क्रमण [२।६], स्रन्न-प्राशन [२।६]; ग्रीर चौल ग्रर्थात् चूडाकमं [२।१०], तथा मेखला-बन्धन श्रर्थात् उपनयन एवं वेदारम्भ ग्रादि [२।११-४३॥२।४४,४६-२२४]

(होमै:) यज्ञ से सम्पन्न किये जाने वाले संस्कारों से (द्विजातीनाम्) द्विज बानकों के (बैजिकम्) बोज-सम्बन्धी=गरम्परागत पैतृक-मातृक ग्रंशों से उत्पन्न होने वाले (च) ग्रीर (गाभिकम्) गर्मकाल में माता-पिता से प्राप्त होने वाले (एन:) बुरे ग्राचरण के संस्कारजन्य दोष एवं शारीरिक श्रशु-द्वियां (ग्रपमुज्यते) दूर हो जाते हैं ग्रर्थात् इन संस्कारों के करने से बालकों के बुरे संस्कार मिटकर शुद्ध-श्रेष्ठ संस्कार बनते हैं ॥२॥॥

अम्बुट्योट्डन् : इस श्लोक के अर्थ की व्यापकता पर श्रीर संस्कारों की संख्या सम्बन्धी मान्यता पर विस्तृत विवेचन करना पाठकों के लिए उपयोगी सिद्ध होगा। क्यों कि, प्रचलित टीकाग्रों में इस श्लोक का श्रर्थ संकुचित एवं श्रपूर्ण मिलता है तथा मनु ने संस्कार कितने माने हैं, इस विषय में श्रनेक लेखकों को श्रान्ति हुई है।

- (क) 'गार्भें:' ग्रावि पदों में अयंब्यापकता (१) सर्वप्रथम संस्कारों के परि-गणन प्रसङ्ग में मनु की शैली को समक्ष लेना उपयोगी होगा। क्योंकि उस समय संस्कार बहुप्रचलित सर्वप्रसिद्ध कृत्य थे, ग्रतः मनु ने कहीं किसी संस्कार का केवल नामोल्लेख ही कर दिया, जैसे — निषेक संस्कार [२।१–२ में] किन्तु विधि नहीं दी। कहीं सांकेतिक रूप में एक सम्बन्ध के संस्कारों का परिगणन कर दिया है, जैसे 'गार्भेंः' कहने से सभी गर्भकालीन संस्कारों = गर्भाधान, पुंसवन, सीमन्तोन्नयन का ग्रन्तर्भाव हो गया, तो कहीं इस श्लोक में सबका नामोल्लेख न करके विधिवर्णन में उनका कथन कर दिया है, जैसे नामकरण, निष्क्रमण, ग्रन्नप्राशन का [२।४–१]। जिस संस्कार के विषय में मनु को जितना स्पष्टीकरण ग्रभीष्ट था, उतना ही किया है।
- (२) इस शैली के समक्षते के पश्चात् ग्रब इस श्लोक के शब्दों के ग्रथं की व्याप-कता पर विचार किया जाता है। (क) इस श्लोक में 'गार्में:' शब्द बहुवचनान्त है, जिसका अर्थ है—'गर्भ-सम्बन्धी' या 'गर्भकालीन सभी संस्कार'। ग्रगर मनु को केवल गर्भा-धान संस्कार का परिगणन करना ही ग्रभीष्ट होता तो वे बहुवचन का प्रयोग नहीं करते। यह बहुवचनान्त प्रयोग ही यह सिद्ध करता है कि मनु इस शब्द से सभी गर्भ-कालीन संस्कारों के परिगणन की अभीष्टता का संकेत करना चाहते हैं। वे गर्भकालीन संस्कार तीन हैं— १. गर्भाधान, २. प्रसवन, ३. सीमन्तोन्नयन।
- ' (ख) इसी प्रकार इस श्लोक में 'जातकमें' भी केवल एक संस्कार का वाजक न होकर जन्म के उपरान्त शैशव काल में होने वाले सभी संस्कारों का उपलक्षण है। यह इस बात से सिद्ध होता है कि मनु ने विधिवर्णन प्रसंग में जातकमें के पश्चात् उन सभी का पृथक्-पृथक् उल्लेख किया हैं। वे हैं—१. जातकमें [२।४], २. नाम-करण [२। ५-६]; निष्क्रमण [२।६], अन्तप्राश्चन [२।६]।

<sup>%[</sup>प्रचलित अर्थ-गर्भ शुद्धिकारक हवन, चूडाकरण और मौस्तीबन्धन (यज्ञी-पवीत) संस्कारों से द्विजों के वीर्य एवं गर्भ से उत्पन्न दोप नष्ट हो जाते हैं।।२७॥

(ग) इसी प्रकार 'मौञ्जीबन्धन' भी ग्रपने अन्तर्गत दो संस्कारों का अन्तर्भवि किये हुए है—एक उपनयन ग्रीर दूसरा—वेदारम्भ । क्योंकि ब्रह्मचारी उपनयनदीक्षा के अवसर पर मेखलाधारण करता है ग्रीर वेदाध्ययन समाप्ति पर्यन्त उसे धारण कर रखता है। इस प्रकार इस नाम में व्यापक भाव है।

#### (३) मनुस्मृति में सोलह संस्कार---

इस विवेचन के उपरान्त प्रब इस जिज्ञासा का समाधान भी निकल ब्राता है कि मनु ने अपनी स्मृति में कितने संस्कारों का उल्लेख किया है। कोई मनुसम्मत १२ संस्कार मानते हैं, तो कोई कम-श्रधिक। वास्तविकता यह है कि मनु ने सांकेतिक, नामोल्लेख या विधिवणन के रूप में १६ संस्कारों का वर्णन किया है। पाठकों के परि-ज्ञान के लिए उनके वर्णनस्थल एवं अर्थं का यहां तालिका के रूप में दिग्दर्शन कराया जाता है—

| संस् <b>क</b><br>संख्या | ार नाम           | र् संस्कारों की विवरण-तालिक<br>संस्कार का उद्देश्य एवं विधि                                                                         | ा<br>मनुस्मृति में<br>वर्णनस्थल                      |
|-------------------------|------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
|                         |                  | (प्रत्येक संस्कार यज्ञपूर्वक सम्पन्न होता है)                                                                                       |                                                      |
| ₹.                      | गर्माघान संस्कार | सन्तानप्राप्ति के लिए वीर्यंनिषेचन द्वारा<br>गर्भस्थापन करना (गृहाश्रमी होने पर)                                                    | [२।२ में 'गार्मेंंः'<br>पद से और २।१,<br>२।११७ में]। |
| २.                      | र्षुसवन          | स्त्री के गर्भाघान के चिह्न प्रकट होने<br>पर दूसरे या तीसरे मास में पुत्रोत्पत्ति<br>के उद्देश्य से यज्ञपूर्वक की जानेवासी<br>विधि। | [२।२ में 'गार्मेंं.'<br>पद के अन्तर्गत]              |
| ₹.                      | सीमन्तोन्नयन     | गर्भ के चतुर्थ मास में गर्भस्थिरता,<br>पुष्टि एवं स्त्री के घारोग्य के लिए की<br>जाने वाली विधि।                                    | [ " "]                                               |
| <b>Y</b> .              | जातकर्म ं        | शिशुजनम के समय किया जाने वाला<br>संस्कार जिसमें सोने की शलांका से<br>वालक को असमान मात्रा में थोड़ा-सा<br>मधु और धृत चटाया जाता है। | [२।४ में]                                            |

| ሂ.           | नामकरण             | जन्म के १० वें, बारहवें या किसी भी       |                                              |
|--------------|--------------------|------------------------------------------|----------------------------------------------|
|              |                    | सुखमय दिन में बालक का नाम रखना।          | [२।५–़ में]                                  |
| ٤.           | निष्कमरा           | अधिक से प्रधिक चतुर्थ मास में बालक       |                                              |
| •            |                    | को घर से बाहर भ्रमण कराने के लिए         | [२।६ में]                                    |
|              |                    | निकालना प्रारम्भ करना।                   | [ /// 1]                                     |
|              |                    |                                          |                                              |
| ७.           | भन्नप्राश <b>न</b> | लगभग छठे मास में बालक की ग्रन्त          | [a.a 23]                                     |
|              |                    | म्रादि सुपाच्य पौष्टिक भोजन का           | [२।६ में]                                    |
|              |                    | प्रारम्भ कराना ।                         |                                              |
| 5.           | मुण्डन (चूडाकर्म)  | प्रथमया तृतीय वर्षमें बालक का            |                                              |
|              |                    | मुण्डन संस्कार कराना श्रर्थात् प्रथम     | [२।३५ में]                                   |
|              |                    | बार सिर के केश उतारना।                   |                                              |
| <b>8</b> .   | उपनयन              | बालक को शिक्षा के लिए गुरु के समीप       |                                              |
|              |                    | गुरुकुल में ले जाकर छोड़ना ग्रौर गुरु    | [२।११-४३ में]                                |
|              |                    | द्वारा उसे यज्ञोपवीत की दीक्षा देना।     | •                                            |
| ₹٥.          | वेदारम्भ           | गुरु के पास रहकर श्रेष्ठ शिक्षा-दीक्षा   |                                              |
|              |                    | ग्रहण करते हुए वेदों को पढ़ना ।          | [२।४४-२२४ में]                               |
| ११.          | केशान्त            | युवावस्था के प्रारम्भ में केशकर्त्तन     |                                              |
| • •          |                    | कराना ।                                  | [२।४०]                                       |
| <b>१</b> २.  | समावर्तन           | वेदों का श्रध्ययन श्रीर शिक्षा प्राप्त   | •                                            |
|              |                    | करके गृहाश्रम को धारण करने के लिए        | [३।१-३ में,                                  |
|              |                    | स्नातक वनकर गुरुकुल को छोड़ घर           | र।२२०–२२२                                    |
|              |                    | में ग्राना।                              | भी द्रष्टव्य]                                |
| ₹₹.          | विवाह              | गृहस्थाश्रम में जाने के लिए स्त्री ग्रीर | •                                            |
| • • •        |                    | पुरुष का सम्बन्ध होना (२५ वर्ष की        | [३।४–६२-में]                                 |
|              | एवं                | आयु के पश्चात्)।                         | [ ( /]                                       |
|              |                    |                                          |                                              |
|              | गृहाश्रम           | विवाहोपरान्त गृहस्य के धर्म और           | [31616. 3=6                                  |
|              | मंस्कार            | कृत्यों का पालन करते हुए सन्तानी-        | [३।९७-२८६,                                   |
|              |                    | त्पत्ति करना ।                           | सम्पूर्ण चतुर्थ ग्रौर<br>पंचमग्रध्यायों में] |
|              |                    | 22                                       |                                              |
| <b>6</b> & . | बानप्रस्थ          | सन्तानों के स्वावलम्बी होने पर या ५०     |                                              |
|              |                    | वर्ष की ग्रायु के पश्चात् घर को त्याग    | [६।१–३२ में]                                 |
|              |                    | कर वन में रहते हुए तपस्या एवं            |                                              |
|              |                    | ईश्वरभक्ति करना। वनस्य की दीक्षा         |                                              |
|              |                    | लेने का संस्कार।                         |                                              |

१५. संन्यास

सांसारिक भोग ग्रादि की भावनाग्रों का और सर्वस्व का त्याग करके, पूर्ण वैरागी बन, परोपकारार्थ विचरण करने की दीक्षा लेना तथा बह्य में लीन रहकर मोक्ष-प्राप्ति के लिए प्रयत्न करना। [६।३३-६७ में, १२। ८२-१२५ भी द्रष्टव्य]

१६. ग्रन्खेष्टि

प्राणों के निकल जाने पर शरीर का [४।१६७ में] दाहकर्म होना।

(४) 'एनः' का म्रथं—एनः का म्रथं यहां पापक्षीणता नहीं है म्रपितु 'बुरे माचरण से उत्तरन दुष्ट संस्कार' यह अथं है। 'ईयते प्राप्यते दुःखम् मनेन इति एनः ग्रथमांचरणम् तज्जन्यः संस्कारदोषः कारीराशुद्धित्व ।' 'इण्गती' धातु से 'इणः म्रागसि' (उणादि ४।४६८) सूत्र से म्रसुन् प्रत्यय भौर नुडागम से 'एनस्' शब्द सिद्ध होता है। इसकी पुष्टि २।७७ [२।१०२] क्लोक से भी हो जाती है। वहाँ 'एनस्' के प्रयोग के साथ 'मलम्' का भी पर्यायवाची रूप में प्रयोग है जिसका ग्रथं संस्कारदोप की मलिनता का नष्ट हो जाना है।

वेदाध्ययन, यज्ञ, व्रत ग्रादि से ब्रह्म की प्राप्त---

स्वाध्यायेन वर्तर्होमेस्त्रैविद्येनेज्यया सुतै:। महायज्ञैःच यज्ञैश्च बाह्यीयं क्रियते तनुः॥३॥ [२।२८] (३)

"(स्वाध्यायेन) सकल विद्या पढ़ने-पढ़ाने (वर्त ) ब्रह्मचर्य सत्यभाष-णादि नियम पालने (होमैं:) अग्निहोत्रादि होम, सत्य का ग्रहण, असत्य का त्याग और सब विद्याओं का दान देने (त्रैविद्येन) वेदस्य कर्म-उपासना-ज्ञान विद्या के ग्रहण (इज्यया) पक्षेष्टचादि करने (सुतैः) सुनन्तानोत्पत्ति (महायज्ञैः) ब्रह्म, देव, पितृ, वैश्वदेव और अतिथियों के सेवन रूप पंचमहा-यज्ञ और (यज्ञैः) अग्निष्टोमादि तथा शिल्पविद्याविज्ञानादि यज्ञों के सेवन से (इयं तनुः) इस शरीर को (ब्राह्मी क्रियते) ब्राह्मी अर्थात् वेद और परमे-ध्वर की भित्त का आधार रूप ब्राह्मण का शरीर बनता है। इतने साधनों के बिना ब्राह्मण-शरीर नहीं बन सकता"। । ३।। (स० प्र०४०)

"(स्वाध्यायेन) पढ़ने-पढ़ाने (जपै:) विचार करने-कराने, नानाविध होम के अनुष्ठान, सम्पूर्ण वेदों को शब्द, अर्थ, सम्बन्ध, स्वरोच्चारणसहित पढ़ने-पढ़ाने (इज्यया) पौर्णमासी इष्टि आदि के करने, पूर्वोक्त विधिपूर्वक (सुतै:) धर्म से सन्तानोत्पत्ति (महायज्ञै: च) पूर्वोक्त ब्रह्मयज्ञ. देवयज्ञ, पितृ-यज्ञ, वैश्वदेवयज्ञ और अतिथियज्ञ (यज्ञैश्च) अग्निष्टोमादि यज्ञ, विद्वानों का संग-संस्कार, सत्यभाषण, परोपकारादि संस्कर्म श्रीर सम्पूर्ण शिल्पविद्यादि पढ़के दुराचार छोड़ श्रेष्ठचार में वर्तने से (इयम्) यह (तनुः) शरीर (ब्राह्मी) ब्राह्मण का (क्रियते) किया जाता है।" (स० प्र० ८६)

"मनुष्यों को चाहिए कि धर्म से वेदादिशास्त्रों का पठन-पाठन, गायत्रीप्रणत्रादि का ग्रथं विचार, ध्यान, ग्राग्निहोत्रादि होम, कर्म-उपासना ज्ञानविद्या, पौर्णमास्यादि इष्टि, पंचमहायज्ञ, ग्राग्निष्टोम ग्रादि, न्याय से राज्यपालन, सत्योपदेश ग्रीर योगाम्यासादि उत्तम कर्मों से इस शरीर को (ब्राह्मी) ग्रयात् ब्रह्मसम्बन्धी करें। (सं० वि० १८१)

जातकर्म संस्कार का विधान---

प्राङ्नाभिवर्धनात्पुंसो जातकर्म विधीयते । मन्त्रवत्प्राज्ञनं चास्य हिरण्यमधुसर्पिवाम् ॥ ४ ॥ [२।२६] (४)

(पुंसः) बालक का (जातकर्म) जातकर्म संस्कार (नाभिवर्धनात्-प्राक्) नाभि काटने से पहले (विधीयते) किया जाता है (च) ग्रौर इस संस्कार में (ग्रस्य) इस बालक को (मन्त्रवत्) मन्त्रोच्चारणपूर्वक (हिरण्य-मधु-सर्पिषाम्) सुवर्ण, शहद ग्रौर घी ग्रर्थात् सोने की शलाका से [ग्रसमान मात्रा में] शहद ग्रौर घी (प्राशनम्) चटाया जाता है।। ४।।

अस्तु श्री त्जिन् : 'वर्षन' शब्द का विवेचन—(१) 'वर्षनम्' शब्द 'वर्ष छेदनपूरणयोः' धातु से लयुट् प्रत्यय के योग से बना है, ग्रतः उसका ग्रर्थ 'काटना' है। बालक के उत्पन्न होने के पश्चात्, नाभि काटने से पूर्व, इस संस्कार की श्लोकोक्त प्रक्रिया सम्पन्न की जाती है। वह इस प्रकार की जाती है। बालक के उत्पन्न होने पर प्रथम गर्भाग्य की झिल्ली से उसके नाभिस्थ नाल को पृथक् किया जाता है और सिरे को बांध दिया जाता है। पुनः नाभि से कुछ इंच छोड़कर उस नाल को दो स्थानों से अच्छी प्रकार बांधा जाता है, जिससे कि बालक का रक्त न वहे। ग्रेप भाग को काटकर पृथक् कर दिया जाता है। इसी को नाभिवर्षन' क्रिया कहते. हैं। इस किया से पूर्व शहद और शो चटाना विहित है। दूसरा इसका अभिप्राय यह है कि नाभिवर्षन से पूर्व जातकमें संस्कार प्रारम्भ किया जाता है। प्रसव समय निकट आने पर बालक का जिता प्रमूता पर जलप्रोक्षण करना है(द्र० पार०ग्० मूत्र ११६।१; गोमिल०२।७, १२।१७) पुरीहितयज्ञस्थल पर बैठ पुण्याहवाचन करता है।

(२) महर्षि दयानन्द ने संस्कारिविधि में इस प्रक्रिया को इस प्रकार विहित किया है— ''तत्वच्चात् घी और मधु दोनों बराबर मिलाके जो प्रथम सोने की शलाका कर रक्खी हो उस से बालक की जीभ पर—'ग्रो३म्' यह ग्रक्षर लिखके उस के दक्षिण कान में ''वेदोसीति''—तेरा गुष्त नाम वेद है, ऐसा सुनाके पूर्व मिलाये हुए घी श्रौर मधुको उस सोने की शलाका से बालक को नीचे लिखे मन्त्र से थोड़ा-थोड़ा चटावे।"
(सं० वि० ४७)

न्नों प्रते बदामि मधुनो चृतस्य वेद सवित्रा प्रसूतं मघोनाम् । न्नायुष्मान् गुप्तो देवतामिः शतं जीव शरदो लोके न्नस्मिन् ॥ [ग्राश्व गृ० सू० १ । ५१ । १] (सं० वि० ४०)

#### (३) जातकर्म में गृहसूत्रों के प्रमाण--

गृह्यसूत्रों ने मनुविहित विधि को ही ग्रहण किया है। ग्राह्वलायन गृह्यसूत्र १।१५।१ में जातकर्म में निम्न विधान विणित है— "कुमारं जातं पुराऽन्यैरालम्मात् सिपमधुनी हिरण्यनिकाषं हिरण्येन श्राह्ययेत् ॥" ग्रर्थात्—वालक के जन्म के पश्चात् दूसरों के हाथों में देने से पूर्व उसे स्वर्णपात्र में मिलाकर सोने की शलाका से शहद ग्रीर घी चटाये।

नामकरण संस्कार-

नामधेयं दशस्यां तु द्वादश्यां वाऽस्य कारयेत् । पूण्ये तियौ मुहतं वा नक्षत्रे वा गुरुगान्विते ॥४॥[२।३०](४)

(ग्रस्य) इस वालक का (नामधेयं तु) नामकरण संस्कार (दशम्यां वा द्वादश्याम्) दशवें वा बारहवें दिन (वा) ग्रयवा (पुण्ये तिथौ वा मुहूर्ते, किसो भो पुण्य=ग्रनुकूल ग्रयीत् मुविधाजनक तिथि या मुहूर्त्त में (वा) ग्रयवा (गुणान्विते नक्षत्रे) ग्रुभगुण वाले नक्षत्र में (कारयेत्) करावे ॥५॥

अन्य होटिंड ना : नामकरण में गृह्यसूत्रों के प्रमाण — गृह्यसूत्रों में नाम-करण की विधि कुछ परिवर्तन के साथ मिलती है —

(क) ''नाम चास्मै वद्युः। घोषववाद्यन्तरन्तःस्यममिनिष्ठानान्तं द्वयक्षरम्। चतुरक्षरं वा। युग्मानि त्वेव पुंसाम् । प्रयुजानि स्त्रीलाम् ।।"

(ब्राइव० गृह्म० १।१५।४-१०।)

(स) "दशस्यामुत्थाप्य पिता नाम करोति । द्वचक्षरं चतुरक्षरं वा घोषवदा-द्यन्तरन्तःस्यं दीर्घीमिनिष्ठानान्तं कृतं कुर्यात् न तद्धितम् प्रयुजाक्षरम्-ग्राकारान्तं स्त्रिये ।" (पार० गृह्य० १ । १७ । १–४)

भावार्यं—दशवें दिन पिता नामकरण संस्कार कराता है। बालक का नाम दो ग्रक्षर का या चार ग्रक्षर का हो ग्रीर वह घोषसंज्ञक ग्रथित् पांचों वर्गों के दो-दो ग्रक्षर छोड़ के तीसरे, चौथे, पाँचवें [ग, घ, ङ, ज, भ, ज, इ, ढ, ण, द, घ, न, व, भ, म, ये स्पर्श] ग्रीर ग्रन्तस्थ ग्रथित् य, र, ल, व से युक्त, दीर्घस्वरान्त नाम रखे। और नाम कृदन्त रखें तिद्धतान्त नहीं। विषमाक्षर ग्रीर आकारान्त नाम स्त्रियों के होने चाहिए।

(ग) महर्षि दयानन्द ने नामकरण का निम्न काल दिया है-

नामकरण का काल—"जिस दिन जन्म हो, उस दिन से लेके १० दिन छोड़ ११ में या १०१ एक सौ एक में अथवा दूसरे वर्ष के ग्रारम्भ में जिस दिन जन्म हुग्रा हो नाम घरे"। (सं० वि० नामकरण संस्कार)

वर्णानुसार नामकरण—

मङ्गल्यं ब्राह्मशास्य स्यात्श्वत्रियस्यबलान्वितम् । वैश्यस्य धनसंयुक्तं शूद्रस्य तु जुगुप्सितम् ॥६॥[२।३१](६) शर्मवद्गबाह्मशास्य स्याद्वाज्ञो रक्षासमन्वितम् । वैश्यस्य पुष्टिसंयुक्तं शूद्रस्य प्रष्यसंयुतम् ॥७॥ [२।३२](७)

(ब्राह्मणस्य मङ्गल्यं स्यात्) ब्राह्मण का नाम शुभत्व-श्रेष्ठत्व भाव-बोधक शब्दों से [जैसे—ब्रह्मा, विष्णु, मनु, शिव, ग्रग्नि, वायु, रिव, ग्रादि] रखना चाहिए (क्षत्रियस्य) क्षत्रिय का (बल + ग्रन्वितस्) बल-पराक्रम-भावबोधक शब्दों से [जैसे—इन्द्र, भीष्म, भीम, सुयोधन, नरेश, जयेन्द्र, युधिष्ठिर ग्रादि] (वैश्यस्य धनसंयुक्तम्) वैश्य का धन-ऐश्वर्यं भाव-बोधक शब्दों से [जैसे—वसुमान्, वित्तेश, विश्वम्भर, धनेश ग्रादि] ग्रीर (श्रूदस्य तु) श्रूद्र का (जुगुप्सितम्) रक्षणीय, पालनीय भावबोधक शब्दों से [जैसे— सुदास, ग्रक्तिचन] नाम रखना चाहिए। ग्रर्थात् व्यक्ति के वर्णंसापेक्ष गुणों के ग्राधार पर नामकरण करना चाहिए।।।।।

[स्रथवा] (ब्राह्मएस्य शर्मवद् स्यात्) ब्राह्मएए का नाम शर्मवत् — कल्याण, शुभ, सौभाग्य, सुख, ग्रानन्द, प्रसन्नता भाव वाले शब्दों को जोड़-कर रखना चाहिए। जैसे—देवशर्मा, विश्वामित्र, वेदव्रत, धर्मदत्त, ग्रादि] (राज्ञः रक्षासमन्वितम्) क्षत्रिय का नाम रक्षक भाव वाले शब्दों को जोड़-कर रखना चाहिए [जैसे—महीपाल, धनञ्जय, धृतराष्ट्र, देववर्मा, कृतवर्मा] (वैश्यस्य पुष्टिसंयुक्तम्) वैश्य का नाम पुष्टि-समृद्धि द्योतक शब्दों को जोड़कर [जैसे—धनगुप्त, धनपाल, वसुदेव, रत्नदेव, वसुगुप्त] ग्रीर (शूद्रस्य) शूद्र का नाम (प्रष्यसंयुतम्) सेवकत्व भाववाले शब्दों को जोड़कर रखना चाहिए [जैसे—देवदास, धर्मदास, महीदास।]

<sup>%</sup> प्रचलित मर्थ — बाह्मण का मञ्जल-सूचक शब्द से युक्त, क्षत्रिय का बल-सूचक शब्द से युक्त, वैश्य का धन-वाचक शब्द से युक्त और शूद्र का निन्दित शब्द से युक्त नामकरण करना चिहए।।२।३१। बाह्मण का 'शर्मी' शब्द से युक्त, क्षत्रिय का रक्षा-शब्द से युक्त, वैश्य का पुष्टि शब्द से युक्त भीर शूद्र का प्रष्य (दास)शब्द से युक्त उपनाम (उपाधि) करना चाहिए।।२।३२॥]

त्रर्थात् व्यक्तियों के वर्णगत कार्यों के ब्राधार पर नामकरण करना चाहिए ।।७।।क्ष

"जैसे ब्राह्मण का नाम विष्णुशर्मा, क्षत्रिय का विष्णुवर्मा, वैश्य का विष्णुगुष्त ग्रीर शूद्र का विष्णुदास, इस प्रकार नाम रखना चाहिये। जो कोई द्विज शूद्र बनना चाहे तो अपना नाम दास शब्दान्त घर ले।"

(ऋ० प० वि० ३४६)

अनुर्धी त्उनः ६, ७ इलोकों के संगत प्रयं—प्रचलित टीकाओं में इन दोनों इलोकों के अर्थों में निम्न त्रुटियां पायी जाती हैं—

- (१) प्रचलित टीकाओं में इन दोनों श्लोकों का जिस पद्धित से अर्थ किया गया है उससे दोनों श्लोकों का अन्तर स्पष्ट नहीं होता। इन टीकाओं के अर्थ के अनुसार पहले श्लोक में चारों वर्णों का क्रमशः मङ्गलयुक्त, बलयुक्त, धनयुक्त और निन्दायुक्त नाम रखने का विधान है और द्वितीय में शर्मायुक्त, रक्षायुक्त, पुष्टियुक्त और दासयुक्त नाम रखने का कथन है। यहां सन्देह होता है कि पहले और दूसरे श्लोकों में ये भिन्न-भिन्न विधान क्यों हैं? तथा यह शङ्का होती है कि इस प्रकार के शब्दों को संयुक्त करके नाम रखने की परम्परा प्राचीन काल में अधिक नहीं मिलती। स्वयं मनु का नाम भी इस परम्परा के अनुसार नहीं है और दूसरा कोई विधान मनु ने दिया नहीं है, यह विरोध क्यों? इन अर्थों के अनुसार दूसरे श्लोक में एकस्वता नहीं बनती। शर्मा और दास तो उपाधियों मान लीं तथा रक्षा और पुष्टि को भाव मानकर अर्थ किया है। या तो सभी वर्णों के साथ उपाधियों का ही कथन होना चाहिए था या भावों का ही।
- (२) कुछ टीकाकारों ने द्विनीय क्लोक में 'शर्मवत्' का स्रयं—'शर्मा' उपाधि-धारी, 'रक्षासमन्वितम्' का 'वर्मा' उपाधिधारी स्रौर 'पुष्टिसंयुक्तम्' का 'गुष्त' उपाधि-धारी तथा 'प्रेष्यसंयुनम्' का दास उपाधिधोरी नामकरण, यह भ्रान्तिपूर्ण स्रयं किया है।
- (३) प्रायः सभी टीकाकारों ने 'जुगुप्सितम्' शब्द का 'निन्दायुक्त' यह अधुद्ध ग्रौर मनुविरुद्ध ग्रथं किया है।

इन त्रुटियों का निराकरण निम्नप्रकार से किया जा सकता है-

- (१) वस्तुतः इन श्लोकों में विकल्प पूर्वक दो विधान हैं श्रीर दोतों में पर्याप्त श्रन्तर है। इन विधानों में दो प्रकार से भिन्तता है—
- (क) प्रथम श्लोकमें इच्छित वर्णानुसार व्यक्तिपरक गुणों या प्रवृत्तियों के आघार पर नामकरण करने का विधान है। जैसे ब्राह्मए वर्ण के लोगों में शुभस्व और श्रेष्ठत्व के गुण होते हैं, अतः उसी प्रकार के भावबोधक शब्दों से उनका नामकरण करना चाहिए। क्षत्रिय वर्ण के लोगों में बल-पराक्रम प्रधान गुण होना चाहिए, अतः उनका नामकरण भी ऐसे शब्दों से करना चाहिए जिनमें इन भावों का ग्रामास हो। इसी प्रकार वैश्यों में धनयुक्त होना उनका मुख्य गुण होता है, अतः उनका नाम भी धनवान्-ऐश्वर्यवान्

होने के भावों को प्रकट करने वाले शब्दों द्वारा होना चाहिये। इसी प्रकार शूद्र द्विजों के आश्रय में रहता है, उन्हीं के आश्रय से उसका पालन एवं रक्षा होती है। ग्रतः उसका नामकरण ऐसे शब्दों से किया जाना चाहिए जिनमें उसके रक्षणीय और पालनीय होने के भाव अलकें।

दूसरे इलोक में व्यक्तियों के वर्णगत कर्मों के ग्राधार पर नामकरण करने का विधान है, जैसे बाह्यण का कार्य उपकार द्वारा लोगों का कल्याण करना, विद्यादान द्वारा सुख देना ग्रादि है तो उसके नाम में भी इस प्रकार के भावों का बोधक शब्द जोड़ने का कथन है। इसी प्रकार क्षत्रिय का कार्य रक्षा करना, वैश्य का पालन-पोषण करना, शूद्र का सेवा करना है तो उनके नामों के साथ भी तत्तत् भावबोधक शब्दों को जोड़ने का विधान है। शुभ-श्रेष्ठ, बलवान्, धनवान् होना, ग्रीर ग्राश्रित या रक्ष्य होना, ये वर्णों के व्यक्तिसापेक्ष गुण या प्रवृत्तियां हैं और सुखी बनाना, कल्याण करना, रक्षा करना, पालन-पोषण करना, सेवा करना, ये व्यक्तियों के वर्णगत कार्य हैं। इस प्रकार प्रथम श्लोक में गुण और प्रवृत्ति के श्रनुसार नामकरण करने का विधान है ग्रीर द्वितीय में कार्यानुसार।

- (ल) दूसरा अन्तर यह है कि प्रथम श्लोक में गुए। या प्रवृत्ति का बोध कराने वाले शब्दों से ही नाम रखने का विधान है, जबिक दूसरे श्लोक में कार्यानुसारी भाव को प्रकट करने वाले शब्दों को नाम के साथ जोड़ने का कथन है। दोनों ही प्रकार की परम्परा प्राचीनकाल में चलती रही है। इनके उदाहरण श्लोकों के अर्थों के साथ दर्शाये जा चुके हैं। इस प्रकार अर्थ की स्पष्टना से सभी सन्देहों, शंकाओं व त्रुटियों का निराकरण हो जाता है।
- (२) जिन टीकाकारों ने 'शर्मवत्, शब्द को शाब्दिक रूप में ग्रह्ण करके शर्मा, वर्मा, गुप्त ग्रौर दास उपाबि-संयुक्त करने सम्बन्धी ग्रंथ किया है, उन्होंने इस श्लोक के ग्रंथ को संकुचित बना दिया है, ग्रौर ठीक प्रकार से नहीं समका है। शायद उन्हें यह भ्रान्ति इस लिये हो गयी है कि प्रविचीन युग में केवल इन्हीं शब्दों का पयोग परम्परा में ग्रिषिक प्रचलित रहता रहा है। इस श्लोक में 'शर्मवत्, से ग्रीमप्राय 'शर्मा' शब्द लगाने से नहीं है, ग्रिपतु इस भाव का कोई भी शब्द नाम के साथ जोड़ने से है। यहां इन शब्दों को शाब्दिक रूप में नहीं लेना चाहिये ग्रिपतु इनके भाव को ग्रहण करना चाहिए। इस बात में श्लोकोक्त 'रक्षा' ग्रौर 'पुष्टि' भाववाचक शब्दों का प्रयोग प्रत्यक्ष प्रमाण है। यदि मनु को यहां 'शर्मा' शब्द ग्रभीष्ट होता तो वे क्षत्रिय के साथ 'रक्षा' शब्द का उल्लेख न करके 'वर्मा' शब्द का ही उल्लेख करते। इसी प्रकार वैश्य के साथ 'गुप्त' का; किन्तु उन्होंने इन शब्दों को भाववाचक रूप में ग्रहण किया है, जिसका ग्रीभप्राय यह हुआ कि उक्त भावों वाले किन्हीं भी शब्दों को नाम के साथ जोड़े। उनमें शर्मा, वर्मा, गुप्त, दास भी अन्तर्गत हो जाते हैं। केवल इन्हीं शब्दों को जोड़ें ऐसा ग्रीभप्राय नहीं है जैसे—बाह्मण के नाम में शर्मा जोड़कर देवशर्मा भी रखा जा सकता है ग्रौर मित्र, प्रिय ग्रादि जोड़कर देविमत्र, देवप्रिय आदि भी। इसी प्रकार क्षत्रिय के नाम में वर्मा जोड़कर देविमत्र, देवप्रिय आदि भी। इसी प्रकार क्षत्रिय के नाम में वर्मा जोड़कर

प्रतापवर्मा भी रखा जा सकता है श्रौर इन्द्र, पाल, निवि श्रादि जोड़कर प्रतापेन्द्र, विजयेन्द्र, महीपाल, बलनिधि ग्रादि भी । इस प्रकार इस श्लोक का व्यापक भाव है । उसे संकुचित करना भ्रान्तिपूर्ण है ।

(६) जुगुप्सित का संगत ग्रयं - प्रथम श्लोक में 'जुगुप्सितम्' शब्द का 'निन्दा या 'घृणायुक्त' प्रयं करना भी उचित नहीं है। यह शब्द 'गुपु रक्षणे' धातु से स्वार्थ में 'सन्' प्रत्यय के योग से बना है। स्वार्थ में होनेवाले प्रत्यय का ग्रपना कोई विशेष ग्रर्थ नहीं होता, त्रपितु धातु के मूलार्थ का ही बोब कराता है। ब्रतः 'गुप्' धातु के 'रक्षा करने' म्रयं के मनुसार यहां 'जुगुप्सितम्' का रक्षणीय, पालनीय, माश्रय देने योग्य भाव वाला यह ग्रथं बनता है। इस शब्द का यही मूलायं है। निन्दावाचक ग्रयं भी प्रचलित है, किन्तु वह प्रचलन की दृष्टि से परवर्ती है। 'जुगुष्सा' शब्द का ग्राज निन्दा, घृणा ग्रादि ग्रर्थ अधिक प्रचलित है। इसलिए हमारे मन में यही ग्रथं पहले बैठ जाता है, किन्तु मनुस्मृति के इलोक में यह अर्थ अभिप्रेत न होकर 'रक्षणीय' अर्थ अभीष्ट है। यही अर्थ मनुस्मृति की व्यवस्था ग्रों के अनुरूप है, यतो हि मनु ने शुद्र को जो सब वर्णों की सेवा का कार्य सींपा है (१। ६१) ग्रीर वह उन्हीं के ग्राश्रय से या उन्हीं की सुरक्षा में ग्रपना निर्वाह करता है (१। ६१, ६। ३३४, १०। ६६)। इस शब्द का निन्दा ग्रर्थ न होने में एक ग्रौर प्रमाण यह है कि मनुस्मृति में शुद्र के प्रति घृणा या निन्दा की भावना कहीं नहीं है अपित उसकी स्वल्पयोग्यता के अनुसार निलिप्त भाव से उसके कमों का कथन है और उसे शुद्ध-श्रेष्ठ ग्रीर उत्तम गति के योग्य माना है (६। ३३५) अगले श्लोक में 'प्रेष्य-संयुतम्' शब्द से भी किसी प्रकार का निन्दा-घृणारूप भाव प्रकट न होकर शुद्र के 'सेव-कत्व' रूप कर्म का संकेत है। अतः यहां 'जुगुप्सितम्' का 'निन्दायुक्त' अर्थ करना मनुसम्मत श्रीर उचित नहीं है।

स्त्रियों के नामकरण की विधि-

## स्त्रीणां सुखोद्यमकूरं विस्पष्टार्यं मनोहरम् । मंगल्यं दीर्घवर्णान्तमाञीर्वादाभिधानवत् ॥ ८ ॥ [२।३३](८)

(स्त्रीणाम्) श्त्रियों का नाम (सुखोद्यम्) उच्चारण किया जा सकने वाला (ग्रक्कूरम्) कोमल वर्णों वाला (विस्पष्टार्थम्) स्पष्ट ग्रथं वाला (मनोहरम्) मन को ग्राकषंक लगने वाला (मंगल्यम्) मंगल ग्रर्थात् शुभ-भावयुक्त (दीर्घवर्णान्तम्) ग्रन्त में दीर्घ ग्रक्षर याला, तथा (ग्राशीर्वाद+ ग्रभिधान-वत्) ग्राशीर्वाद् का वाचक होना चाहिये [जैसे--कल्याणी, वन्दना, विद्यावती, कमला, विमला, सुशीला, सुषमा, भाग्यवती, सावित्री, यशोदा, प्रियंवदा ग्रादि] ॥ ८ ॥

"जो स्त्री हो तो एक, तीन वा पांच ग्रक्षर का नाम रखे श्री, ही, यशोदा, सुखदा, सौभाग्यप्रदा इत्यादि।" (सं० वि० नामकरण सं०) निष्क्रमण और अन्नप्राशन संस्कार-

चतुर्थे मासि कर्त्तव्यं शिशोनिष्क्रमणं गृहात्। षष्ठेऽन्नप्राशनं मासि यद्वेष्टं मङ्गलं कुले ॥६॥ [२।३४](६)

(शिशोः) बालक का (गृहात् निष्क्रमण्म्) घर से [प्रथम बार] बाहर िकालने का 'निष्क्रमण संस्कार' (चतुर्थे मासि) चौथे मास में (कर्त्तं व्यम्) करना चाहिए ग्रौर (ग्रन्तप्राशनम्) ग्रन्न खिलाने का संस्कार—'ग्रन्नप्राशन' (षष्ठे मासि) छठे मास में (वा) ग्रथवा (यत् कुले इष्टं मंगलम्) जब भी परिवार में ग्रभीष्ट ग्रथवा शुभ समय प्रतीत हो, तब करे।। १।।

"निष्क्रमण संस्कार उस को कहते हैं कि जो बालक को घर से जहां का वायुस्थान शुद्ध हो वहां भ्रमण कराना होता है। उसका समय जब ग्रच्छा देखे तभी बालक को बाहर घुमावें ग्रथवा चौथे मास में तो भ्रवश्य भ्रमण करावें।" (सं० वि० ५५)

अर्जु रारित्जन्तः निष्क्रमण श्रीर श्रन्तप्राशन में गृह्यसूत्रों के प्रमाण— इन संस्कारों के विषय में गृह्यसूत्रों में निम्न उल्लेख मिलता है—

(क) ''चतुर्थे मासि निष्क्रमिणका सूर्यमुदीक्षयति तक्चश्रुरिति।"

(पार० गृह्य० १।७५।५-६)

- = चतुर्थं मास में निष्क्रमण संस्कार करे। बालक को बाहर ले जाकर सूर्यंदर्शन कराये।
  - (ख) "जननाद्यास्तृतीयो ज्यौरस्नस्तस्य तृतीयायाम्।" (गो० गृह्य० प्रावाश)
  - या फिर जन्म के पश्चात् तीसरे शुक्लपक्ष की तृतीया को निष्क्रमण करे।
  - (ग) ''बब्दे मासि म्रन्नप्राशनम् । दिधमधुषृतमिश्रितमन्नं प्राशयेत् ।" (म्राश्व० गृह्य० १।१६।१-५)

= छठे मास में बालक को अन्तप्राशन कराये और दही, शहद, घी मिश्रित भोजन चटाये।

"छठे महीने बालक को ग्रन्नप्राशन करावे ।" (सं० वि० ५८)

मुण्डन संस्कार—

चूडाकर्म द्विजातीनां सर्वेषामेव धर्मतः।

प्रथमे ऽब्दे तृतीये वा कर्त्तव्यं श्रुतिचोदनात् ॥१०॥ [२।३४] (१०)

(सर्वेषाम् + एवं द्विजातीनां चूडाकर्म) सभी द्विजातियों = ब्राह्मण्, क्षत्रिय, वैश्य वर्णों के इच्छुकों का [माता-पिता की इच्छा के स्राघार पर यह प्रयोग है] चूडाकर्म = मुण्डन संस्कार (धर्मतः) धर्मानुसार (श्रुतिचोद-नात्) वेद की स्राज्ञानुसार (प्रथमे + स्रब्दे) प्रथम वर्ष में (वा तृतीय) प्रथवा

तीसरे वर्ष में [म्रपनी सुविधानुसार] (कर्त्तव्यम्) कराना चाहिए।। १०॥
"यह चूडाकर्म भ्रर्थात् मुण्डन बालक के जन्म से तीसरे वर्ष वा एक
वर्ष में करना। उत्तरायगाकाल शुक्लपक्ष में जिस दिन भ्रानन्दमंगल हो उस
दिन यह संस्कार करें।" (सं० वि० ६०)

अत्नु रारिटा : चूडाकर्म में प्रमाण — गृह्यसूत्रों में चूडाकर्म अर्थात् मुण्डन का यही काल विहित है —

- (क) "तृतीये वर्षे चौलम्।" (आश्व० गृह्य० १।१७।१)
- —तृतीय वर्ष में मुण्डन संस्कार किया जाता है।
- (ल) "सांवन्सरिकस्य चूडाकरणम्।" (पार० गृह्म० २।१।१)
- = एक वर्ष के बालक का मुण्डन किया जाता है। उपनयन संस्कार का सामान्य समय—

#### गर्भाव्टमेऽब्दे कुर्वीत बाह्यशस्योपनायनम्।

गर्भादेकादशे राज्ञो गर्भातु द्वादशे विशः ॥११॥ [२।३६](११) (ब्राह्मएस्य) ब्राह्मए वर्ण के इच्छुक का [माता-पिता की इच्छा के स्राधार पर प्रयोग है] (उपनायनम्) उपनयन च्चुरु के पास पहुचाना स्रर्थात् यज्ञोपवीत संस्कार (गर्भाष्टमे + ग्रब्दे) गर्भ से ब्राठवें वर्ष में (कुर्वीत) करे, (राज्ञः) क्षत्रिय वर्ण के इच्छुक का (गर्भात् + एकादशे) गर्भ से ग्यारहवें वर्ष में, ग्रौर (विशः) वैश्य वर्ण के इच्छुक का (गर्भात् द्वादशे) गर्भ से बारहवें वर्ष में उपनयन संस्कार करना चाहिए ॥११॥ ॐ

#### अन्तुरारित्उन्तः (१) 'बाह्यएस्य' आदि पर्वो का मनुसम्मत प्रर्थ-

- (क) ११-१३ श्लोकों में 'ब्राह्मणस्य' म्रादि पदों का प्रचलित टीकाम्रों में ब्राह्मण के बालक का, राज्ञः या क्षत्रियस्य == क्षत्रिय के बालक का, वैश्यस्य या विशः = वैश्य के बालक का, यह अर्थ मिलता है। यह अर्थ श्लोक के पेदप्रयोग के विरुद्ध है मौर मनु की मान्यता के विरुद्ध भी। श्लोक के पदों में 'बालक' म्र्यं देने वाला कोई पद नहीं है, जिससे कि 'ब्राह्मण के बालक' म्रादि म्रथं किये जायें। इसी प्रकार मनु कर्मणा वर्ण-व्यवस्था मानते हुए कर्मणा वर्ण-परिवर्तन मानते हैं [देखिए१०।६४॥१।८०-६१।१।०० श्लोक मौर जन पर समीक्षा]। इन म्रथों से ऐसा प्रतिभासित होता है जैसे जन्म के माधार पर वर्णप्रवेश है भौर वह भी ब्राह्मण का ब्राह्मण वर्ण में, क्षत्रिय का क्षत्रिय वर्ण में, बैश्य का बैश्य वर्ण में। यह उक्त मान्यता से मेल नहीं खाता।
- (स) यहां ये पद वस्तुतः जातिवाचक न होकर वर्णसंज्ञावाचक हैं। जिनका अर्थ है 'ब्राह्मण-वर्ण का दीक्षाकाल' 'क्षत्रियवर्ण का दीक्षाकाल' ग्रादि। मनुसम्मत मान्यता
- श्वि [प्रचलित वर्ष ब्राह्मरागु-बालक का गर्भ से ब्राठवें वर्ष में, क्षत्रिय-बालक का गर्भ से व्यारहवें वर्ष में ब्रीर वैश्य-बालक का गर्भ से बारहवें वर्ष में 'उपवीत' (यज्ञोपवीत) संस्कार करना चाहिये ॥३६॥

के ब्राधार पर ब्रध्याहार से इनका ब्रर्ण 'ब्राह्मण वर्ण को धारण करने के इच्छुक का' ब्रादि ब्रर्थ किये गये हैं। इस ब्रर्थ का संकेत मनु के 'ब्रह्मवर्च सकामस्य' [२।१२] आदि पदों से भी प्राप्त होता है। इस ब्रर्थ की व्यापकता के ब्रन्तर्गत दोनों प्रकार के भावों का समावेश हो जाता है। जो वंशपरम्परानुसार ब्रपने वर्ण में दीक्षा दिलाना चाहे वह भी इस व्यवस्थानुसार दीक्षा करा सकता है और जो परिवर्तनपूर्वक अपने बालक को दूसरे वर्ण में दीक्षित कराना चाहे तो, वह भी उस निर्धारित समय-व्यवस्थानुसार करा सकता है।

- (ग) यहां यह शंका हो सकती है कि इतने ग्रल्पवयस्क बच्चों के साथ 'इच्छुक' पद का सम्बन्ध नहीं बनता? इसका स्पष्ट-सा उत्तर है कि माता-पिता की इच्छा के ग्राधार पर ये प्रयोग हैं। प्रारम्भ में माता-पिता अपने बच्चे को जैसा बनाना चाहते हैं उसी के ग्रनुसार सभी संस्कार करते हैं। पुनः उसकी शिक्षा-दीक्ष (को परखकर वर्णा का ग्रन्तिम निश्चय आचार्य करता है [२।१२१ (१४६), १२३ (१४८)]। देखिए मनु ने इसी व्यवहार के ग्राधार पर पांच वर्ष के बालक के लिए 'ब्रह्मवर्चसकामस्य' बलायिनः, 'वैद्यस्य इह ग्राथिनः' [२।१२] पदों का प्रयोग किया है, जबिक इतने अल्पचयस्क वालकों को ब्रह्मवर्चसकामना आदि की इच्छा, गम्भीरता एवं परिएगम का ज्ञान नहीं होता। इस प्रमाण के आधार पर प्रस्तुत भाष्य का अर्थ भी मनु के वर्णानाकुष्ण ही है।
- (२) उपनयन में शूद्र का उल्लेख क्यों नहीं ११-१३ इलोकों में मनु ने उपनयन संस्कार का विधान करते हुए शूद्र का उल्लेख नहीं किया। यहां प्रश्न उठता है कि यदि. मनु कर्मणा वर्णव्यवस्था मानते हैं तो शूद्र का उल्लेख क्यों नहीं किया? इसका समाधान इस प्रकार है-—
- (क) इस प्रश्न में ही इसका उत्तर भी निहित है। उपनयन में शूद्र का उल्लेख न करने से यह संकेत मिलता है कि मनु उपनयन और वेदारम्भ की दीक्षा से पूर्व किसी को जन्म से शूद्र नहीं मानते। यह द्विज-दीक्षा का संस्कार है और वे द्विज तीन ही प्रकार के होते हैं। जो व्यक्ति जिस वर्ण की दीक्षा दिलाना चाहे, वह इन तीनों में से उसी वर्ण में प्रवेश ले सकता है। पुनः शिक्षा-दीक्षा के उपरान्त ग्राचार्य अन्तिम रूप से उनके वर्णों का निश्चय करता है [२।१२१ (१४६), १२३ (१४८)]।
- (ख) जो व्यक्ति इन तीनों वर्णों के गुणों को धारण नहीं कर सकता और वेदारम्भ तथा उपनयन रूपी ब्रद्धजन्म को ग्रहण नहीं कर सकता वह शूद्र रह जाता है। उपनयन से पूर्व ग्रथींत् द्विजजन्म से पूर्व सभी वर्णों के वालक शूद्र ही होते हैं—'जन्मना जायते शूद्रः, संस्कारात् द्विज उच्यते'। इस प्रकार कोई भी वालक किसी वर्णों में दीक्षित हो सकता है। मनु ने स्पष्ट शब्दों में कहा है—

#### चतुर्थः एकजातिस्तु शूद्रः ॥१०।४॥

इस प्रकार उपनयन ब्रादिसे पूर्व शूद्र का कोई निर्धारण न होने से उसके उल्लेख

की अव्यक्ता नहीं रहती। द्विजों के 'पतित' या 'शूद्र' होने की स्थिति बाद में ब्राती ्रा१४-१४ (३६-४०)]।

- (ग) मनु जन्मना वर्णव्यवस्था नहीं मानते, इसकी पुष्टि में यह भी एक प्रबल युक्ति है कि मनु ने यहां शूद्र के उपनयन का निषेध नहीं किया। भ्रगर वे जन्मना शूद्र की स्थिति भ्रौर वर्णव्यवस्था मानते तो यहां पृथक् से निषेध करते। [द्रष्टव्य १।३१, ८७-६१, १०७॥१०।६५ की कर्मणाव्यवस्था-सम्बन्धी समीक्षा]
  - (३) गृह्यसूत्रों में भी उपनयन का विधान मनु के स्रनुसार है, यथा ---

"अष्टमे वर्षे ब्राह्मएममुपनयेत्। १। गर्माष्टमे वा। २। एकादशे क्षत्रियम् ।३। इन्देशे वैद्यम् ।४। (ग्राद्यवलायन गृह्मसूत्र)—-जिस दिन जन्म हुग्राहो ग्रथवा जिस दिन गर्भे रहाहो जससे याठवें वर्षे में ब्राह्मए। के, जन्म वा गर्भे से ग्यारहवें वर्षे में क्षत्रिय के ग्रीर जन्म वा गर्भे से बारहवें वर्षे में वैद्य के बालक का यज्ञोपवीत करें॥" (सं० वि० ६४)

उपनयन का विशेष समय---

ब्रह्मवर्चसकामस्य कार्यं विप्रस्य पञ्चमे । राज्ञो बलायिनः षष्ठे वैश्यस्येहाथिनोऽष्टमे ।।१२।। [२।३७](१२)

(इह ब्रह्मवर्चस-कामस्य) इस संसार में जिसको ब्रह्मतेज = ईश्वर, विद्या ग्रादि की शोघ एवं ग्रधिक प्राप्ति की कामना हो, ऐसे (विप्रस्य) वाहाण वर्ण की इच्छा रखने वाले का [माता-पिता की इच्छा के ग्राधार पर प्रयोग है] उपनयन संस्कार (पञ्चमे कार्यम्) पांचवें वर्ष में ही करा देना चाहिये (इह बलाधिनः राज्ञः) इस संसारमें बल-पराक्रम ग्रादि क्षत्रिय-विद्याग्रों की शोघ एवं ग्रधिक प्राप्ति की कामना वाले क्षत्रिय वर्ण के इच्छुक का (पण्ठे) छठे वर्ष में ग्रोर (इह + ग्रियनः वेश्यस्य) इस संसार में धन- इश्वर्य की शोघ एवं ग्रधिक कामना वाले वेश्य वर्णके इच्छुक का (ग्रष्टमे) ग्राठवें वर्ष में उपनयन संस्कार करा देना चाहिये ॥ १२ ॥ ﷺ

"जिसको शीघ्र विद्या, वल श्रौर व्यवहार करने की इच्छा हो श्रौर वालक भी पढ़ने में समर्थ हुए हों तो ब्राह्मण के लड़के का जन्म वा गर्भ से पांचवें, क्षत्रिय के लड़के का जन्म वा गर्भ से छठे श्रौर वैश्य के लड़के का जन्म वा गर्भ से श्राठवें वर्ष में यज्ञोपवीत करें।" (सं० वि० पृ० ६५)

हैं प्रचित्तत सर्य — वेदाष्ययन स्रौर ज्ञानाधिक्य स्रादि तेज के लिये ब्राह्मण-वालक का गर्भ से पांचवें वर्ष में, हाथी, घोड़ा स्रौर पराक्रम स्रादि प्राप्ति के लिये क्षत्रिय -वालक का गर्भ से छंठे वर्ष में स्रौर स्रधिक धन तथा वेती स्रादि की प्राप्ति के लिये वैश्य-वालक का गर्भ से स्राठवें वर्ष में 'यजोपवीत' संस्कार करना चाहिये॥ ३७॥

अर्नुरारिटाना : श्लोकार्य एवं मान्यता-सम्बन्धी समीक्षा ११ वें श्लोक पर देखिए।

उपनयन की ग्रन्तिम ग्रवधि-

त्राषोडशाद्ब्राह्मणस्य सावित्री न।तिवर्तते । त्राद्वाविशात्क्षत्रबन्धोराचतुर्विशतेर्विशः ।।१३॥ [२।३८] (१३)

(ब्राह्मण्स्य) ब्राह्मण् वर्णं को घारण करने की इच्छा रखने वाले का (ग्रा-षोडशात्) सोलह वर्षं तक (क्षत्रबन्धोः) क्षत्रिय वर्णं के इच्छुक का (ग्रा-द्वाविशात्) बाईस वर्षं तक (विशः) वैश्य वर्णं के इच्छुक का (ग्रा-चतुविंशतेः) चौबीस वर्षं तक (सावित्री न + ग्रितवर्तते) यज्ञोपवीत का ग्रितिक्रमण नहीं होता ग्रर्थात् इन ग्रवस्थाग्रों तक उपनयन संस्कार कराया जा सकता है।।। १३।। । ।

आनुर्वित्रनाः (१) श्लोकार्य एवं मान्यता-सम्बन्धी समीक्षा ११ वें श्लोक पर देखिये।

(२) ग्राश्वलायन गृह्यसूत्र में उपनयन काल के ग्रतिक्रमण का विधान निम्न है —

"आषोडशात् ब्राह्मणस्यानतीतकालः ॥ ५ ॥ श्राद्वाविशात् क्षत्रियस्य, श्राचतुर्वि शाद्वेश्यस्य ॥ ६ ॥ (ग्राश्व० गृह्यसूत्र १।१९।६)—ब्राह्मण कें सोलह, क्षत्रिय के वाईस ग्रीर वैश्य के बालक का चौबीस वर्ष से पूर्व-पूर्व यज्ञोपवीत होना चाहिये।"

(सं० वि० ६५)

उपनयन से पतित ब्रात्यों का लक्षण-

म्रत ऊर्ध्वं त्रयोऽप्येते यथाकालमसंस्कृताः । सावित्रीपतिता वात्या भवन्त्यार्यविगहिताः ॥१४॥ [२।३६](१४)

(यथाकालम् + ग्रसंस्कृताः) निर्धारित समय पर संस्कार न होने पर (ग्रतः + ऊर्ध्वम्) इस [२।१३] श्रवस्था के बीतने के बाद (एते त्रयः + ग्रिप) ये तीनों [ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य] ही (सावित्रीपतिताः) सावित्रीयज्ञोपवीत से पतित हुए (ग्रायंविगहिताः) ग्रायं = श्रेष्ठ व्यक्तियों द्वारा निन्दित (त्रात्याः भवन्ति) व्रात्यां = त्रत से पतित व्रात्यसंज्ञक कहलाते हैं ॥१४॥

आनु र्यो टेन्ड : "म्रतः अर्ध्व पतितसावित्रीका भवन्ति ॥ ६॥ (ग्राह्व० गृ० सू० १। १६। ६)

<sup>्</sup>र्र्स्ट [प्रचलित प्रयं—सोलह वर्ष तक ब्राह्मण की, वाईस वर्ष तक क्षत्रिय की ग्रीर चौबीस वर्ष तक वैदय की सावित्री का उल्लंघन नहीं होता। (ग्रतः उक्त ग्रवस्था होने के पहले ही तीनों वर्णों का यज्ञोपवीत संस्कार हो जाना चाहिय)।। । ३८ ]

यदि पूर्वोक्त काल में इनका यज्ञोपवीत न हो तो वे पतित माने जावें।"
(सं० वि० ६४)

वात्यों के साथ सम्बन्धविच्छेद का कथन-

# नैतैरपूर्तैविधिवदापद्यपि हि कहिचित् । बाह्यान्योनांदच सम्बन्धानाचरेद् ब्राह्मणः सह ।।१५।।

[२१४०] (१४)

(ब्राह्मणः) द्विजों में कोई भी व्यक्ति (एतै: + ग्रपूतैः सह) इन पिततों के साथ (कहिचित् ग्रापिट + ग्रिपि हि) कभी ग्रापत्काल में भी (विधिवत्) नियम पूर्वक (ब्राह्मान्) विद्याध्ययन-ग्रध्यापन-सम्बन्धी (च) ग्रीर (यौनान्) विवाह-सम्बन्धी (सम्बन्धान्) व्यवहारों को (न ग्राचरेत्) न करे ॥ १५ ॥

वर्णानुसार मृगचर्मौ का विधान---

#### कार्ष्णरीरववास्तानि चर्माणि ब्रह्मचारिगः। वसीरन्नानुपूर्व्येण शाग्यक्षौमाविकानि च॥१६॥ [२।४१] (१६)

(ब्रह्मचारिएएः) तीनों वर्णों के ब्रह्मचारी (ग्रानुपूर्व्यण) क्रमशः (कार्ष्णरीरव-वास्तानि चर्माएए) [ग्रासन के रूप में बिछाने के लिए] काला मृग, रुरुमृग ग्रीर बकरे के चर्म को (च) तथा [श्रोड़ने-पहरने के लिये] (शाणक्षौम-ग्राविकानि) सन, रेशम ग्रीर ऊन के वस्त्रों को (वसीरन्) धारण करें।। १६।।

''एक-एक मृगचर्म उनके बैठने के लिए… देना चाहिए।'' (सं०वि०७५)

मेखला-विधान---

# मोञ्जी त्रिवृत्समा इलक्ष्णा कार्या विप्रस्य मेखला ।

क्षत्रियस्य तुँ मोर्बो ज्या वैदयस्य द्यागतान्तवी ॥१७॥[२।४२](१७)

(विप्रस्य) ब्राह्मण की (मेखला) मेखला = तगड़ी (मौञ्जी) 'मूंज' नामक घास की वनी होनी चाहिए (क्षत्रियस्य मौर्वी ज्या) क्षत्रिय की धनुष की डोरी जिससे बनती है उस 'मुरा' नामक घास की, श्रीर (वैश्यस्य) वैश्य की (शणतान्तवी) सन के सूत की बनी हो जो (त्रिवृत् समा) तीन लड़ों को एकत्र वांटकरके (श्लक्षणा कार्या) चिकनी बनानी चाहिए।।१७।।

''ग्राचार्य मुन्दर चिकनी प्रथम बनाके रखी हुई मेखला को बालक के किट में बांवे।''

''ब्राह्मण की मुज वा दर्भ की, क्षत्रिय की धनुष संज्ञक तृरा या वल्कल की ग्रीर वैश्य की ऊन वा शएा की मेखला होनी चाहिए।''(सं० वि० ७४) मेखलाग्रों का विकल्प----

मुञ्जालामे तु कर्तव्याः कुशाश्मन्तकबल्वजैः ।

त्रिवृता ग्रन्थिनैकेन त्रिभिः पश्वभिरेव वा ।।१८।। [२।४३](१८)

(मुञ्जालाभे तु) यदि उपर्युक्त मूंज स्रादि न मिलें तो [क्रमशः] (कुश + स्रश्मन्तक-बल्वजेंः) कुश, स्रश्मन्तक स्रौर बल्वज नामक घासों से (त्रिवृता) उसी प्रकार तिगुनी = तीन बटों वाली करके (एकेन ग्रन्थिना) फिर एक गांठ लगाकर (त्रा) स्रथवा (त्रिभिः पञ्चभिः + एव) तीन या पांच गांठ लगाकर (कर्त्तव्याः) मेखलाएं बनानी चाहिएँ ॥१८॥

वर्णानुसार यज्ञोपवीत —

कार्पासमुपवीतं स्याद्विप्रस्योध्वं वृतं त्रिवृत् । श्रागसूत्रमयं राज्ञो वैश्यस्याविकसौत्रिकम् ॥१६॥ [२।४४] (१६)

(विप्रस्य) ब्राह्मण का (उपवीतम्) यज्ञोपवीत (कार्पासम्) कपास का बना (राज्ञः) क्षत्रिय का (श्णासूत्रमयम्) सन के सूत का बना ग्रौर (वैश्यस्य) वैश्य का (ग्राविक-सौत्रिकम्) भेड़ की ऊन के सूत का बना (स्यात्) होना चाहिए, वह उपवीत (ऊर्घ्वृतम्) दाहिनी ग्रोर से बायीं ग्रोर का बटा हुग्रा, ग्रौर (त्रिवृत्) तीन लड़ों से तिगुना करके बना हुग्रा होना चाहिए।।१६।।

वर्णानुसार दण्डविधान---

बाह्मणो बेल्वपालाशो क्षत्रियो वाटलादिरौ । पेलवौदुम्बरौ वैश्यो दण्डानर्हन्ति धर्मतः ॥२०॥ [२।४५](२०)

(ब्राह्मणः) ब्राह्मण (बैल्व-पालाशौ) बेल या ढाक के (क्षत्रियः) क्षत्रिय (वाट-खादिरौ) बड़ या खैर के (वैश्यः) वैश्य (पैलव + भ्रौदुम्बरौ) पीपल या गूलर के (दण्डान्) दण्डों को (धर्मतः) नियमानुसार (म्रहंन्ति) धारण कर सकते हैं।।२०।।

दण्डों का वर्णानुसार मान---

केशान्तिको ब्राह्मरास्य दण्डः कार्यः प्रमाणतः ।

ललाटसंमितो राज्ञः स्यात्तु नासान्तिको विशः ।।२१।।[२।४६](२१)

(प्रमाणतः) माप के स्रनुसार (ब्राह्मणस्य दण्डः) ब्राह्मणं का दण्ड (केशान्तिकः) केशों तक (राज्ञः ललाटसंमितः) क्षत्रिय का माथे तक (कार्यः) वनाना चाहिए (तु) स्रौर (विशः) वैश्य का (नासान्तिकः स्यात्) नाक तक ऊंचा होना चाहिये।।२१॥

दण्डों का स्वरूप----

ऋजवस्ते तु सर्वे स्युरद्रणाः सौम्यदर्शनाः । अनुद्वेगकरा नृणां सत्वचोऽनग्निदूषिताः ॥२२॥[२।४७](२२)

(ते तु सर्वे) वे सब दण्ड (ऋजवः) सीधे (ग्रव्नणाः) बिना गाँठ वाले (सौम्यदर्शनाः) देखने में प्रिय लगने वाले (नृगाम् ग्रनुद्वेगकराः) मनुष्यों को बुरे या डरावने न लगने वाले (सत्वचः) छालसहित ग्रौर (ग्रनग्निद्धिताः) बिना जले-भुलसे (स्युः) होने चाहियें।।२२।।

अन्तुर्शोत्जनः २० से २२ तक के श्लोकों का भाव महर्षि-दयानन्द ने निम्न प्रकार दिया है—

"ब्राह्मण के बालक को खड़ा रख के भूमि से ललाट के केशों तक पलाश वा बिल्ववृक्ष का, क्षत्रिय को वट वा खदिर का ललाट भ्रू तक, वैश्य को पीलू वा गूलर वृक्ष का नासिका के श्रग्रभाग तक दंड प्रमाण और वे दंड चिकने, सूधे हों, श्राग्न में जले, टेढ़े, कीड़ों के खाये हुये नहीं हों तें" (सं वि ७५)

भिक्षा-विधान---

प्रतिगृह्यो स्सितं दण्डमुपस्थाय च भास्करम् । प्रदक्षिणं परीत्याग्नि चरेद्र् गैक्षं यथाविधि ॥२३॥ ]२।४८ ] (२३)

(ईप्सितं दण्डं प्रतिगृह्य) ऊपर वर्णित [२०-२२] दण्डों में ग्रपने योग्य दण्ड धारण करके (च) ग्रौर (भास्करम् उपस्थाय) सूर्य के सामने खड़ा होके (ग्रॉग्न प्रदक्षिणं परीत्य) यज्ञाग्नि की प्रदक्षिणा—परिक्रमा करके (यथाविधि) विधि-प्रनुसार [२।२४-२५] (भैक्षं चरेत्) भिक्षा मांगे।।२३।।

भिक्षा-विधि—

भवत्पूर्वं चरेद् भैक्षमुपनीतो द्विजोत्तमः । भवन्मध्यं तु राजन्यो वैश्यस्तु भवदुत्तरम् ॥२४॥[२।४६](२४)

(उपनीतः द्विजोत्तमः) यज्ञोपवीत संस्कार में दीक्षित ब्राह्मण्(भवत्पूर्वं भैक्षं चरेत्) 'भवत्' शब्द को वाक्य के पहले जोड़कर, जैसे—'भवान् भिक्षां ददातु' या 'भवती भिक्षां ददातु' कहकर भिक्षा मांगे (तु) स्रौर. (राजन्यः) क्षत्रिय (भवत्-मध्यम्) 'भवत्' शब्द को वाक्य के बीच में लगाकर, जैसे—'भिक्षां भवान् ददातु' या 'भिक्षां भवती ददातु' कहकर भिक्षा मांगे (तु) स्रौर (वैश्यः) वैश्य (भवत्+उत्तरम्) 'भवत्' शब्द को वाक्य के बाद में जोड़कर, जैसे—'भिक्षां ददातु भवान्' या 'भिक्षां ददातु भवती' कहकर भिक्षा मांगे ।।२४।।

"ब्राह्मण का बालक यदि पुरुष से भिक्षा मांगे तो 'भवान् भिक्षां ददातु' ग्रीर को स्त्री से मांगे तो 'भवती भिक्षां ददातु' ग्रीर क्षत्रिय का बालक 'भिक्षां भवान् ददातुं ग्रीर स्त्री से 'भिक्षां भवती ददातु', वैश्य का बालक 'भिक्षां ददातु भवान्' ग्रीर 'भिक्षां ददातु भवती' ऐसा वाक्य वोले।'' (सं० वि० ७७)

भिक्षा किन से मांगे---

मातरं वा स्वसारं वा मातुर्वा भगिनीं निजाम्। भिक्षेत भिक्षां प्रथमं या चैनं नावमानयेत्।।२४॥[२।४०](२४)

[इन ब्रह्मचारियों को] (मातरं वा स्वसारम्) माता या बहन से (वा मातुः निजां भिगनीम्) ग्रथवा माता की सगी बहन ग्रथीत् सगी मौसी से (च) ग्रौर (या एनं न + ग्रवमानयेत्) जो इस भिक्षार्थी का ग्रपमान न करे उससे (प्रथमं भिक्षां भिक्षेत) पहले भिक्षा मांगे ॥२५॥

अन्तु शरिटानाः इलोक २३ श्रीर २५ का भाव महिष-दयानन्द ने निम्न प्रकार ग्रहण किया है—

''तत्पश्चात् ब्रह्मचारी यज्ञकुण्ड की प्रदक्षिणा करके कुण्ड के पश्चिम भाग में खड़ा रहके माता-पिता, बहन-भाई, मामा-मौसी, चाचा ग्रादि से लेके जो भिक्षा देने में नकार न करें उनसे भिक्षा मांगे।'' (सं० वि० ७७)

गुरु को भिक्षा-समर्पण---

समाहृत्य तु तद्मेक्षं यावदन्नममायया। निवेद्य गुरवेऽदनीयादाचम्य प्राङ्मुखः शुचिः ॥२६॥ [२।५१] (२६)

(तत् भैक्षं तु समाहत्य) उस भिक्षा को ग्रावश्यकतानुसार लाकर (यावत् + ग्रन्नम्) जितनी भी वह भोज्य सामग्री हो उसे (ग्रमायया) निष्कपट भाव से (ग्रुरवे निवेद्य) गुरु को निवेदित करके (ग्रुचिः) स्वच्छ होकर (प्राङ्मुखः) पूर्व की ग्रोर मुख करके (ग्राचम्य) ग्राचमन करके (ग्रदनीयात्) खाये ॥२६॥

"जितनी भिक्षा मिले वह श्राचार्य के ग्रागे घर देनी, तत्पदचात् ग्राचार्य उसमें से कुछ थोड़ा-सा ग्रन्न लेके वह सब भिक्षा बालक को दे देवे ग्रीर वह बालक उस भिक्षा को ग्रपने भोजन के लिए रख छोड़े।"

(सं० वि० ७८)

चारों दिशाग्रों की ग्रोर मुख करके भोजन करने का फल-

### आयुष्यं प्राङ्मुखो भुङ्क्ते यशस्यं दक्षिगामुखः । श्रियं प्रत्यङ्मुखो भुङ्क्ते ऋतं भुङ्क्ते ह्यूदङ्मुखः॥२७॥ [२।५२]

(प्राङ्मुखः) पूर्व की स्रोर मुख करके लाने वाला (आयुष्यं भुङ्क्ते) स्रधिक स्रायु को भोगता है (दक्षिणामुखः यशस्य भुङ्क्ते) दक्षिण की स्रोर मुख करके लाने वाला स्रधिक यश को पाता है (प्रत्यङ्मुखः श्रियं भुङ्क्ते) पश्चिम की स्रोर मुख करके लाने वाला धन को भोगता है स्रौर (उदङ्मुखः ऋतं भुङ्क्ते) उत्तर की स्रोर मुख करके लाने वाला सत्य को प्राप्त करता है।।२७॥

अनुश्रीत्जना: २७ वां श्लोक निम्न 'साधारों' के अनुसार प्रक्षिप्त सिद्ध होता है--

- १. ध्रन्तिवरोध २६ वें श्लोक में उपनयन विधि में केवल पूर्वाभिमुख होकर खाने का विधान है ज़बिक, इसमें चारों दिशा ध्रों में खाने का निर्देश है। यह पूर्व विधान से भिन्त होने के कारण विरुद्ध है।
- २. प्रसंगिव रोष २६ वें श्लोक में केवल पूर्वाभिमुख होकर खाने की चर्चा थी। प्रसंगानुसार उसका महत्त्व दर्शाना तो प्रासंगिक हो सकता था, किन्तु इस श्लोक में चारों ही दिशाश्रों का महत्त्व दर्शाया गया है। इनमें तीन दिशाश्रों की कोई चर्चा या प्रसंग नहीं है। अतः प्रसंग के बिना ही इनका वर्णन करना प्रसंगविरुद्ध है।
- ३. शैलीगत श्राधार—इस श्लोक की शैली निराधार, श्रयुक्तियुक्त एवं स्रितिश्योक्तिपूर्ण है। भोजन करने का दिशाओं के साथ कोई सम्बन्ध नहीं है, श्रीर न यश, स्रादि की प्राप्ति का कोई सम्बन्ध है। श्रीर यदि इतने सस्ते में ये लाभ प्राप्त हो सकते हैं तो प्रत्येक व्यक्ति को प्राप्त होने चाहिएँ, क्योंकि सभी किसी न किसी दिशा में मुख करके ही भोजन करते हैं। यदि इतनी श्रासानी से ये चीजें प्राप्त हो सकती हैं तो फिर इनकी प्राप्ति के लिए कठिन प्रयत्न करने की क्या आवश्यकता है? इसके श्रनुसार तो कोई भी व्यक्ति गरीब नहीं रहना चाहिए! यह इस प्रकार की शैली मनु की नहीं है।

भोजन से पूर्व ग्राचमन विधान-

उपस्पृश्य द्विजो नित्यमन्नमद्यात्समाहितः । भुक्त्वा चोपस्पृशेत्सम्यगद्भिः खानि च संस्पृशेत् ॥२८॥[२।५३](२७)

(द्विजः) द्विज (नित्यम्) प्रतिदिन (उपस्पृश्य) ग्राचमन करके (समा-हितः) एकाग्र मन से (ग्रन्नम् + ग्रद्यात्) भोजन खाये (च) ग्रौर (भुक्त्वा) खाकर (सम्यक्) ग्रच्छी प्रकार (उपस्पृशेत्) कुल्ला करे (च) तथा (ग्रद्भिः खानि संस्पृशेत्) जल से नाक, मुख, नेत्र ग्रादि इन्द्रियों का स्पर्श करे ग्रयित् धोये।। २८।। ''नित्य·····भोजन के पूर्व शुद्ध जल का ग्राचमन किया करे।'' (सं० वि० ७६)

भोजन-सम्बन्धी ग्रावश्यक विधान-

पूजये दशनं नित्यमद्याच्चैतदकुत्सयन् । दृष्ट्वा हृष्येत्प्रसीदेच्च प्रतिनन्देच्च सर्वशः॥ २६ ॥ [२ । ५४ ] (२८)

(नित्यम्) प्रतिदिन खाते हुए (ग्रशनं पूजयेत्) भोज्य पदार्थ का ग्रादर करे (च) ग्रौर (एतद् + ग्रकुत्सयन् + ग्रद्धात्) इसे निन्दाभाव से रहित होकर ग्रर्थात् श्रद्धापूर्वक खाये (दृष्ट्वा हृष्येत् च प्रसीदेत्) भोजन को देख कर मन में उल्लास ग्रौर प्रसन्नता की भावना करे (च) तथा (सर्वशः प्रतिनन्देत्) उसकी सर्वदा प्रशंसा करे।।२६।।

पूजितं ह्यशनं नित्यं बलमूर्जं च यच्छति । स्रपूजितं तु तद् भुक्तमुभयं नाशयेदिदम् ॥ ३०॥ [२।४४] (२६)

(हि) क्योंकि (पूजितम् अशनम्) श्रद्धा-आदरपूर्वक किया हुन्ना भोजन (नित्य बलं च ऊर्जं यच्छति) सदैव बल और स्फूर्ति देने वाला होता है (तु तत्+श्रपूजितम्) और वह अनादरपूर्वक (भुक्तम्) खाया हुन्ना (इदम् उभय नाशयेत्) इन दोनों, बल और स्फूर्ति को नष्ट करता है ।।३०।।

> नोच्छिष्टं कस्यचिद्द्याःन।द्याच्चैव तथान्तरा। न चैत्रात्यशनं कुर्यान्न चोच्छिष्टः क्विचद् व्रजेत्॥ ३१॥

[२। ४६](३०)

(न कस्यचित् + उच्छिष्टं दद्यात्) न किसी को स्रपना भूठा पदार्थ दे (च) ग्रौर (तथा एव न ग्रन्तरा ग्रद्यात्) उसी प्रकार न किसी भोजन के बीच ग्राप खावे (न चैव ग्रति-ग्रशनं कुर्यात्) न ग्रधिक भोजन करे (च) ग्रौर (न उच्छिष्टः क्वचिद् क्रोत्) न भोजन किये पश्चात् हाथ मुख धोये विना कहों इधर-उधर जाय ॥३१॥ (स० प्र० पृ० २६७)

आनुर्धो त्उनाः उच्छिष्ट लाने में दोष — उच्छिष्ट भोजन के प्रसङ्ग में महर्षि दयानन्द ने विस्तृत प्रकाश डाला है, जो उल्लेखनीय है—

प्रश्न-एकसाथ खाने में कुछ दोष है वा नहीं?

उत्तर—दोष है। क्योंकि एक के साथ दूसरे का स्वभाव और प्रकृति नहीं मिलती। जैसे कुष्ठी आदि के साथ खाने से ग्रच्छे मनुष्य का रुधिर विगड़ जाता है, वैसे दूसरे के साथ खाने में भी कुछ विगाड़ ही होता है; सुधार नहीं।

प्रश्त--- "गुरोरु च्छिष्ट भोजनम्" इस वाक्य का क्या अर्थ होगा ?

उत्तर—इसका यह ग्रर्थ है कि गुरु के भोजन किये पश्चात् जो पृथक् ग्रन्त शुद्ध स्थित है, उसका भोजन करना ग्रर्थात् गुरु को प्रथम भोजन कराके शिष्य को भोजन करना चाहिए।

प्रश्न—जो उच्छिष्ट मात्र का निषेध है तो मक्खियों का उच्छिष्ट सहत, बछड़े का उच्छिष्ट दूध ग्रौर एक ग्रास खाने के पश्चात् अपना भी उच्छिष्ट होता है, पुनः उनको भी न खाना चाहिए।

उत्तर—सहत कथन मात्र ही उच्छिष्ट होता है परन्तु वह बहुत ही ओषिधयों का सार ग्राह्य; बछड़ा अपनी माँ के बाहर का दूध पीता है भीतर के दूध को नहीं पी सकता इसलिये उच्छिष्ट नहीं परन्तु बछड़े के पिये पश्चात् जल से उसकी माँ का स्तन धोकर शुद्ध पात्र में दोहना चाहिए। और अपना उच्छिष्ट अपने को विकारकारक नहीं होता। देखो ! स्वभाव से यह सिद्ध है कि किसी का उच्छिष्ट का कोई भी न खाये। जैसे अपने मुख, नाक, आँख, उपस्थ और गुह्ये न्द्रियों के मलमूत्रादि के स्पर्श से घृणा नहीं होती वैसे किसी दूसरे के मलमूत्र के स्पर्श में होती है। इससे यह सिद्ध होता है कि यह व्यवहार सृष्टिकम से विपरीत नहीं है। इसलिये मनुष्यमात्र को उचित है कि किसी का उच्छिष्ट अर्थात् भूठा न खाय।

प्रश्न---भला स्त्री-पुरुष भी परस्पर उच्छिष्ट न खावें ? उत्तर----नहीं, क्योंकि उनके भी शरीरों का स्वभाव भिन्न-भिन्न हैं''। (स॰ प्र॰ दशम समुल्लास)

ब्रनारोग्यमनायुष्यमस्वर्ग्यं चातिभोजनम् । अपुण्यं लोकविद्विष्टं तस्मात्तत्परिवर्जयेत् ॥३२॥[२।४७](३१)

(स्रतिभोजनम्) स्रधिक भोजन करना (स्रनारोग्यम्) स्वास्थ्यनाशक (स्रनायुष्यम्) स्रायुनाशक (स्रस्वर्ग्यम्) सुख-नाशक (स्रपुण्यम्) स्रहितकर (च) स्रौर (लोकविद्विष्टम्) लोगों द्वारा निन्दित माना गया है (तस्मात्) इसलिए (तत्) उस स्रधिक भोजन करने को (परिवर्जयेत्) छोड़ देवे ॥३२॥

ग्राचमन-विधि---

ब्राह्मेण विप्रस्तीर्थेन नित्यकालमुपस्पृशेत् । कायत्रैदशिकाभ्यां वा न पित्र्येगा कदाचन ॥३३॥ [२।५८] (३२) श्रङ्गुष्ठमूलस्य तले ब्राह्मं तीर्थं प्रचक्षते । कायमङ्गुलिमूलेऽग्रे दैवं पित्र्यं तयोरधः ॥३४॥ [२।५६] (३३)

(विप्रः) द्विज (नित्यकालम्) प्रतिदिन म्राचमन करते समय (ब्राह्मे एा तीर्थेन) ब्राह्मतीर्थ [हाथ के म्रंगूठे के मूलभाग का स्थान, जिससे कलाई भाग की म्रोर से म्राचमन ग्रहण किया जाता है] से (वा) ग्रथवा (काय-त्रैदिशिकाम्याम्) कायतीर्थ = प्राजापत्य [किनष्ठा म्रंगुली के म्लभाग के पास का स्थान] से या त्रैदिशिक = देवतीर्थ [-ग्रंगुलियों के ग्रग्रभाग का स्थान] से (उपस्पृशेत्) ग्राचमन करे, (पित्र्येण कदाचन न) पितृतीर्थ [ग्रंगूठे तथा तर्जनी के मध्य का स्थान] से कभी ग्राचमन न करे।।३३॥

(म्रंगुष्ठमूलस्य तले) म्रंगूठे के मूलभाग के नीचे का स्थान (बाह्यं -तीर्थं प्रचक्षते) ब्राह्मतीर्थं (म्रंगुलिमूले कायम्) म्रंगुलियों के मूलभाग का स्थान कायतीर्थं (म्रग्ने देवम्) म्रंगुलियों के म्रग्नभाग का स्थान देवतीर्थं मौर (तयो: + म्रधः पित्र्यम्) म्रंगुलियों मौर म्रंगूठे का मध्यवर्ती मूल भाग का स्थान पितृतीर्थं (प्रचक्षते) कहा जाता है ॥३४॥

> त्रिराचामेदपः पूर्वं द्विः प्रमृज्यात्ततो मुखम् । खानि चैव स्पृञ्जोदिद्भरात्मानं शिर एव च ॥३५॥ [२।६०] (३४)

(पूर्व ग्रप: त्रि: +ग्राचमेत्) पहले जल का तीन बार ग्राचमन करे (ततः) उसके बाद (मुखं द्विः प्रमृज्यात्) मुख को दो बार धोये (च) ग्रौर (खानि एव) नाक, कान, नेत्र ग्रादि इन्द्रियों को (ग्रात्मानं च शिरः एव) हृदय ग्रौर सिर को भी (ग्रद्भिः) जल से (स्पृशेत्) स्पर्श करे ॥३५॥

> श्रनुष्णामिरफेनामिरद्भिस्तीर्थेन धर्मवित्। शौचेप्सुः सर्वदाचामेदेकान्ते प्रागुदङ्मुखः॥३६॥ [२।६१]

(शौचेष्मुः धर्मवित्) पवित्रता का इच्छुक धर्मात्मा व्यक्ति (ग्रनुष्णाभिः + ग्रफेनाभिः + ग्रद्भिः) ठंडे, भागरहित जल से (एकान्ते प्राग् + उदङ्मुखः) एकान्त स्थान में पूर्व या उत्तर की ग्रोर मुख करके (सर्वदा तीर्थेन ग्राचमेत्) सदैव तीर्थस्थान से ही ग्राचमन करे।।३६॥

हृद्गाभिः पूयते विप्रः, कण्ठगाभिस्तु भूमिपः। वैश्योऽद्भिः प्राशिताभिस्तु, श्रुद्रः स्पष्टाभिरन्ततः ॥३७॥ [२।६२]

(विप्रः हृद्गाभिः) ब्राह्मण हृदय तक गए हुए (भूमिपः कण्ठगाभिः) क्षत्रिय कण्ठ तक गए हुए (वैदयः प्राशिताभिः) वैदय मुख में गए हुए (शूद्रः अन्ततः स्पृष्टाभिः) शूद्र ग्रोठों से स्पर्श किए हुए (प्रद्भिः पूयते) ग्राचमन के जल से पवित्र होता है ॥३৬॥

#### अनुश्रीत्वाः ३६-३७ ब्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं-

१. ग्रन्तिवरोध—३६ वें श्लोक के विधान का मनुस्मृति के ग्राचमनवर्णन संबन्धी ग्रन्य विधानों से तालमेल नहीं बैठता—(१) २।१६७ श्लोक में दोनों संध्याग्रों में ग्राचमन करके गायत्री का जप करने का विधान हैं। २।७६-७७ में भी दोनों संध्याग्रों में गायत्री के जप का विधान हैं। इन श्लोकों में किसी दिशाविशेष की ग्रोर मुख करके

श्राचमन या संघ्या करने का निर्देश नहीं है, जिससे यह संकेत मिलता है कि जप या संघ्या किसी भी दिशा की ग्रोर मुख करके की जा सकती है। जिस ग्रोर मुख करके व्यक्ति संघ्या करेगा उसी स्थिति में ही ग्राचमन करेगा। यहां जो पूर्व या उत्तराभिमुख हो कर भी ग्राचमन करने का विधान है, इसकी उक्त वर्णन से तालमेल न बैठनेके कारण श्रन्त- विच्छता ग्रा जाती है। (२) इस क्लोक में जो एकान्त में ग्राचमन करने का निर्देश है, उसका भी विरोध बनता है। २। २६ में उपनयन संस्कार के श्रवसर पर ग्राचमन करने का विधान किया है। इसी प्रकार सभी संस्कारों श्रीर यज्ञों में भी लोगों के बीच ग्राचमन किया जाता है। ग्रतः एकान्त में ग्राचमन का निर्देश देने वाली विधि इससे तालमेल न खाने से इनके विच्छ है।

- २. प्रसंगिवरोध २। १, २, ११ १४, ४३ इलोकों से पहले स्पष्टरूप से सिद्ध है कि यहां द्विजातियों के कर्मों का और उन्हीं की उपनयन विधि के वर्णन का प्रसंग है, शूद्र का इस विधि से कोई संबन्ध ही नहीं है। किन्तु ३७ वें इलोक में शूद्र की स्राचमन शुद्धि का भी वर्णन किया जा रहा है। इससे इस इलोक की प्रसंगिवरुद्धता स्पष्ट होती है।
- 3. शैलीगत माधार ३७वें श्लोक की शैली म्रयुक्तियुक्त, निराधार एवं म्रतिशयोक्तिपुर्ण है। चारों वर्णों के व्यक्तियों में कोई शरीररचना की भिन्नता नहीं है, जो कोई तो म्राचमनजल के स्पर्शमात्र से शुद्ध हो जाये और कोई कण्ठ. हृदय या मुख में जाने मात्र से। यह तो मात्र एक प्रक्रिया है। इसी से जीवन की शुद्धता मान लेना म्रतिशयोक्ति है। यदि इसी से इतनी शुद्धता मिल जाती है तो फिर म्रन्य वैदिक क्रियाधों की क्या ग्रावश्यक्ता रह जायेगी?

उद्धृते दक्षिणे पाणावुपवीत्युच्यते द्विजः। सब्ये प्राचीन ग्रावीतो, निवीती कण्ठसज्जने ॥३८॥ [२।६३](३४)

(द्विजः) द्विज (दक्षिण पाणौ उद्धृते) दाहिने हाथ को ऊपर रखने की अवस्था में [अर्थात् जब द्विज यज्ञोपवीत को दायें हाथ और कन्धे के नीचे लटकाकर तथा वायें कन्धे के ऊपर रखकर पहनता है, तव] (उपवीति) 'उपवीती' (सब्धे) बायें हाथ को ऊपर रखकर पहनने की अवस्था में (प्राचोन अवीती) 'प्राचोन आवीति' और (कण्ठसज्जने) गले में माला के समान पहनने की अवस्था में (निवीती) निवीती' (उच्यते) कहलाता है।। ३८।।

मेखलादि की पुनर्ग्रहण-विधि---

मेललामजिनं दण्डमुपवीतं कमण्डलुम् । स्रप्सु प्रास्य विनष्टानि गृह्णीतान्यानि मन्त्रवत् ॥३६॥ [२ । ६४ [ (३६) (मेखलाम् + म्रजिनं दण्डम् + उपवीतं कमण्डलुम्) मेखला, मृगचर्म, दण्ड. यज्ञोपवीता, कमण्डलु (विनष्टानि) इनके बेकार होने पर (म्रप्सु प्रास्य) इन्हें बहते जल में फॉककर (म्रन्यानि) दूसरे नयों को (मन्त्रवत् गृह्णीत) मन्त्रपूर्वक घारण करे।। ३६।।

अप्र न्यू कारिक न्या: नष्ट उपयोत, दण्ड घादि का जल में प्रक्षेपण क्यों— इस इलोक में विणित पदार्थों को मनु ने जल में डालने का जो विधान किया है उससे 'बहते जल' से ग्राभिप्राय हैं। क्योंकि स्थिर जल में किसी पदार्थ को डालने से गन्दगी बढ़ती हैं। स्थिर जल गन्दा भी होता हैं। इसी लिए मनु ने स्तान ग्रादि सभी प्रयोगों के लिए बहते जल के प्रयोग का ही विधान किया हैं (द्रष्टव्य ४। २०३ इलोक)। केशान्त संस्करण कर्म—

केशान्तः षोडशे वर्षे ब्राह्मणस्य विधीयते ।

राजन्यबन्धोद्वाविशे वैश्यस्य द्वचिषके ततः ।।४०।। [२६५[ (३७)

(ब्राह्मणस्य) ब्राह्मण के (षोडशे) सोलहवें (राजन्यबन्धोः द्वाविशे) क्षत्रिय के बाईसवें (वैश्यस्य) वैश्य के (ततः द्वचिधिके) [उससे दो वर्ष ग्रिधिक] ग्रर्थात् चौबीसवें (वर्षे) वर्ष में (केशान्तः विधीयते) केशान्त कर्म=क्षीर मुंडन हो जाना चाहिए।

प्रथात् इस विधि के पश्चात् केवल शिखा को रखके ग्रन्य दाढ़ी मूँछ ग्रीर शिर के बाल सदा मुंडवाने रहना चाहिए ग्रर्थात् पुनः कभी न रखना ग्रीर जो शीतप्रधान देश हो तो कामचार है, चाहे जितना केश रखे। ग्रीर जो ग्रित उष्ण देश हो तो सब शिखा सहित छेदन करा देना चाहिये, क्यों कि शिर में बाल रखने से उष्णता ग्रधिक होती है ग्रीर उससे बुद्धि कम हो जाती है। डाढ़ी मूंछ रखने से भोजन पान ग्रच्छे प्रकार नहीं होता ग्रीर उच्छिष्ट भी बालों में रह जाता है। ॥ ४०॥ (स० प्र० २५८)

स्त्रियों के लिए मन्त्ररहित संस्कारों का विधान-

म्रमन्त्रिका तु कार्येयं स्त्रीलामावृदशेषतः । संस्कारार्यं शरीरस्य यथाकालं यथाकमम् ॥ ४१ ॥ [२ । ६६]

(स्त्रीएाम् इयम् स्रावृत्) स्त्रियों की यह संस्कार की क्रिया (शरीरस्य संस्का-रार्थम्) शरीर की पवित्रता के लिए (यथाकालं यथाक्रमम्) यथासमय ग्रीर उपयुक्त क्रमानुसार (ग्रशेषतः अमन्त्रिका कार्या) पूर्णतः मन्त्ररहित करनी चाहिए ॥ ४१ ॥

> वैवाहिको विधिः स्त्री एां संस्कारो वैदिकः स्मृतः । पतिसेवा गुरौ वासो गृहार्थोऽग्निपरिक्रिया ॥ ४२ ॥ [२ । ६७]

(स्त्रीणां वैवाहिकः विधिः) स्त्रियों का विवाह संस्कार (वैदिकः संस्कारः

स्मृतः) उनका वेदोक्त (उपनयन) संस्कार कहा है [ स्रथात् उनके लिए पृथक् से उपनयन संस्कार की आवश्यकता नहीं] (पित-सेवा गुरौ वासः) पित की सेवा करना गुरुकुल- वास है (गृहार्थः + अग्निपरिक्रिया) घर के काम ही अग्निहोत्रादि धार्मिक क्रियायें हैं [ स्रथात् पृथक् से उनके लिए गुरुकुल-निवास स्रौर यज्ञादि की स्नावश्यकता नहीं] ॥ ४२॥

आनुशित्जनाः ४१ एवं ४२ वां श्लोक निम्न आधारों के अनुसार प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं—

- १. ग्रन्तिवरोघ : स्त्रियों को वेदाध्ययन एवं उपवीत का ग्रिषकार मनुसम्मत— मनुस्मृति के विभिन्न विधानों से ऐसे संकेत मिलते हैं कि जिनसे यह स्पष्ट
  होता है कि मनु प्रत्येक धर्मकार्य में स्त्री-पुरुष का समान ग्रिषकार समभते हैं। उक्त
  दोनों इलोकों में विणित बातें मनुविरोधी हैं—(१) २।४ [२।२६] इलोक में जातकर्म के ग्रवसर पर बालक के लिए चाहे वह कन्या हो ग्रथवा पुत्र, दोनों के ही लिए
  मन्त्रोच्चारणपूर्वक शहद चटाने का विधान है "मन्त्रवत् प्राज्ञानं चास्य"। इससे
  स्पष्टतः सिद्ध है कि मनु मन्त्रोच्चारण या श्रवण आदि कार्यों में स्त्री-पुरुष का भेद नहीं
  करते। इसी प्रकार नामकरण ग्रादि भी यज्ञ और मन्त्रपूर्वक करने का विधान है
  [२। ८]। इस प्रकार ४१ वें इलोक में स्त्रियों के लिये मन्त्रों के निषेध का विधान इस
  मान्यता के विरुद्ध है।
- (२) इसी प्रकार ३। २० में अग्निहोत्रपूर्वक स्त्रियों का दैविववाह करने का विधान किया है। अग्निहोत्र में मन्त्रोच्चारण हुआ ही करता है। इससे यह स्पष्ट होता है कि मनु स्त्रियों की क्रियाएं मन्त्ररहित नहीं मानते। स्त्रियों की अन्त्येष्टि भी अग्निहोत्र से विहित है [४।१६७,] विवाह भी स्वस्तिमन्त्रपूर्वक यज्ञ से विहित है [४।१६२]। ४१ वें श्लोक में स्त्रियों के लिए मन्त्ररहित क्रियाओं का विधान इस विधान के विरुद्ध होने से प्रक्षिप्त है।
- (३) मनु ने घर में ग्रग्निहोत्र ग्रादि धर्मकार्यों के ग्रायोजन की मुख्य जिम्मे-दारी स्त्री को ही सौंपी है ग्रौर यह ग्रादेश दिया है कि पुरुष को प्रत्येक धर्मकार्य स्त्री को साथ लेकर करना चाहिए—(क) "शौचे धर्म ग्रन्नपक्त्यां च"(घर की शुद्धि, धर्मकार्यों का ग्रायोजन ग्रौर भोजन बनाना ग्रादि की जिम्मेदारी स्त्री को सोंपे) [६।११] (म्व) "अपत्यं धर्मकार्याएा" [६।२६] (सन्तानोत्पत्ति और उनका पालन, ग्रग्निहोत्र आदि धर्मकार्य स्त्री के अधीन होते हैं)। (ग) "तस्मात् साधारणो धर्मः श्रुतौ पल्या सहोदितः" [६।६६] (साधारण से साधारण धर्मकार्य में भी पत्नी को सम्मिलन करना चाहिए)। इसी प्रकार २।१—३ [२।२६—२८] इलोकों में मनु ने संस्कारों को सभी के लिए समान रूप से ग्रावश्यक मानते हुए शारीरिक एवं संस्कार-सम्बन्धी दोषों को हटाने बाला कहा है। वहां स्त्री-पुरुष का कोई भेद नहीं माना। इससे दो बातें स्पष्ट होती हैं—एक तो यह कि सभी संस्कार मन्त्रपूर्वक होते हैं,

ग्रतः चाहे वह संस्कार स्त्री का हो ग्रथवा पुरुष का, मन्त्रपूर्वकं ही करना चाहिए। दूसरी यह है कि संस्कार द्विजाति वर्ग के सभी व्यक्तियों के लिए ग्रावश्यक हैं, चाहे वह स्त्री हो ग्रथवा पुरुष। इन दोनों श्लोकों में स्त्रियों के लिए मन्त्ररहित क्रियाश्रों का विधान, विवाह को ही उपनयन संस्कार मानना, पितसेवा को ही ब्रह्मचयित्रम मानना, घर के कामों को ही ग्रिग्नहोत्र मानना, उक्त विधानों के विश्व हैं, अतः ये प्रक्षिप्त हैं।

- २. प्रसंगिवरद्ध—२।४३ [२।६८] वें श्लोक में इस प्रसंग को समाप्त करते हुए ग्रत्यन्त स्पष्ट शब्दों में यह कहा है कि—"एषः प्रोक्तः द्विजातीनाम् ग्रीपनायिनको विधिः" ग्रर्थात् 'यह द्विजों के उपनयन संस्कार की विधि कही है।' इससे ज्ञात होता है कि यहां केवल उपनयन संस्कार की विधि का प्रसंग है। इन दोनों श्लोकों में उपनयन संस्कार की विधि न होकर प्रसंगभिन्न बातें हैं, ग्रतः ये प्रसंगविरुद्ध हैं।
- 3. वेदविष्ट -- स्त्रियों के वेदाध्ययन में वेद के प्रमाण-इन इलोकों में स्त्रियों के लिए वेदमन्त्रों का उच्चारण न करने ग्रादि का कथन है। ग्रतः यहां यह विचार कर लेना भी उपयोगी रहेगा कि इस विषय में स्वयं वेद क्या कहते हैं। (क) वेदों में सभी के लिए वेदवाणी का विधान है---"यथेमां वाचं कल्याएगिन मावदानि जनेम्यः। ब्रह्मराज-न्याम्यां शुद्राय चार्याय च स्वाय चार्णाय "" (यजु: २६।२) प्रथित्—"परमे-व्वर कहता है कि (यथा) जैसे मैं (जनेम्यः) सब मनुष्यों के लिए (इमाम्) इस (कल्या-णीम्) कल्याण ग्रथित् संसार ग्रीर मुक्ति के सुख देनेहारी (वाचम्) ऋग्वेदादि चारों वेदों की वाणी का (म्रावदानि) उपदेश करता हुँ वैसे तुम भी किया करो। ...... ······(ब्रह्मराजन्याम्याम्) ब्राह्मण, क्षत्रिय (ग्रयीय) वैश्य (श्रद्राय) श्रद्र श्रीर (स्वाय) अपने भृत्य वा स्त्रियां ग्रादि (ग्ररणाय) ग्रीर ग्रतिशुद्रादि के लिए भी वेदों का प्रकाश किया है।" [स॰ प्र॰ ७४]। (ल) इसी प्रकार ग्रथ वंवेद में "ब्रह्मचर्ये ए कन्या युवानं विन्दते पतिम्" [३। ४। १८] प्रयति ब्रह्मचर्याश्रम में रहकर वेदों को पढ़ने और ब्रह्मचर्य को पालन करने के उपरान्त गृहस्य की कामना करने वाली कन्या युवक पति का वरण करती हैं'---(ग) स्त्रियों के उपनयन में ऋग्० १०। १०६। ४ मनत्र भी प्रमाण है— "मीमा जाया बाह्म एस्योपनीता"—इन प्रमाणों से स्त्रियों के लिए ब्रह्मचर्याश्रम, गुरुकुलवास ग्रादि विधान सिद्ध होते हैं। (घ) वैदिक काल के इति-हास पर यदि दिष्ट डालकर देखें तो उससे भी स्त्रियों के लिए मन्त्रिनिषेध ग्रादि की बातें सही सिद्ध नहीं होतीं। ऐसी बहत-सी ऋषिकाएं हई हैं जो मन्त्रद्रष्टा थीं। जिन-जिन सुक्तों के मन्त्रों का उन्होंने ग्रर्थ-रहस्य जाना, उन सुक्तों पर उनके नाम ऋषि के रूप में ग्राज भी उपलब्ध हैं। ग्रकेले ऋग्वेद में ही इस प्रकार की लगभग ३० ऋषिकाग्रों के नाम ग्राते हैं। उनमें ग्रदिति, जुहू, इन्द्राणी, घोषा, गोधा, ग्रपाला, रोमशा, लोपा-मुद्रा ग्रादि उदाहरण के रूप में उल्लेखनीय हैं। इसी प्रकार उपनिषदों में गार्गी, मैत्रेयी ब्रह्मतत्त्वज्ञाता देवियों का वर्णन स्राता है। मनु ने स्रपनी स्मृति को वेदानुकुल स्रौर वेदा. धारित माना है [१ । १२४-- १३२ (२ ।६-- १३); १२ । ६४, ६४, ६७, ६६, १०६, ११२, ११३ म्रादि ] इस म्राधार पर भी ये श्लोक मनुविरुद्ध हैं, म्रतः प्रक्षिप्त हैं।

४. भ्रवान्तरिवरोध—इन दोनों इलोकों में परस्पर भी विरोध है, जो इस बात को प्रकट करता है कि ये पृथक्-पृथक् व्यक्तियों द्वारा प्रक्षेप किये गये हैं। ४१ वें में तो कहा है कि 'ये क्रियाएं मन्त्ररहित करनी चाहिए" किन्तु ४२ वें में इन क्रियाओं को स्त्रियों के लिए परोक्षरूप से निषिद्ध कर दिया है। इसमें विवाह को ही उपनयन संस्कार पितसेवा को ही गुरुकुलवास, घर के कामों को ही श्रग्निहोत्र कहा है। इस श्राधार पर भी ये रचनाएं मनुसदश विद्वान की सिद्ध नहीं होतीं।

उपनयन विधि की समाप्ति एवं ब्रह्मचारी के कर्मों का कथन-

एष प्रोक्तो द्विजातीनामौपनायनिको विधिः । उत्पत्तिव्यञ्जकः पुण्यः, कर्मयोगं निबोधत ॥४३॥ [२।६८](३८)

(एषः) यह [२।११—४२] (दिजातीनाम् उत्पत्तिव्यञ्जकः) दिजा-तियों के द्वितीय जन्म को प्रकट करने वाली ग्रर्थात् मनुष्यों को दिज = ब्राह्माग्, क्षत्रिय ग्रीर वैश्य बनाने वाली (पुण्यः) कल्याग् ।-कारक (ग्रीपनाय-निकः विधि) उपनयन संस्कार की विधि (प्रोक्तः) कही, (कर्मयोगं निबो-घत) [ग्रव उपनयन में दीक्षित होने वाले द्विज ब्रह्मचारियों के] कर्त्तव्यों को सुनो—॥ ४३॥

अर्जुर्रोत्जनः 'जस्पत्तिव्यंजकः' के श्रधिक स्पष्टीकरण एवं पुष्टि के लिए द्रष्टव्य हैं २।१२१—१२५ (१४६—१५०) श्लोक श्रीर उनकी समीक्षाएं।

# (ब्रह्मचारियों के कर्त्तव्य) २।४४ से २। २२४ तक

उपनयन के पश्चात् बह्यचारी को शिक्षा---

उपनीय गुरुः शिष्यं शिक्षयेच्छोचमादितः । ग्राचारमग्निकार्यं च सन्ध्योपासनमेव च ॥४४॥[२ ६६](३६)

(गुरुः) गुरु (शिष्यम् उपनीय) शिष्य का यज्ञोपवीत संस्कार करके (ग्रादितः) पहले (शौचम्) गुद्धि = स्वच्छता से रहने की विधि (ग्राचारम्) सदाचरण ग्रीर सद्व्यवहार (ग्रिग्तिकार्यम्) ग्रिग्तिहोत्र की विधि (संध्योपास-नम् + एव) ग्रीर सन्ध्या-उपासना की विधि (शिक्षयेत्) सिखाये।। ४४॥

"सन्ध्यायन्ति सन्ध्यायते वा परब्रह्म यस्यां सा सन्ध्या" प्रर्थात् भली-भांति जिसमें परमेश्वर का ध्यान करते हैं, ग्रथवा जिसमें परमेश्वर का ध्यान किया जाये, वह 'सन्ध्यां है ।

इस प्रकार गायत्री मन्त्र का उपदेश करके संघ्योपासन को जो स्नान, स्राचमन, प्राणायाम स्रादि क्रिया हैं, सिखलावें। प्रथम स्नान, इसलिए है कि जिससे शरीर के बाह्य भ्रवयवों की शुद्धि भीर भ्रारोग्य भ्रादि होते हैं।'' (स० प्र० ३६)

वेदाध्ययन की विधि---

अध्येष्यमारणस्त्वाचान्तो यथाज्ञास्त्रमुबङ्मुलः । ब्रह्माञ्जलिकृतोऽध्याप्यो लघुवासा जितेन्द्रियः ॥ ४५ ॥ [२।७०]

(अध्येष्यमाणः) पढ़ने की इच्छा वाला (यथाशास्त्रम् आचान्तः) जब शास्त्रोक्त विधि से आचमन करले (उदङ्मुलः) उत्तर की ओर मुख किये हो (ब्रह्माञ्जलिकृतः) ब्रह्माञ्जलि [दोनों हाथों को जोड़े हुए] बांधे हो (लघुवासा) हलके वस्त्र-धारण किये हुए, और (जितेन्द्रियः) एकाग्रचित्त हो तब (अध्याप्यः) पढ़ाने योग्य होता है अथवा तब पढ़ाना चाहिए॥ ४५॥

#### आनु शरिला : यह श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है-

१. ग्रन्तिवरोध-इस श्लोक की व्यवस्था का मनु की अन्य व्यवस्थाओं के साथ तालमेल नहीं बैठता, अपित विरोध भी आता है—(१) २।१७८ [२०३] इलोक में कहा गया है कि 'शिष्य गुरु के साथ ऐसे स्थान पर बैठे जहां गुरु की ओर से आने वाली वायू शिष्य की ओर, और शिष्य की ओर से आने वाली वायू गुरु की ओर न आ रही हो।' इस श्लोक के आधार पर यदि केवल उत्तराभिमुख होकर ही पढ़ाने का विधान मान लिया जाये तो उक्त व्यवस्था ही नहीं बनेगी क्योंकि अनेक बार उत्तर-दक्षिण की हवा चलती है। अतः यह विरोध आता है। (२) अध्ययन की जो व्यावहारिक विधि आवश्यक थी वह ४६ वें श्लोक में विशात है। ४५ वें श्लोक का ४६ वें श्लोक से कोई सम्बन्ध नहीं है, वह स्वतन्त्र विधिवाक्य है। कोई कहे कि ४५वें रलोक के 'ब्रह्माञ्जलि-कृतः' का ४६ वें में अर्थवाद है, सो यह बात नहीं। ४६ वें इलोक में "संहत्य हस्ती श्रध्येयम्" यह स्वतन्त्र विधि है तथा "स हि ब्रह्माञ्जलिः स्मृतः" यह उस विधि का नामोल्लेख हैं। दो क्लोकों में ब्रह्माञ्जलि का विधान कोई संगत भी प्रतीत नहीं होता, अतः ४५ वां श्लोक प्रक्षिप्त है। ४६ वें को इस लिए प्रक्षिप्त नहीं कह सकते क्योंकि ७२ वें के साथ वह प्रसंग की द्रष्टि से सम्बद्ध है। (३) मनुस्मृति में अन्यत्र अनेक स्थानों पर यज्ञ, संघ्या, धार्मिक अनुष्ठान, यज्ञानुष्ठानपूर्वक विवाह ग्रादिका विधान है। इन प्रसंगों में भी वेद-मन्त्रों का उच्चारण होता है। वहां कहीं भी इस प्रकार की कोई शर्तनहीं है कि किस ग्रोर मुख होना चाहिए। अतः यहां उत्तराभिमुख की शर्त भी मनुसम्मत प्रतीत नहीं होती, क्योंकि यह युक्तियुक्त एवं व्यावहारिक नहीं है।

वेदाध्ययन से पहले गुरु को अभिवादन—

ब्रह्मारम्मेऽवसाने च पादौ ग्राह्मौ गुरोः सदा । संहत्य हस्तावध्येयं स हि ब्रह्माञ्जिलः स्मृतः ॥४६॥[२।७१](४०) (ब्रह्मारम्भे च श्रवसाने) वेद पढ़ने के ग्रारम्भ ग्रौर समाप्ति पर (सदा गुरोः पादौ ग्राह्मौ) सर्दैव गुरु के दोनों चरणों को छूकर नमस्कार करे [२।४७] (हस्तौ संहत्य ग्रध्येयम्) दोनों हाथ जोड़कर ग्रभिवादन करने के बाद [गुरु से] पढ़ना चाहिये; (सः हि ब्रह्माञ्जिलः स्मृतः) इसी [हाथ जोड़ने] को 'ब्रह्माञ्जिल' कहा जाता है।।४६।।

गुरु को अभिवादन करने की विधि-

व्यत्यस्तपाणिना कार्यमुपसंग्रहणं गुरोः। सव्येन सव्यः स्प्रष्टव्यो, दक्षिणेन च दक्षिणः ॥४७॥ [२।७२] (४१)

(गुरो: उपसंग्रहणम्) गुरु के चरणों का स्पर्श (व्यत्यस्तपाणिना कार्यम्) हाथों को ग्रदल-बदल करके [प्रणामकर्ता का बायां हाथ नीचे रह कर गुरु के बायें पैर का स्पर्श करे ग्रीर उसके ऊपर से दायां हाथ दायें चरण को स्पर्श करे] करना चाहिए (सव्येन सव्यः) बायें हाथ से बायां चरण (च) ग्रीर (दक्षिणेन दक्षिणः) दायें हाथ से दायां पैर का (स्प्रष्टव्यः) स्पर्श करना चाहिए।। ४७।।

अध्ययन के आरंभ एवं समाप्ति की विधि-

ग्रध्येष्यमाणं तु गुरुनित्यकालमतिन्द्रतः । अधीष्य भो इति बूयाद्विरामोऽस्त्विति चारमेत् ॥ ४८॥ [२।७३] (४२)

(गुरुः नित्यकालम्) गुरु सर्दैव पढ़ाते समय (ग्रतन्द्रितः) ग्रालस्यरिहत होकर (ग्रध्येष्यमाणं तु) पढ़ने वाले शिष्य को ('भो ग्रधीष्व' इति ब्रूयात्) 'हे शिष्य पढ़ो' इस प्रकार कहे (च) ग्रौर ('विरामः +ग्रस्तु' इति ग्रारमेत्) 'ग्रब विराम करो' ऐसा कहकर पढ़ाना समाप्त करे ॥ ४८ ॥

वेदाध्ययन के ग्राद्यन्त में प्रणवोच्चारण का विधान---

ब्रह्मराः प्रणवं कुर्यादादावन्ते च सर्वदा । स्रवत्यनोङ्कृतं पूर्वं, पुरस्ताच्च विशोर्यति ॥ ४६ ॥ [२।७४](४३)

(सर्वदा ब्रह्मण: स्रादी च ग्रन्ते प्रस्तवं कुर्यात्) [शिष्य] सदैव वेद पढ़ने के स्रारम्भ ग्रीर ग्रन्त में 'ग्रो३म्' का उच्चारण करे (पूर्वम् अनोङ्कृतम्) ग्रारम्भ में ग्रोंकार का उच्चारस न करने से (स्रवित) पढ़ा हुम्रा बिखर जाता है [=भलीभांति ग्रहस नहीं हो पाता] (च) ग्रीर (पुरस्तात् विशीर्यति) बाद में 'ग्रो३म्' का उच्चारस न करने से पढ़ा हुग्रा स्थिर नहीं रहता।। ४६॥

अनुग्रीत्उनः : अध्ययन के ब्राह्यन्त में ब्रोंकारोच्चारण के लाभ—(१)

'ओ३म्' का उच्चारण करने से यहाँ मनु का अभिप्राय ग्रोंकारोच्चारणपूर्वंक मन को एकाग्र या समाहित करने से हैं। ग्रन्यत्र भी मनु ने सन्ध्योपासन ग्रौर ग्रध्ययन से पूर्वं समाहित या एकाग्रचित्त होने के लिए कहा है [२।७६]। यह बिल्कुल सही मनोवैज्ञानिक बात है कि यदि छात्र मन को एकाग्र करके अध्ययन नहीं करता तो उसे पूर्णंज्ञान ग्रहण नहीं होता, कुछ बिखरता रहता है ग्रौर कुछ-कुछ ही ग्रहण होता है। इसी प्रकार ग्रध्ययन के पश्चात् भी एकाग्रता न रखने से पढ़ा हुग्रा स्थिर नहीं हो पाता। मन के एकदम ग्रन्यत्र जाने से संचित ज्ञान में गौणता ग्रौर भुलावा-सा ग्रा जाता है, जबिक ग्रध्ययन की समाप्ति पर ग्रधीत विषय के प्रति एकाग्रता बनाये रखने से वह स्थिर हो जाता है। २।७४ में इसी भाव को दूसरे ढङ्ग से स्वष्ट किया है कि यदि एक भी इन्द्रिय एकाग्रता को छोड़कर अपने विषय में लग जाती है तो उसके साथ ही व्यक्ति की बुद्धि भी उतनी कम होने लगती है।

- (२) इसमें कुछ योगदर्शन के प्रमाण श्रीर उन पर आधारित विचार उल्लेख-नीय हैं—
- (क) यह 'प्रणव' स्रयात् 'स्रोम्' शब्द उस अनादि-अनन्त, सर्वव्यापक सृष्टि-रचियता परमात्मा का सबसे मुख्य नाम है। वह सबका स्रादि गुरु है। उसका स्मरण आदि-सन्त में करने से उसके सर्वज्ञता के गुणों की भ्रोर प्रवृत्ति होकर बहुज्ञ बनने की भावना स्राती है। ["स एषः पूर्वेषामिष गुरुः कालेनानवच्छे,दात्" "तस्य वाचकः प्रएषदः" योगदर्शन १।२६,२७]।
  - (ख) तज्जपस्तवर्यमावनम् । योग १।२८।।

''इसी नाम का जप अर्थात् स्मरणः करना चाहिए कि जिससे उपासक का मन एकाग्रता, प्रसन्तता और ज्ञान को यथावत् प्राप्त होकर स्थिर हो।"

(ऋ० भू० उपासना विषय)

प्राक्कूलान्यर्युपासीनः पवित्रैश्चैव पावितः। प्रागायामैस्त्रिमः पूतस्तत स्रोंकारमहंति॥५०॥ (२।७५)

(प्राक्कूलान् पर्युपासीनः) पूर्व की स्रोर मुख वाले कुशासन पर बैठकर (पिवत्रैः चैव पावितः) कुशनिर्मित पिवत्रों से (छींटे देने के लिए कुशाओं को एकत्र करके बनाये गए गुच्छे से) पिवत्र होकर (त्रिभिः प्राणायामैः पूतः) तीन प्राणायामों को करने पर (ततः + स्रोंकारम् + अर्हेति । तब स्रोंकार का उच्चारण करने योग्य होता है ॥ ४०॥

### अनुशालका: यहश्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है-

१. प्रमंगिवरोध—यह पूर्वापरप्रसङ्गविरुद्ध है ग्रीर पूर्वापरप्रसङ्ग को भङ्ग कर रहा है। ४६ वें क्लोक में 'ग्रोंकार' का विधान है ग्रीर ५१ में ग्रोंकार के स्वरूप ग्रीर महत्त्व का वर्णन है, क्योंकि ग्रोंकार का स्मरण करना ग्रावश्यक है। इस प्रकार ५१ वाँ क्लोक ४६ वें का ग्रायंवाद है। ५० वें क्लोक ने उस सम्बद्धता को भङ्ग किया है ग्रीर बीच में ग्रोंकार-उच्चारण की शर्त का ग्रावश्यक वर्णन किया है। ग्रतः यह प्रक्षिप्त है।

२ भन्तिकरोष — भ्रोंकार भी वेदों से लिया गया शब्द है श्रीर गायत्री मन्त्र भी [२।४१-४३(७६-७८)]। एक तो मनु ने पुण्यदायक धर्मयुक्त बातों के लिए कहीं भी कोई शर्त नहीं लगायी है, और दूसरी बात यह है कि गायत्री, वेदाध्ययन को सब अवस्थाओं में श्रावस्यक तथा पुण्यदायक माना है (२।७६-८१ (१०१-१०६)] और ये व्यावहारिक भी नहीं है। क्या जब भी व्यक्ति श्रोंकार को जपेगा, चलते-फिरते इन शर्तों को पूरी कर सकेगा? इस प्रकार यह व्यवस्था मनु की मान्यताओं के विरुद्ध है।

'ग्रो३म्' एवं गायत्री की उत्पत्ति-

म्रकारं चाप्युकारं च मकारं च प्रजापतिः । वेदत्रयान्निरदुहद् मूर्भुवःस्वरितीति च ॥ ५१ ॥ [२७६] (४४)

(प्रजापितः) परमात्मा ने (स्रकारम् उकारं च मकारं) स्रो३म् शब्द के 'स्र' 'उ' स्रौर 'म्' स्रक्षरों को [स्र + उ + म् = स्रोम्] (च) तथा (भूः भुवः स्वः इति) 'भूः' 'भुवः' 'स्वः' गायत्रो मन्त्र की इन तीन व्याहृतियों को (वेदत्रयात् तिरदुहृत्) तीनों वेदों से दुहुकर सारहूप में निकाला है।

[द्वितीय 'इति' का प्रयोग पादपूर्त्यथं है] ।। ५१।।

आज्ञुर्शिट्डन्ड: श्रोंकार श्रीर व्याहृतियों का विवेचन—इस श्लोक में प्रतिपादित मनु की मान्यता की निरुक्तकार ने भी विभिन्न श्राचार्यों के मतों का उल्लेख करते हुए पुष्टि की है। ' चरवारि वाक् परिमिता पदानि'' [ऋ० १।१६४।४६] मन्त्र की व्याख्या करते हुए लिखते हैं—"कानि तानि चरवारि पदानि ? श्रोंकारः, महाच्याहृतयश्च इति श्राचम् ।"[१३।६] श्रयन् वाक्स्वरूप ब्रह्म या वेद का वर्णन करने वाले वे चार पद कौन से हैं ? श्रोंकार श्रयन् 'श्रोम्' श्रक्षर श्रीर 'शूः' 'भुवः' 'स्वः' ये तीन महाव्याहृतियां। इनको यास्क ने मनु के समान महत्त्व दिया है।

(१) 'स्रोम्' स्रक्षर के महत्त्व पर प्रकाश डालते हुए ''ऋषोऽकरे परमे व्योमन् यिस्मन् देवा स्रिविद्वे निवेदुः'' [ऋ० १।१६४।३६] मन्त्र की व्याख्या में स्राचार्य शाकपूणि स्रौर बाह्मण ग्रेंन्य का वचन उद्भृत करते हुए कहा है कि स्रक्षर वह 'स्रोम्' ही है स्रौर यह 'स्रोम्' अक्षर त्रयी विद्याख्य चारों वेदों का प्रतिनिधि है—''कतमत्त्वेतन् स्रक्षरम् ? ग्रोमित्येश वागिति शाकपूणिः । 'एतद्व वा एतदक्षरं यत्सवी त्रयीं विद्यां प्रतिपत्तिः' इति च बाह्मणम् ।'' [१३।६]।

महर्षि दयानन्द ने इसी ग्राघार पर 'ग्रोम्' को ईश्वर का सर्वप्रमुख नाम माना है—

"जो प्रकार उकार और मकार के योग से 'ग्रोम्' यह ग्रक्षर सिद्ध है, सो यह परमेश्वर के सब नामों में उत्तम नाम है। जिसमें सब नामों के ग्रयं ग्रा जाते हैं। जैसा पिता-पुत्र का ग्रेम-सम्बन्ध है, वैसे ही ग्रोंकार के साथ परमात्मा का सम्बन्ध है। इस एक नाम से ईश्वर के सब नामों का बोध होता है।" (द० ल० प० पृ० २३२)

#### (२) "प्रव तीन महाव्याहृतियों के अर्थ संक्षेप से इस प्रकार हैं-

'भूरिति वै प्राणः' 'यः प्राणयित चराचरं जगत् सः भूः स्वयंभूरीः वरः'
— जो सब जगत् के जीवन का ग्राधार प्राण से भी प्रिय ग्रीर स्वयंभू है, उस प्राण का वाचक होके 'भूः' परमेश्वर का नाम है। भुविरत्यपानः' यः सर्वं दुःखमयानयित सोऽपानः'— जो सब दुःखों से रहित जिसके सङ्ग से जीव सब दुःखों से छूट जाते हैं, इस लिये उस परमेश्वर का नाम 'भुवः' है। 'स्विरित ज्यानः' 'यो विविधं जगद् ज्यानयित ज्याप्नोति स ज्यानः'— जो नानाविध जगत् में ज्यापक होके सबको धारण करता है, इसलिए उस परमेश्वर का नाम स्वः' है।" (स० प्र० ३८)

त्रिक्यः एव तु वेदेक्यः पादं पादमद्दुहत्।
तिदत्यृचोऽस्याः सािवित्र्याः परमेष्ठी प्रजापितः ॥५२॥[२।७७](४५)
(परमेष्ठी प्रजापितः) सवसे महान् परमात्मा ने (तत्+इति+
ग्रस्याः सािवत्र्याः ऋचः) 'तत्' इस पद से प्रारम्भ होने वाली सािवत्री
ऋचा [=गायत्री मन्त्र] का (पादं पादम्) एक-एक पाद [प्रथम पाद है—
'तत्सिवतुवंरेण्यम्,' द्वितीय पाद—'भर्गो देवस्य धीमहि', तृतीय पाद—'धियो
यो नः प्रचोदयात्'] (त्रिक्यः+एव तु वेदेक्यः) तीनों वेदों से (ग्रदूदुहत्)
दुहकर सार रूप में बनाया है ॥५२॥
'श्री३म्'एवं गायत्री के जप का फल—

एतदक्षरमेतां च जपन्व्याहृतिपूर्विकाम् । संभ्ययोर्वेदविद्विप्रो वेदपुण्येन युज्यते ॥ ५३ ॥ [२।७८] (४६)

(एतत् + श्रक्षरम्) इस [श्रोम्] श्रक्षर को (च) श्रौर (व्याहृतिपूर्विकाम्) 'भूः भुवः स्वः' इन व्याहृतियों सहित (एताम्) इस गायत्री ऋचा [ = मन्त्र ] को ['श्रो३म् भूभुंवः स्वः। तत्सिवतुर्वरेण्यम्, भर्गो देवस्य धीमिहि। धियो यो नः प्रचोदयात्।'' इस मन्त्र को ] (वेदवित् विप्रः) वेद-पाठी द्विज्ञ (सन्व्ययोः जपन्) दोनों संघ्याश्रों — प्रातः, सायंकाल में जपते हुए (वेदपुण्येन युज्यते) वेदाव्ययन के पुण्य से ही युक्त होता है।। ५३।।

अस्तु श्री त्उन्त : 'ओम्' ईश्वर का मुख्यनाम—(१) यह 'स्रोम्' स्रक्षर परमेश्वर का सब से मुख्य वाचक नाम है। पुष्टि के लिए इसमें योगदर्शन का प्रमाण है—

#### (क) तस्य वाचकः प्रगावः ॥ १ । २७ ॥

'जो ईक्वर का ध्रोंकार नाम है, सो पिता-पुत्र के सम्बन्ध के समान है, ध्रौर यह नाम ईक्वर को छोड़के दूसरे ध्रर्थ का वाची नहीं हो सकता। ईक्वर के जितने नाम हैं, उनमें ध्रोंकार सब से उत्तम नाम है।''

(ख) तज्जयस्तदर्थमावनम् । १ । २८ ॥

''इसलिए इसी नाम का जब अर्थात् स्मरण और उसी का अर्थ विचार सदा करना चाहिए कि जिससे उपासक का मन एकाग्रता, प्रसन्नता, और ज्ञान को यथावत् प्राप्त होकर स्थिर हो।" (ऋ० भू० उपासना विषय)

इसमें ग्रन्य शास्त्रों के प्रमाण भी उल्लेखनीय हैं---

- (ग) "भ्रोमित्येतदक्षरमुद्गीयमुपासीत"। (छान्दोग्य उपनिषद्)
- (घ) "ग्रोमिति-एतवक्षरमिवं सर्वं तस्योपाख्यानम् ।"(माण्ड्रक्य उपनिषद्)
- (ङ) "ग्रॉलम्बह्म"। यजु०४०। १७॥

(कभी नष्ट न होने वाले उपासनीय परमेश्वर का 'ग्रोम्' यह नाम है।)

- (२) मनुस्मृति में ग्रन्यत्र भी ग्रनेक स्थानों पर ग्रोम् ग्रौर सावित्री के जप का विशेष विधान है। तुलनार्थ द्रष्टव्य है—११। २२२, २२४, २६५ इलोक।
  - (३) गायत्री मनत्र ग्रीर उसका अर्थ---

ग्रोरम् भूर्युवः स्वः। तस्सवितुर्वरेण्यं मर्गो देवस्य घीमहि। घियो यो नः प्रचोदयात्। (यजुर्वेद ३६। ३॥ ऋग्वेद ३। ६२। १०)॥

म्पर्य—'(ओ३म्) यह मुख्य परमेश्वर का नाम है, जिस नाम के साथ अन्य सब नाम लग जाते हैं (भूः) जो प्राण का भी प्राण (भुवः) सब दुः खों से छुड़ाने हारा (स्वः) स्वयं सुख-स्वरूप और प्रपने उपासकों को सब सुखों की प्राप्ति कराने हारा है, उस (सिवतुः) सब जगत् की उत्पत्ति करने वाले, सूर्य म्रादि प्रकाशकों के भी प्रकाशक, समग्र ऐश्वर्य के दाता (देवस्य) कामना करने योग्य, सर्वत्र विजय कराने हारे परमात्मा का जो (वरेण्यम्) अतिश्रेष्ठ ग्रहण और घ्यान करने योग्य (भर्गः) सब क्लेशों को भस्म करने हारा, पवित्र, शुद्धस्वरूप है (तत्) उसको हम लोग (धीमहि) धारण करें (यः) यह परमात्मा (नः) हमारी (धियः) बुद्धियों को उत्तम गुण कर्म, स्वभावों में (प्र-चोदयात्) प्रेरणा करे। '(सं० वि० ७५)

(४) २। ५१ की समीक्षाभी द्रष्टब्य है। उससे इस क्लोक का भाव और ग्रिधिक स्पष्ट हो सकेगा।

> सहस्रकृत्वस्त्वम्यस्य बहिरेतित्त्रकं द्विजः। महतोऽप्येनसो मासास्वचेवाहिर्वियुच्यते ॥ ५४ ॥ [२ । ७६]

(द्विजः) द्विज (एतत् त्रिकम्) इन तीनों स्रथात्, व्याहृतियां और गायत्री मन्त्र को (बिहः) बाहर एकान्त में (सहस्रकृत्वः तु अभ्यस्य) एक हजार बार प्रतिदिन जपते हुए (महतः + ग्रिष + एनसः) बड़े भारी पाप से भी (मासात्) एक मास में (ग्रिहि-त्वचा + इव) सांप की केंचुलो के समान (विमुच्यते) छूट जाता है।। ५४।।

> एतयर्चा विसंयुक्तः काले च क्रियया स्वया । ब्रह्मक्षत्रियविट्योनिर्गहंगां याति साधुवु ॥ ५५ ॥ [२। ८०]

(ब्राह्मण-क्षत्रिय-विट्-योनिः) ब्राह्मण, क्षत्रिय स्रोर वैश्य वर्णमें जन्मा कोई द्विज (एतया + ऋचा) इस गायत्री मन्त्र से (च) स्रोर (काले स्वया क्रियथा) समयानुसार होने वाली संस्कार आदि क्रियास्रों से (विसंयुक्तः) रहित होता हुआ (साधुषु गर्हणां याति) श्रेष्ठ लोगों में निन्दा का पात्र बनता है ॥ ५५॥

> श्चोंकारपूर्विकास्तिस्रो महाव्याहृतयोऽव्ययाः । त्रिपदा चैव सावित्री विज्ञेयं ब्रह्माणो मुखम् ॥ ५६ ॥ [२ । ८१]

(म्रोंकारपूर्विकाः तिस्रः म्रव्ययाः महाव्याहृतयः) जिनके पहले म्रोंकार = 'म्रोम्' है, ऐसी ग्रविनाशिनी महाव्याहृतियां — 'भ्रः भुवः, स्वः, (च) ग्रौर (त्रिपदा सावित्री) तीन पाद वाला गायत्री मन्त्र (ब्रह्मणः मुखं विज्ञेयम्) इसे वेद का मुख समभना चाहिए ॥ ५६॥

योऽघीतेऽहन्यहन्येतांस्त्रीरिंग वर्षाण्यतन्त्रितः । स ब्रह्म परमभ्येति वायुभूतः समूर्तिमान् ।। ५७ ॥ [२ । ८२]

(यः) जो व्यक्ति (एतान्) इनको म्रर्थात् म्रोंकारसहित तीन महाव्याहृतियों ग्रौर गायत्री को (त्रीणि वर्षाणि म्रहिन म्प्रहिन म्रतिद्रतः म्रधीते) तीन वर्ष तक प्रति दिन आलस्यरहित होकर जपता है (सः) वह (वायुभूतः खमूर्त्तिमान्) वायुरूप = इच्छानु सार विचरण करने वाला ग्रौर म्राकाशरूप = सूक्ष्मशरीरी होकर (परमृब्रह्म अम्येति) परब्रह्म को प्राप्त कर लेता है ॥ ५७ ॥

> एकाक्षरं परं व्यक्त प्रारागयामः परं तपः। सावित्र्यास्तु परं नास्ति मौनात्सत्यं विशिष्यते ॥ ५८ ॥ [२ । ८३]

(एकाक्षरं परं ब्रह्म) एक ग्रक्षरं श्रयात् 'श्रोम्' ही परंब्रह्म है (प्राणायामः परं तपः) प्राणायाम करना ही श्रेष्ट तप है (सावित्र्याः तुपरं नास्ति) गायत्री से बढ़कर दूसरा कोई मन्त्र नहीं है (मौनात् सत्यं विशिष्यते) मौन की ग्रपेक्षा सस्यभाषण विशिष्ट है।। ५८।।

> क्षरन्ति सर्वा वैदिक्यो जुहोतियजतिकियाः । अक्षरं दुष्करं नेयं ब्रह्म चैव प्रजापतिः ॥ ५६ ॥ [२ । ८४]

(वैदिक्यः सर्वाः जुहोतियजितिक्रियाः) वेदोक्त सब हवन, यज्ञ स्रादि क्रियायें (क्षरिन्त) विनष्ट हो जाती हैं (स्रक्षरं च प्रजापितः ब्रह्म एव) 'स्रोम्' यह स्रक्षर स्रौर प्रजापित परमात्मा को ही (दुष्करं ज्ञेयम्) स्रविनाशी जानना चाहिए ॥ ५६ ॥

मानस जप की श्रेष्ठता---

विधियज्ञाज्जपयज्ञो विशिष्टो दशमिर्गुर्गः । उपांतुः स्याच्छतगुणः साहस्रो मानसः स्मृतः ॥ ६०॥ [२॥ ८४] (विधियज्ञात्) विधियज्ञ अर्थात् श्रमावस्या, पूर्णिमा स्रादि विशेष उपलक्ष्यों पर किये जाने वाले यज्ञों से (जपयज्ञः) जपयज्ञ = स्पष्टोच्चारण पूर्वंक जप करना (दशिभ-गुं णैं: विशिष्टः) दश गुना विशेष है (उपांशु शतगुणः स्यात्) उपांशु = जिसमें धीरे-धीरे ग्रोठों से ही उच्चारण किया जाये, वह सौगुना विशेष है (मानसःसाहस्रः स्मृतः) मानस-जाप = [ग्रर्थ एवं ध्यानपूर्वंक मन में किया जानेवाला जप] हजार गुना विशेष है ॥ ६०॥

### ये पाकयज्ञाञ्चस्वारो विषियज्ञसमन्त्रिताः । सर्वे ते जपयज्ञस्य कलां नार्हन्ति षोडशीम् ॥ ६१ ॥ [२ । ८६]

(विधियज्ञसमिन्वताः) विधियज्ञ सहित (ये चरवारः पाकयज्ञाः) जो चार पाक-यज्ञ [पितृयज्ञ, होम, बिलवैश्वदेव ग्रीर ग्रतिथियज्ञ] (ते सर्वे जपयज्ञस्य) वे सब जपयज्ञ की (षोडशी कलां नार्हन्ति) सोलहवीं कला के योग्य भी नहीं हैं ॥ ६१॥

> जप्येनेव तु संसिध्येद् बाह्यणो नात्र संशयः। कुर्यादन्यन्त वा कुर्यान्मेत्रो बाह्यण उच्यते॥६२॥ [२।८७]

(ब्राह्मणः जप्येन + एव संसिघ्येत्) ब्राह्मण तो जप के द्वारा ही सिद्धि प्राप्त कर लेता है (अत्र न संशयः) इसमें कोई सन्देह नहीं (ब्राह्मणः ग्रन्यत् कुर्यात् वा न कुर्यात्) ब्राह्मण ग्रन्य कुछ विहित [यज्ञ दान ग्रादि] कर्म करे या न करे (मैत्रः' उच्यते) फिर भी परमात्मा का ग्रतिशय प्रिय कहलाता है।। ६२।।

अनुश्रीत्जना: ५४—६२ श्लोक निम्न 'ग्राधारों' के ग्रनुसार प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं—

अन्तिविशेष — ५४ से ६२ इलोकों का यह एक प्रसंग है श्रीर ये सभी इलोक परस्पर सम्बद्ध हैं। इनमें गायत्री आदि की महिमा का वर्णन अतिशयोक्तिपूर्ण ढंग से किया है जो मनु की मान्यताश्रों से विरीध में जाता है श्रीर ग्रन्य व्यवस्थाश्रों से तालमेल नहीं खाता—

(१) ७६, ५२ क्लोकों में कुछ ग्रविधयों का निश्चित समय बतलाकर उतने काल तक गायत्री जाप करने से बड़े से बड़े पापों से मुक्ति और ब्रह्मप्राप्ति होना कहा है। पहली बात तो यह कि मनु केवलमात्र गायत्री जप से ही नहीं प्रपितु परमात्मध्यान, इन्द्रियसंयम ग्रादि अनेक नैःश्रेयस कमों की सिद्धि से मुक्ति प्राप्त होना मानते हैं १२। ५२-१२४), अतः यह मान्यता मनुविरुद्ध है। दूसरी बात यह है कि मनु ने गायत्री जाप का ब्रह्मचारी के लिए प्रतिदिन के लिए ही अनिवार्य विधान किया है (२। ५३ [७६] ७६-६१ [१०१-१०६], १६७ [२२२]) अतः वह २५ या ३६ वर्ष तक जबतक ब्रह्मचारी रहेगा, तव तक इसका जप करेगा, फिर इस अविध के निश्चय की जरूरत नहीं पड़ेगी और यदि इतने से ही पापों से मुक्ति और ब्रह्म प्राप्ति हो जाति है, तो ब्रह्मचारी

१. 'मैतः' की व्याख्या---मित्रस्य = परमात्मनो ऽयं सम्बन्धी। मित्रप्राति० 'तस्येदमिति' सूत्रे णाण् प्रत्ययः।

अपने ब्रह्मचर्यं काल में कहीं इससे बढ़कर जाप करेगा, फिर उसकी स्वतः ये लाभ प्राप्त हो जायेंगे; इस प्रकार भी उस के लिए इनकी आवश्यकता नहीं है।

- (२) ५६ वें इलोक में गायत्री को वेद का मुख बतलाया है और इसे अनश्वर कहा है। ५१-५३ इलोकों में गायत्री को वेद से निकला हुआ विरात ही कर चुके हैं। जिन अनेक इलोकों में मनु ने वेदों को अपौरुषेय माना है (१।२३; १२।६३—६५) उनसे वेदमन्त्र गायत्री की नित्यता भी स्वतः सिद्ध है, अतः यह कथन भी अनावश्यक है।
- (३) द वें ब्लोक में ओंकार को ही परब्रह्म कहना १।२३; २। ४१ [७६ [१२।६३-६४ क्लोकों के विरुद्ध है; जिनमें ओंकार को वेदों से निकला और वेदों को परमात्म-रिचत माना है। परमात्मप्रदत्त ज्ञान या शब्द परमात्मा कैसे हो सकता है? प्राणायाम को परम तप कहना २। १३६—१४३ [१६४—१६८] क्लोकों के विरुद्ध है, जिन में वेदाम्यास को सबसे बढ़कर तप माना गया है। इसी प्रकार सावित्री से बढ़कर किसी भी वस्तु को न बताना उन सभी क्लोकों के विरुद्ध है, जिनमें वेद और ईश्वर को सर्वोपरि बतलाया है (२।४१— ५३ [७६—ए८], १३६—१४३ [१६४—१६८] १२। ६१—६३ आदि)।
- (४) दथ वें श्लोक में वैदिक यज्ञादि क्रियाओं को नाशवान् कहना सम्पूर्ण मनु-स्मृति के प्रतिपाद्य के ही विरुद्ध है। क्योंकि मनुवेदोक्त कमों को ही धर्म मानते हैं (१। १२४, १२५—१३२ [२।६,६—-१३]) और धर्मपालन से ही परजन्म की श्रेष्ठता तथा मुक्तिप्राप्ति मानते हैं (४।२३५—२४३;४।१४;१२।६२—१२५) १। १२१—१२३ [२।२—५] श्लोकों में स्पष्टतः कहा है कि यज्ञ, व्रत, यमधर्म आदि में स्थित रहने से व्यक्ति मोझ-सुख को प्राप्त कर लेता है। फिर ये क्रियाएँ निष्फल या नाशवान् कैसे हुई ? इस प्रकार यह मान्यता विरुद्ध है।
- (४) ८५— ८६ श्लोकों में जपयज्ञ और अन्य यज्ञों की तुलना मनु की मान्य-ताओं के विरुद्ध है, क्योंकि मनु ने तो पांचों यज्ञों को समान रूप से अनिवार्य, आवश्यक और पुण्यप्रद माना है (२।१५१ [१७६]३।७०—७५;४।२१—३२;६।५— १२ आदि)। ये दोनों श्लोक ८४ से सम्बद्ध हैं और उसके अर्थवाद हैं। अतः उसके प्रक्षेप होने के कारण ये भी स्वतः प्रक्षिप्त कहलायेंगे।
- (६) ८० वें श्लोक में 'योनिः' शब्द के प्रयोग से यह सकेत मिलता है कि इस श्लोक का रचियता द्विजों को जन्मना मानता है। ८७ वें श्लोक में भी ब्राह्मण की जपमात्र से सिद्धि मानने की पृष्ठभूमि में 'जन्मना' श्रेष्ठता' का संकेत है। जन्मना वर्ण-व्यवस्था मानना मनुविषद्ध मान्यता है (इसके लिए विस्तृत विवेचन १। ६२ से १०७ श्लोकों पर 'अन्तिवरोध' शीर्षक में देखिये)।
- (3) द० वें इलोक में गायत्री-जप न करने वाले के लिए केवल निन्दामात्र होना ही उसका फल दर्शाया है, जबकि २। ७६ [१०३] में ऐसे व्यक्ति को मनु ने शूद्र मानकर द्विजों से बहिष्कृत करदेने का श्रादेश दिया है। एक ही प्रसंग में यह भिन्नता भी विरोध की सूचक है।

- (८) ८७ वें क्लोक में केवल 'जप' से ही ब्राह्मण की सिद्धि कहना और अन्य कर्मों की खूट देना उन सभी आधारभूत विधानों के विरुद्ध है जिनमें मनु ने सभी दिजों के लिए पांचों यज्ञों का अनिवार्य विवान किया है और ब्राह्मण के यजन-याजन कर्म निश्चित किये हैं (१।८८)। स्वाध्याय, व्रत, यज्ञ, वेदाध्ययन, संस्कार आदि से ही ब्राह्मण वस्तुतः ब्राह्मण बनता है (२।३ [२८])। यदि इनका पालन नहीं करेगा तो वह ब्राह्मण ही कैसे हुआ? इस प्रकार इन अन्तिवरोधों के आधार पर ये सभी क्लोक प्रक्षियन हैं।
- २. **शैलीगत ग्रधार**—इन सभी श्लोकों की शैली ग्रतिशयोक्तिपूर्ण है ग्रौर ६२ वें की पक्षपातपूर्ण भी है।

इन्द्रिय-संयम का निर्देश---

इन्द्रियाणां विचरतां विषयेष्वपहारिषु । संयमे यत्नमातिष्ठेद्विद्वान्यन्तेव वाजिनाम् ॥६३॥ [२।८८](४७)

(विद्वान् यन्ता वाजिनाम् इव) जैसे विद्वान्-सारिथ घोड़ों को नियम में रखता है वैसे (विषयेषु + अपहारिषु) मन और आत्मा को खोटे कामों में खेंचने वाले विषयों में (विचरताम्) विचरती हुई (इन्द्रियाणां संयमे) इन्द्रियों के निग्रह में (यत्नम्) प्रयत्न (ग्रातिष्ठेत्) सब प्रकार से करे ॥६३॥ (स॰ प्र० पृ० ४८)

"मनुष्य का यही मुख्य ग्राचार है कि जो इन्द्रियाँ चित्त को हरण करने वाले विषयों में प्रवृत्त कराती हैं उनको रोकने में प्रयत्न करे, जैसे घोड़े को सारिथ रोककर शुद्ध मार्ग में चलाता है; इस प्रकार इनको ग्रपने वश में करके ग्रधर्म-मार्ग से हटाकर धर्ममार्ग में सदा चलाया करें।

(स॰ प्र॰ पृ० २५६)

जैसे सारिष घोड़े को कुपथ में नहीं जाने देता वैसे विद्वान ब्रह्मचारी श्राकर्षण करने वाले विषयों में जाते हुए इन्द्रियों के रोकने में सदा प्रयत्न किया करें'। (सं० वि० पृ० ८४)

अर्जु क्रिटिंड न्य —,इन्त्रिय की व्युत्पत्ति'—'इदि—परमैश्वयें' धातु से ऋष्त्र न्द्राप्तव्याले' (उणादि० २।२८) सूत्र से रन् प्रत्यय के योग से 'इन्द्र' शब्द सिद्ध होता है। 'इन्द्र' प्रातिदिक से 'इन्द्रियमिन्द्रतिङ्गामिन्द्रहिष्ट्रमिन्द्रः — इति वा' (अ० ५।२।६३) से 'घच्' प्रत्यय निपातित है। इन्द्रियवान् इन्द्रः, आत्मा तत्करणं ज्ञानकर्म-ऐइवयंप्राप्तेः साधनम् लिङ्गं चिह्नं वा तिबन्द्रियम्, शरीरावयवम्। प्रथित् —शरीर के वे श्रवयव जो आत्मा के ज्ञान-कर्म-ऐश्वयादि की प्राप्ति के साधन या चिह्न हैं, वे इन्द्रिय हैं। आंख, नाक, कान, व हाथ, परे, आदि मन सहित ग्यारह इन्द्रियां हैं।

ग्यारह इन्द्रियों की गराना---

# एकादशेन्द्रयाण्याहुर्यानि पूर्वे मनीिष्णः।

तानि सम्यनप्रवक्ष्यामि यथावदनुपूर्वज्ञः ॥ ६४ ॥ [२।८६] (४८)

(पूर्वे मनीषिएाः) पहले मनीषि-विद्वानों ने (यानि एकादश + इन्द्रियािएा + म्राहुः) जों ग्यारह इन्द्रियां कहीं हैं (तानि यथावत् + म्रनुपूर्वशः) उनको यथोचित क्रम से (सम्यक् प्रवक्ष्यािम) ठीक-ठीक कहता हूँ।। ६४।।

# श्रोत्रं त्वक्चक्षुषी जिह्वा नासिका चैव पञ्चमी।

पायूपस्यं हस्तपादं वाक्चैव दशमी स्मृता ॥६५॥ [२।६०](४६)

(श्रोत्रं त्वक्चक्षुषी जिह्ना) कान, त्वचा, नेत्र, जीभ, [(च) ग्रौर (पञ्चमी) पांचवीं (नासिका) नासिका [=नाक] (पायु-उपस्थं हस्त-पादम्) गुदा, उपस्थ (=मूत्र का मार्ग) हाथ, पग (वाक्) वाणी (दशमी स्मृता) ये दश इन्द्रिय इस शरीर में हैं।। ६५।। (सं० वि० पृ० ८४)

## बुद्धीन्द्रियाणि पञ्चेषां श्रोत्रादीन्यनुपूर्वशः । कर्मेन्द्रियागाि पञ्चेषां पारवादीनि प्रचक्षते ॥६६॥ [२।६१](५०)

(एषाम्) इनमें ﷺ (श्रोत्रादीनि पञ्च बुद्धीन्द्रियाणि) कान भ्रादि पांच ज्ञानेन्द्रिय ग्रौर (पायु-ग्रादीनि पञ्च कर्मेन्द्रियाणि) गुदा ग्रादि पांच कर्मे-न्द्रिय, (प्रचक्षते) कहाती हैं ॥ ६६ ॥ (सं वि० पृ० ८४)

器 (ग्रनुपूर्वशः) क्रमशः .....

ग्यारहवीं इन्द्रिय मन---

# एकादशं मनो ज्ञेयं स्वगुणेनोभयात्मकम् । यस्मिञ्जिते जितावेतौ भवतः पंचकौ गरगौ ॥६७॥ [२।६२] (५१)

(एकादशं मनः) ग्यारहवां मन है \* (स्वगुणेन उभयात्मकम्) वह अपने स्तुति आदि गुणों से दोनों प्रकार के इन्द्रियों से सम्बन्ध करता है (यस्मिन् जिते) जिस मन के जीतने में (एतौ) ज्ञानेन्द्रिय तथा कर्मेन्द्रिय दोनों % (जितौ) जीत लिये जाते हैं ।। ६७ ।। (सं० वि० पृ० ६४) \* (ज्ञेयम्) ऐसा समभना चाहिए .....। % (पञ्चकौ गणौ) पांचों-पांचों इन्द्रियों के दोनों समुदाय अर्थात् दसों इन्द्रियां ....।

अप्रज्ञुर्शी त्जन्यः चरक में इन्द्रियां एवं इन्द्रियों के विषय—इन्द्रियों के अधिष्ठान एवं विषयों पर चरक शास्त्र में प्रकाश डाला गया है। विशेष ज्ञानकारी के लिए विवरण प्रस्तुत है। ज्ञानेन्द्रियां हैं—

(क) ''तत्र चक्षुः श्रोत्रं घ्राएां रसनं स्पर्शनम्-इति पञ्चेन्द्रयाणि । पञ्चेन्द्रियद्रव्याणि खं वायुज्योंतिरापः भूरिति । पञ्चेन्द्रियाधिष्ठानान्यक्षिणी कर्णों नासिके जिह्वा त्वक् चेति ॥ पञ्चेन्द्रियार्थाः शब्दस्ण्शंरूपरसगन्धाः ॥

(सूत्रस्थाने) (ग्र० ८ । ५-६)

त्रथात्—चक्षु, श्रवण, घ्राण, रसना, स्पर्श ये पांच इन्द्रियां हैं। क्रमशः तेज, ग्राकाश, पृथ्वी, जल ग्रीर वायु ये पांच इन्द्रियों के द्रव्य हैं। क्रमशः ग्रांख, कान, नाक, जीभ ग्रीर त्वचा इनके ग्रिषण्ठान हैं। रूप, शब्द, गंध, रस, स्पर्श क्रमशः इन्द्रियों के ग्रर्थ = विषय हैं।

(ख) कर्मे न्द्रियां —

हस्तपावं गुरोपस्यं जिह्ने न्द्रियमथापि च। कर्मेन्द्रियाणि पञ्चेव, पादौ गमनकर्मणि।। पायूपस्थौ विसर्गायें, हस्तौ ग्रहणधारणे। जिह्ना वाग् इन्द्रियं वाक् च।।

ग्रथित्—हाथ, पैर, गुदा, उपस्थ, ग्रीर जिह्वा ये पांच कर्नेन्द्रिय हैं। हाथों का कार्य ग्रहिए करना, पावों का चलना, गुदा का मलत्याग, उपस्थ का मूत्रत्याग ग्रीर जिह्वा का कार्य बोलना है। (शारीरस्थान १।२३-२४)

(ग) मन ग्यारहवीं इन्द्रिय है। उसका कार्य चिन्तन, विचार, संकल्प ग्रादि करना है—

> चिन्त्यं शिचार्यमूह्यं च ध्येथं संकल्प्यमेव च । यत्किञ्चिन्मनसो ज्ञेयं तत्सर्वं ह्ययंसंज्ञकम् ॥

> > (विमानस्थान १। १६)

इन्द्रिय-संयम से प्रत्येक कार्य में सिद्धि-

इन्द्रियाणां प्रसङ्गेन दोषमृच्छ यसंशयम् । संनियम्य तु तान्येव ततः सिद्धि नियच्छति ॥६८॥ [२।६३](५२)

(इन्द्रियाणां प्रसङ्गेन) जीवात्मा इन्द्रियों के साथ मन लगाने से (ग्रसंशयम्) निःसंदेह (दोषम् + ऋच्छति) दोषी हो जाता है (तु तानि सन्नियम्य एव) ग्रीर उन पूर्वोक्त [२।६५-६७] दश इन्द्रियों को वश में करके ही (ततः) पश्चात् (सिद्धि नियच्छिति) सिद्धि को प्राप्त होता है।।६८॥

"जीवात्मा इन्द्रियों के वश होके निश्चित बड़े-बड़े दोषों को प्राप्त होता है ।" (स॰ प्र॰ पृ० ४८) "जो इन्द्रिय के वश होकर विषयी, धर्म को छोड़कर अधर्म करने हारे ग्रविद्वान् हैं, वे मनुष्यों में नी वजन्म बुरे-बुरे दुःखरूप जन्म को पाते हैं।" (स० प्र० पृ० २५४)

"इन्द्रियों को विषयासक्ति ग्रीर ग्रधमं में चलाने से मनुष्य निश्चित दोष को प्राप्त होता है ग्रीर जब इनको जीतकर धमं में चलाता है तभी ग्रभीष्ट सिद्धि को प्राप्त होता है।" (स० प्र० पृ० २५८)

विषयों के सेवन से इच्छाग्रों की वृद्धि-

न जातु कामः कामानामुपभोगेन शाम्यति ।

हविषा कृष्एावत्मेंव मूय एवाभिवर्धते ॥६६॥ [२।६४] (५३)

यह निश्चय है कि (कृष्णवर्तमा हिवषा एव) जैसे श्रांग्न में ईन्धन श्रीर घी डालने से (भूय एव + ग्रांभिवधंते) [श्रांग्न] बढ़ता जाता है (कामानाम् + उपभोगेन कामः न जातु शाम्यति) वैसे ही कामों के उपभोग से काम शान्त कभी नहीं होता किन्तु बढ़ता ही जाता है। इसलिए मनुष्य को विषयासक्त कभी नहीं होना चाहिए।। ६६।। (स० प्र० पृ० २५८)

विषय त्याग ही श्रेष्ठ है---

यवैदतान्त्राप्नुयास्मर्वान्यश्चेतान्केष्ठलांस्यजेत् ।

प्रापर्गात्सर्वकामानां परित्यागो विशिष्यते ॥७०॥ [२।६५] (५४)

(यः + एतान् सर्वान् प्राप्नुयात्) जो इन सब इच्छाग्रों या सब विषयों का उपभोग करे (च) ग्रौर (यः एतान् केवलान् त्यजेत्) जो इन सब को त्याग दे (सर्वकामानां प्रापणात्) [इन दोनों बातों में] सब इच्छाग्रों या विषयों को प्राप्त = उपभोग करने से (परित्यागः) सर्वथा त्याग देना (विशि-ष्यते) ग्रधिक ग्रच्छा है।। ७०।।

## न तयेतानि शक्यन्ते संनियन्तुमसेवया।

विषयेषु प्रजुष्टानि यथा ज्ञानेन नित्यशः ॥७१॥ [२।६६] (५५)

(विषयेषु प्रजुष्टानि एतानि) विषयों में ग्रासकत इन इन्द्रियों को (ग्रसेवया) विषयों के सेवन के बिना (तथा संनियन्तुं न शक्यन्ते) वैसे ग्रासानी से वश में नहीं किया जा सकता। (यथा नित्यशः ज्ञानेन) जैसे कि नित्यप्रति ज्ञानपूर्वक वश में किया जा सकता है। मनुष्य विषयसेवन से दोषों को प्राप्त होता है ग्रौर विषयत्याग से सिद्धि को प्राप्त करता है, [२।६८] इत्यादि विषयत्याग के ज्ञान से इन्द्रियों को वश में किया जा सकता है।। ७१।।

विषयी व्यक्ति को सिद्धि नहीं मिलती-

वेदास्त्यागइच यज्ञाइच नियमाइच तपांसि च।

न विष्रदुष्टभावस्य सिद्धि गच्छित्ति कहिचित्।।७२॥ [२।६७] (४६) (विष्रदुष्टभावस्य) जो अजितेन्द्रिय दुष्टाचारी पुरुष है, उस पुरुष 'के(वेदक ह्यागुर्भूमज्ञाः नियमाः तपांसि) वेद पढ़ना,त्याग करना,यज्ञ (= अग्नि होत्राहि) करना नियम (ब्रह्मचर्याश्रम) ग्रादि करना, तप [=िनन्दास्तुति, भीर हानि-द्याभ आदि दन्द्र का सहन] करना ग्रादि कमं (कहिचित) कदापि (सिद्धिन गच्छिन्ति) सिद्ध नहीं हो सकते।।७२॥ (सं० वि० पृ० ६४)

ं ''जी दुंष्टाचारी म्रजितेन्द्रिय पुरुष है। उसके वेद, त्याग, यज्ञ, नियम भ्रौर तप तथा म्रन्य म्रच्छे काम कभी सिद्धि को प्राप्त नहीं होते।''

(सं० वि० पृ० ४६)

''जो ग्रजितेन्द्रिय पुरुष है उसको विष्ठदुष्ट कहते हैं। उसके करने से न वेदज्ञान, न त्याग, न यज्ञ, न नियम ग्रीर न धर्माचरण सिद्धि को प्राप्त होते हैं। किन्तु ये सब जितेन्द्रिय धार्मिक जन को सिद्ध होते हैं।''

(स॰ प्र॰ पु॰ २५८)

**अर न्युकारित्जनाः** इस भाव की पुष्टि ग्रौर तुलना के लिए देखिए १।१०६-ग्रौर २।१३५ इलोक।

जितेन्द्रिय की परिभाषा-

श्रुत्वा स्पृष्ट्वा च हृष्ट्वा च भुक्त्वा झात्वा च यो नरः।

न हृष्यति ग्लायति वा, स विज्ञेयो जितेन्द्रियः ॥७३॥[२।६८](५७)

(जितेन्द्रियः स विज्ञेयः) जितेन्द्रिय उसको कहते हैं कि (यः नरः) जो [मनुष्य] (श्रुत्वा) स्तुति सुनके हर्ष ग्रौर निन्दा सुनके शोक (स्पृष्ट्वा) ग्रच्छा स्पर्श करके सुख ग्रौर दुष्ट स्पर्श से दुःख (रष्ट्वा) सुन्दर रूप देख के प्रसन्न ग्रौर दुष्टरूप देख अप्रसन्न (भुक्त्वा) उत्तम भोजन करके ग्रानन्दित ग्रौर निकष्ट भोजन करके दुःखित (ग्रात्वा न हृष्यित ग्लायित) सुगन्य म कि दुर्गन्य में अर्था न विक्राहानि ७३ ॥ (स॰ प्र० पृ० २५८) एक भी इन्द्रिय के ग्रसंयम से प्रजाहानि —

इन्द्रियाणां तु सर्वेषां यद्येकं क्षरतीन्द्रियम्।

तेनास्य क्षरित प्रज्ञा हतेः पादादिवोदकम् ॥७४॥ [२।६६ [(४८) (सर्वेषाम् इन्द्रियाणां तु) सब इन्द्रियां में यदि (एकम् इन्द्रियं क्षरित) एक भी इन्द्रियं ग्रपने विषय में ग्रासक्त रहने लगती है तो (तेन) उसी के

कारण (ग्रस्य प्रज्ञा क्षरित) इस मनुष्य की बुद्धि ऐसे नष्ट होने लगती है (हते: पादात् + उदकम् इव) जैसे चमड़े के बर्त्तन = मशक में खिद्र होने से सारा पानी बहकर नष्ट हो जाता है।। ७४।।

इन्द्रिय-संयम से सब ग्रथौं की सिद्धि-

वज्ञे कृत्वेन्द्रियप्रामं संयम्य च मनस्तथा । सर्वान्संसाधयेदयनिक्षिण्वन्योगतस्तनुम् ॥७४॥ [२।१००] (४६)

(इन्द्रियग्रामम्) पांच कर्मेन्द्रिय, पांच ज्ञानेन्द्रिय [इन दश इन्द्रियों के समूह को] (च) ग्रीर (मनः) ग्यारहयें मन को (वशे कृत्वा) वश में करके (योगतः तनुम् = ग्रक्षिण्वन्) युक्ताहार विहार रूप योग से शरीर की रक्षा करता हुग्रा (सर्वान् ग्रर्थान् संसाधयेत्) सब ग्रयों को सिद्ध करे।। ७५॥ (स० प्र० प्र० २५८)

"व्रह्मचारी पुरुष सब इन्द्रियों को वश में करके ग्रीर ग्रात्मा के साथ मन को संयुक्त करके योगाम्यास से शरीर को किचित्-किचित् पीड़ा देता हुग्रा ग्रपने सब प्रयोजनों को सिद्ध करे।" (सं० वि० पृ० ८४)

अर्ज्युटारिटान्तः 'योग' के अर्थ के सम्बन्ध में विवेचन देखिए ६।६५ पर अनुशीलन में।

सन्ध्योपासन-समय-

पूर्वी सन्ध्यां जपंस्तिष्ठेत्सावित्रीमर्कदर्शनात् । पश्चिमां तु समासीनः सम्यगृक्षविभावनात् ॥७६॥[२।१०१](६०)

(ग्रकंदर्शनात् पूर्वी संघ्याम्) दो घड़ी रात्रि से लेके सूर्योदय पर्यन्त प्रातः संघ्या (सम्यक् + ऋक्षितिभावनात् तु पश्चिमाम्) सूर्यास्त से लेकर [ग्रच्छी प्रकार] तारों के दर्शन पर्यन्त सायंकाल में [(समासीनः) भली-भौति स्थित होकर] (सावित्रीं जपन् तिष्ठेत्) सविता ग्रर्थात् सब जगत् की उत्पत्ति करने वाले परमेश्वर की उपासना गायत्र्यादि मन्त्रों के ग्रर्थ विचारपूर्वक नित्य करें।। ७६।। (द० ल० पं० पृ० २३६)

संघ्योपासना का फल---

पूर्वी संध्यां जपंस्तिष्ठन्नेशमेनो व्यपोहति । पश्चिमां तु समासीनो मलं हन्ति दिवाकृतम् ॥७७॥ [२।१०२] (६१)

[मनुष्य] (पूर्वी संघ्यां जपन् तिष्ठन्) प्रातःकालीन संघ्या में बैठकर जपकरके (नैशम् +एनः व्यपोहित) रात्रिकालीन मानसिक मिलनता या दोषों को दूर करता है (तु पश्चिमां समासीनः) श्रीर सायंकालीन संघ्या करके (दिवाकृतं मलं हिन्त) दिन में सञ्चित मानसिक मिलनता या दोषों को नष्ट करता है। [ग्रिभिप्राय यह है कि दोनों समय संघ्या करने से पूर्ववेला में ग्राये दोषों पर चिन्तन-मनन ग्रीर पश्चात्ताप करके उन्हें ग्रागे न करने के लिए संकल्प किया जाता है तथा गायत्री-जप से ग्रपने संस्कारों को शुद्ध-पवित्र बनाया जा सकता है ।। ७७ ॥ ॥

आनुशित्जन्तः 'एनः' शब्द का यहाँ 'संस्कारजन्य दोप' अर्थ है। इस पर विस्तृत समीक्षा २।२[२।२७] पर द्रष्टव्य है। संध्योपासन न करनेवाला शुद्रवत्—

> न तिष्ठित तु यः पूर्वां नोपास्ते यद्य पश्चिमाम् । स शुद्रवद् बहिष्कार्यः सर्वस्माद् द्विजकर्मणः ।।७८।।[२।१०३](६२)

(य:) जो मनुष्य (पूर्वां न तिष्ठित च पिश्चमां न उपास्ते) नित्य प्रातः ग्रीर सायं संघ्योपासन को नहीं करता (सः शूद्रवत्) उसको शूद्र के समान समक्षकर (सर्वस्मात् द्विजकर्मणः वहिष्कार्यः) [समस्त] द्विजकुल से ग्रलग करके शूद्रकुल में रख देना चाहिए।। ७ ॥ (द०ल० पं०पृ० २१६) प्रतिदिन गायत्री-जप का विधान—

अपां समोपे नियतो नैत्यकं विधिमास्थितः । सावित्रीमप्यधीयीत गत्वाऽरण्यं समाहितः॥७६॥ [२।१०४](६३)

(ग्ररण्यं गत्वा) जंगल में ग्रर्थात् एकान्त देश में जा (समाहितः) सावधान होके (ग्रपां समीपे नियतः) जल के समीप स्थित होके (सावि-त्रीम् + ग्रपि + ग्रधीयीत) सावित्री ग्रर्थात् गायत्री मन्त्र का उच्चारण, ग्रथ-ज्ञान ग्रीर उस के ग्रनुसार ग्रपने चाल-चलन को करे।। ७६॥ (स॰ प्र०४१)

※(नैत्यकं विधिम् + आस्थितः) नित्यचर्या का अनुष्ठान करता हुआ अर्थात् नित्यकर्मों के समान अनिवार्य रूप से ••••••••••

वेद, ग्रग्निहोत्र ग्रादि में ग्रनघ्याय नहीं होता —

वेदोपकरणे चैव स्वाध्याये चैव नैत्यके। नानुरोधोऽस्त्यनध्याये होममन्त्रेषु चैव हि।।८०।। [२।१०५] (६४)

(वेदोपकरणे चैव) वेद के पठन-पाठन में (च) ग्रीर (नैत्यके स्वा-ध्याये) नित्यकर्म में ग्राने वाले गायत्री जप या संध्योपासना [२।७६] में (होम-मन्त्रेपु चैव) तथा यज्ञ करने में (ग्रनध्याये ग्रनुरोध: न ग्रस्ति) ग्रन-

श्लि प्रचित्तत अर्थ — प्रातःकाल की संघ्या में बैठकर जप करता हुन्ना मनुष्य रात्रि में किये हुए पापों को नष्ट करता है, तथा सायकाल की संघ्या में बैठकर जप करता हुन्ना मनुष्य दिन में किये पापों को नष्ट करता है।। १०२।।]

घ्याय का विचार या भ्राग्रह नहीं होता भ्रर्थात् इन्हें प्रत्येक स्थिति में करना चाहिए, इनके साथ भ्रनघ्याय का विचार लागू नहीं होता ॥ ८०॥

"वेद के पढ़ने-पढ़ाने, संघ्योपासनादि पंचमहायज्ञों के करने भ्रौर होममन्त्रों में ग्रनघ्यायविषयक ग्रनुरोध (ग्राग्रह) नहीं है।" (स० प्र० पृ० ४६)

"वेद-पाठ, नित्यकर्म श्रीर होम-मन्त्रों में श्रनच्याय नहीं है। नित्य-कर्म का श्रीभिशाय यह है कि अपने मन का लक्ष्य परमेश्वर को बनाया जावे इसलिए प्रत्येक कर्म की समाप्ति पर यह कहा जाता है कि मैं इस कर्म या इसके फल को परमेश्वर के श्रपण करता हूँ।" (पू० प्र० पृ० १४४-१४५)

> नैत्यके नास्त्यनध्यायो, ब्रह्मसत्रं हि तत्त्स्मृतम् । ब्रह्माहुतिहुतं पुण्यमनध्यायवषट्कृतम् ॥८१॥ [२।१०६] (६४)

(नैत्यके ग्रनध्यायः न मग्रस्ति) नित्यक्रमं में श्रनध्याय नहीं होता जैसे श्वासप्रश्वास स्दा लिये जाते हैं, बन्ध नहीं किये जाते, वैसे नित्यक्रमं प्रतिदिन करना चाहिये, न किसी दिन छोड़ना (हि) क्योंकि (ग्रनध्याय-वषट्कृतं ब्रह्माहुतिहुतं पुण्यम्) ग्रनध्याय में भी ग्रग्निहोत्रादि उत्तमकर्म किया हुग्रा पुण्यरूप होता है।।

🕸 (तत् ब्रह्मसत्रं स्मृतम्) उसे ब्रह्मयज्ञ माना गया है .....।

जैसे भूठ बोलने में सदा पाप ग्रौर सत्य बोलने में सदा पुण्य होता है, यैसे ही बुरे कर्म करने में सदा ग्रनध्याय ग्रौर ग्रच्छे कर्म करने में सदा स्वाध्याय ही होता है।। ८१।। (स॰ प्र०४१)

अर्जु श्री ट्यं : 'वषट्कार' की ब्युत्पत्ति—'वह्' घातु से 'डषटि' के योग से 'वषट्' शब्द बनता है। यह अव्यय है। वषट् का अर्थ यज्ञादि धार्मिक क्रिया या आहुति है। इस प्रकार 'अनध्यायवषट्कृतम् बहााहृतिहृतं पुण्यस्' पंक्ति का अर्थ बना—'अनध्याय की स्थिति में भी की गई धार्मिक क्रिया' या अग्निहोत्रादि में आहुति दान आदि कमें बहायज्ञ में दी गई उपासना रूप आहुति के सदृश पुण्यकारक होता है। ईश्वर का स्मरण होने से वह पुण्यदायक ही होता है। स्वाध्याय का फल—

यः स्वाध्यायमधीतेऽब्दं विधिना नियतः शुचिः । तस्य नित्यं क्षरत्येष पयो दिध घृतं मधु ॥८२॥

[२।१०७] (६६,

(यः) जो व्यक्ति (ग्रब्दं स्वाध्यायम्) जलवर्षकं मेघस्वरूप स्वा-ध्याय को विदों का ग्रध्ययन एवं गायत्री का जप यज्ञ, उपासना ग्रादि [२।७६—६१] (शुचिः) स्वच्छ-पवित्र होकर, (नियतः) एकाग्रचित्त होकर (विधिना) विधिपूर्वक (ग्रधीते) करता है (तस्य एषः) उसके लिए यह स्वाघ्याय (नित्यं) सदा (पयः दिध घृतं मधु क्षरित) दूध, दही, घी ग्रौर मधु को बरसाता है।

श्रभिप्राय यह है कि जिस प्रकार इन पदार्थों का सेवन करने से शरीर तृष्त, पुष्ट, बलशाली श्रीर नीरोग हो जाता है, उसी प्रकार स्वा-ध्याय करने से भी मनुष्य का जीवन शान्तिमय, गुरामय, ज्ञानमय श्रीर पुण्यमय या ग्रानन्दमय हो जाता है, श्रथवा धर्म, श्रथं, काम, मोक्ष इनकी सिद्धि हो जाती है।। ८२।। ८८

अर न्यू रारिट नाः (१) स्वाध्याय से अभिप्राय— इस क्लोक में ग्रालंकरिक वर्णन है। यहाँ दूध, घी ग्रीर मधु को उपलक्षण या प्रतीक रूप में लिया गया है ग्रीर इस वाक्य का मुहावरे के रूप में प्रयोग है। ग्रायुर्वेद के ग्रनुसार दूध का मुख्य गुण तृष्ति करना, दही का पुष्टि करना, घी का बल-ग्रायु को बढ़ाना और शहद का शरीर-दोषों का नाश करना मुख्य गुण है। इनके ग्रनुसार वेद के स्वाघ्याय में भी मानवजीवन को शान्तिमय, गुणमय, ज्ञानमय, ग्रानन्दमय बनाने वाले गुण हैं। यही ग्रालंकारिक वर्णन का ग्रिभिप्राय है। कुछ टीकाकारों ने इन्हें क्रमशः धमं, ग्रर्थं, काम, मोक्ष का प्रतीक माना है। यहाँ मनु ने वेद के मन्त्र का भाव ज्यों का त्यों ग्रपने शब्दों में प्रस्तुत किया है। सुलना कीजिए; वेद का मन्त्र है—

पावमानीर्यो ग्रघ्येत्यृषिभिः संभृतं रसम्। तस्मै सरस्वती दुहे क्षीरं सर्पिः मधूदकम् ॥ ऋ०६। ६७। ३२॥

(२) 'श्रब्दम्' का संगत प्रयं—इस श्लोक में 'श्रब्दम्' शब्द का प्रयोग भी यौगिक है [श्रयो ददाति इति श्रव्दम् मेघस्वरूपम्] और इसका अर्थं 'वर्षं' न होकर 'वृष्टिकारक मेघस्वरूप' यहाँ संगत होता है। 'श्रव्दम्' शब्द का 'वर्षं' अर्थं करते हुए टीकाकारों ने जो यह अर्थं किया है कि 'जो मनुष्य जितेन्द्रिय तथा पित्र होकर एक वर्षं तक भी विधिपूर्वक वेदाष्ट्रयन करता है, उसे वह सर्वदा दूध, दही, घृत तथा मधु देता है' यह श्रयं मनु के श्रभिप्राय के श्रनुकूल और प्रसंगानुकूल नहीं जचता। यह श्रयं करने से निम्न श्रापत्तियाँ रह जाती हैं—(क) वेदाष्ट्रयम, यज्ञ, उपासना को मनु ने द्विजमात्र का श्रावश्यक कर्म माना है [१। ५५—१०] श्रीर सभी स्थानों पर उसे श्रनिवायं घोषित करते हुए सदीव करते रहने का श्रादेश है [२। ७७—६१ (१०२—१०६)]। श्रतः मनु द्वारा उसके कुछ समय के महत्त्व को दर्शाने की आवश्यकता ही नहीं प्रतीत

क्ष [प्रचलित प्रयं — जो मनुष्य जितेन्द्रिय तथा पवित्र होकर एक वर्ष तक भी विधि पूर्वक वेदाध्ययन करता है उसे यह सर्वेदा दूध, दही, घी, तथा मधु देता है (जिन से वह देवों तथा पितरों को तृष्त करता है और वे सब इच्छा तथा जपयज्ञ को पूर्ण करने वाले होते हैं) ॥ २ । १०७ ॥]

होती । (ख) मनु ने ये सभी कर्म ब्रह्मचारियों के नौ, अठारह या छत्तीस वर्ष तक नित्य-कर्म के रूप में विहित किये हैं [३ । १—२] ।

जब इतने वर्षों तक ब्रह्मचारी-द्विजों को ये कर्म ग्रनिवार्य रूप से करने ही हैं तो यहाँ एक वर्ष तक के सीमित काल का उल्लेख करने का कोई प्रसंग ही नहीं बनता। (ग) 'अब्दम्' का ग्रर्थ 'वर्ष' करने छे क्लोक में 'नित्यम्' शब्द का प्रयोग भी संगत नहीं बैठता। यदि वर्ष भर की सीमाका निर्धारण ही कर दिया है, तो ये लाभ स्वाच्यायी को वर्ष भर ही मिलेंगे, सदा कैसे मिल सकते हैं? यदि एक वर्ष तक स्वाच्याय करने से ये लाभ सदा मिल सकते हैं तो फिर एक बर्ष से ग्रधिक स्वाच्याय की ग्रावश्यकता और विधानों की क्या जरूरत है? शायद इसी उलभन को ग्रनुभव करते हुए कुछ टीकाकारों ने तो क्लोकार्य में 'नित्यम्' शब्द का ग्रयं ही छोड़ दिया। वस्तुतः यहाँ यौगिकार्य रूप में 'ग्रब्द' का प्रयोग है। जैसे बादल वर्ष यिता है, वैसे ही स्वाच्याय को भी इन लाभों का वर्षयिता चता माना है। क्लोक में 'क्षरित' क्रिया का प्रयोग भी इस शब्द के 'मेष' ग्रयं का पोषक है। ग्रालंकारिक क्रिया का प्रयोग होने से ग्रयं तदनु-रूप ही ग्रहण करना उचित है।

(३) 'स्वाघ्याय' शब्द से मनु का ग्रभिप्राय वेदों का निरन्तर साङ्गोपाङ्ग अध्ययन, संघ्योपासना ग्रीर ग्रग्निहोत्र से है। यह उन्होंने स्वयं २। ७६—-६१ [२। १०४—१०६] इलोकों में स्पष्ट कर दिया है। इसके ग्रतिरिक्त निम्न इलोकों में भी स्पष्टतः वेदाघ्ययन ग्रादि को ही 'स्वाघ्याय' कहा है—[२।१४०—१४३(२।१६५—१६८); ४।१७—२०,१४७—१४६; ११।२४५॥]

समावर्तन तक होमादि कर्त्तव्य करने का कथन-

म्रग्नीन्घनं भैक्षचर्यामधःशय्यां गुरोहितम् । आसमावर्तनात्कुर्यात्कृतोपनयनो द्विजः ॥८३॥ [२।१०८](६७)

(कृतः + उपनयनः द्विजः) यज्ञोपवीत संस्कार में दीक्षित द्विज (श्रग्नी-न्धनम्) ग्रग्निहोत्र करना (भैक्षचर्याम्) भिक्षावृत्ति (श्रधःशय्याम्) भूमि में शयन (गुरोः हितम्) गुरु की सेवा (ग्रासमावर्तनात्) समावर्तन संस्कार [वेदाध्ययन समाप्त करके घर लौटने तक ३।१—३] तक (कुर्यात्) करता रहे।। ८३।।

पढाने योग्य शिष्य---

आचार्यपुत्रः गुश्रूषुर्ज्ञानदो घामिकः गुचिः। श्राप्तः शक्तोऽर्यदः साधुः स्वोऽघ्याप्या दश घर्मतः ॥ ८४॥ [२।१०६] (६८) (ग्राचायंपुत्रः) ग्रपने ग्राचायं [गुरु] का पुत्र (शुश्रूषुः) सेवा करने वाला (ज्ञानदः) किसी विषय के ज्ञान का देने वाला (धार्मिकः) धर्मनिष्ठ व्यक्ति (शुचिः) छल-कपटरिहत ग्राचरण वाला (ग्राप्तः) धनिष्ठ व्यक्ति मित्र ग्रादि (शक्तः) विद्या ग्रहण करने में समर्थ ग्रयीत् बुद्धिमान् पात्र (ग्रयंदः) धन देने वाला (साधुः) हितेषी (स्वः) ग्रपने परिवार का, सम्बन्धी ग्रादि (दश धर्मतः ग्रध्याप्याः) ये दश धर्म से ग्रवश्य पढ़ाने योग्य हैं ॥ ८॥।

अद्भुट्येटिङ न् : श्राप्त का प्रषं भीर व्याकरण— प्राप्त का शास्त्रों में अधिक प्रचलित अर्थ 'यथार्थवक्ता' 'सत्यवक्ता' है, किन्तु साथ ही घनिष्ठ व्यक्ति भी अर्थ प्रचलित है। मनु० में देखिए अ० ६। १ इलोक। 'आप्लू-व्याप्तौ' धातु से 'क्त' प्रत्यय के योग से 'आप्त' शब्द सिद्ध होता है। यत् प्रत्ययान्त शब्द आप्त्या का निर्वचन करते हुए निरुक्तकार ने लिखा है— "आप्त्या— आप्नोते" [१६।२।१९] इस प्रकार उक्त अर्थमें आप्त की व्युत्पत्ति हुई— 'आप्नोति हृदये आत्मीयत्येन स आप्तः।'

प्रश्नादि के बिना उपदेश निषेध-

नापृष्टः कस्यचिद् बूयान्न चान्यायेन पृच्छतः। जानन्नपि हि मेधावी जडवल्लोक आचरेत्॥ ८५॥ [२।११०](६६)

(न, म्रपृष्टः) कभी बिना पूछे (च) वा (म्रन्यायेन पृच्छनः) म्रन्याय से पूछते वाले को जो कि कपट से पूछता हो (कस्यविद् न ब्रूयात्) ऐसे किसी को उत्तर न देवे (मेधावी) उनके सामने अ बुढिमान् + (जडवत् ग्राचरेत्) जड़ के समान रहे, हाँ जो निष्कपट ग्रीर जिज्ञासु हों उनको बिना पूछे भी उपदेश करे।। दर्।। (स० प्र० पृ० २४६)

(जातन् ग्रिपि हि) जानते हुएं भी············।
+ (लोके) लोक में··········।

दुर्भावनापूर्वक प्रश्न-उत्तर से हानि —

अधर्मेण च यः प्राह यश्चाधर्मेण पृच्छति । तयोरन्यतरः प्रैति विद्वेषं वाऽधिगच्छति ॥८६॥ [२।१११] (७०)

"(यः) जो (ग्रश्नमंग्) ग्रन्याय, पक्षपात, ग्रसत्य का ग्रहण, सत्य का परित्याग, हठ, दुराग्रह .... इत्यादि ग्रधमं कमं से युक्त होकर छल-कपट से (पृच्छिति) पूछता है (च) ग्रीर (यः) जो (ग्रधमेंग्) पूर्वोक्त प्रकार से (प्राह) उत्तर देता है, ऐसे व्यवहार में विद्वान् मनुष्य को योग्य है कि न उससे पूछे ग्रीर न उसको उत्तर देवे। जो ऐसा नहीं करता तो (तयोः +

ग्रन्यतरः प्रैति) पूछने वा उत्तर देने वाले दोनों में से एक मर जाता है म्रर्थात् निन्दित होता है। (वा) ग्रथवा (विद्वेषम्) ग्रत्यन्त विरोध को (ग्रधिगच्छति) प्राप्त होकर दोनों दुःखी होते हैं॥" द्र ॥ (द० ल० भ्र० पृ० ३४७)

अर्नुटरिट नः प्रैित से श्रमिप्राय— 'प्रैित' का प्रयोग यहाँ मुहावरे के रूप में हुआ है। मरजाने से श्रभिप्राय यह भी है कि बिना उत्तर दिये सम्बन्ध तोड़ कर चले जाना। यह स्वाभाविक ही है कि जब कोई दुर्भावना से पूछता या उत्तर देता है, तो उनमें से कोई एक व्यक्ति किनारा कर लेता है। यदि ऐसा नहीं करते तो उनमें दूसरी ग्रवस्था विवाद ग्रीर विरोध की ग्रा जाती है।

विद्या-दान किसे न दें---

धर्मार्थो यत्र न स्यातां शुश्रूषा वाऽपि तद्विधा । तत्र विद्या न वक्तव्या शुभं बीजिमवीषरे ॥८७॥ [२।११२](७१)

(यत्र धर्मार्थों न स्याताम्) जहाँ धर्म ग्रौर ग्रथंप्राप्ति न हो (वा) ग्रौर (तद्विधा ग्रुश्र्षा ग्रपि) गुरु के ग्रनुरूप सेवाभावना भी न हो (तत्र विद्या न वक्तव्या) ऐसे को विद्या का उपदेश नहीं करना चाहिए, क्योंकि (ऊषरे शुभं बीजम् + इव) वह ऊसर भूमि में श्रेष्ठ बीज बोने के समान है। जैसे बंजर भूमि में बोया हुग्रा बीज व्यर्थ होता है उसी प्रकार उक्त व्यक्ति को दी गई विद्या भी व्यर्थ जाती है।। ८७।।

कुपात्र को विद्यादान का निषेध---

विद्ययैव समं कामं मर्तव्यं ब्रह्मवादिना। स्रापद्यपि हि घोरायां न त्वेनामिरिणे वपेत् ॥ ५८ ॥

[२।११३] (७२)

(कामम्) चाहे (ब्रह्मवादिना) वेद का विद्वान् (विद्यया + एव समं मत्तं व्यम्) विद्या को साथ लेकर मर जाये (हि) किन्तु (घोरायाम् प्रापदि + ग्रिप) भयं कर ग्रापत्तिकाल में भी (एनाम् इरिणे तुन वपेत्) इस विद्या को बंजर भूमि में न बोये ग्रयीत् जहां विद्या फलवती न हो, जा उसका विनाश या दुरुपयोग करे, ऐसे कुपात्र के लिये न दे, उसे न पढ़ाये। दिन्।।

विद्यादान-सम्बन्धी आख्यान एवं निर्देश-

विद्या ब्राह्मणमेत्याह शेवधिस्तेऽस्मि रक्ष माम् । असूयकाय मां मा दास्तया स्यां वीर्यवत्तमा ॥ ८६॥ [२।११४] (७३)

[एक ग्राख्यान प्रचलित है कि एक बार] (विद्या ब्राह्मणम्+एत्य +ग्राह) विद्या विद्वान् ब्राह्मण् के पास ग्राकर बोली—(ते शेवधि: ग्रस्म, माम, रक्ष) ''मैं तेरा खजाना हूँ, तू मेरी रक्षा कर (माम् ग्रसूयकाय मा दाः) मुक्ते मेरी उपेक्षा, निन्दा या ईर्ष्या द्वेष करने वाले को मत प्रदान कर (तथा वीर्यवत्तमा स्याम्) इस प्रकार से ही मैं वीर्यवती **= म**हत्त्वपूर्ण ग्रौर शक्तिसम्पन्न बन सक्गी''।। ८६।।

> यमेव तु शुचि विद्यान्नियतब्रह्मच।रिणम्। तस्मे मां बृहि विप्राय निधिपायाप्रमादिने ॥६०॥ [२।११५] (७४)

(यम्+एव तु शुचि नियतब्रह्मचारिणम्) "जिसे तुम छल-कपट रहित शुद्ध श्रद्धाभाव से युक्त, जितेन्द्रिय ग्रीर ब्रह्मचारी (विद्यात्) समको (तस्मै अप्रमादिने निधिपाय मां ब्रूहि) उस आलस्यरहित और इस खजाने की रक्षा एवं वृद्धि करने में समर्थ विप्र वैदभक्त जिज्ञासु शिष्य को मुभे पढ़ाना''।। ६०।।

अन्य हार्रिटा नाः विद्या के मास्यान का निरुक्त में वर्णन- ५५-६० श्लोकों में मनु ने जिस विद्या के ग्राख्यान को वर्णित किया है, यह प्राचीन काल में बहु-प्रचलित मार्गनिर्देशक ग्राख्यान था। निरुक्त शास्त्र में महर्षि यास्क ने किसी प्राचीन ग्रन्थ के कुछ इलोक उद्धृत किये हैं जिनमें कुछ विस्तार से इसी ग्राख्यान का वर्णन है। भाव एवं शब्दसाम्य द्रष्टव्य है। क्लोक इस प्रकार हैं—

- १. विद्याह वै बाह्मएमाजगाम गोगय मा शेवधिष्टेऽहमस्मि। म्रासूयकायान् जवेऽयताय न मा ब्रूया वीयंवती तथा स्याम् ॥
- २. य ब्रावृरगोत्यवितयेन कर्णावदुःखं कुर्वन्नमृतं संप्रयच्छन्। तं मन्येत थितरं मातरं च तस्मै न ब्रुह्येत् कतमञ्चनाह ।।
- ३. ग्रध्यापिता ये गुरुं नाद्रियन्ते वित्रा वाचा मनसा कर्मणा वा । यथैव ते न गुरोर्मोजनीयास्तथैव तान्न भुनिक्त अतं तत्।।
- ४. यमेव विद्याः शुचिमप्रमत्तं मेधाविनं ब्रह्मचर्योपपन्नम् । यस्ते न द्रुह्ये त् कतमञ्चनाह तस्मै मा बूया निधिपाय ब्रह्मन्।।

**(निर**०२।१।४)

बिना पढ़ाये वेदग्रहण का निषेध-

ब्रह्मयस्त्वननुज्ञातमधीयानादवाप्नुयात् । स ब्रह्मस्तेय संयुक्तो नरकं प्रतिपद्यते ।। ६१ ॥ [२।११६]

(यः तु) जो मनुष्य (अधीयानात्) किसी पढ़ने-पढ़ाने वाले से (ग्रननुज्ञातं ब्रह्म

ग्रवाप्नुयात्) उसकी बिना ग्राज्ञा या स्वीकृति के वेदज्ञान को ग्रहण करता है (सः) वह (ब्रह्मस्तेयसंयुक्तः) वह वेदज्ञान की चोरी का भागीदार होकर (नरकं प्रतिपद्यते) नरक में जाता है।। ६१।।

आनुर्धी लन्मः यह क्लोक निम्न 'ग्राधारों' के आधार पर प्रक्षिप्त सिद्ध होता है—

१. ग्रन्तिवरोध—(१) २। ८०—८१ [२। १०५—१०६] श्लोकों में वेद का अघ्ययन-ग्रघ्यापन, श्रवण-श्रावण सभी ग्रवस्थाओं में पुण्यदायक माना है, ग्रतः इस श्लोक में विना ग्राज्ञा के वेद श्रवण करने का विघान मनु की उक्त मान्यता के प्रतिकूल है। (२) २। १६६ [२। १६१] में मनु ने गुरु की प्रेरणा ग्रथवा विना प्रेरणा किये छात्र को वेदाघ्ययन में संलग्न रहने का ग्रादेश दिया है। इस विघान से यह स्पष्ट होता है कि वेदाघ्ययन या श्रवण के लिए कोई भी बन्धन मनुसम्मत नहीं है (३) इसी प्रकार नरकसम्बन्धी मान्यता भी मनुसम्मत नहीं है। इसके लिये देखिये ४। ८७ से ६१ श्लोकों पर 'ग्रनुशीलन' समीक्षा। इन ग्रन्तिवरोधों के ग्राधार पर यह श्लोक प्रक्षिप्त है।

गुरु को प्रथम ग्रभिवादन---

लौकिकं वैदिकं वाऽपि तथाऽध्यात्मिकमेव च । आददीत यतो ज्ञानं तं पूर्वमिभवादयेत् ॥६२॥ [२।११७] (७५)

(यतः) जिससे (लौकिकम्) लोक में काम म्राने वाला—शस्त्रविद्या, म्रथंशास्त्र, इतिहास, राजनीति विज्ञान म्रादि सम्बन्धी (वा) म्रथवा (वैदिकम्) वेदविषयक (तथा) तथा (म्राध्यात्मिकम् + एव) म्रात्मा-परमात्मा सम्बन्धो (ज्ञानम्) ज्ञान (म्राददीत) प्राप्त करे (तम्) उसको (पूर्वम् + म्राभि-वादयेत्) पहले नमस्कार करे।। १२।।

विप्र की श्रेष्ठता-ग्रश्नेष्ठता---

सावित्रीमात्रसारोऽपि वरं विग्नः सुयन्त्रितः । नायन्त्रितस्त्रिवेदोऽपि सर्वाज्ञी सर्वविक्रयी ॥ ६३ ॥ [२।११८]

(सावित्रीमात्रसारः) केवल गायत्रीमन्त्र के सार का ज्ञाता (सुयन्त्रितः विप्रः ग्रिप वरम्) जितेन्द्रिय ब्राह्मण भी श्रेष्ठ है, किन्तु तीन वेदों का ज्ञाता (सर्वाशी) जो सब कुछ खाने वाला हो (सर्वविक्रयी) सब वस्तुग्रों का व्यापार करने वाला हो (अय-न्त्रितः) ग्रजितेन्द्रिय हो (न) वह श्रेष्ठ नहीं है।। ६३।।

अनुशीला : यह इलोक निम्न प्रकार से प्रक्षिप्त है-

१. प्रसंगविरोध -- यह श्लोक प्रसंग के विरुद्ध है। पूर्वापर श्लोकों में स्रिभ-

वादन विधि का वर्णन कियागया है। इस क्लोक से वह क्रम टूट रहा है और न इसमें वर्णित बातों का यहां कोई सम्बन्ध है। अतः प्रसंगविरुद्ध होने से यह क्लोक प्रक्षिप्त है।

२. श्रन्तिवरोध — इस श्लोक में कहा है कि 'सब कुछ बेचने वाला' सब कुछ खाने वाला तीन वेदों का जाता श्रजितेन्द्रिय ब्राह्मण भी श्रेष्ठ नहीं है।' यहाँ सभी बातें मनुविरुद्ध हैं। विक्रय अर्थात् व्यापार का कार्य ब्राह्मण का नहीं है, यह वैश्य का कत्तंव्य है [१। प्र. १।३२६ — ३३२]। जो विक्रय कार्य करेगा, मनु की व्यवस्था के श्रनुसार वह ब्राह्मण ही नहीं कहला सकता। इसी प्रकार द्विजातियों को मनु ने सब कुछ खाने की छूट नहीं दी है, तामसिक पदार्थों एवं माँस ग्रादि का निषेध करते हुए २९४-ग्रभक्ष्य के नियम निर्धारित किये हैं [४।४, प्र. १, १०, २४, २४, ४३ — ४१]। इस ग्राधार पर सब कुछ खाने वाले को ब्राह्मण तो क्या, द्विजातियों के ग्रन्तर्गत भी नहीं माना जाता। ये कथन मनु की व्यवस्था के विरुद्ध जा रहे हैं, ग्रतः यह श्लोक परवर्ती प्रक्षेप है।

गुरु की शय्या ग्रौर ग्रासन पर न बैठे—

शय्यासनेऽध्याचरिते श्रेयसा न समाविशेत्।

शब्यासनस्थव्यवेतं प्रत्युत्थायाभिवादयेत् ॥ ६४ ॥ [२।११६ ॥ (७६) (श्रेयसा) गुरुजन म्रादि बड़ों द्वारा (म्रध्याचिरिते) प्रयोग में लायो जाने वाली (शब्या—म्रासने) शब्या पलंग म्रादि म्रोर म्रासन पर (न समा-विशेत्) न बैठे (च) म्रोर (शब्यासनस्थः) यदि म्रपनी शब्या म्रीर म्रासन पर लेटा या बैठा हो तो (एनम्) इन गुरुजन म्रादि बड़ों को (प्रत्युत्थाय + म्रिभवादयेत्) उनके म्राने पर उठकर नमस्कार करे ॥ ६४ ॥

वड़ों को अभिवादन से मानसिक प्रसन्नता-

ऊध्वं प्राणा ह्युत्क्रामन्ति यूनः स्थविर आयित । प्रत्युत्थानाभिवादाम्यां पुनस्तान्प्रतिपद्यते ।।६५।।[२।१२०](७७) (स्थविरे + ग्रायित) विद्या, पद, ग्रायु ग्रादि में बड़ों के ग्राने पर (यूनः

(स्थावर + म्रायात) विद्या, पद, भ्रायु भ्रादि म बड़ा के भ्रान पर (यून: प्राणाः) छोटों के प्राण (उत्क्रामित) ऊपर को उभारने-से लगते हैं प्रर्थात् प्राणों में हलचल घवराहट-सी उत्पन्न होने लगती है (हि; किन्तु (प्रत्यु-त्थान-प्रभिवादाभ्याम) उठने भ्रोर नमस्कार करने से (पुनः) फिर से (तान् प्रतिपद्यते) शिष्य प्राणों की सामान्य-स्वाभाविक स्थिति को प्राप्त कर लेता है भ्रथित प्राणों की घबराहट, हलचल श्रोर उभराव दूर हो जाते हैं।।६५।।क्ष

अश्विति प्रयं — युवा लोगों के प्राण वृद्ध लोगों के ग्राने पर ऊपर चढ़ते हैं और अभ्युत्यान तथा प्रणाम करने से वह युवा पुरुष उन्हें पुनः प्राप्त कर लेता है।। १२०॥]

अभिवादन और सेवा से श्रायु, विद्या, यश, बल की वृद्धि —
अभिवादनशीलस्य नित्यं वृद्धोपसेविनः ।
चत्वारि तस्य वर्धन्ते आयुर्विद्यायशो बलम् ॥६६॥ [२।१२१] (७८)

(म्रिभवादनशोलस्य) म्रिभवादन करने का जिसका स्वभाव भौर (नित्यं वृद्धोपसेविनः) विद्या वा भ्रवस्था में वृद्ध पुरुषों का जो नित्य सेवन करता है (तस्य म्रायुः विद्या यशः बलं चत्वारि वर्धन्ते) उसकी म्रायु, विद्या, कीर्ति भौर बल, इन चारों की नित्य उन्नति हुम्रा करती है।। ६६।।

(सं० वि ज पु० ⊏५)

'जो सदा नम्र सुशील विद्वान् श्रीर वृद्धों की सेवा करता है उसका श्रायु, विद्या, कीर्ति श्रीर बल ये चार सदा बढ़ते हैं श्रीर जो ऐसा नहीं करता उनके श्रायु श्रादि चार नहीं वढ़ते''। (स॰ प्र॰ पृ॰ ४६)

अन्तु श्री त्डन् : प्रिमवादनादि से प्रायु-विद्या-बल-यश की वृद्धि कैसे ? यहां प्रश्न उठता है कि अभिवादनशील ग्रीर नित्यवृद्धोपसेवी त्र्यक्ति के आयु, विद्या, यश और वल कैसे बढ़ते हैं ? इनका परस्पर क्या सम्बन्ध है ? इन मान्यताग्रों का उत्तर मनु के भावों से खोजकर यहां स्पष्ट किया जाता है । उससे पूर्व, उत्तर से सम्बन्धित दो वातों को स्पष्ट करना आवश्यक है—एक तो यह कि जो व्यक्ति अभिवादनशील और सेवा करने की प्रवृत्ति का होता है, वह स्वभाव से ही विनम्न एवं मनोवैज्ञानिक वृष्टि से अधिक गुणग्राही होता है । उस पर सेव्य और ग्रभिवाद्य व्यक्तियों के गुणों का प्रभाव आता रहता है । दूसरी बात यह है कि वृद्ध व्यक्तियों से यहां वयोवृद्ध व्यक्तियों के साथ-साथ विशेषरूप से विद्या-ग्रनुभववृद्ध विद्वान् व्यक्तियों से अभिप्राय है । मनु ने यह मान्यता २ । १२६-१३१ [२ । १४१ — १५६] इलो कों में स्पष्ट कर दी है, विशेष रूप से निम्न इलोक में तुलनात्मक रूप में—

न तेन वृद्धो भवति येनास्य पलितं शिरः। यो वं युवाऽप्यधोयानस्तं देवा स्थविरं विदुः॥२॥१३१ [२।१६६]

इनके स्पष्टीकरणके उपरान्त अब उन चार लाभों पर विचार कियाजाता है—

- (१) मनु ने २। ६७ से १०१ [२। १२२ से १२६] में ग्रिभवादन का विधान किया है ग्रीर इसे प्रत्येक विद्यार्थी ग्रीर व्यक्ति के लिए श्रच्छा गुरा माना है। ग्रिभ-वादनशील ग्रीर वृद्धसेवी व्यक्ति विनम्र होता है। उसके ग्रादर करने के स्वभाव, विनम्रता ग्रीर सेवा-सुश्रूषा, सुशीलता आदि गुणों के कारण उसकी सभी स्थानों पर प्रशंसा होती है। इस प्रकार उसका यश बढ़ता है।
- (२) ग्रभिवादनशील श्रीर सेवा शुश्रूषा करने वाले व्यक्ति के इन गुणों से प्रभावित होकर विद्वानों की स्वाभाविक रूप से अधिक विद्या प्रदान करने की भावना बनती है। वह श्रपने इन गुणों के प्रभाव से विद्या-ग्रनुभव-वयोवृद्ध विद्वानों से उनकी

बुद्धि में ग्रन्तिनिहित ज्ञान को जैसे स्वतः श्राक्नुष्ट कर लेता है। एक बहुत उपयुक्त उदाहरण द्वारा मनु ने इस बात को स्वयं समफाया है—

> यथा खनन् खनित्रेण नरोवार्यधिगच्छति। तथा गुरुगतां विद्यां गुश्रूषुरिध गच्छति॥ २।१६३ [२।२१८]

इन गुणों से रहित व्यक्ति को विद्या नहीं स्राती। यही कारण है कि विद्या प्राप्ति के इच्छुक व्यक्तियों में मनु ने स्रीर सभी शास्त्रों ने सेवा भावना को स्रावस्यक माना है—"धर्मार्थों यत्र न स्यातां शुश्रूषा वाऽपि तद्विषा। तत्र विद्या न वक्तव्या = ॥ २।८७ [२।११२], "शुश्रूषुः स्थायप्या दश धर्मतः" । २।८४ [२।१०६]। इस प्रकार विद्यावृद्धि होती है। स्रभिवादनशील स्रीर सेवाभावी के प्रति प्रत्येक व्यक्ति का स्नेह उमड़ पड़ता है स्रीर वह चाहता है कि मैं इसका जितना हो सके भला करूं।

(३-४) जो विद्यार्थी या व्यक्ति स्रिभवादनशील, शुश्रूषु होकर विद्यास्रमुभव-वयोवृद्ध व्यक्तियों के सान्तिष्य में रहेगा,तो उसे उनसे धर्म स्रर्थात् सदाचार
शुद्धि, ईश्वरोपासना, श्रेष्ठ गुएा स्रौर स्रमुभव, योगसिद्धि स्रादि का ज्ञान एवं शिक्षादीक्षा प्राप्त होगी। प्यान देने योग्य बात है कि यहाँ 'उपसेविनः' पद का प्रयोग है
जिसका विशेष स्रयं है—'वृद्धों के समीप रहकर सेवा करना'। इन बातों को स्पष्ट
करने के लिए मनु के उदाहरण प्रस्तुत हैं—

उपनीय गुरः शिष्यं शिक्षयेत् शौचमावितः । स्राचारमन्निकार्यं च संध्योपासनमेव च ॥ २ । ४४ [२ । ६६]

यही शिक्षाएं स्रभिवादनशील स्रौर विद्या-वयोवृद्धों के समीप गुरुवत् प्राप्त होती रहती हैं। तन, मन की शुद्धि से [४। १०६] नीरोग होकर, सदाचार, स्रग्निहोत्र-सन्घ्योपासना स्रादि धर्मपालन से स्रायु एवं बल की वृद्धि होती है। इसकी पुष्टि में मनु के कुछ उदाहरए। प्रस्तुत हैं—

- (क) शुद्धि एवं संन्ध्योपासना म्रादि से म्रायुवृद्धि---
  - उत्थायावश्यकं कृत्वा कृतशौचः समाहितः । पूर्वां संध्यां जपन् तिष्ठेत् स्वकाले चापरां चिरम् ॥
  - २ ऋषयो दीर्घसन्ध्यत्वात् दीर्घमायुरवाप्नुयुः। प्रज्ञां यशस्य कीर्ति च ब्रह्मवर्चसमेव च ॥ ४ । ६३-६४ ॥
- (ख) सदाचार से ग्रायु-बल वृद्धि---
  - १. ग्राचाराल्लभते ह्यायुः ग्राचारादीप्सिताः प्रजाः ॥
  - २. सर्वलक्षग्रहीनोऽपि यः सदाचारवान्नरः । श्रद्धघानोऽनसूयक्च क्षतं वर्षािग जीवति ॥ ४।१५६, १५८ ॥

सदाचार से श्रायुवृद्धि श्रीर दुराचार से श्रल्पायु-वर्णन सम्बन्धी श्रन्य श्लोक ४। १५७,४। १३४,१। ४१-४२ भी द्रष्टब्य हैं।

- (ग) धार्मिक-सात्त्विक व्रतों से श्रायु-यश श्रादि की वृद्धि-
- १. स्वर्गायुष्ययशस्यानि वतानीमानि वारयेत् ॥ ४ । १३ ।

(वे व्रत ४।१४ से २५ मतक विहित हैं)

इन सब वल-प्रायु-वर्धक वातों का ज्ञान-प्रनुभव, विद्या-प्रनुभव-वयोवृद्ध व्य-क्तियों के सान्निध्य से प्राप्त होता है, ग्रीर उनका सान्निध्य ग्रिभवादनशीलता, सेवा-ग्रुश्रूषा से प्राप्त होता है। इस प्रकार श्लोकोक्त गुणों से बल ग्रीर ग्रायुकी वृद्धि होती है।

ग्राभवादन-विधि---

म्रभिवादात्परं वित्रो ज्यायांसर,भिवादयन् । म्रसौ नामाहमस्मीति स्वं नाम परिकीर्तयेत् ॥६७॥ [२।१२२](७६)

(विप्रः) द्विज (ज्यायांसम् + ग्रिभवादयन्) ग्रपने से बड़े को प्रणाम करते हुए (ग्रिभवादात् परम्) ग्रिभवादनसूचक शब्द के बाद ('ग्रहं ग्रसी नामा ग्रिस्म' इति) 'मैं ग्रमुक नाम वाला हूँ' ऐसा कहते हुए (स्वं नाम परि-कीत्तंयेत्) ग्रपना नाम बतलाये, जैसे—ग्रिभवादये ग्रहं देवदत्तः हुए (श्वं नाम परि-कीत्तंयेत्) ग्रपना नाम बतलाये, जैसे—ग्रिभवादये ग्रहं देवदत्तः हुए (श्वं नाम परि-कीत्तंयेत्) ग्रपना नाम बतलाये, जैसे—ग्रिभवादये ग्रहं देवदत्तः हुए (श्वं नाम परि-कीत्तंयेत्) ग्रपना नाम बतलाये, जैसे—ग्रिभवादये ग्रहं देवदत्तः हुए (श्वं नाम परि-कीत्तंयेत्) ग्रपना नाम बतलाये, जैसे—ग्रिभवादये ग्रहं देवदत्तः विष्ठा । श्वं नाम परि-कीत्तंयेत् । श्वं नाम परि-कीत्तंयेत् । श्वं नाम परि-कीत्वं नाम परि-कि

नामधेयस्य ये केचिविभवादं न जानते। तान्त्राज्ञोऽहमिति बूयात्स्त्रयः सर्वास्तयैव च ।। ६८ ।। [२।१२३]

(ये केचित्) जो कोई (नामघेयस्य ग्रिभवादं न जानते) ग्रिभवादन का उत्तर देते समय नामोच्चारए पूर्वंक ग्रिभवादन करना नहीं जानते (च) ग्रीर (तथैव) उसी प्रकार (सर्वाः स्त्रियः) सब स्त्रियों को भी (प्राज्ञः) बुद्धिमान् व्यक्ति ('ग्रहम् इति बूयात्') 'मैं हूँ' बस इतना ही कहे ग्रथित् नाम का उच्चारण न करे।। ६ ।।

# अनुश्रीत्जना : यह श्लोक निम्न ग्राधारों के अनुसार प्रक्षिप्त है-

१. प्रसंगिबरोध — यह क्लोक पूर्वापर प्रसंगिविरुद्ध है। इसके द्वारा पूर्वापर क्लोकों का क्रम भंग हो रहा है। ६७ वें क्लोक में प्रभिवादन की विधि बतलानी शुरू की थी और यह कहा कि 'ग्रभिवादन करते समय अपने नाम का उच्चारण करे।' ६६ वें क्लोक में इससे आगे की विधि का वर्णन करने हुए कहा गया है कि 'फिर अपने नाम के अन्त में 'भोः' शब्द का प्रयोग करे।' इस प्रकार ६७ वें क्लोक से प्रारम्भ अभिवादन की विधि ६६ वें में पूर्ण होती है। इस क्लोक के कारण वह क्रम ही टूट

गया है। इस क्लोक में विणित बातों का अभिवादन-विधि के बीच में कहने का कोई प्रसंग भी नहीं दनता। अतः यह प्रसंगविरुद्ध होने से प्रक्षिप्त है।

श्चन्तिवरोध—(१) ब्लोक में कहा है कि जो लोग नामोच्चारणपूर्वक अभि-वादन का उत्तर देना नहीं जानते उन्हें बिना नाम बताये ही नमस्कार करे, जबिक २।१०१ [२।१२६] में ऐसे व्यक्तियों को नमस्कार न करने का आदेश है। (२) इसी प्रकार इस ब्लोक में सभी स्त्रियों को बिना नाम बताये ही नमस्कार करने का कथन है, जबिक २।१६१ [२।२१६] में गुरुनितयों को पूर्णविधि से नामोच्चारण-पूर्वक नमस्कार करने का विधान है। इन दोनों ही विधानों के विरुद्ध होने से यह ब्लोक प्रक्षित है।

भोःशब्दं कीर्तयेदन्ते स्वस्य नाम्नोऽभिवादने।

नाम्नां स्वरूपभावो हि भो भाव ऋषिभिः स्मृतः ॥६६॥[ २।१२४](८०)

[२। ६७ में विहित प्रक्रिया पूरी होने के बाद फिर] (म्रिभवादने) म्रिभवादन में (स्वस्य नाम्नः म्रन्ते) म्रपना नाम बताने के पश्चात् (भोः' शब्दं कीर्तयेत्) 'भोः' यह शब्द लगाये (हि) क्योंकि (ऋषिभः) ऋषियों ने (भोभावः नाम्नां स्वरूपभावः स्मृतः) 'भोः' के म्रिभप्राय को नामों के स्वरूप का द्योतक ही माना है म्रर्थात् 'भोः' सबोधन के उच्चारण में ही नाम का म्रन्तर्भाव स्वतः हो जाता है [२।१०३]। 'जैसे—''म्रिभवादये म्रहं देवदत्तः 'भोः'।।६६।।

ग्रभिवादन का उत्तर देने की विधि—

आयुष्मान्भव सौम्येति वाच्यो विप्रोऽभिवादने।

अकारइचास्य नाम्नोऽन्ते बाच्यः पूर्वाक्षरः प्लुतः ॥१००॥ [२।१२५ [(८१) (ग्रिभिवादने) ग्रिभिवादन का उत्तर देते समय (विप्रः) द्विज को (सौम्य 'ग्रायुष्मान् भव' इति वाच्यः) 'हे सौम्य! ग्रायुष्मान् हो' ऐसा कहना चाहिए (च) ग्रौर (ग्रस्य नाम्नः + ग्रन्ते ग्रकारः पूर्वाक्षरः प्लुतः) नमस्कार करने वाले के नाम के ग्रन्तिम ग्रकार ग्रादि स्वरों को पहले ग्रक्षर सहित प्लुत की घ्विन [तोन मात्राग्रों के समय] में उच्चारण करे। जैसे—'देवदत्त' नाम में ग्रन्तिम स्वर ग्रकार है, जो 'त्' में मिला हुन्ना है। इस प्रकार 'त्' सहित ग्रकार को ग्रर्थात् ग्रन्तम 'त' को ही प्लुत वोले। उदाहरण है—"ग्रायुष्मान् भव सौम्य देवदत्त ३'' ग्रथवा "ग्रायुष्मान् भव सौम्य यज्ञदत्त३''।। १००।।

अभिवादन का उत्तर न देने वाले को अभिवादन न करें-

यो न वेत्त्यभिवादस्य विप्रः प्रत्यभिवादनम् । नाभिवाद्यः स विद्षा यथा शुद्रस्तथैव सः ॥१०१॥ [२।१२६] (८२) (यः विप्रः) जो द्विज (स्रिभिवादस्य प्रत्यभिवादनः) स्रिभिवादनं करने के उत्तर में स्रिभिवादनं करना नहीं जानता स्रयीं नहीं करता (विदुषा सः न + स्रिभिवादः) बुद्धिमान् ग्रादमी को उसे अभिवादननहीं करना चाहिए, क्यों कि (सः यथा शूद्रः तथा + एव) वह शूद्र के समान है।। १०१।। वर्णन्सार कुशल प्रश्नविधि—

् ब्राह्मणं कुशलं पृच्छेत्क्षत्रबन्धुमनामयम् । वैद्यं क्षेमं समागम्य शुद्रमारोग्यमेव च ॥१०२॥[२।१२७](⊏३)

[मिलने पर,अभिवादन के बाद] (ब्राह्मणं कुशलं पृच्छेत्) ब्राह्मणं कुशलता—प्रसन्नता एवं वेदाध्ययन म्रादि की निर्विद्यता, (क्षत्रबन्धुम् म्रामयम्) क्षत्रिय के बल म्रादि की दृष्टि से स्वास्थ्य के विषय में, (वेदयं क्षेमम्) वेदय से क्षेम—धन म्रादि की सुरक्षा ग्रीर ग्रानन्द के विषय में, (च) भ्रीर (शूद्रम् म्रारोग्यम् एव) शूद्र से स्वस्थता के विषय में (पृच्छेत्) पूछे। म्राभिप्राय यह है कि वर्णानुसार उनके मुख्य उद्देश्यसाधक व्यवहारों की निविद्यता के विषय में प्रधानता से पूछे।। १०२।।

दीक्षित के नामोच्चारण का निषेध---

श्रवाच्यो दीक्षितो नाम्ना यवीयानिष यो भवेत् । भोभवत्पूर्वकं त्वेनमभिभाषेत धर्मवित् ॥१०३॥ [२।१२८] (८४)

(दीक्षितः) उपनयन में दीक्षित (यः यवीयान् + ग्रिप भवेत्) यदि कोई छोटा भी हो तो उसे (नाम्ना ग्रवाच्यः) नाम लेकर नहीं पुकारना चाहिए (धर्मवित्) व्यवहार में चतुर व्यक्ति को चाहिए कि वह (एनं 'भो' 'भवत्' पूर्वकम् ग्रभिभाषेत) ग्रपने से छोटे व्यक्ति को 'भों 'भवत्' जैसे ग्रादरबोधक शब्दों से सम्बोधित करे।। १०३।।

परस्त्री के नामोच्चारण का निषेध-

परपत्नी तु या स्त्री स्यादसम्बन्धा च योनितः । तां बूयाद्भवतीत्येवं सुभगे भगिनीति च ॥१०४॥ [२।१२६](८४)

(या परपत्नी च योनितः ग्रसम्बन्धा स्त्री स्यात्) जो कोई दूसरे की पत्नी ग्रीर योनि से सम्बन्ध न रखने वाली स्त्री ग्रर्थात् बहन ग्रादि न हो (ताम्) उसे ('भवति' 'सुभगे' 'भिगनी' इति + एवं ब्रूयात्) 'भवति!' [=ग्राप] 'सुभगे!' [=सौभाग्यविति!] 'भिगनी!' [=वहन] इस प्रकार के शब्दों से सम्बोधित करे।। १०४।।

पारिवारिक एवं सम्बन्धी जनों का ग्रभिवादन-

मातुलांश्च पितृष्यांश्च श्वशुरानृत्विजो गुरून् । ग्रसावहमिति जूयात्प्रत्युत्थाय यवीयसः ॥१०५॥ [२।१३०]

(मातुलान् पितृ व्यान् श्वशुरान् ऋत्विज: च गुरून्) मामा, चाचा, श्वशुर, ऋत्विज ग्रौर गुरुजन ग्रादि बड़ों को (यवीयसः) यदि ये छोटे भी हों तो भी (प्रत्युत्याय) उठकर ('ग्रहम् ग्रसौ इति' ब्रूयात्) 'मैं ग्रमुक' इस प्रकार नामोच्चारण पूर्वक नमस्कार करे।। १०५॥

मातृष्वसा मातुलानी व्वश्रूरथ पितृष्वसा। संपूज्या गुरुपत्नीवस्समास्ता गुरुमार्यया॥१०६[२।१३१]

(मातृष्वसा) मौसी (मातुलानी) मामी (श्वश्रः) सास (ग्रय) ग्रौर (पितृष्वसा) बूग्रा (गुरुपत्नीवत् संपूज्या) ये गुरुपत्नी के समान ही पुजनीय हैं (ताः गुरुभार्यया समाः) क्योंकि वे गुरुपत्नी के समान स्तर की ही हैं।। १०६॥

म्रातुर्मार्योपसंप्राह्या सवर्णाहन्यहन्यपि । विश्रोब्य तूपसंप्राह्या ज्ञातिसम्बन्धियोषितः ।।१०७॥ २।१३२॥

(सवर्णा भ्रातु:भार्या) बड़े भाई की सवर्णा [ = अपने वर्ण की] स्त्री का (ग्रहिन-ग्रहिन) प्रतिदिन (उपसंग्राह्म) चरणस्पर्श करके ग्रभिवादन करना चाहिए, ग्रौर (ज्ञाति-सम्बन्धियोषितः तु) जातिवालों तथा सम्बन्धियों की पत्नियों का तो (विप्रोष्यसंग्राह्मा) केवल परदेश से लौटकर ही चरणस्पर्श करके श्रभिवादन करना चाहिए, ग्रन्यथा बिना चरणस्पर्श किये हीअभिवादनकरे ॥ १०७ ॥

## पितुर्भगिन्यां मातुश्च ज्यायस्यां च स्वसर्यंपि । मातृबद् वृत्तिमातिष्ठेन्माता ताभ्यो गरीयसी ॥१०८॥ [२।१३३]

(पितुर्भगिन्याम्) पिता की बहन ग्रयात् ब्रग्ना (च) ग्रौरं (मातुः) माता की बहन ग्रयात् मौसी के साथ (च) तथा (ज्यायस्यां स्वसिर + ग्रपि) बड़ी बहन के साथ भी (मातृ-वत् वृत्तिम् + ग्रातिष्ठेत्) माता के समान बर्ताव करे, किन्तु (माता ताम्यः गरीयसी) माता उन सबसे ग्रधिक वड़ी [ग्रादरणीय] है ॥ १०८॥

नागरिकों म्रादि से मैत्री-व्यवहार-

दशाब्दारुपं पौरसरुपं पञ्चाब्दारुपं कलाभृताम् । त्र्यब्दपूर्वं श्रोत्रियाणां स्वत्पेनापि स्वयोनिषु ॥१०६॥[२।१३४]

(पौरसस्यं दश-ग्रब्द-ग्रास्यम्) नगर या ग्रामवासियों के साथ समान मित्रता का वर्ताव दश वर्षे की ग्रायु के ग्रन्तर तक होना चाहिए (कलाभूतां पञ्च-ग्रब्द-ग्रास्यम्) कलाग्रों के जानने वालों में पांच वर्षे के ग्रन्तर तक (श्रोत्रियाणां त्रि-ग्रब्दपूर्वम्) वेदपाठियों के साथ तीन वर्ष के अन्तर तक समान मित्रता का व्यवहार होना चाहिए [अर्थात् उक्त अन्तरों में बड़े-छोटे का अधिक विचार नहीं करना चाहिए] (स्वयोनिषु स्वल्पेन + अपि) किन्तु अपने कुल वालों में आयु का थोड़ा अन्तर होने पर भी छोटे-बड़े का व्यवहार रखना चाहिए।। १०६॥

बालक ब्राह्मण भी वृद्ध क्षत्रियों के पिता के समान-

बाह्यरां दशवर्षं तु शतवर्षं तु भूमिपम् । पितापुत्रौ विजानीयाद् बाह्यरास्तु तयोः पिता ॥११०॥ [२।१३५]

(दशवर्षं तु ब्राह्मणम्) दश वर्षं के तो ब्राह्मण को (शतवर्षं तु भूमिपम्) श्रीर सौ वर्षं के क्षत्रियं को (पितापुत्रौ विजानीयात्) क्रमशः पिता श्रीर पुत्र समक्षता चाहिए (तयोः ब्राह्मणः तु पिता) उनमें ब्राह्मण ही पिता है।। ११०।।

अन्तुर्धीटाना: १०५ से ११० तक के श्लोक निम्न 'श्राधारों' के श्राधार पर प्रक्षिप्त हैं—

- १. विषय-विरोध—१०५ से १०६ क्लोक विषयविरुद्ध हैं। द्वितीय प्रघ्याय का मुख्यविषय बह्मचर्याश्रम है [२। ४४ (२।६६), ३।१—२]।२।४३—४४ [२।६८—६६] क्लोकों में स्पष्टतः गुरु के पास रहते हुए ब्रह्मचारी के कर्तंच्यों का कथन करने का संकेत किया है। और २।१३६ [२।१६४] में भी कहा है—"ग्रनेन क्रमयोगेन \*\*\* गुरो वसन् संविनुयात् ब्रह्माधिगमिकं तरः" प्रथात्—इन पूर्वोक्त विधियों के प्रनुसार ब्रह्मचारी गुरु के पास रहता हुग्ना वेदज्ञान की वृद्धि के लिए तप करे। इसके प्रतिरक्त २।६३ [१०८], १५०[१७५], १६६—१७८[१६४—२०३], १६४[२१६], २१६—२१६[२४१—२४४] ग्रादि क्लोकों से भी यही स्पष्ट होता है कि इस ग्रघ्याय में केवल गुरुकुल में रहने वाले ब्रह्मचारी के कर्तंच्यों का विषय है। किन्तु इन क्लोकों में जो कर्तंच्य विहित हैं वे गुरुकुल के ब्रह्मचारी के न होकर ग्रहस्थ के हैं। गुरुकुलमें ब्रह्मचारी का मामा, चाचा, ऋत्विज, ब्रुग्ना ग्रादि से सम्पर्कं नहीं पड़ता ग्रीर न ब्रह्मचारी के सास-ससुर ही होते हैं। गुरुकुल में रहते हुए भाई की स्त्री की भी वह प्रतिदिन कैसे वन्दना करेगा? इस प्रकार से विषयविरुद्ध होने से प्रक्षिप्त हैं। यहां यह घ्यान देने की बात है कि ये ग्रथंवाद नहीं हैं ग्रिपतु विधिवाक्य हैं। ग्रथंवाद के रूप में तो सम्बद्ध वातें विषयसम्मत मानी जा सकती हैं।
- २. ग्रन्तिविरोध—(१) २।१११—११२ [२।१३६—१३७] इलोकों में गुणों की ग्रिथिकता के ग्राधार पर ज्येष्ठत्व माना है। इसी प्रकार २।१२५—१३१ [२।१५०—१६६] इलोकों के वर्णन से भी यही सिद्ध होता है कि मनु गुर्गों के ग्राधार पर व्यक्ति को बड़ा मानते हैं।११० वें इलोक में जन्म के ग्राधार पर ब्राह्मण को बड़ा कहना मनु की उक्त मान्यता के विरुद्ध है। (२) मनु कर्मणा वर्णव्यवस्था मानते हैं। कर्मों की श्रेष्ठता के कारण ही उन्होंने ब्राह्मण को सभी वर्णों में श्रेष्ठ कहा है।

११० वें क्लोक में दश वर्ष के बालक को क्षत्रिय के पिता-तुत्य कहना जन्मना वर्ण-व्यवस्था पर ग्राधारित है, ग्रतः यह मनु के विरुद्ध है। (इसके लिए विस्तृत समीक्षा १ १६२—१०७ क्लोकों पर देखिए)।

३. शैलीगत भाषार—११० वें क्लोक की शैली स्रतिशयोक्तिपूर्ण एवं पक्षपातपूर्ण है। मनु की शैली में ये त्रुटियां नहीं हैं। इस स्राधार पर भी यह प्रक्षिप्त है।

सम्मान के ग्राधार---

# वित्तं बन्धुर्वयः कर्म विद्या भवति पञ्चमी। एतानि मान्यस्थानानि गरीयो यद्यदुत्तरम् ॥१११॥[२।१३६](८६)

(वित्तं बन्धुः वयः कर्म) एक—घन, दूसरे—बंधु, कुटुम्ब, कुल, तीसरी—ग्रायु, चौथा—उत्तम कर्म (पञ्चमी विद्या भवति) ग्रौर पांचवीं— श्रेष्ठविद्या (एतानि मान्यस्थानानि) ये पांच मान्य के स्थान हैं, परन्तु (यद्-यद्+उत्तरं गरीयः) [जो-जो परला है वह ग्रतिशयता से उत्तम है] धन से उत्तम बन्धु, बन्धु से ग्रधिक ग्रायु, ग्रायु से श्रेष्ठ कर्म ग्रौर कर्म से पवित्र विद्या वाले उत्तरोत्तर ग्रधिक माननीय हैं ॥ १११ ॥

(स॰ प्र॰ पृ॰ २५६)

अन्य कार्या क्या : विकाष्ट विद्वान सर्वाधिक सम्मान्य नोकिक श्रीर वैदिक क्षेत्र, दोनों में ही विशिष्ट विद्वान्व्यक्ति सर्वाधिक सम्मान्य होता है। श्रन्य प्रमाशों से भी यह बात स्पष्ट होती है—

"यथा ज्ञानपदीषु विद्यातः पुरुषिकोषो मवति, पारोवर्यविःसु खलु वेदिनृषु भूगोविद्यः प्रशस्यो भवति ।" (निरु० १ । १४) = जगत् में अधिक विद्याज्ञाता सबसे विशेष माना जाता है, इसी प्रकार वेदविद्यावेत्ताओं में भी जो अधिक वेदविद्या का ज्ञाता है, वह अधिक सम्मान्य एवं महान् है।

पञ्चानां त्रिषु वर्णेषु भूयांसि गुणवन्ति च। यत्र स्युः सोऽत्र मानाहं शूद्रोऽपि वशमीं गतः ॥११२॥ [२।१३७] (८७)

(त्रिषु वर्णेषु) तीनों वर्णों में स्रर्थात् ब्राह्मण, क्षत्रिय स्रौर वैदयों में परस्पर (पञ्चानां यत्र भूयांसि गुणवन्ति स्युः) उक्त [२।१११] पांच गुणों में उत्तरोत्तर स्तर वाले स्रधिक गुण जिसमें हों (स्रत्र सः मानार्हः) समाज में वह कम गुणवालों के द्वारा सम्मान करने योग्य है (दशमीं गतः शूद्रः + स्रिप) तथा दशमी स्रवस्था स्रर्थात् नब्बे वर्ष से स्रधिक स्रायुवाला शूद्र भी सब के द्वारा सम्मान देने योग्य है।।११२।।

किस-किस के लिए मार्ग दें-

चिक्रणो दशमीस्थस्य रोगिणो भारिणः स्त्रियाः । स्तातकस्य च राज्ञश्च पंथा देयो वरस्य च ॥११३॥[२।१३८](८८)

(चक्रिणः) सवारी म्रर्थात् रथः, गाड़ी म्रादि में बैठे हुए को (दशमी-स्थस्य) दशमी म्रवस्था वाले म्रर्थात् नब्बे वर्ष से म्रिधिक म्रायु वाले को (रोगिणः) रोगो को (भारिणः) बोक्त उठाये हुए को (स्त्रियः) स्त्री को (च) ग्रीर (स्नातकस्य) स्नातक को (राज्ञः) राजा को (च) तथा (वरस्य) दूल्हे को (पन्था देयः) पहले रास्ता दे देना चाहिए ।। ११३ ॥

राजा और स्नातक में स्नातक अधिक मान्य-

तेषां तु समवेतानां मान्यो स्नातकपाथिवो । राजस्नातकयोश्चेव स्नातको नृपमानभाक् ॥११४॥ [२।१३६] (८६)

(तेषाम् तु) उन [२।११३] सब के (समवेतानाम्) एकत्रित होने पर (स्नातक-पाधिवौ मान्यौ) स्नातक श्रीर राजा सबके सम्मान के योग्य हैं (च) श्रीर (राजस्नातकयोः एव) राजा तथा स्नातक में भी (स्नातकः) स्नातक ही (नृपमानभाक्) राजा के द्वारा सम्मान पाने योग्य है श्रर्थात् स्नातक विद्वान सबसे श्रिधिक सम्मान का पात्र है।।११४।।

ग्राचार्यका लक्षण---

उपनीय तु यः शिष्यं वेदमध्यापयेद् द्विजः । सकल्पं सरहस्यं च तमाचार्यं प्रचक्षते ॥ ११५ ॥ |२ ॥ १४० | (६०)

(यः उपनीय तु) जो यज्ञोपवीत कराके (सकल्पंच सरहस्यम्) कल्मसूत्र ग्रीर वेदान्तसहित (शिष्यं वेदम् । ग्रध्यापयेत्) शिष्य को वेद पढ़ावे (तम् । ग्राचार्यं प्रचक्षते) उसको ग्राचार्यं कहते हैं ।। ११५ ।। (द० ल० वे० ५० ४)

''जो बाह्मण, क्षत्रिय अथवा वैश्य गुरु अपने शिष्य को यज्ञोपवोत ग्रादि धर्म क्रिया कराने के बाद वेद को अर्थ ग्रीर कलासहित पढ़ावे तो ही उसको ग्राचार्य कहना चाहिए।'' (द० ल० शि० पृ० ८६)

अर्जु श्रीटिक न्यः कल्प से भ्रमिप्राय – यहां 'कल्प' से किसी ग्रन्थ-विशेष से ग्रभिषाय नहीं है,अपितु वेदोक्त यज्ञ, धर्मक्रियाओं ग्रादि का निरूपण जिसमें होता है. उस विशेष से हैं। उपाद्याय का लक्षण--

एकदेशं तु वेदस्य वेदाङ्गान्यपि वा पुनः।

योऽध्यापयति वृत्त्यर्थमुपाध्यायः स उच्यते ॥ ११६ ॥ [२।१४१] (६१)

(यः) जो (वृत्ति + अर्थम्) जीविका के लिए (वेदस्य एकदेशम्) वेद के किसी एक भाग या ग्रंश को (ग्रंपि वा पुनः वेदांगानि) या फिर वेदांगों = शिक्षा, कल्प, व्याकरण, निरुक्त, छन्दशास्त्र ग्रीर ज्योतिष विद्याग्रों को (ग्रव्यापयित) पढ़ाता है (सः उपाष्ट्यायः उच्यते) वह 'उपाष्ट्याय' कहलाता है ॥ ११६॥

अनुरािटाना : वेदांगों से यहां तत्तत् विद्याविशेष ग्रहण करनी चाहिए, कोई ग्रन्थिन नहीं।

पिता-गुरु का लक्षण---

निषेकादीनि कर्माणि यः करोति यथाविधि । सम्भावयति चान्नेन स विप्रो गुरुरुच्यते ॥ ११७ ॥

[२।१४२] (६२)

(यः) यथाविधि) जो विधि-स्रनुसार (निषेकादीनि कर्माणि करोति) गर्भाधान स्रादि संस्कारों को करता है (च) तथा (स्रन्नेन संभावयित) झन्न स्रादि भोज्य पदार्थों द्वारा बालक का पालन-पोषण करता है (स विप्रः) वह विद्वान द्विज (गुरुः + उच्यते) 'गुरु' कहलाता है ॥ ११७॥

"जो वीर्यदान से लेके भोजनादि कराके पालन करता है, इससे पिता को 'गुरु' कहते हैं।'' (द० ल० ग्रा० पृ० २७६)

"निपेक—ग्रथीत् ऋतु-प्रदान यह प्रथम संस्कार है। पिता निरेक करता है, इसलिए पिता ही मुख्य गुरु है।" (पू० प्र० पृ० ७७) ऋतिक का लक्षण—

ग्रग्न्याधेयं पाकयज्ञानग्निष्टोमादिकान्मखान्।

यः करोति वृतो यस्य स तस्य तस्यित्विगिहोच्यते ॥११८॥[२।१४३](६३)

(यः वृतः) जो ब्राह्मण किसी के द्वारा वरण किये जाने पर (तस्य) उस वरण करने वाले के (अग्न्यायेयम्) श्रग्निहोत्र (पाकयज्ञान्) विलवेश्यदेव स्रादि तथा पूर्णिमा स्रादि विशेष उपलक्ष्यों पर किये जाने वाले यज्ञों को (अग्निष्टोम + स्रादिकान् मखान्) स्रग्निष्टोम स्रादि बड़े यज्ञों को (करोति) करता है (सः तस्य ऋत्विक् उच्यते) वह उस वरण करने वाले [यजमान] का 'ऋत्विक् कहलाता है ॥ ११८॥

अरन्युट्रिटिंग्य: ऋत्विज् का अधिकारी कौन—ऋत्विज् कैसे होने चाहिएं, इस पर महर्षि दयानन्द ने प्रकाश डाला है, जो उद्धरणीय है—"ऋत्विजों के लक्षण—ग्रच्छे विद्वान्, धार्मिक, जितेन्द्रिय, कर्म करने में कुशल, निर्लोभ, परोपकारी, दुर्व्यसनों से रहित, कुलीन, मुशील, वैदिक मत वाले, वेदिवत् एक, दो, तीन ग्रथवा चार का वरण करें।" (सं० वि० सामान्य प्र०)

ग्रध्यापक या ग्राचार्य की महत्ता-

य ग्रावृणोत्यवितयं ब्रह्मगा श्रवगावुभौ।

स माता स पिता ज्ञेयस्तं न द्रुह्यत्कदाचन ॥ ११६ ॥ [२।१४४ [ (६४)

(यः ब्रह्मणा) जो गुरु या ग्राचार्य वेदज्ञान के द्वारा (उभौ श्रवणौ ग्रवितथम् ग्रावृणोति) दोनों कानों को भलीभांति परिपूर्ण करता है [सुनाता-पढ़ाता है] (सः माता सः पिता ज्ञेयः) उसे माता, पिता समभ्रना चाहिए (तं कदाचन न द्रुह्मोत्) ग्रौर उससे कभी द्रोह [=ईष्प-ग्रपमान] न करे।। ११६।।

आनुशीटाना: ११६ की निरुक्त से तुलना—निरुक्त शास्त्र में महर्षि यास्क ने किसी प्राचीन ग्रन्थ का श्लोक उद्धृत किया है, जो मनु के श्लोक से भाव ग्रीर शब्दों की दृष्टि से पर्याप्त मिलता-जुलता है। तुलना कीजिए—

य ग्रायृग्गोत्यविथेन कर्णी-ग्रदुःखं कुर्वन्नमृतं संप्रयच्छन् । तं मन्येत पितरं मातरं च तस्मै न द्रुह्योत् कतमञ्चनाह ।। (निरु० २।१।४) उपाध्याय, ग्राचार्य, पिता, माता की तुलना—

> उपाध्यायान्दशाचार्य आचार्याणां शतं पिता । सहस्रं तु पितृन्माता गौरवेणातिरिच्यते ।। १२० ॥ [२।१४५)

(दश उपाध्यायान् आचार्यः) दश उपाध्यायों की अपेक्षा स्राचार्य (शतम् स्राचार्याणां पिता) सौ स्राचार्यों की अपेक्षा पिता (सहस्र पितृन्तु माता) हजार पितास्रों की अपेक्षा माता (गौरवेसा 🕂 स्रतिरिच्यते) गौरव में स्र<sup>ा</sup>धक है ।। १२०।।

## अनुश्रीलन-यह श्लोक प्रक्षिप्त है-

- १. प्रसंगविरोध यह पूर्वापरप्रसगविरुद्ध है। इसने पूर्वापर प्रसंग के क्रम को भंग किया है। पहले क्लोक में 'गुरुकुल में रहते हुए ब्रह्मचारी के माता-पिता कौन होते हैं' यह वतलाया है ग्रौर इससे ग्रगले क्लोक में जन्म देनेवाले पिता ग्रौर ग्राचार्य हुए पिता की नुलना दिखाई है। उस क्रम को भंग करके इस क्लोक में उपाध्याय ग्रादि से चर्चा प्रारम्भ करना ग्रसंगत है, ग्रतः यह प्रसंगविरुद्ध होने से प्रक्षिप्त है।
- २. ग्रन्तिवरोध इस ब्लोक में जन्म देने वाले माता-पिता को अधिक उच्च कहा है, जबिक ग्रगले १२१ — १२३ [१४६ — १४८] ब्लोकों में कारण-प्रदर्शन पूर्वक स्पष्टतः ग्राचार्य को माता-पिता से उच्च माना है तथा माता-पिता की गौराता का

कारण भी दिखलाया है। यहां प्रसंग भी गुरुकुल का है ग्रतः गुरु को ही उच्च दिखाना प्रसगानुकुल मान्यता मानी जा सकती है। इस विरोध के ग्राधार पर यह भी यह श्लोक प्रक्षिप्त सिद्ध होता है।

पिता से वेदज्ञानदाता भाचार्य बड़ा होता है-

उत्पादकब्रह्मदात्रोगेरीयान्ब्रह्मदः पिता। ब्रह्मजन्म हि विप्रस्य प्रेत्य चेह च शाश्वतम् ॥ १२१ ॥ [२।१४६](६४)

(उत्पादन-ब्रह्मदात्रोः) उत्पन्न करने वाले पिता और विद्या या वेद-जान देनेवाने पिता श्रानार्य | ११५ | में (ब्रह्मदः पिता गरीयान्) वेदजान देनेवाला आचार्यरूप पिता ही अधिक बड़ा और माननीय है (हि) क्योंिक (विप्रस्य) द्विज का (ब्रह्मजन्म) [शरीर-जन्म की अपेक्षा | ब्रह्मजन्म = उप-नयन में दीक्षित करके वेदाध्ययन एवं ईश्वरज्ञान कराना हो (इह च प्रत्य शाश्वतम्) इस जन्म और परजन्म में स्थिर रहने वाला है अर्थात् शरीर तो इस जन्म के साथ ही नष्ट हो जाता है किन्तु योग तथा विद्या के संस्कार मुक्तिप्राप्ति तक साथ देते हैं ॥ १२१॥

अत्युर्शोत्यन्यः बह्मजन्म से अभिप्राय—ग्राचायं उपनयन संस्कार के द्वारा वेदाष्ययन ग्रीर ईश्वरज्ञान कराके एक जन्म प्रदान करता है, जिसे इस श्लोक में 'ब्रह्मजन्म' की संज्ञा दी है। यह जन्म शाश्वत सुखदायक है ग्रयात् मुक्तिपर्यन्त इस जन्म ग्रीर परजन्मों में सुखदायक है। इसी जन्म के कारण ब्राह्मण, क्षत्रिय. वैश्य को द्विज (द्विजयिते द्वित द्विजः) कहा जाता है। यह अनुष्ठान वेदाधारित ही है: द्वाटव्य है प्रमाणरूप में एक मन्त्र = जिसका भाव मनुस्मृति के २।११-१२, ४३, ४४ ग्रादि में भी ग्राता है—

भाचार्य उपनयमानो ब्रह्मचारिएां कृष्णुते गर्भमन्तः। तंरात्रोस्तिस्र उदरे बिमर्सितं जातं द्रष्टुममिसंयिन्त देवाः॥ (ग्रथर्व०११।४।१)

"ग्राचार्य ब्रह्मचारी को प्रतिज्ञापूर्वक समीप रखके तीन रात्रि पर्यन्त संध्यो-पासनादि सत्पुरुषों के ग्राचार की शिक्षा कर उसके ग्रात्मा के भीतर गर्भरूप विद्या-स्थापन करने के लिए उसको पूर्ण विद्वान् करदेता ग्रीर जब वह पूर्ण ब्रह्मचर्य ग्रीर विद्या को पूर्ण करके घर को ग्राता है तब उसको देखने के लिए सब विद्वान् लोग सम्मुख जाकर बडा मान्य करते हैं (सं० वि० ६४)

कामान्माता पिता चेनं यदुत्पादयतो मिथः।
संभूति तस्य तां विद्याद्यद्योनावभिजायते।। १२२।। २।१४७ (६६)
(माता च पिता यत् एन मिथः उत्पादयतः) माता श्रीर पिता जो इस

बालक को मिलकर उत्पन्न करते हैं, वह (कामात्) सन्तान-प्राप्ति की कामना से करते हैं (यत् + योनो + प्रभिजायते) वह जो माता के गर्भ से उत्पन्न होता है (तस्य तां संभूति विद्यात्) उसका वह साधारणरूप से संसार प्रकट होना मात्र जन्म है, प्रर्थात् वास्तविक जन्म तो उपनयन में दीक्षित करके शिक्षा के रूप में आचार्य ही देता है, जिससे मनुष्य वास्तव में मनुष्य बनता है।।१२२॥

ग्राचार्यं द्वारा प्रदत्त ब्रह्मजन्म स्थिर होता है---

ब्राचार्यस्त्वस्य यां जाति विधिवद्वेदपारगः। उत्पादयति सावित्र्या सा सत्या साऽजरामरा ।।१२३।! [२।१४८](६७)

(वेदपारगः म्राचायंः) वेदों में पारंगत म्राचायं [२।११५ (२।१४०)] (विधिवत्) विधि-मनुसार (सावित्र्या) गायत्रीमन्त्र की दीक्षापूर्वक [२।४४, ४६, ५१-५३] म्रर्थात् उपनयन संस्कार से [२।११-१२] (म्रस्य) इस विद्यार्थी या व्यक्ति के (यां जातिम् उत्पादयित) जिस जन्म म्रर्थात् ब्रह्म-जन्म को प्रदान करता है [द्रष्टव्य २।१२१,१२२,१२५ क्लोक] (सा तु) वही जन्म तो (सत्या) वास्तविक मनुष्य जन्म है, (सा + म्रजरा + म्रमरा) वह जन्म मजरता = कभी सीण न होना म्रीर म्रमरता — मृत्यु म्रर्थात् विनाश को न प्राप्त होना म्रादि गुणों से युक्त है मर्यात् वेद म्रीर ईश्वर-ज्ञान-रूपी जन्म में दीक्षित होकर मनुष्य मजर-म्रमर मुक्ति पद को प्राप्त कर लेता है। यही मनुष्य का सत्य मर्यात् वास्तविक उद्देश्य है। सुशिक्षा के बिना मनुष्य 'मनुष्य' नहीं वनता।। १२३।।

अपन्त करीटिक : 'जाति' शब्दार्थ का विवेचन—'जन्' धातु से 'क्तिन्' प्रत्यय के योग से 'जाति' शब्द निष्पन्त होता है। यहां यह 'जन्म' के पर्यायवाची रूप में प्रयुक्त है श्रीर 'ब्रह्मजन्म' के श्रर्थ में प्रयुक्त हुश्रा है, श्रन्य किसी जातिविशेष के लिए नहीं—

- (क) पूर्वापर क्लोकों में इन्हीं गुएग वाले ब्रह्मजन्म का प्रसंग है। १२१ में माता से प्राप्त जन्म की श्रपेक्षा ब्रह्मजन्म को उस्कृष्ट एवं शाक्वत बतलाया है। १२२ ग्रीर १२३ क्लोक उसके श्रपंवाद हैं। १२२ में माता-पिता से प्राप्त जन्म कम महत्त्व वाला किस कारण से है, यह स्पष्ट किया है। १२३ में ब्रह्मजन्म किस कारएग से उत्कृष्ट है, यह स्पष्ट किया है। इस प्रकार उसी ग्रपं की इसमें क्रमशः ग्रनुवृत्त है।
- (ल) १२५ में भी ब्रह्मजन्म का कथन है, जो ग्राचाः या गुरु द्वारा प्राप्त होता है, उसे ही 'जाति' कहते हैं।

(ग) इस श्लोक में 'जाति' ब्रह्मजन्म के अर्थ में प्रयुक्त है। इसकी सिद्धि मनु हारा प्रयुक्त विशेषणों से ही हो जाती है। 'सत्या, अजरा, अमरा' विशेषण अन्य किसी जाति में नहीं घटते अपितु ब्रह्मजन्म में ही घटते, हैं, क्योंकि यही मुक्तिप्राप्ति में साधक होता है। देखिए—

"त्राह्मीयं कियते तनुः" [२।३(२।२८), २।४३ (२।६८); २।२२४ (२।२४६); ४।१४; ४।१४८, १४६; ६।८१-८५ म्रादि]।

(घ) जाति का अर्थ 'जन्म' है। इसकी पुष्टि मनुस्वयं ६।२०१ व्लोक द्वारा करते हैं। वहां "जात्यन्धविधरों" अर्थात् 'जन्म से अधे और बहरे' यह प्रयोग 'जन्म' अर्थ में है। इस प्रकार यहां भी 'जाति' शब्द का 'जन्म' अर्थ ग्रहण करना ही मनु-सम्मत है। इसी अर्थ में १०। ४ में भी इसका प्रयोग है—

#### १. ''चतुर्थः एकजातिस्तु शूद्रः" [१०।४॥]

गुरु का सामान्य लक्षण---

अत्वं वा बहु वा यस्य श्रुतस्योपकरोति यः । तमपीह गुरुं विद्यात् श्रुतोपक्रियया तथा ॥१२४॥ [२।१४६](६८)

(यः यस्य) जो कोई जिस किसी का (श्रुतस्य अरूपं वा बहु उप-करोति) विद्या पढ़ाकर थोड़ा या अधिक उपकार करता है (तम् + अपि + इह) उसको भी इस संसार में (तया श्रुत + उपक्रियया) उस विद्या पढ़ाने के उपकार के कारण (गुरुं विद्यात) गुरु समभना चाहिए।। १२४।।

विद्वान् बालक वयोवृद्ध से बड़ा होता है-

बाह्यस्य जन्मनः कर्त्ता स्वधर्मस्य च शासिता ।

बालोऽपि वित्रो वृद्धस्य पिता भवति धर्मतः ॥१२४॥[२।१४०](६६)

(ब्राह्मस्य जन्मनः कर्ता) ईश्वरज्ञान एवं वेदाघ्ययन के जन्म को देने वाला (स्वधर्मस्य च शासिता) श्रीर उसके ग्रपने धर्म का उपदेश देने वाला (विप्रः) विद्वान् (बालः + ग्रपि) बालक श्रर्थात् ग्रत्पायु होते हुए भी (धर्मतः) धर्म से (वृद्धस्य पिता भवित) शिक्षा प्राप्त करने वाले दीर्घायु व्यक्ति का पिता सर्थात् गुरु के समान बड़ा होता है ॥ १२४॥

उक्त विषय में ग्राङ्गिरस का दण्टान्त-

श्रध्यापयामास पितृञ्ञिशुराङ्गिरसः कविः । पुत्रका इतिहोवाच ज्ञानेन परिगृह्य तान् ।।१२६॥[२।१४१](१००) [इस प्रसंग में एक इतिवृत्त भी है] (प्राङ्गिरसः शिशुः कविः) अंगिरा वंशी 'शिशु' नामक बालक (पितृन्) अपने पिता के समान चाचा आदि पितरों को (अध्यापयामास) पढ़ाया (जानेन परिगृह्य) ज्ञान देने के कारण (तान् 'पुत्रकाः' इति ह उवाच) उनको 'हे पुत्रो इस शब्द से सम्बोधित किया।। १२६।।

अन्तु श्री ट्यनः (१) 'कवि' शब्द की ब्युत्पत्ति—कविः शब्द 'कु-शब्दे' (ग्रदादि) धातु से 'ग्रच इः' (उणादि ४। १३६) सूत्र से 'इः' प्रत्यय लगने से बनता है। इसकी निरुक्ति है—

'क्रान्तदर्शनाः क्रान्तप्रज्ञा वा विद्वांसः' (ऋ० द० ऋ० भू०) ''कविः क्रान्तदर्शनो भवति'' (निरुक्त १२ । १३)

इस प्रकार विद्याओं के सूक्ष्म तत्त्वों का द्रष्टा, बहुश्रुत ऋषि व्यक्ति कवि होता है। इसे 'अनूचान' भी इस प्रसंग में कहा है [२। १२६] ब्राह्मणों में भी कवि के इस अर्थ पर प्रकाश डाला है —

"ये वा अनूचानास्ते कवयः" (ऐ०२।२)।"एते वै कवयो यहषयः" (श०१।४।२।६)। "ये विद्वांसस्ते कवयः" (७।२।२।४)। शुश्रुवांसो वै कवयः" (तै०३।२।२।३)।

(२) शिशु अाङ्गिरस—यह अंगिरावंश का एक विद्वान् बालक था। बाल्यावस्था में मन्त्रद्रष्टा होने के कारण यह गुणाभिषान 'शिशु' नाम से ही प्रसिद्ध हो गया। इसका यह आख्यान ताण्ड्य ब्राह्मण १३।३।२३-२४ और पञ्चितिश ब्राह्मण १३।३।२४ में यथावत् आता है। वहां इसे 'मन्त्रकृतां मन्त्रकृत्' कहा है। ऋ० ६।११२ सूक्त इसी शिशु ऋषि द्वारा दृष्ट है। सामवेद में "यत्मोम चित्रम् " [साम० उ० ३।२।१३] तृच् को इसके द्वारा दृष्ट होने के कारण ही 'ग्रैशव साम' कहा गया है।

## ते तमर्थमपृच्छन्त देवानागतमन्यवः । हर्देवाइचैतान्समेत्योचुर्न्याय्यं वः शिग्रुरुक्तवान् ॥१२७॥[२।१५२](१०१)

(स्रागतमन्यवः ते) [उनत संबोधन को सुनकर] गुस्से मे स्राये हुए उन पितरों ने (तम् + प्रथं देवान् श्रपृच्छन्त) उस 'पुत्र' सम्बोधन के स्रथं स्रथवा स्रोचित्य के विषय में देवतास्रों = बड़े विद्वानों से पूछा (च) स्रोर तब (देवाः समेत्य एतान् ऊचुः) सब विद्वानों ने एकमत होकर इनसे कहा कि (शिशुः वः न्याय्यम् उक्तवान्) तत्त्वदर्शी शिशु स्राङ्गिरस ने तुम्हारे लिए 'पुत्र' शब्द का सम्बोधन ठीक ही किया है।। १२७।।

विद्वत्ता के स्राधार पर बालक स्रीर पिता की परिभाषा-

श्रज्ञो भवति वे बालः पिता भवति मन्त्रदः । श्रज्ञं हि बालमित्याहुः पितेत्येव तु मन्त्रदम् ॥१२८॥[२।१५३](१०२) (ग्रज्ञ: व वाल: भवित) चाहे सौ वर्ष का भी हो परन्तु जो विद्या-विज्ञान से रहित है वह बाल क ग्रीर (मन्त्रद: पिता भवित) जो विद्या-विज्ञान का दाता है उस बाल क को भी वृद्ध [= पिता] मानना चाहिए (हि) क्यों कि सब शास्त्र, ग्राप्त विद्वान् (ग्रज्ञं बालम् + इति) श्रज्ञानी को बाल क (मन्त्रदंतु पिता इत्येव ग्राहु:) ग्रीर ज्ञानी को पिता कहते हैं ॥ १२ ६॥ (स॰ प्र०२५६)

"ग्रज्ञ म्रर्थात् जो कुछ नहीं पढ़ा, वह निश्चय करके बालक होता है, ग्रीर जो मन्त्रद म्रर्थात् दूसरे को विचार देनेवाला, विद्या पढ़ा विद्याविचार में निपुण है, वह पिता-स्थानीय होता है, क्योंकि जिस कारण सत्पुरुषों ने ग्रज्ञ जन को बालक कहा ग्रीर मन्त्रद को पिता हो कहा है, इससे प्रथम ब्रह्मचर्याश्रम सम्पन्त होकर ज्ञानवान् भ्रवश्य होना चाहिए।

(सं ० वि० पृ० ८४)

ग्रवस्था ग्रादि की ग्रपेक्षा वेदज्ञानी की श्रेष्ठता---

न हायनैर्न पलितैर्न वित्तेन न बन्धुभिः।

ऋषयश्चिकरे धर्मं योऽनूचानः स नो महान् ॥१२६॥ [२।१५४](१०३)

(हायनै:) ग्रधिक वर्षों के बीतने (पिलतै:) श्वेत बाल के होने (वित्तेन) ग्रधिक धन से (बन्धुभि:) बड़े कुटुम्ब के होने से (न) वृद्ध नहीं होता (ऋषय: धर्म चिक्ररे) किन्तु ऋषि-महात्माग्रों का यही नियम है कि (न: यो अनूचान: स महान्) जो हमारे बीच में विद्या-विज्ञान में ग्रधिक है, वही वृद्ध पुरुष कहाता है।। १२९।। (स० प्र० पृ० २५९)

धमंवेत्ता ऋषिजनों ने न वर्षों. न पके केशों वा भूलते हुए अङ्गों न धन ग्रौर न बन्धु-जनों से बड़प्पन माना, किन्तु यही धर्म निश्चय किया कि जो हम लोगों में वाद-विवाद में उत्तर देनेवाला अर्थात् वक्ता हो, वह बड़ा है। '' (सं० वि० पृ० ६५)

अत्युर्धो त्याः 'म्रतूचान' सबसे महान्—ग्रनु + वच् + लिट् उसको कानच् होकर शब्दिश्विह होती है। इस क्लोक में स्थापित मान्यता वैदिक क्षेत्र में यथा-वत् मान्य रही है। निरुक्त के निम्न वचनों में यही भाव है —

(क) ''यथा जानपदीषु विद्यातः पुरुषित्रिशेषो भवति, पारोद्ययं वित्सु तु खलु वेदितृषु भूयोविद्यः प्रशस्यो भवति ।'' (१।१४) ''तस्माद् यदेव किञ्चिदतूचानः अभ्यूहति श्रार्षं तद् भवति।'' (परिशिष्ट १३।११)।

ग्रथीत् — जैसे जगत् में ग्रथिक विद्याग्रों का ज्ञाता विशेष व्यक्ति माना जाता है उसी प्रकार वेदवेलाग्रों में वेदविद्याग्रों का ग्रथिक ज्ञाता प्रशंसनीय ग्रथीत् सबसे महान् माना जाता है। वेद-वेदांगों में पारगत विद्वान् तक द्वारा जिस मन्त्रार्थ का अनु-सन्भान करता है,वह ऋषिदृष्ट स्रथं ही होता है।

(ख) शतपथ ब्राह्मए। में भी 'स्रनूचान' व्यक्ति को विद्वानों में महान् माना है—

"यो वै ब्राह्मणानामनूचानतमः स एवां वीर्यवत्तमः"।। ४। ६। ६। ५।।

स्रथित्—जो ब्राह्मणों में परम विद्वान् हैं,वही इनमें स्रत्यन्त बलवान् स्रथीत् सव
से महान् है।

वर्णों में परस्पर ज्येष्ठता के आधार—

विप्रास्तां ज्ञानतो ज्यैष्ठघं क्षत्रियाणां तु वीर्यतः।

वंश्यानां धान्यधनतः शूद्राणामेव जन्मतः ॥१३०॥ | २।१५५ ] (१०४)

(विप्राणां जानतः) ब्राह्मण ज्ञान से (क्षत्रियाणां तु वीर्यतः) क्षत्रिय बल से (वैश्यानां धनधान्यतः) वेश्य धन-धान्य से स्त्रीर (शूद्राणां जन्मतः एव ज्येष्ठ्यम्) शूद्र जन्म ग्रर्थात् ग्रधिक श्रायु से वृद्ध [ =बड़ा] होता है।।१३०।। (स० प्र० पृ० २५६) ग्रवस्था की अपेक्षा ज्ञान से वृद्धत्व—

न तेन वृद्धी भवति येनास्य पलितं शिरः।

यो वै युवाऽप्यधीयानस्तं देवाः स्थविरं विदुः ॥१३१॥[२।१४६](१०४)

(तेन वृद्धः न भवति) उस कारण से वृद्ध नहीं होता (येन + ग्रस्य शिरः पिलतम्) कि जिससे इसका शिर झूल जाये, केश पक जावें (यः + वै युवा + ग्रापि + ग्राधीयानः) किन्तु जो जवान भी पढ़ा हुग्रा विद्वान् है (तं देव। स्थितरं विदुः) उस हो विद्वानों ने वृद्ध जाना ग्रीर माना है ॥ १३१॥ (सं० वि० प्र० ८४)

"शरोर के बाल स्वेत होने से बूढ़ा नहीं होता किन्तु जो युवा विद्या पढ़ा हुग्ना है, उसो को विद्वान् लोग बड़ा जानते हैं।" (स० प्र० पृ० २५६) मूर्खता की निन्दा तथा मूर्ख का जीवन निष्फल—

यथा काष्ठमयो हस्ती यथा चर्ममयो भृगः।

यइच वित्रोऽनधीयानस्त्रयस्ते नाम बिश्रति ॥१३२॥ [२।१५७ | (१०६)

(यथा काष्ठमणः हस्ती) जैसे काठ का कठपुतला हाथी, वा (यथा-चर्ममयः मृगः) जैसे चमड़े का बनाया हुग्रा मृग हो (यः +च ग्रनधीयान विप्रः) वैसे विना पढा हुग्रा विप्र ग्रर्थात् ब्राह्मण वा बुद्धिमान् जन होता है (ते त्रयः नाम विश्वति) उक्त वे हाथी, मृग ग्रौर विप्र तीनों नाममात्र धारण करते हैं ।। १३२ ।। (सं० वि० पृ० ५५) "जो विद्या नहीं पढ़ा है वह जैसा काठ का हाथी, चमड़े का मृग होता है, वैसा ग्रविद्वान् मनुष्य जगत् में नाममात्र मनुष्य कहाता है।" (स० प्र० प्र० २५६)

यथा बण्ढोऽफलः स्त्रीषु यथा गौर्गवि चाफला । यथा चाज्ञेऽफलं दानं तथा विव्रोऽनुचोऽफलंः ।।१३३।। [२।१५८] (१०७)

(यथा स्त्रोषु षण्ढः श्रफलः) जैसे स्त्रियों में नपुंसक निष्फल है श्रयांत् सन्तानरूपी फल को नहीं प्राप्त कर सकता (यथा गवि गौः ग्रफला) ग्रौर जैसे गायों में गाय निष्फल है ग्रयांत् जैसे गाय गाय से सन्तानरूपी फल को नहीं प्राप्त कर सकती (च) ग्रौर (यथा ग्रज्ञो दानम्) जैसे ग्रज्ञानी व्यन्तित को दान निष्फल होता है (तथा) त्रेसे ही (ग्रनृचः विष्रः ग्रफलम्) वेद न पढ़ता हुग्रा ग्रयवा वेद के पाण्डित्य से रहित ब्राह्मण निष्फल है, ग्रर्थात् उसका ब्राह्मणत्व सफल नहीं माना जा सकता, क्योंकि वेदाध्ययन ही ब्राह्मण का सबसे प्रधान कमें है।। १३३॥
गुरु-शिष्यों का व्यवहार—

म्रहिसयैव मूतानां कार्यं श्रेयोऽनुशासनम्। वाववैव मधुरा श्लक्ष्मा प्रयोज्या धर्ममिच्छता ॥१३४॥[२।१५६](१०७)

(ग्रहिसया+एव भूतानाम्) (विद्वान् ग्रीर विद्यार्थियों को योग्य है कि) बैरबुद्धि छोड़के सब मनुष्यों के (श्रेयः + ग्रनुशासनं कार्यम्) कल्याण के मार्ग का उपदेशकरें (च) ग्रीर (मधुरा श्लक्षणा वाक् प्रयोज्या) उपदेष्टा मधुर, सुशीलतायुक्त वाणी बोलें (धर्मम् + इच्छता) जो धर्म की उन्नति चाहे वह सदा सत्य में चले ग्रीर सत्य ही का उपदेश करे ॥ १३४॥ (स० प्र० पृ० ४६)

"इसलिये विद्यापढ़ विद्वान् धर्मात्मा होकर निर्वेरता से सब प्राणियों के कल्याण का उपदेश करे और उपदेश में वाणी मधुर भ्रौर कोमल बोले। जो सत्योपदेश से धर्म की वृद्धि भ्रौर भ्रधर्म का नाश करते हैं वे पुरुष धन्य

हैं।'' (स० प्र० पृ० २५६)

पिवत्र मन वाला ही वैदिक कर्मों के फल को प्राप्त करता है-

यस्य वाङ्मनसो शुद्धे सम्यग्गुप्ते च सर्वदा । स व सर्वमवाप्नोति वेदाग्तोपगतं फलम् ॥१३४॥[२।१६०](१०६)

(यस्य वाङ्मनसी) जिस मनुष्य के वाशी श्रीर मन (गुद्धे च सम्य-ग्गुप्ते सर्वदा) गुद्ध सथा सुरक्षित सदा रहते हैं (सः वै) वही (सर्व वेदान्तोप- गतं फलं प्राप्नोति) सब वेदान्त ग्रर्थात् सब वेदों के सिद्धान्तरूप फल को प्राप्त होता है।। १३५।। (स॰ प्र०४६)

अन्तु शरित्जनाः इस भाव की पुष्टि और तुलना के लिए १।१०६,२।७२ इलोक भी द्रष्टव्य हैं।

दूसरों से द्रोह ग्रादि का निषेध-

नारंतुदः स्यादार्तोऽपि न परद्रोहकर्मधीः।

ययास्योद्धिजते वाचा नालोक्यां तामुदीरयेत् ॥१३६॥ [२।१६१](११०)

मनुष्य (म्रार्तः + म्रपि) स्वयं दुःखी होता हुम्रा भी (म्रहं तुदः न स्यात्) किसी दूसरे को कष्ट न पहुंचावे (न परद्रोहक मंघीः) न दूसरे के प्रति ईर्ष्या या बुरा करने की भावना मन में लाये (म्रस्य यया वाचा उद्विजते) इस मनुष्य के जिस वचन से कोई दुःखित हो (ताम् म्रलोक्यां न उदीरयेत्) उस ऐसी लोक में म्रप्रशंसनीय वाणी को न बोले।। १३६।।

ब्राह्मण के लिए ग्रपमान-सहन का निर्देश-

सम्मानाद् बाह्मणो नित्यमुद्धिजेत विषादिव ।

अमृतस्येव चाकाङ्क्षेदवमानस्य सर्वदा ॥१३७॥[२।१६२](१११)

(ब्राह्मणः) ब्राह्मए। (विषात्+इव) विष के समान (सम्मानात्) उत्तम मान से (नित्यम्+उद्विजेत) नित्य उदासीनता रखे (च) श्रौर (श्रमृतस्य+ इव) श्रमृत के समान (श्रवमानस्य सर्वदा श्राकांक्षेत्) श्रयमान की श्राकांक्षा सर्वदा करे श्रर्थात् ब्रह्मचर्यादि श्राश्रमों के लिए भिक्षा मात्र मांगते भो कभी मान की इच्छा न करे।। १३७।। (सं० वि० पृ० ८५)

"संन्यासी जगत् के सम्मान से विष के तुल्य डरता रहे। ग्रीर ग्रमृत के समान ग्रपमान की चाहना करता रहे। क्योंकि, जो ग्रपमान में डरता ग्रीर मान इच्छा करता है, वह प्रशंसक होकर मिथ्यावादी ग्रीर पतित हो जाता है। इसलिए चाहे निन्दा, चाहे प्रशंसा, चाहे मान, चाहे ग्रपमान, चाहे जोना, चाहे मृत्यु, चाहे हानि, चाहे लाभ हो, चाहे कोई प्रीति करे, चाहे कोई वैर वांगे, चाहे ग्रन्न, पान, वस्त्र, उत्तम स्थान न मिले चाहे शीत उष्ण कितना ही क्यों न हो इत्यादि सबका सहन करे ग्रीर ग्रथमं का खण्डन तथा धर्म का मण्डन सदा करता रहे। इससे परे उत्तम धर्म दूसरे किमी का न माने।" (सं० वि० पृ० २१६)

"वही ब्राह्मण समग्र वेद ग्रीर परमेश्वर को जानता है जो प्रतिष्ठा से विप के तुल्य सदा डरता है ग्रीर श्रपमान की इच्छा ग्रमृत के समान किया करता है।" (स॰ प्र० पृ० ५०) अद्भुटरी टिड न्य : घपमान सहन का कथन क्यों ?— प्रिभिष्य यह है कि सम्मान या लोक पणा की भावना मनुष्यमात्र को संसार में फंसाती है। जब तक मनुष्य में यह भावना रहती है, वह विरक्त नहीं हो सकता—सांसारिक मोहों को नहीं त्याग सकता। इसी भावना से अहंकार को बल मिलता है श्रीर वह उग्र होता चला जाता है। शास्त्रों के अनुसार मनुष्यभात्र का श्रीर विशेषतः श्राह्मण का उद्देश्य ब्रह्मणित करना है [२।३, अन्यत्र २।२०], श्रहंकार ब्रह्मश्राप्ति में सर्वाधिक बाधक है। श्रपमान की कामना श्रीर सहिष्णुता से श्रहंकार क्षीण होता है, संसार से विरक्ति की भावना बढ़ती है, अपमान को सहने अर्थात् निन्दा सहने से दुर्गुणों का ह्रास होकर चरित्र में निर्मलता श्राती है। इनसे ब्रह्मश्राप्ति के उद्देश्य को पाने में सहायता मिलती है। ६।४७-४० में मनु ने स्वयं इस मान्यता का कारण स्पष्ट किया है। इन भावों की पृष्ट के लिए ६।४७-४० भी द्रष्ट व्य हैं—

- (क) मिमपूजितलाभांस्तु जुगुप्सेतंव सर्वशः।मिमपूजितलाभंश्च यतिमुंबतोऽपि बद्धचते ॥ ६।४८॥
- (ख) श्रतिवादांस्तितिक्षेत नावमन्येत कञ्चन ॥६।४७॥

सुखं ह्यवमतः शेते सुखं च प्रतिबुध्यते । सुखं चरति लोकेऽस्मिन्नवमन्ता विनश्यति ॥१३८॥[२।१६३](११२)

(हि) क्यों कि (श्रवमत: सुखं शेते) श्रपमान को सहन करने का श्रम्यासी मनुष्य सुख्यूकं सोता है (च) श्रीर (सुखं प्रतिबुध्यत) सुख्यूकं जागता है प्रश्नीन् जागृत श्रवस्था में भी सुख्यूकं रहता है। श्रिभिप्राय यह है कि मानव को सर्वाधिक रूप में व्याधित करने वाली मान-श्रपमान श्रीर उन से उत्पन्त होने वाली भावनाएँ उस व्यक्ति को सोते तथा जागत व्यथित नहीं करती, वह निश्चिन्त एवं शान्तियूवंक रहता है। (श्रिस्मन् लोके सुखं चरति) वह इस संसार में सुख्यूकं विचरण करता है, तथा (श्रवमन्ता) श्रपमान में व्यथित होने वाला व्यक्ति (विनश्यात) [चिन्ता श्रीर शोक के कारण] विनाश को प्राप्त होता है।।१६८।।

अनेन क्रमयोगेन संस्कृतात्मा द्विजः शनैः। गुरौ वसन्सञ्चिनुयाद् ब्रह्माधिगमिकं तपः ॥१३६॥ [२।१६४] (११३)

(भ्रनेन क्रमयोगेन) इसी प्रकार से [उपर्युक्त निर्देशों के श्रनुसार] (संस्कृतात्मा द्विजः) कृतोपनयन द्विज कुमार भ्रौर ब्रह्मचारिणी कन्याक्षः (शनैः) धीरे-धीरे (ब्रह्माधिगमिकं तपः) वेदार्थ के ज्ञानरूप उत्तम तप को (संचिनुयात्) बढ़ाते चले जायें ॥ १३६ ॥ (स० प्र० ५०)

🕸 (गुरौ वसन्) गुरु के समीप श्रर्थात् गुरुकुल में रहते हुए.....

द्विज के लिए भेदाभ्यास की श्रनिवार्यता---

तपोविशेषैविविधंत्रं तंश्च विधिचोदितैः।

वेदः कृत्स्नोऽधिगन्तव्यः सरहस्यो द्विजन्मना ॥१४०॥ [२।१६५] (११४)

(द्विजन्मना) द्विजमात्र को (विधिचोदितैः तपोविशेषैः च विविधैः व्रतैः) शास्त्रों में विहित विशेष तपों [ब्रह्मचयंपालन, वेदाभ्यास, धर्म-पालन प्राणायाम, द्वन्द्वसहन ग्रादि २। १४१—१४२ (१६६—१६७); ६—७०-७२] ग्रौर विविध व्रतों [२। १४६—१६४ में प्रदर्शित] का पालन करते हुए (कृत्स्नः वेदः) सम्पूर्ण वेदज्ञान को (सरहस्यः) रहस्य पूर्वक ग्रायीत् गूढार्थज्ञान-चिन्तनपूर्वक (ग्रिधिगन्तव्यः) ग्राध्ययन करके प्राप्त करना चाहिए।। १४०।।

वेदाभ्यास परम तप है--

वेवमेव सवाम्यस्येत्तपस्तप्स्यनिद्वजोत्तमः ।

वेदाभ्यासो हि विप्रस्य तपः परिमहोच्यते ॥१४१॥ [२।१६६] (११४)

(द्विजोत्तमः) द्विजोत्तम अर्थात् ब्राह्मणादिकों में उत्तम सज्जन पुरुष (सदा तपः तप्स्यन्) सर्वकाल तपश्चर्या करता हुन्ना (वेदम् । एव अभ्यस्येत्) वेद का ही अभ्यास करे (हि) जिस कारण (विप्रस्य) ब्राह्मणा वा बुद्धिमान् जन को (वेदाभ्यासः) वेदाभ्यास करना (इ८) इस संसार में (परं तपः उच्यते) परम तप कहा है।। १४१।। (सं० वि० ८५)

आ हैव स नलाग्रेषयः परमं तप्यते तपः। यः स्नाव्यपि द्विजोऽधोते स्वाध्यायः शक्तितोऽन्वहम् ॥१४२॥[२।१६७] (११६)

(यः द्विजः) जो द्विज (स्रग्वी-स्रिप) माला घारए। करके स्रर्थात् गृहस्थी होकर भी (स्रनु + स्रहम्) प्रतिदिन (शक्तितः स्वाध्वायम् स्रधीते) पूणं शक्ति से प्रर्थात् स्रधिक से स्रधिक प्रयत्नपूर्वक वेदों का स्रध्ययन करता रहता है (सः) वह (आ नखाग्रेभ्यः ह + एव) निश्चय ही पैरों के नाखून के स्रग्रभाग तक सर्थात् पूणंतः (परमं तपः तप्यते) श्रेष्ठ तप करता है।।१४२।।

अप्रस्कृत्यी त्य : स्रम्बी शष्य पर विचार—मनु ने माला आदि अलंकृत करने वाली वस्तुओं का धारण करना ब्रह्मचारी के लिए निषिद्ध किया है, [२।१४२ (१७७)॥], किन्तु ग्रहस्थेच्छुक के लिए समावर्तन के अवसर पर माला धारण करने का विधान है [३।३] 'अष्विणं तस्पद्मासीनम् ……। प्रतीत होता है कि माला धारण करना ग्रहस्थाश्रम में प्रवेश की द्योतक एक परम्परा थी। शायद वही परम्परा आज वर-वधू द्वारा परस्पर माला डालने के रूप में प्रचलित है। यह माल्यापंण

विवाह मंस्कार से पूर्व होता है। इस प्रकार 'स्रग्वी' प्रयोग गृहस्थ के लिए रूढ शब्द है, ग्रतः यहां इससे गृहस्थ ग्रथं ग्रहण किया गया है।

वेदाम्यास के विना शूद्रत्व प्राप्ति —

योऽनधीत्य द्विजो वेदमन्यत्र कुरुते श्रमम्।

स जीवन्नेव शूद्रत्वमाशु गच्छति सान्वयः ।।१४३।।[२।१६८](११७) (यः द्विजः) जो ब्राह्मण्, क्षत्रिय ग्रौर वैश्य (वेदम् ग्रनधीत्य) वेद को न पढ़कर (ग्रन्यत्र श्रमं कुरुते) भ्रन्य शास्त्र में श्रम करता है (सः) वह (जीवन् + एव) जीवता ही (सान्वयः) ग्रपने वंश के सहित 🕸 (शुद्रत्वं गच्छति) शूद्रपन को प्राप्त हो जाता है ।। १४३ ।। (सं० वि० ८५)

🕸 (ग्राग्) शीघ्र ही ....।

"जो वेद को न पढ़के अन्यत्र श्रम किया करता है, वह अपने पुत्र-पौत्र सहित शूद्रभाव को शीघ्र ही प्राप्त हो जाता है।" (स॰ प्र॰ ५०)

अन्त्राहिन नाः वेद त्याग से कुटुम्ब की शूद्रता कैसे ? यहां शंका उत्पन्न होती है कि वेदाध्ययन में श्रम न करने वाले व्यक्ति के साथ उसका कूटुम्ब क्यों ग्रीर कैसे शूद्रत्व को प्राप्त करता है ? इसका उत्तर यह है कि ऐसा व्यक्ति शूद्र नहीं बनता, श्रपित 'शूद्रत्व' को प्राप्त करता है। जो व्यक्ति वेदाध्ययन में यत्न न करके ग्रन्यत्र श्रम करता है, उसमें विद्वत्ता ग्रीर धार्मिकता का ह्यास होता जायेगा। ग्रवि-द्वता के कारए। वह शूद्रपन के स्तर पर ग्रा जायेगा। जब घर का प्रमुख व्यक्ति विद्वान नहीं होगा तो उसके ग्राश्रित पुत्र-पौत्रादि भी अशिक्षा से ग्रस्त होकर शूद्रभाव को प्राप्त करेंगे। द्विजों का मुख्य उद्देश्य वेदाध्ययन है। इसे त्यागकर ग्रन्य कार्यों में श्रम करने वाला न्यक्ति द्विजत्वरहित हो जाता है। जैसे शूद्र वेदाध्ययन से रहित होता है वैसा ही वह व्यक्ति हो जाता है।

द्वितीय जन्म का निरूपण-

मातुरग्रेऽधिजननं द्वितीयं मौक्रिजबन्धने।

त्तीयं यज्ञदीक्षायां द्विजस्य श्रुतिचोदनात् ॥ १४४ ॥ [२ । १६६]

(श्रुतिचोदनात्) वेद में कहे अनुसार (द्विजस्य) द्विज का (मातुः + अग्रे + अधि-जननम्) माता से पहला जन्म (द्वितीयं मी अतीवन्धने) दूसरा मेजला बांधने के संस्कार म्रयन् उपनयन में (तृतीयं यज्ञदीक्षायाम्) तीसरा यज्ञ की दीक्षा लेने से होता है ॥१४४॥

### तत्र यद् ब्रह्मजन्मास्य मौञ्जीबन्धनचिह्नितम् ।

तत्रास्य माता सावित्री पिता त्वाचार्य उच्यते ॥ १४५ ॥ [२।१७०] (तत्र) उन तीनों जन्मों में (ग्रस्य) इस ब्रह्मचारी का (यत् मौञ्जीबन्धनचिह्नितं) मेखलावन्धन के चिह्नवाला जो ब्रह्मजन्म माना है (तत्र) उस समय (ग्रस्य) इस की (सानित्रो माता तु + ग्राचार्य पिता उच्यते) गायत्री को तो माता ग्रीर ग्राचार्य को पिता के समान कहा गया है ॥ १४५ ॥ १२

#### वेदप्रदानादाचार्यं पितरं परिचक्षते । ब ह्यस्मिन्युज्यते कमं किञ्चिदामौज्जिबन्धनात् ॥१४६॥ [२।१७१]

(वेदप्रदानात्) वेदज्ञान देने के कारण (म्राचार्यं पितरं परिचक्षते) म्राचार्यं को पिता कहा गया है (म्रा-मौञ्जीबन्धनात्) मेखलाबन्धन म्रथात् उपनयन संस्कार से पूर्वं (म्रस्मिन्) इस द्विज पर (किंचिद् कर्म न युज्यते) किसी यज्ञ म्रादि की जिम्मेदारी नहीं होती।। १४६।।

यज्ञोपवीत से पूर्व वेदमन्त्रोच्चारण का निषेध-

नामिन्याहारयेद् ब्रह्म स्वधानिनयनाहते ।

शूबेरा हि समस्तावद्यावद्वेदे न जायते ॥ १४७ ॥ [२ । १७२]

(यावत्) जवतक [द्विज का] (वेदे न जायते) वेद में जन्म नहीं होता म्रथित् उपनयन संस्कार नहीं होता (तावत्) तब तक वह (श्वेदेश हि समः) शूद्र के ही समान होता है [इसलिए] (स्वधानिनयनात् ऋते) मृतक संस्कार के सिवाय (ब्रह्म न + म्रभि-व्याहारयेत्) वेद का उच्चारण म्रथवा वैदिककर्म न कराये॥ १४७॥

> कृतोपनयनस्यास्य व्रतादेशनिषयते । ब्रह्माणो प्रहणं चैव क्रमेण विधिपूर्वकम् ॥ १४८ ॥ [२ । १७३]

(कृत-उपनयनस्य + ग्रस्य) उपनयन संस्कार होने पर ही इस ब्रह्मचारी के लिए (व्रतादेशनम्) व्रतों के ग्रादेश का पालन करना (च) ग्रीर (विधिपूर्वकम्) विधि के श्रनुसार (क्रमेण ब्रह्मणः ग्रह्णम् एव इष्यते) क्रमशः वेदज्ञान को प्राप्त करना ग्रावश्यक है ॥ १४८॥

यद्यस्य विहितं चर्मं यत्सूत्रं या च मेखला। यो दण्डो यच्च वसनं तत्तवस्य व्रतेष्वपि।। १४६ ॥ [२ । १७४]

(ग्रस्य) इस ब्रह्मचारी के (यत् चर्म, यत् सूत्रम्) जो-जो चर्म जो यज्ञोपवीत (च) ग्रीर (या मेखला) जो मेखला (यः दण्डः) जो दण्ड (च) तया (यत् वसनं विहित्तम्) जो वस्त्र विहित किये हैं [२। १६—४८] (तत्-तत् ग्रपि ग्रस्य व्रतेषु) वह सब भी इसके व्रतों के ग्रन्तर्गत ही हैं। १४६॥

अप्रज्ञुक्यील्डन्यः १४४ से १४६ तक के श्लोकों का यह प्रसंग निम्न ग्राधारों पर प्रक्षिप्त है—

१. अन्तर्विरोध—शुद्ध को मन्त्रोक्चारण का विधान मनुसम्मत—(१) १४४ वें श्लोक में द्विजातियों के तीन जन्मों का होना दर्शाया गया है। यह मान्यता पूर्ववर्ती मान्यताओं से भिन्न है और एक नयी कल्पना है। २।१२२—१२३ [२।१४७—१४८] फ्लोकों में मनु ने द्विजों के दो ही जन्म माने हैं—प्रथम माता-पिता से तथा दूसरा धाचार्य द्वारा उपनयन संस्कार से। 'द्विज' शब्द से भी यह मान्यता स्पष्ट होती है—

'ढिर्जायते इति ढिजः' श्रयति जिसका उपनयन संस्कार के श्रवगर पर दूसरा जन्म होता है, इसलिए बाह्मण, क्षत्रिय श्रीर वैदय को द्विज कहा जाता है। इन क्लोकों में दिजों के ितीन जन्मों की कल्पना उक्त मान्यता से भिन्न होने के कारण विश्व है।

- (२) इसी प्रकार १४५ वें इलोक के कुछ भिन्नतायुक्त वर्णन से भी ये इलोक ध्रन्यप्रोक्त प्रतीत होते हैं। यहां 'सावित्री' को माता के रूप में वर्णित किया है धौर 'ध्राचायं' को पिता के रूप में, जबिक कुछ ही इलोक पूर्व ११६ [१४४] ये इलोक में गुरुकुल में रहते हुए ब्रह्मचारी के लिए आचार्य को ही संयुक्तरूप से माता-पिता घोषित किया है। इस प्रकार यह भिन्नता भी एक पारस्परिक विरोध है।
- (३) १४६—१४७ श्लोकों के वर्गन से यह मंकेत मिलता है कि ये श्लोक 'शूद्रों को वेद न पढ़ाने-मुनाने' की भावना से प्रेरित हैं। तभी तो १४७ वें में उपन्यन से पूर्व वालक को शूद्र के समान वेदश्रवण का ग्रनिधकारी कह दिया है। यह विचार भी विश्व है। मनु कर्मणा वर्णव्यवस्था मानते हैं। मनु की व्यवस्था के अनुसार जो पढ़-लिख नहीं पाता वह व्यक्ति शूद्र है, तथापि उसके लिए किसी धमकार्य का निपेध नहीं है। वह प्रत्येक धर्म का पालन कर सकता है। तभी तो २।२१३ [२।२३८] में 'ग्रन्थाविप परं धर्मम्' ग्रथात् 'शूद्र से भी श्रेष्ठ धर्म की शिक्षा लेन' के लिए कहा है [इस सम्बन्ध में १।१०७ पर 'ग्रन्तिरोध' समीक्षा भी द्रष्टव्य है]
- (४) १४६— १४७ रलोकों में यह कहना भी मनु की मान्यता के विष्य है कि उपनयन से पूर्व वेदमन्त्रों का व्यवहार न कराये, क्योंकि इससे पूर्व के सभी जानकर्म, नामकरण सादि संस्कार वेद-मन्त्रों के उच्चारणपूर्वक ही होते हैं। २ । ४ [२ । २६] में मनु ने स्वयं मन्त्रोंच्चारणपूर्वक संस्कार करने का संकेत दिया है--- "मन्त्रवत् प्राज्ञनं चास्य ।"
- (४) २। ६०—६१ [२। १०४---१०६] इलोकों में मनु न वेदाध्ययन को सदा सब सबस्थाओं में पुण्यदायक माना है। इन इलोकों में उपनयन से पूर्व वेद का व्यवहार न करने का कथन उक्त इलोकों की मान्यता के विरुद्ध है। इस प्रकार इन अन्त-विरोधों के कारण १४४—१४७ इलोक प्रक्षिप्त हैं। १४६ वां इलोक १४६ ---१४७ में और १४६ वां इलोक १४६ के 'अतादेशन' प्रसंग से जुड़ा होने के कारण स्वतः प्रक्षिप्त सिख हो जाता है।
- २. बेबबियद्ध---१४६-१४७ वलोकों में जो शूद्ध को वैदाध्ययन-श्रवण का अनिबक्तर होने की भावता का संकेत है, वह स्वयं वेद की मान्यताओं के विगद्ध है। वेद में शूद्ध को भी वेद पठन-श्रवण का उल्लेख है। इसके लिए विस्तृत सभीक्षा २। ४१-४२ [२।६६-६७] वलोकों पर 'वेदविवद्ध' शीर्षक पर देखिए। मनुस्मृति के मुल श्राधार वेद है, मत: वेदविवद्ध मान्यता होने के कारण ये प्रक्षिप्त हैं।

गुरुकुल में रहते हुए ब्रह्मचारी के पालनीय विविध नियम---

सेवेतेमांस्तु नियमान्त्रह्मचारी गुरौ वसन्।

सन्तियम्येन्द्रियप्रामं तपोवृद्ध्धर्यम।त्मनः ॥ १५० ॥ [२।१७५] (११८)

(गुरो वसन्) गुरु के समीप श्रर्थात् गुरुकुल में रहते हुए (ब्रह्मचारी) ब्रह्मचारी (श्रात्मनः तपोवृद्धचर्थम्) श्रपने विद्यारूप तप की वृद्धि के लिये (इन्द्रियग्राम सिन्नयम्य) इन्द्रियों के समूह [२।६४-६७] को वश में करके (इमान् +तु नियमान् सेवेत) इन ग्रागे विणित नियमों का पालन करे ।।१४०।।

अन्युट्रिटिन् : 'ब्रह्मचारी' शब्द की खुरपत्ति — ब्रह्मचारी शब्द 'ब्रह्मन्' शब्द उपपद में होने से 'चर गती' (म्वादि) धातु से णिनिः प्रस्यय के योग से बनता है। विग्रह है — ब्रह्मारि वेदे चरितुं शीलं यस्य सः ब्रह्मचारी — वेदाघ्ययन में जो निरन्तर रहता है वह 'ब्रह्मचारी' कहलाता है। प्रथम ग्राश्रम ब्रह्मचाध्रिम है। इस ग्राश्रम में रहते हुए ब्रह्मचारी यज्ञोपवीत धारण करने के पश्चात् दीक्षित होकर गुरुकुल में ग्रपने गुरु के साथ निवास करता है, तथा जबतक गृहस्थ ग्राश्रम में प्रविष्ट नहीं हो जाता तब तक वेदाघ्ययन के साथ-साथ ब्रह्मचयिश्रम के नियमों का पालन करता है।

ब्रह्मचारी के दैनिक नियम---

नित्यं स्नात्वा शुचिः कुर्याद्दे विविपतृतर्पणम् ।

देवताऽम्यर्चनं चैव समिदाधानमेव च ॥१५१॥[२।१७६](११६)

[ब्रह्मवारी] (नित्यम्) प्रतिदिन (देव-ऋषि-पितृ-तर्पणम्) विद्वानों, ऋषियों, ज्ञानवयोवृद्ध व्यक्तियों की ग्रभिवादन ग्रादि प्रसन्नताकारक कार्यों, से तृष्ति = संतुष्टि (च) ग्रीर (स्नात्वा श्रृचिः) स्नान करके, शुद्ध होकर (देवता + ग्रम्यचंनम्) परमात्मा की उपासना (च) तथा (सिमद् + ग्राधानम्) ग्रग्निहोत्र भी (कुर्यात्) किया करे ॥ १४१ ॥ ॥

श्चार्या दिन्द्र : ब्रह्मचारी के लिए देव-ऋषि-ियतर कौन ? — कई व्याख्याकारों ने इस क्लोक का अर्थ आन्तिपूर्ण एवं मनुमान्यता से विरुद्ध किया है। इस क्लोक में गुरुकुल में रहते हुए ब्रह्मचारी के लिए देव-ऋषि-ियत्-तर्णण और 'देवता - अभ्यचंन' का कथन है। यहां इन शब्दों के अर्थ एवं क्लोकाभित्राय को विवेचनापूर्व क स्पष्ट करना आवश्यक है, जिससे किसी प्रकार की आन्ति उत्पन्न न हो—

(१) देव, ऋषि, पितर ये विद्वानों ग्रीर पालन-पोषणकत्ता ज्ञानवयोवृद्ध व्यक्तियों के स्तर विशेष हैं। पित्यज्ञ में 'मातृपितृतर्पण' की मान्यता को स्वीकारन

<sup>्</sup>री [प्रचलित अर्थ - ब्रह्मचारी नित्य स्नान कर देवताओं, ऋषियों तथा पितरों का तर्पण, शिव और विष्णु भ्रादि देव-प्रतिमाभ्रों का पूजन तथा प्रातः एवं सायंकाल हवन करे।। १७६॥]

वाले व्यक्ति भी इस बातको शतप्रतिशत रूपमें स्वीकार करते हैं कि पितृयज्ञ का विधान केवल गृहस्थों-वनस्थों के लिए ही है, ब्रह्मचारी के लिए नहीं। लेकिन मनु ने ब्रह्मचारी के लिए भी 'देविषिपतृतपंण' की बात कही है तो इसका स्पष्ट ग्रभिप्राय यह हुआ कि 'पितृतपंण' का ग्रथं मृतकों के लिए श्राद्ध करना नहीं है, श्रपितु यह एक ऐसा कार्य है जिसे ब्रह्मचारी भी कर सकते हैं। गुरुकुल में रहने वाले ब्रह्मचारी के लिए कौन देव, शृष्टि ग्रीर पितर हो सकते हैं, इसका २। ११५—१३१ श्लोकों में मनु ने गुरुजनों का वर्णन करके स्वयं संकेत दे दिया है। बाद में बताये हुए ब्रह्मचारी के कर्त्तव्य उन्हीं विभिन्न स्तरीय गुरुजनों के साथ लागू हो सकते हैं। ग्रतः वे ही उसके देव, ऋषि, पितर हैं, न कि कोई किल्पत देव या मृत पितर आदि। विभिन्नस्तरीय इन संज्ञा शब्दों के ग्रथंज्ञान श्रीर इनके स्वरूप को समक्षने के लिए ३। ६२ की समीक्षा में प्रमाणयुक्त विवेचन देखिये।

### (२) 'देवता-अभ्यर्चन' से अमिप्राय---

निरुक्त में कहा गया है कि "यो देवः सा देवता" [७।४।११] देव को ही देवता कहा जाता है। देव शब्द से तल् और टाप् प्रत्यय के योग से देवता शब्द सिद्ध हुन्ना है। चेतन देवों के सन्दर्भ में देव शब्द का सबसे प्रमुख अर्थ 'परमात्मा' होता है। क्योंकि परमात्मदेव ही सब देवताओं का देवता है। जड़ देव उपयोग के योग्य होते हैं, चेतन देव (विद्वान्, माता, पिता ग्रादि) सत्कार और सेवा के द्वारा प्रसन्न करने योग्य, लेकिन उपासना के योग्य केवल एक परमात्मा ही होता है, ग्रन्य नहीं। ग्रतः यहां 'देवताऽभ्यर्चनम्' से ग्रमिप्राय परमात्मदेव की उपासना करने से हैं; यदि कहीं ग्रान, इन्द्र, वरुण ग्रादि नामों से देवताओं की स्तुति का वर्णन मिलता है तो वह भी उनके माध्यम से परमात्मा की ही स्तुति ग्रमिप्रेत है। क्योंकि ये परमात्मा की ही दिव्यशक्तियां या गुण हैं, उसी के प्रत्य क्र हैं। भिन्न-भिन्न देवों की स्तुति से ग्रमिप्राय होता है परमात्मा के उस-उस गुण की स्तुति करना। इस प्रकार सभी देव एक परमात्मा में ही समाहित होते हैं। निरुक्तकार ने इसको इस प्रकार स्पष्ट किया है—

(म्र) ''महामाग्याहे वताया एक म्रात्मा बहुधा स्तूयते।
एकस्यात्मनोऽन्ये देवाः प्रत्यङ्गानि भवन्ति।
कर्मजन्मानः आत्मजन्मानः, म्रात्मैवैषां रथो भवति,
म्रात्मादवः, म्रात्मायुधम्, म्रात्मेषवः, सर्वं देवस्य देवस्य।" (निरुक्त ७।१।४)

ग्रथीत्-एक परमात्मा देव ही मुख्य देव है। सर्वशक्तिमत्त्वादि ग्रनेक-विश्व ऐश्वयों से युक्त होने के कारण ग्रनेक नामों-गुणों से उसकी स्तुति की जाती है, ग्रन्य सभी देव इस महादेव परमात्मा के प्रत्यङ्गरूप हैं। उनका इसी में समाहार हो जाता है। उस एक ग्रद्धितीय परमेश्वर के ही प्रकाश, धारण, उत्पादन करने से वे सब व्यवहार के देव प्रकाशित हो रहे हैं। इनका जन्म, कर्म ग्रीर ईश्वर के सामर्थ्य से होता है। इनका रथ ग्रर्थात् जो रमण का स्थान, ग्रश्व ग्रर्थात् जो रमण का स्थान, ग्रश्व ग्रर्थात् जो रमण का स्थान, ग्रश्व ग्रर्थात् जो प्रमा का रण, गमनहेतु; ग्रायुष =

शत्रुभों का नाश करके विजय प्राप्त कराने हारा; इषु = बाण के समान सब दुष्टगुणों ग्रौर दु:खों का छेदन करने वाला शस्त्र, वही परमास्मा है। परमात्मा ने जितना-जितना जिस-जिस में दिव्यगुण रखा है उतना-उतना ही उन द्रव्यों में देवपन है ग्रधिक नहीं। इस प्रकार ग्रन्य सब देवता परमेश्वरवाची हो हैं।

#### इसमें वेदों का प्रमाण है---

- (आ) इन्द्रं मित्रं वक्लमन्तिमाहुरयो दिब्यः स सुपर्णो गक्त्मान् । एकं सद्वित्रा बहुषा वदन्त्यन्तिं यसं मातरिक्वानमाहुः ॥ (ऋ०१०।१६४।४६)
- (इ) तदेवाग्निस्तवादित्यस्तद् वायुस्तदु चन्द्रमाः । तदेव शुक्रं तद्वह्य ता भ्रापः स प्रजापितः ॥ (यजु० ३२ । १ ॥)

स्वयं मनुस्मृति के प्रमाण देखिए---

- (ई) न्नारमैव देवताः सर्वा सर्वमात्मन्यवस्थितम् । न्नारमा हि जनयत्येवां कर्मयोगं क्षरीरिरणाम् ॥ १२ । ११६ ॥
- (उ) एतमेके वदन्त्यग्निं मनुमन्ये प्रजापतिम् । इन्द्रमेके परे प्रारामपरे ब्रह्म झाक्वतम् ॥ १२ । १२३ ॥
- (क) मनु ने ग्रनेक स्थानों पर उपास्य के रूप में केवल परमात्मा को ही स्वी-कार किया है। प्रमाणरूप में द्रष्टव्य हैं—२।७६-७८ (२।१०१-१०३), ४।६२-६३, १२।११८, ११६, १२२, १२४।।

इस सम्पूर्ण विवेचन श्रीर प्रमाणों से यह सिद्ध होता है कि 'देवता-श्रम्य चंनम्' का यहां श्रम्थं परमात्मदेव की उपायना श्रभ्यत् संध्या करने से है। श्रन्य श्रम्थं भ्रान्तिपूर्ण हैं। इस श्लोक में शिव, विष्णु की प्रतिमाश्रों के पूजन की कल्पना मनगढ़न्त है श्रीर श्रप्रामाणिक है।

#### (३) तर्पण का सही ग्रमिप्राय---

'तृप्-तृप्ती' घातु से ल्युट् प्रत्यय के योग से 'तर्पण' शब्द सिद्ध होता है। जिस का अर्थ है—प्रसन्न करना। ''येन कर्मणा विदुषः देवान्, ऋषीन्, पितृ इच तर्पयन्ति = सुखयन्ति, तत् तर्पणम्।'' = जिस कर्म से विद्वान् देवों, ऋषियों और पितरों को तृप्त अर्थात् सुख और प्रसन्ततायुक्त करते हैं, वह तर्पण है। इसी प्रकार 'यत्तेषां अद्धया सेवनं क्रियते तत् आद्धम्' अद्धा से उनकी सेवा आदि करना आद्ध कहलाता है। इस प्रकार तर्पण करना मृत में नहीं अपितु जीवित व्यक्ति में ही संभव होता है। मनु इस श्लोक में यह कहना चाहते हैं कि ब्रह्मचारी को प्रतिदिन विद्वान्, देवों, ऋषियों और पितरों को प्रसन्न करने वाले सेवा, अन्त-भोजन, दान, अभिवादन, मधुरभाषणा आदि कार्य करने चाहिए, यही उनका तर्पण है। ब्रह्मचारी का यह कर्त्तंव्य है। इस प्रकार के

न्नाचरण से उसे विद्या की प्राप्ति शीघ्र ग्रीर सुगमतासे होती है। तर्पण के इस म्रर्थ की पुष्टि में मनुके निम्न क्लोक प्रत्यक्ष प्रमाण हैं—

- (अ) यथा सनन् लनित्रेग नरो वार्यधगच्छति। तथा गुरुगतां विद्यां शुश्रूषुरिधगच्छति॥२।१६३॥
- (ब्रा) स्राध्यायेन।चंयेद्-ऋषीत् होमंदेवात् यथाविधि । दितृत् श्राद्धैत्व नृतन्तेर्मूतानि यलिकमंशा ॥३। ८१॥
- (इ) कुर्यातहरहः श्राद्धम् श्रन्नाद्येनोदकेन वा। पयोमूलफर्लर्वापि प्तिनुभ्यः प्रीतिमावहन्॥३। ५२॥
- (४) प्रमुख गुरा के ग्राधार पर ऋषि देव, पितरों में ग्रन्तर---

इस पकार २। ११५-१३१ इलोको मं वर्णित विभिन्न ग्रध्यापियता विद्वान् ही स्तर के अनुसार ऋषि, देव और पितर हैं। इनमें किसी विद्या के साक्षात् द्रष्टा, विशेषज्ञ ऋषि' कहलाते हैं। दिल्य-गुण श्राचरण की प्रधानता वाले विद्वान् 'देव' और पालक गुण की प्रधानता वाले वयोवृद्ध व्यक्ति एवं माता-पिता श्रादि गुरुजन 'पितर' होते हैं। ब्रह्मभारी को इनकी सेवा करनी चाहिए।

मच, मांस भादि का त्याग---

वर्जयेत्मधुमांसं च गग्व माल्यं रसान्स्त्रियः। जुक्तानि यानि सर्वाणि प्राणिमां चैव हिसनम् ॥१५२॥[२।१७७](१२०)

ब्रह्मचारी श्रीर ब्रह्मचारिगी (मधु-मांसं गन्धं माल्यं रसान् स्त्रियः) गंध,क्ष माला, रस, स्त्री श्रीर पुरुष का संग (सर्वाणि यानि शुक्तानि) सब खटाई (प्राणिनां हिसनम्) प्राणियों की हिंसा (प्राणिनां हिसनम्) छोड़ देवें ।। १५२ ।।

क्क(मघु-मांसम्) मदकारक मदिरा ग्रादि पदार्थं ग्रौर मांस… (स० प्रे० पृ० ५०)

अर्ज्य का टिंग : मधु का अर्थ — इस क्लोक में मधु का अर्थ मदिरा है। 'माचते इति सतः' जो मद — नशा उत्पन्न करे अर्थात् मदिरा भाग आदि पदार्थ। मास के साथ इस शब्द का प्रयोग और वह भी निषेषात्मक रूप में होने से इस अर्थ की पुष्टि स्वतः हो जाती है। शहद अर्थवाचक मधु को मनु अभक्य नहीं मानते। यतो हि जातकमें में उसका मक्षण के लिए विधान है—

"मन्त्रवत् प्राधानं चास्य हिरण्यमधुर्सापवाम्" २ । ४ [ २ । २६] मंजन, छाता, जूता मादि धारण का निषेध—

सम्यङ्गमंतन चारुगोरुपानच्छत्रवारगम्। कामं क्रोवं च लोभं च नतंनं गीतवादनम् ॥१४३॥[२।१७८](१२१) (अभ्यंगम्) धगों का मर्दन—िबना निमित्त उपस्थेन्द्रिय का स्पर्श (ग्रक्षणोः च ग्रञ्जनम्) ग्रांखों में ग्रञ्जन (उपानत्-छन्न-धारण्णम्) जूते, धौर छत्र का धारण (कामं क्रोधं लोभं च) काम, क्रोधं लोभ, मोह, भय, शोक, ईर्ष्या, द्वेष, का ग्रहण किया है। ] (च) धौर (नत्तंनं गीत-वादनम्) नाच, गान, बाजा बजाना श्विदनको भी छोड़ देवे यह पूर्वश्लोक से अनुवृत्ति ग्राती है ]।।१५३।। (स० प्र०-पृ० ५०) ज्या, निद्या, स्वीदर्शन ग्रांदि का निषेध—

**ग्रुतं च जनवादं च परिवादं तथाऽनृतम् ।** 

स्त्रीतां च प्रं क्षतालम्भमुपघातं परस्य च ॥१५४॥[२।१७६](१२२)

(द्यूतम्) द्यूत (जनवादम्) जिस किसी की कथा (परिवादम्) निन्दा (ग्रनृतम्) मिथ्याभाषण (स्त्रीणां प्रेक्षण् +ग्रालम्भम्) स्त्रियों का दर्शन, ग्राश्रय (परस्य उपघातम्) दूसरे की हानि ग्रादि कुकर्मों को सदा छोड़ देवें। ।। १४४ ।। (स॰ प्र० ५०)

एकाकी शयन का विधान---

एकः शयीत सर्वत्र न रेतः स्कन्दयेत्क्वचित्।

कामाद्धि स्कन्दयन्रेतो हिनस्ति व्रतमात्मनः ।।१४४।।[२।१८०](१२३)

(सर्वत्र एकः शयीत) सर्वत्र एकाकी सोवे (रेतः क्विचित् न स्कन्दयेत्) वीर्यस्खलित कभी न करे (कामात् हि रेतः स्कन्दयन्) काम से वीर्यस्खलित कर दे तो जानो कि (ग्रात्मनः वर्त हिनस्ति) ग्रपने ब्रह्मचर्य वर्त का नाश कर दिया ॥ १५५ ॥ (स० प्र० पृ० ५०)

स्वप्नदोष में प्रायश्चित्त-

स्व ने सिक्त्वा ब्रह्मचारी द्विजः शुक्रमकामतः।

स्नात्वाऽर्कमर्चयित्वा त्रिः पुनर्मामित्युचं जपेतु ॥ १५६ ॥ [२ । १८१]

(ब्रह्मचारी द्विजः) ब्रह्मचारी द्विज (स्रकामतः स्वप्ने शुक्र सिक्त्वा) स्रनजाने में स्वप्न में वीर्यस्थलित होने पर (स्तात्वा) स्नान करके (अर्कम् + सर्चियत्वा) सूर्य की पूजा करके ('पुनर्माम्' इति ऋच त्रिः जपेत्) "पुनर्मामैत्विन्द्रियम्" इस ऋचा को तीन बार जपे।। १५६॥

अनुर्धीत्उनः : यह इलोक निम्न-रूप से प्रक्षिप्त है-

१. प्रसंगिव रोध—१५०, [१७५] वें इलोक में इस प्रसंग को प्रारम्भ करते समय ब्रह्मचारी के कुछ नियमों का कथन करने का संकेत किया है। तदनुसार प्रन्य सभी प्रिप्रम दलोकों में ब्रह्मचारी के नियमों का वर्णन है। किन्तु इस इलोक में कोई नियम न होकर प्रायदिचत्त का वर्णन किया है। प्रायदिचत्त का वर्णन करना इसलिए भी मनुसम्मत श्रीर प्रासंगिक प्रतीत नहीं होता क्योंकि श्रन्य नियमों के वर्णन के साथ कहीं उनके न करने पर प्रायश्चित्त का वर्णन नहीं है। यदि यह प्रासंगिक होता तो श्रन्य नियमों के साथ भी उनके उल्लंघन का प्रायश्चित्त दर्शाया गया होता। इस प्रकार श्रप्रासंगिक होने के कारण यह प्रक्षिप्त सिद्ध होता है।

- २. अन्ति विशेष—इस अध्याय में और सम्पूर्ण मनुस्मृति में ही मनु ने केवल ईश्वर की पूजा—उपासना और अग्निहोत्र आदि का विधान किया है। जड़ पदार्थों की पूजा का कहीं वर्णन नहीं है। इस श्लोक में सूर्य की पूजा का कथन करना, इसे मनु की मान्यताओं के अनुकुल सिद्ध नहीं करता। अतः यह परवर्ती विधान है।
- ३. शैलीगत आधार—मनुस्मृति की शैली के आधार पर भी यह श्लोक यहाँ मौलिक सिद्ध नहीं होता। मनुस्मृति में दश प्रध्यायों में धर्मों के विधान हैं, श्रीर एकादश प्रध्याय में प्रायश्चित्त का विषय दिया है। जब प्रायश्चित्त-विधान के लिए मनु ने एक पृथक् विषय दिया है तो इस प्रकार के प्रायश्चित्त का वर्णन वहीं होना चाहिए। इस निश्चित की गई शेली से भी यह प्रतीत होता है कि यह श्लोक मनु की शैली के अनुरूप नहीं है।

भिक्षासम्बन्धी नियम---

उदकुम्भं सुमनसो गोशकुन्मृतिकाकुशान् । स्राहरेद्यावदर्यानि भैक्षं चाहरहृश्चरेत् ॥ १४७ ॥[२।१८२](१२४)

(उदकुम्भम्) पानी का घड़ा (सुमनसः) फूल (गोशकृत्) गोवर (मृत्तिका) मिट्टी (कुशान्) कुशाझों को (यावत् + ग्रर्थानि) जितनी ग्रावरय-कता हो उतनी ही (ग्राहरेत्) लाकर रखे (च) ग्रीर (भैक्षम्) भिक्षा भी (ग्रहः + ग्रहः चरेत्) प्रतिदिन-प्रतिदिन मांगकर खाये।। १५७।।

किनसे भिक्षा ग्रहण करे-

वेद-यज्ञेरहीनानां प्रशस्तानां स्वकर्मसु। ब्रह्मचार्याहरेद्दमेकं गृहेक्यः प्रयतोऽन्वहम् ॥१५८॥[२।१८३](१२५)

(ब्रह्मचारी) ब्रह्मचारी (स्वकमंसु प्रशस्तानाम्) अपने कर्त्तव्यों का पालन करने में सावधान रहने वालों के श्रीर (वेदयज्ञै: + ब्रहीनानाम्) वेदाध्ययन श्रीर पञ्चमहायज्ञों से जो हीन नहीं श्रर्थात् जो प्रतिदिन इनका पालन करते हैं ऐसे श्रेष्ठ व्यक्तियों के (गृहेभ्य:) घरों से (प्रयत:) प्रयत्न पूर्वक (ग्रन्वहम्) प्रतिदिन (भेक्षम् ग्राहरेत्) भिक्षा ग्रह्ण करे।। १५८।। किन-किन से भिक्षा ग्रहण न करे—

गुरोः कुले न भिक्षेत न ज्ञातिकुलबन्धुषु । अलाभे त्वन्यगेहानां पूर्वं पूर्वं विवर्जयेत् ॥ १५६ ॥[२।१८४] (१२६) ब्रह्मचारी (गुरो: कुले न भिक्षेत) गुरु के परिवारों तथा मित्रों में भी भिक्षा न मांगे (ग्रन्य गेहानाम् ग्रलाभे तु) ग्रन्य घरों से यदि भिक्षा न मिले तो (पूर्व-पूर्व विवर्जयेत्) पूर्व-पूर्व घरों को छोड़ते हुए भिक्षा प्राप्त कर ले ग्रर्थात् पहले मित्रों, परिचितों या घनिष्ठों के घरों से भिक्षा मांगे, वहां न मिले तो सम्बन्धियों में, वहां भी न मिले तो गुरु के परिवार से भिक्षा मांग सकता है।। १५६।।

पापकर्म करने वालों से भिक्षा न लें-

सर्वं वाऽपि चरेव् ग्रामं पूर्वोक्तानामसम्भवे।

नियम्य प्रयतो वाचमभिशस्तांस्तु वर्जयेत् ॥ १६० ॥ [२।१८४]१२७]

(पूर्वोक्तानाम् + ग्रसंभवे) पूर्व [२। १४८-१४६] कहे हुए घरों के ग्रभाव में (सर्वे वा + ग्रपि ग्रामं चरेत्) सारे ही गांव में भिक्षा मांग ले (तु) किन्तु (प्रयतः) प्रयत्नपूर्वक (वाचं नियम्य) ग्रपनी वाणी को नियन्त्रण में रखता हुग्रा (ग्रभिशस्तान्) पापी व्यक्तियों को (वर्जयेत्) छोड़ देवे ग्रर्थात् पापी लोगों के सामने किसी भी ग्रवस्था में भिक्षा-याचना के लिए वाणी न खोले।। १६०।।

सायं-प्रातः ग्रग्निहोत्र का पुनः विशेष विधान---

दूरवाहृत्य समिधः सन्निदध्याद्विहायसि । सायम्प्रातक्च जुहुयात्ताभिरग्निमतन्द्रितः ॥ १६१ ॥ [२ । १८६] १२८)

(दूरात् सिमधः म्राहृत्य) दूरस्थान म्रर्थात् जंगल म्रादि से सिमधाएँ लाकर (विहायसि संनिदघ्यात्) उन्हें खुले [=हवादार] स्थान में रख दे (ताभिः) भौर फिर उनसे (म्रतन्द्रितः) म्रालस्यरहित होकर (सायं च प्रातः) सायंकाल म्रौर प्रातःकाल दोनों समय (म्राग्न जुहुयात्) म्राग्नहोत्र करे।। १६१।।

"ग्रग्निहोत्र सायं-प्रातः दो काल में करे। दो ही रात-दिन की संधि-वेला हैं, ग्रन्य नहीं।" (स॰ प्र॰ पृ॰ ४१)

अर्ज्य क्रिटिंड : यज्ञ की समिषाएं — समिषाएं किस-किस वृक्ष की श्रीर कैसी होनी चाहिएं, इसके ज्ञान के लिए महर्षि दयानन्द का उद्धरण विशेष उपयोगी है —-

"प लाश, शमी, पीपल, बड़, गूलर, म्रांब [म्राम] बिल्व म्रादि की समिधा वेदी के प्रमाण छोटी-बड़ी कटवा लेवें। परन्तु ये समिधा कीड़ा लगी, मलिन देशोत्पन्न ग्रीर श्रपवित्र पदार्थ ग्रादि से दूषित न हों, श्रच्छे प्रकार देख लेवें, श्रौर बराबर श्रौर बीच में चुनें। (सं० वि० सामान्य प्र०)

भिक्षा ग्रीर यज्ञ न करने पर प्रायदिचत्त-

ग्रकृत्वा भैक्षचरगमसमिष्य च पावकम् । ग्रनातुरः सप्तरात्रमवकीरिगवतं चरेत् ॥ १६२ ॥ [२ । १८७]

(ग्रनातुरः) स्वस्य होते हुए भी यदि ब्रह्मचारी (सप्तरात्रम्) सात दिन तक (भैक्षचरणं ग्रकृत्वा) विना भिक्षा मांगे (च) तथा (पावकम् ग्रसमिध्य) ग्रग्निहोत्र विना किये रहे तो वह (ग्रवकीर्णिव्रतं चरेत्) 'ग्रवकीर्णी' नामक [११।११८] प्रायम्बित्त व्रत करे॥ १६२॥

> भैक्षेण वर्तयेन्नित्यं नैकान्नावी भवेद्वती। भैक्षेण वर्तिनो वृत्तिरुपवाससमा स्मृता॥ १६३॥ [२। १८८]

(यती) ब्रह्मचारी (नित्य भैक्षेण वर्तयेत) प्रतिदिन भिक्षा मांगकर ही लाये (एक-ग्रन्नादी न भवेत्) किसी एक ही मनुष्य का ग्रन्न लाने वाला न बने (ब्रितिनः भैक्षेग् वृत्तिः) ब्रह्मचारी द्वारा भिक्षा से वृत्ति चलाने को (उपवाससमा स्मृता) उपवास के समान ही माना है ॥ १६३॥

ब्राह्मण ब्रह्मचारी के लिए भिक्षा सम्बन्धी ग्रपवाद—

व्रतवद्देवदंश्रत्ये पित्र्ये कर्मण्ययिवत्। काममभ्ययितोऽक्ष्नीयाद् व्रतमस्य न लुप्यते॥ १६४॥ [२।१८६]

ब्रह्मचारी (देवदैवत्ये ब्रतवत्) देवताग्रों के उद्देश्य से किये हुए यज्ञ आदि कर्म में ब्रत के समान (ग्रथ) ग्रीर (पित्र्ये कर्मणि ऋषियत्) पितृकर्म ≕श्राद्ध ग्रादि में ऋषि के समान (कामम् ∣-ग्रभ्यिषतः) ग्रादरपूर्वक बुलाये जाने पर (ग्रश्नीयात्) भोजन कर ले (ग्रस्य व्रतंन लुप्यते) इस प्रकार से इसका व्रत भंग नहीं होता ॥ १६४॥

> त्राह्मसम्बद्धेव कर्मेतदुर्यादष्टं मतीषिभिः । राजन्यवैदययोस्त्वेवं नैतत्कर्म विधीयते ॥ १६५ ॥ [२ । १६०] ॄ

किन्तु (मनीपिभिः) विद्वानों ने (एतत् कर्म) यह कर्म [यज्ञ ग्रीरशाद में भोजन करना | (ब्राह्मणस्य ने एव उपदिष्टम्) ब्राह्मण के लिए ही विहित किया है (एयत् कर्म एवम्) यह कर्म इस प्रकार से (राजन्यवैश्ययोः तु न विधीयते) क्षत्रिय ग्रीर वैश्य के लिये विहित नहीं किया है ॥ १६५ ॥

अन्योत्जनः १६२ से १६५ इलोक निम्न ग्राधार पर प्रक्षिप्त हैं-

- १ श्रन्तिवरोध—(१) १६२ वें श्लोक में 'श्रवकीणीं व्रत' का विधान न तो मनुप्रोक्त है न मनुस्मृति सम्मत, श्रिपतु परवर्ती विधान है। इस विरोध के श्राधार पर यह श्लोक प्रक्षिप्त है। विस्तृत जानकारी के लिये ११। ४४ से १६० श्लोकों पर समीक्षा देखिये।(२) १६४-१६५ वें श्लोकों में देवकर्म श्रीर मृतक पितृ-श्राद्ध का विधान भी मनुविरुद्ध है। मनु ने केवल जीवित माता-पिता श्रादि की सेवा शुश्रूपा को ही श्राद्ध माना है [३। ८२]। इस मान्यता के विरुद्ध होने से ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं। 'मृतकश्राद्ध मनुविरोधी है' इस मान्यता को विस्तृत रूप में जानने के लिये ३। ११६ से २८४: २। १५१ श्लोकों पर 'श्रन्तिवरोध' शीर्षक समीक्षा देखिए।
- २. प्रसंगिवरोष (१) १६३ वां ब्लोक प्रसंगिवरुद्ध है। १६० वें ब्लोक तक िक्षा-सम्बन्धी वर्णन पूर्ण करके १६१ वें ब्लोक में यज की नर्वा प्रारम्भ हो चुकी थी। क्रमबद्ध प्रसंग पूर्ण होने के बाद दो ब्लोकों के अनन्तर पुतः भिक्षा का महत्त्व बतलाना अप्रासंगिक है। यदि यह ब्लोक प्रासंगिक एवं मौलिक होता तो इसे १६० से संयुक्त होना चाहिय था, किन्तु ऐसा नहीं है। अतः यह अप्रासंगिक रूप से बिणत होने के कारण प्रक्षिपत है। (२) इसी प्रकार १६२ वां ब्लोक भी अप्रासंगिक है। १५० [१७५] वें ब्लोक में इस प्रसंग को प्रारम्भ करते समय ब्रह्मचारी के नियमों का कथन करने का गंकेत किया है। अन्य ब्लोकों में तदनुसार नियमों का कथन है किन्तु इसमें प्रायिक्चित्त का विधान प्रासंगिक होता तो अन्य नियमों के साथ भी उनके उल्लंघन पर प्रायिक्चित्त का विधान दिया होता। ऐसा न होने से यह मनुसम्मत एवं प्रासंगिक सिद्ध नहीं होता।
- ३. शैलीगत श्राधार—मनुस्मृति में यह शैली निश्चित है कि दश श्रध्यायों में धर्मों का वर्णन है, एकादश में प्रायश्चित्त का विषय। जब प्रायश्चित्त का विषय-पृथक् से वर्णित है तो इस प्रकार मध्य में प्रायश्चित्त का निर्देश देना मनु की शैली के अनुरूप नहीं है। यही कारण है कि इस प्रकार के एक-दो प्रक्षिप्त विधानों को छोड़-कर बीच में कहीं भी प्रायश्चित्त का विधान मनु ने नहीं किया है। इस श्राधार पर भी १६२ वां ब्लोक मौलिक सिद्ध नहीं होता।

गृह के सभीप रहते ब्रह्मचारी की मर्यादाएँ—

चोदितो गुरुणा नित्यमप्रचोदित एव वा । कुर्यादच्ययने यत्नमाचार्यस्य हितेषु च ॥ १६६ ॥[२।१६१](१२६)

(गृग्गा चोदितः) गुरु के द्वारा प्रेरणा करने पर (वा) स्रथवा (स्रप्र-चोदितः एव) विना प्रेरणा किये भी |ब्रह्मचारी] (नित्यम) प्रतिदिन (स्रध्य-यने) पढ़ने में (च) ग्रौर (ग्राचार्यस्य हितेषु) गुरु के हितकारक कार्यों में (यन्नं कुर्यात्) यत्न करे ।। १६६ ।। गुरु के सम्मुख सावधान होकर बैठे और खड़ा हो---

शरीरं चैव वाचं च बुद्धीन्द्रियमनांसि च। नियम्य प्राञ्जनिस्तिष्ठेद्वीक्षमाणो गुरोम् लम् ॥१६७॥ [२।१६२] (१३०)

[गुरु के सामने बैठने या खड़े होने की ग्रवस्था में ब्रह्मचारी] (शरीरं च व.चं च बुद्धि+इन्द्रिय+मनांसि एव च) शरीर, वाणी, ज्ञानेन्द्रियों ग्रीर मन को भी (नियम्य) वश में करके ग्रर्थात् सावधान होकर (गुरोः मुखं वीक्षमाणः) गुरु के सामने देखता हुग्रा (प्राञ्जिलः) हाथ जोड़कर (तिष्ठेत्) बैठे ग्रीर खड़ा होवे।। १६७।।

गुरु के स्रादेशानुसार चले —

नित्य नुद्ववृतपाणिः स्यात्साध्वाचारः सुसंयतः ।

आस्यतामिति चोक्तः सन्नासीताभिमुखं गुरोः ॥१६८॥ [२।१६३](१३१)

(नित्यम् + उद्धृतपाणिः स्यात्) सदा उद्धृतपाणि रहे म्रर्थात् म्रोढ़नेके वस्त्र से दायां हाथ बाहर रखे [म्रोढ़ने के वस्त्र को इस प्रकार म्रोढ़े कि वह दायें हाथ के नीचे से होता हुम्रा बायें कंधे पर जाकर टिके, जिसे दायां कन्धा भीर हाथ वस्त्र से बाहर निकला रह जाये] (साधु + म्राचारः) शिष्टसम्य भ्राचरण रखे (मुसंयतः) संयमपूर्वक रहे (भ्रास्यताम् इति उक्तः सन्) गुरु के द्वारा 'बैठो' ऐसा कहने पर (गुरोः म्रिभमुखं म्रासीत) गुरु के सामने उनकी म्रोर मुख करके बैठे।। १६८।।

गुरु से निम्न स्तर की वेशभूषा रखे-

होनान्नवस्त्रवेषः स्यात्सर्वदा गुरुसन्निधौ। उत्तिष्ठेत्प्रथमं चास्य चरमं चैव संविज्ञेत् ॥ १६६ ॥ [२।१६४](१३२)

(गुरु-सन्निधी) गुरुके समीप रहते हुए (सर्वदा) सदा (हीन + श्रन्न + वस्त्र + वेष: स्यात्) श्रन्न = भोज्यपदार्थ, वस्त्र श्रीर वेशभूषा गुरु से सामान्य रखे (च) श्रीर (श्रस्य प्रथमम् उत्तिष्ठेत्) इस गुरु से पहने जागे (च) तथा (चरमं संविशेत्) बाद में सोये ॥ १६६ ॥

वातचीत करने का शिष्टाचार-

प्रतिश्रवएतस्भाषे शयानो न समाचरेत्। नासीनो न च भुञ्जानो न तिष्ठन्न पराङ्मुखः ॥१७०॥[२।१६४](१३३)

(प्रतिश्रवण + संभाषे) प्रतिश्रवण श्रर्थात् गुरु की बात या आज्ञा का उत्तर देना या स्वीकृति देना, श्रीर संभाषा—बातचीत, ये (श्यानः न समा-

चरेत्) लेटे हुए न करे (न + ग्रासीनः) न बैठे-बैठे (न भुञ्जानः) न कुछ खाते हुए (च) ग्रीर (न तिष्ठन्) न दूर खड़े होकर (न पराङ्मुखः) न मृह फेरकर ये बातें करे [करणीय शिष्ट स्थितियों का वर्णन १७१-१७२ में है]।। १७०।।

न्न्रासीनस्य स्थितः कुर्यादभिगच्छंस्तु तिष्ठतः । प्रत्युद्गम्य त्वाव्रजतः पश्चाद्धावंस्तु घावतः ॥१७१॥[२।१६६](१३४)

(ग्रासीनस्य स्थितः) बैठे हुए गुरु से खड़ा होकर (तिष्ठतः तु ग्रिनिन्छन्) खड़े हुए गुरु के सामने जाकर (ग्राव्रजतः तु प्रति + उद्गम्य) ग्रिपनी ग्रोर ग्राते हुए गुरु से उसकी ग्रोर शीघ्र ग्रागे बढ़कर (धावतः तु पश्चात् धावन्) दौड़ते हुए के पीछे दौड़कर (कुर्यात्) प्रतिश्रवण ग्रौर बात-चीत [२।१७०] करे।।१७१।।

पराङ्मुलस्याभिमुलो दूरस्थस्यैत्य गान्तिकम् । प्रणम्य तु श्रयानस्य निदेशे चैव तिष्ठतः ॥१७२॥ [२।१६७](१३४)

(पराङ्मुखस्य + ग्रभिमुखः) गुरु यदि मुँह फेरे हों तो उनके सामने होकर (च) ग्रौर (दूरस्थस्य ग्रन्तिकम् एत्य) दूर खड़े हों तो पास जाकर (शयानस्य तु) लेटे हों (च) ग्रौर (निदेशे एव तिष्ठतः) समीप ही खड़े हों तो (प्रणम्य) विनम्र होकर प्रतिश्रवण ग्रौर बातचीत करे ।। १७२ ।।

गुरु से निम्न ग्रासन पर बैठे-

नीचं शय्यासनं चास्य सर्वदा गुरुसन्निधौ । गुरोस्तु चक्षुविषये न यथेष्टासनो भवेत् ॥ १७३ ॥ [२।१६८] (१३६)

(गुरुसन्निघो) गुरु के समीप रहते हुए (ग्रस्य) इस ब्रह्मचारी का (शय्या + ग्रासनम्) विस्तर ग्रोर ग्रासन (सर्वदा) सदा ही (नीचम्) गुरु के ग्रासन से नीचा या साधारण रहना चाहिए (गुरो: तु चक्षुः विषये) ग्रोर गुरु की ग्रांखों के सामने (यथेष्टासन: न भवेत्) कभी मनमाने ग्रासन से न बैठे ग्रर्थात् शिष्टतापूर्वक बैठे ।। १७३।।

गुरु का नाम न ले---

नोदाहरेदस्य नाम परोक्षमि केवलम् । न चैवास्यानुकुर्वीत गतिभाषितचेष्टितम् ॥ १७४॥ [२।१६६] (१३७)

(परोक्षम् प्रिपि) पीछे से भी (ग्रस्य) प्रपते गुरु का (केवल नाम न +उदाहरेत्) केवल नाम न ले [ग्रर्थात् जब भी गुरु के नाम का उच्चारण करना पड़े तो 'ग्राचार्य' 'गुरु' ग्रादि सम्मानबोधक शब्दों के साथ करना चाहिए, ग्रकेला नाम नहीं ] (च) ग्रीर (ग्रस्य) इस गुरु की (गित + भाषित + चेष्टितम्) चाल, वाणी तथा चेष्टाग्रों का (न ग्रनुकुर्वीत) ग्रनुकरण= नकल न उतारे ॥ १७४॥

गुरु की निन्दा न सुने---

गुरोर्यत्र परीवादो निन्दा वाऽपि प्रवर्त्तते। कर्णो तत्र पिघातव्यो गन्तव्यं वा ततोऽन्यतः ॥१७५॥ [२।२००] (१३८)

(यत्र) जहां (गुरो: परीवाद: भ्रपि वा निन्दा प्रवक्ति) गुरु की बुराई भ्रयवा निन्दा हो रही हो (तत्र) वहां (कणौ पिधातव्यौ) भ्रपने कान बन्द कर लेने चाहियें भ्रयीत् उसे नहीं सुनना चाहिये (वा) भ्रथवा (तत: अन्यत: गन्तव्यम्) उस जगह से कहीं भ्रन्यक चला जाना चाहिए।। १७५॥ ॥

श्रान्त श्री का : 'कर्णों पिधातस्यों' मुहाबरा—इस क्लोक में ''कर्णों पिधातस्यों' मुहाबरे के रूप में प्रयुक्त है। इसका अभिप्राय कान बन्द कर लेना नहीं है अपितु 'न सुनना' या 'ध्यान न देना' है। इसका हिन्दी में अनूदित मुहाबरा आज भी उसी अर्थ में प्रचलित है—'कान बन्द रखना' अर्थात् ध्यान न देना या न सुनना। इस के विपरीत 'कान धरना' या कान खुले रखना' मुहाबरे प्रचलित हैं। जिन का अर्थ है—ध्यान से सुनना।

गुरु-निन्दा का फल---

परीवादारखरो मवति श्वा वं मवति निन्दकः। परिमोक्ता कृमिभंवति कीटो मवति मस्सरी।।१७६॥ [२।२०१]

(परीवादात् खरः भवति) गुरु की बुराई करने वाला शिष्य अगले जन्म में गधा बनता है (निन्दकः वैश्वा भवति) निन्दा करने वाला कुत्ता बनता है (परिभोक्ता कृमिः भवति) गुरु के घन का उपभोग करने वाला छोटा कीड़ा बनता है और (मस्सरी कीटः भवति) गुरु से ईर्ष्या करने वाला बड़ा कीड़ा बनता है ॥ १७६ ॥

# अनुर्योत्जना-यह १७६ वाँ श्लोक निम्न रूप से प्रक्षिप्त है-

१. ग्रन्तिविरोध—मनुने १२। ६, २५—५२, ७४ क्लोकों में यह स्पष्ट मान्यता दी है कि व्यक्ति सत्त्व, रज, तमो युक्त कर्मों की ग्रिधिकता के ग्राधार पर उत्तम, मध्यम, ग्रधम ग्रथवा तिर्यंक् स्थावर ग्रीर मनुष्य ग्रादि योनियों को प्राप्त करता है, न कि केवल किसी एक ही कर्म से। ग्रीर फिर किसी कर्म के ग्राधार पर मनु ने कोई एक योनि भी निश्चित नहीं की है। इस क्लोक में एक ही कर्म से योनि का निश्चय कर

<sup>% [</sup>प्रचलित अर्थ — जहां गुरु की बुराई या निन्दा होती हो वहां ब्रह्मचारी कान बन्द करले या वहां से अन्यत्र चला जाये ॥ २००॥ ]

देना और केवल इन्हीं कर्मों से ही इन योनियों के प्राप्त होने का कथन करना, उक्त मान्यता के विरुद्ध होने से यह क्लोक प्रक्षिप्त है। (२) २।११७ [२।१४२] में गुरु द्वारा अन्त आदि से पालन-पोषण करने का निर्देश भी है। इस क्लोक में गुरु के पदार्थों का उपभोग करने वाले को अगले जन्म में कृमि होना बताया है। यह उक्त वर्णन से विरुद्ध है।

२. शैलीगत मामार—इस श्लोक में त्रुटियों के कारण विभिन्न योनियों की प्राप्ति का कथन निरामार, अयुक्तियुक्त एवं अतिशयोक्ति पूर्ण है। इस प्रकार की शैली मनु की नहीं है।

गुरु को कब ग्रभिवादन न करे---

दूरस्थो नार्चयेदेनं न क्रुद्धो नान्तिके स्त्रियाः।

यानःसनस्यश्चेवैनमवरुह्याभिवादयेत् ।।१७७॥ [२।२०२] (१३६)

(एनम्) शिष्य प्रयने गुरु को (दूरस्थः) दूर से (न + अर्चयेत्) नमस्कारन करें (न क्रुद्धः) न क्रोध में (न स्त्रियाः म्रन्तिके) जब म्रपनो स्त्री के पास बैठे हों न उस स्थिति में जाकर म्रभिवादन करें (च) भौर (यान + म्रास-नस्थः) यदि सवारो पर बैठा हो तो (म्रवरुद्धा) उतरकर (एनम्) म्रपने गुरु को (म्रभिवादयेत्) म्रभिवादन करें ।। १७७।।

साथ बैठने न बैठने सम्बन्धी निर्देश ---

प्रतिवातेऽनुवाते च नासीत गुरुएग सह ।

असंश्रवे चैव गुरोर्न किचिदपि कीर्तयेत्।। १७८ ।। [२।२०३](१४०)

(प्रतिवाते) शिष्य की ग्रोर से गुरु की ग्रोर ग्राने वाली वायु में (च) ग्रीर (ग्रनुवाते) उसके विपरीत ग्रर्थात् गुरु की ग्रोर से शिष्य की ग्रोर ग्राने वाली वायु की दिशा में (गुरुणा सह न + ग्रासीत) गुरु के साथ न बैठे (च) तथा (गुरो: ग्रसंश्रवे एव) जहां गुरु को ग्रच्छी प्रकार न सुनाई पड़े ऐसे स्थान में (किंचित् + ग्रिप न कीतंयेत्) कुछ बात न करे।। १७८।।

गुरु के साथ कहां-कहां बैठै---

गोऽक्वोब्द्रयानप्रासादस्रस्तरेषु कटेषु च। म्रासीत गुरुणा सार्व शिलाफलकनीषु च।।१७६॥ [२।२०४] (१४१)

(गो + ग्रव्य + उष्ट्रयान — प्रासादस्तरेषु) बैलगाड़ी, घोड़ागाड़ी, कंटगाड़ी पर भीर महलों भ्रथवा घरों में बिछाये जानेवाले बिछीने पर (च) भीर (कटेषु) चटाइयों पर (च) तथा (शिला-फलकनीषु) पत्थर, तस्ता, नौका पर (गुरुणा सार्घम् भ्रासीत) गुरु के साथ बैठ जाये।। १७६।।

गुरु के गुरु से गुरुतुत्य ग्राचरण-

गुरोगु रो सन्तिहिते गुरुवद्वृत्तिमाचरेत्।

न चानिसृष्टो गुरुणा स्वान्गुरूनभिवादयेत् ॥१८०॥[२।२०४](१४२)

(गुरोः गुरौ सन्तिहिते) गुरु के भी गुरु यदि समीप ग्रा जायें तो (गुरुवत् वृत्तिम् ग्राचरेत्) उनसे ग्रपने गुरु के समान ही ग्राचरण करे (च) ग्रौर (स्वान् गुरून्) ग्रपने माता-पिता ग्रादि गुरुजनों के ग्राने पर (गुरुणा ग्रनिमृष्टः न ग्रभिवादयेत्) गुरु से ग्रादेश पाये बिना ग्रभिवादन करने न जाये।। १८०।।

ग्रन्य ग्रघ्यापकों से व्यवहार-

विद्यागुरुष्वेतदेव नित्या वृत्तिः स्वयोनिषु ।

प्रतिषेयत्मु चाधर्मान्हितं चोपदिशत्स्विषि ।।१८१।।[२।२०६](१४३)

(विद्यागुरुषु) विद्या पढ़ाने वाले सभी गुरुग्नों में (स्वयोनिषु) प्रपने वंश वाले सभी बड़ो में (च) ग्रौर (ग्रधर्मान् प्रतिषेधत्सु उपिदशत्सु + ग्रिप) अधर्म से हटाकर धर्म का उपदेश करने वालों में भी (नित्या एतत् + एव वृत्तिः) सदैव यही [ऊपर विणत] बर्ताव करे।। १८१।। गुरुपुत्र ग्रादि से व्यवहार—

> श्रोयःसु गुरुवद्वृत्ति नित्यमेव समाचरेत् । गुरुपुत्रेषु चार्येषु गुरोश्चैव स्वबन्धुषु ॥ १८२॥ [२।२०७]

(श्रेयः सु) बड़े लोगों में (च) श्रीर (श्रायेषु गुरुपुत्रेषु) श्रेष्ठ गुरुपुत्रों में (च) यथा (गुरोः स्ववन्धुषु एव) गुरु के रिश्तेदारों में भी (तित्यं गुरुवत् एव वृति समाचरेत्) सदैव गुरु के समान ही वर्ताव करे।। १८२।।

बातः समानजन्मा वा शिव्यो वा यज्ञकर्मण ।

म्र**ष्यापयन्गुरुसुतो गुरुवन्मानमहंति ॥ १८३ ॥** [२ । २०८]

(गुरुसुतः) गुरु का पुत्र (बालः वा समानजन्मा) चाहे छोटा हो प्रथवा समान ग्रायु वाला हो (वा) ग्रथवा (यज्ञकर्मणि शिष्यः) यज्ञकर्म में दीक्षित होकर शिष्य बन चुका हो (ग्रध्यापयन्) वह पढ़ाता हुम्रा (गुरुवत् मानम् + ग्रहेति) गुरु के समान सम्मान का ग्रधिकारी है ॥ १८३॥

उत्सादनं च गात्राणां स्नायनोच्छिष्टभोजने ।

न कुर्याद्गुरुपुत्रस्य पारयोइचावनेजनम् ॥ १८४॥ [२ । २०६]

(गुरुपुत्रस्य) गुरुपुत्र के (गात्राणाम् उत्सादनम्) ग्रंगों का दवाना (स्नापन + उच्छिष्टभोजने) नहलाना, भूठा भोजन करना (च) ग्रौर (पादयोः ग्रवनेजनम्) पैरों का घोना (न कुर्यात्) ये कार्यं न करे ॥ १८४॥ १३

गुरुपत्नियों से व्यवहार---

गुरुवत्प्रतिवृज्याः स्युः सवर्णा गुरुयोषितः। स्रसवर्णास्तु संवृज्याः प्रत्युत्यानाभिवादनैः॥ १८४ ॥[२ । २१०]

(सवर्णाः गुरुयोषितः) गुरु के ग्रपने वर्णं की पित्नयां (गुरुवत् प्रतिपूज्याः स्युः) गुरु के समान ही पूजनीय हैं (ग्रसवर्णाः तु) श्रौर भिन्न वर्णं की गुरुपित्नयों का तो (प्रत्युत्थान + ग्रभिवादनैः) केवल उठने श्रौर नमस्कार करने से ही (संपूज्याः) ग्रादर करना चाहिए ॥ १८॥॥

भ्रम्यञ्जनं स्नापनं च गात्रोत्सादनमेव च। गुरुपत्म्या न कार्याणि केशानां च प्रसाधनम् ॥ १८६॥ [२।२११]

(ग्रम्थञ्जनम्) उबटन लगाना (स्नापनम्) स्नान कराना (च) ग्रीर (गात्र + उत्सादनम् एव) शरीर दबाना (च) तथा (केशानां प्रसाधनम्) बालों को संवारना (गुरुपत्न्या न कार्याण) ये कार्यं गुरुपत्नियों के नहीं करने चाहियें ॥ १८६॥

अन्य क्योत्जनः १८२ से १८६ श्लोक निम्न ग्राघार पर प्रक्षिप्त हैं-

१. अन्तिवरोध-(१) १८२ से १८४ इलोकों में गुरुपुत्र के साथ भी गुरु जैसा व्यवहार करने का निर्देश है, चाहे वह शिष्य ही क्यों न हो। यह निर्देश २। ६२ [११७], १२४-१३१ [१४६--१५६] श्लोकों की मान्यता के विरुद्ध है। इन इलोकों में कहा गया है कि पढ़ाने वाला ही गुरु ग्रीर बड़ा होता है ग्रीर वही ग्रादर के योग्य है। १२६ [१५१] वें श्लोक में ग्राङ्गिरस का उदाहरण देकर तो मनु ने इस मान्यता को ग्रीर ग्रधिक स्पष्ट कर दिया है। ग्रतः गुरुपुत्र को गुरु द्वारा भी ग्रादर देना ग्रादि बातें मौलिक नहीं हैं। (२) १८५ वें श्लोक में जो सवर्ण श्रौः ग्रसवर्ण पत्नियों के साथ पृथक्-पृथक् व्यवहार का विधान है, यह बहुपत्नीप्रथा भी मनुसम्मत नहीं है। मनु ने ५।१६७-६। दश क्लोकों में ग्रत्यन्त स्पष्ट शब्दों में यह वर्णन किया है कि एक पत्नी के मरणोपरान्त ही द्विज दूसरी से नियोग कर सकता है। इस प्रकार बहुपत्नी रखने का प्रश्न ही नहीं उठता। इसके साथ-साय इस बात से भी यह क्लोक परवर्ती प्रक्षेप सिद्ध होता है कि केवल इसी क्लोक में सवर्ण-प्रसवर्ण पत्नियों के साथ पृथक्-पृथक् व्यवहार करने का कथन है, अन्यत्र जहां भी गुरुपत्तियों के साथ व्यवहार के निर्देश का कथन है, वहां कहीं भी सवर्ण-प्रसवर्ण का भेद नहीं दर्शाया गया है [२।१८७--१६२ (२।२१२---२१७)]। (३) १८६ वें स्लोक में गुरुपत्नी के तैलमर्दन म्रादि के निषेध का विधान भी मौलिक नहीं है, क्योंकि जब २।१५२, १५४, १८७ [२।१७७, १७६, २१२] में स्त्रियों का दर्शन, स्पर्शन, म्रालिंगन ब्रह्मचारी के लिये पूर्णतः निषिद्धः कर चुके हैं तो फिर गुरुपत्नी की इस प्रकार की सेवाएं करने का प्रश्न ही नहीं उठता। इसके साथ-साथ यह बात भी विचारणीय है कि मनु ने ब्रह्मचारी को केवल गुरु की सेवा करने का ही ब्रादेश दिया है; गुरुपत्नी की सेवा करने का वर्णन कहीं नहीं किया है। इस प्रकार इन विरोधों के कारण ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं।

युवती गुरुपत्नी के चरणस्पर्श का निषेध श्रौर उसमें कारण-

गुरुपत्नी तु युवतिर्नाभिवाद्येह पादयोः।

पूर्णविश्वतिवर्षेण गुणदोषौ विजानता ॥१८७॥ [२।२१२] (१४४)

(पूर्णविश्वतिवर्षेण) जिसके बीस वर्ष पूर्ण हो चुके हैं ऐसे (गुणदोषी विजानता) गुण श्रीर दोषों की समभने में समर्थ युवक शिष्य को (युवितः गुरुपत्नी तु) जवान गुरुपत्नी का (पादयोः न श्रिभवाद्या) चरणों का स्पर्श करके श्रभिवादन नहीं करना चाहिए [श्रर्थात् बिना चरणस्पर्श किये ही उसका श्रभिवादन करे। उसकी विधि २। १६१ में विणित है]।। १८७॥

युवति के चरण स्पर्श से हानि--

# स्वभाव एष नारीणां नराणामिह दूषणम्।

म्रतोऽर्थान्न प्रमाद्यन्ति प्रमदासु विपिश्चितः ॥१८८॥ [२।२१३] (१४५)

(इह) इस संसार में (एषः स्वभावः) यह स्वाभाविक ही है कि (नारीणां नराणां दूषणम्) स्त्री-पुरुषों का परस्पर के संसगं से दूषण हो जाता है—दोष लग जाता है (अतः अर्थात्) इस कारण (विपिश्चितः) बुिद्धमान् व्यक्ति (प्रमदासु) स्त्रियों के साथ व्यवहारों में (न प्रमाद्यन्ति) कभी ग्रसावधानी नहीं करते प्रयात् ऐसा कोई वर्ताव नहीं करते जिससे सदाचार के मार्ग से भटक जाने की ग्राशंका हो।। १८८।। अ

# श्रविद्वांसमलं लोके विद्वांसमपि वा पुनः।

प्रमदा ह्युत्पयं नेतुं कामकोघवशानुगम् ॥१८६॥ [२।२१४](१४६)

(लोके) संसार में (प्रमदाः) स्त्रियां (काम-क्रोध-वश + ग्रनुगम्) काम ग्रोर क्रोघ के वशीभूत होने वाले (ग्रविद्वांसम्) ग्रविद्वान् को (वा) ग्रथवा (विद्वांसम् + ग्रिपि) विद्वान् व्यक्ति को भी (उत्पर्थ नेतुम्) उसके मार्ग से उखाड़ने में ग्रथीत् उद्देश्य से पथभ्रष्ट करने में (हि) निश्चय से (ग्रलम्) पूर्णतः समर्थ हैं ।। १८९ ।।

ग्रिभिप्राय यह है कि स्त्रियों में हाव-भाव ग्रीर रूप सौन्दर्य के द्वारा

<sup>% [</sup>प्रचलित म्रर्थ — स्त्रियों का यह स्वभाव है कि इस जगत् में शृङ्कार-चेष्टाम्रों के द्वारा व्यामोहित कर पुरुषों में दूपण उत्पन्न कर देती हैं, म्रत एव विद्वान् पुरुष स्त्रियों के विषय में म्रमावधानी नहीं करते किन्तु सर्वदा उनसे म्रलगही रहते हैं।। २१३।।]

पुरुषों को मोहित कर लेने का पूर्ण सामर्थ्य है। उनके इन गुर्गों के कारण पुरुष उनके संसर्ग से स्वयं अथवा उन्हीं के प्रयत्न से सदाचार के मार्ग से भ्रष्ट हो सकता है।

स्त्रीवर्ग के साथ एकान्तवास निपेध-

मात्रा स्वला दुहित्रा वा न विविक्तासनो भवेत् । बलवानिन्द्रियग्रामो विद्वासमिप कर्षति ॥१६०॥[२।२१४](१४७)

[मनुष्य को चाहिए कि] (मात्रा स्वस्ना वा दुहित्रा) माता, बहन ग्रथवा पुत्रो के साथ भी (विविक्त + ग्रासनः न भवेत्) एकान्त ग्रासनं पर न बैठे या न रहे, ग्रथीत् एकान्तनिवास न करे क्योंकि (वलवान् + इन्द्रिय-ग्रामः) शक्तिशाली इन्द्रियां (विद्वांसम् + ग्राप्) विद्वान् = विवेकी व्यक्ति को भी (कर्षति) खोंचकर ग्रप्ने वश में कर नेतीं हैं ग्रथीत् ग्रपने-ग्रपने विषयों में फंसाकर पथभ्रष्ट कर देती हैं।। १६०।।

''इस वाक्य का ग्रर्थ—इन्द्रियाँ इतनी प्रवल हैं कि माता तथा बहनों के साथ रहने में भी सावधान रहना चाहिए।'' (पू० प्र०१५)

युवति गुरुपत्नी के ग्रभिवादन की विधि-

कामं तु गुरुपत्नीनां युवतीनां युवा भुवि । विधिवद्वन्दनं कुर्यादसावहमिति बुवन् ॥१६१॥ [२।२१६] (१४८)

(कामं तु) ग्रच्छा तो यही है कि (युवा) युवक शिष्य (युवतीनां गुरुपत्नीनाम्) जवान गुरुपित्नयों को (ग्रसौ + ग्रहम् + इति ब्रुवन्) 'यह मैं ग्रमुक नाम वाला हूँ' ऐसा कहते हुए (विधिवत्) पूर्ण विधि के ग्रनुसार [२। ६७, ६६ । (भ्रवि) भूमि पर भुककर ही (वन्दनं कुर्यात्) ग्रभिवादन करे।। १६१॥

वित्रोष्य पादग्रहणमन्वहं चाभिवादनम् । गुरुदारेषु कुर्वीत सतां धर्ममनुस्मरन् ॥ १६२ ॥[२ । २१७] (१४६)

शिष्य (सतां धर्मम् + अनुस्मरन्) श्रेष्ठों के धर्म को स्मरण करते हुए अर्थात् यह विचारते हुए कि स्थियों को अभिवादन करना शिष्ट व्यक्तियों का कर्त्तत्र्य है (गुरुदारेषु) गुरुपत्नियों को (अन्वहम् अभिवादनं कुर्वीत) प्रतिदिन अभिवादन करे (च) और (विप्रोप्य) परदेश से लौटकर (पादग्रहण्यु) चरणस्पर्य कर अभिवादन करे।। १६२।। गुरु सेवा का फल---

यया खनन्खनित्रेण नरो वार्यधिगच्छति । तया गुरुगतां विद्यां गुश्रूषुरिधगच्छति ॥१६३॥ [२।२१८](१५०)

(यथा खनित्रेण खनन् नरः) जैसे फावड़े से खोदता हुम्रा मनुष्य (वारि + म्रिष्याच्छिति) जल को प्राप्त करता है (तथा) वैसे (शुश्रूषुः) गुरु को सेवा करने वाला पुरुष (गुरुगतां विद्याम्) गुरुजनों ने जो विद्या प्राप्त को है, उसको (म्रष्याच्छिति) प्राप्त होता है।। १६३।। (सं० वि० ८५)

ब्रह्मचारी के लिए केश-सम्बन्धी तीन विकल्प एवं ग्रामनिवास का निषेध-

मुण्डो वा जटिलो वा स्यादथवा स्याच्छिखाजटः । नैनं ग्रामेऽभिनिम्लोचेत्सूर्यो नाभ्युदियात्ववचित् ॥१६४॥[२।२१६](१५१)

ब्रह्मचारी (मुण्डः वा जटिलः वा स्यात्) चाहे तो सब केश मुंडवा कर रहे, चाहे सब केश रखकर रहे (भ्रयवा) या फिर (शिखाजटः) केवल शिखा रखकर [शेष केश मुंडवाकर] (स्यात्) रहे। (एनम्) इस ब्रह्मचारी को (क्वचित् ग्रामे) किसी निवास स्थान में रहते (सूर्यः) सूर्य (न ग्रिभिनि-म्लोचेत्) न तो ग्रस्त हो (न = ग्रम्युदियात्) न कभी उदय हो ग्रर्थात् प्रमाद के कारण उसके निवास स्थान पर रहते-रहते सूर्य ग्रस्त नहीं होना चाहिए ग्रीर न ही सोते-सोते सूर्योदय होना चाहिए, ग्रिपतु उससे पूर्व ही संध्योपासन ग्रादि नित्यकर्मी के लिये वन-प्रदेश में निकल जाना चाहिए [२। ७६, ७८, ७७, ७६] ॥ १६४॥

प्रमादवश सोते रहने पर प्रायश्चित्त-

तं चेदम्युदियात्सूर्यः शयानं कामचारतः । निम्लोचेद्वाऽप्यविज्ञानाज्जपन्नुपवसेद्दिनम् ॥१६५॥ [२।२२०](१५२)

(तं चेत्) यदि उसे (कामचारतः शयानम्) इच्छानुसार सोते हुए (सूर्यः ग्रिभ + उदियात्) सूर्यं का उदय हो जाये (ग्रिपि वा) ग्रथवा (ग्रिवि ज्ञानात् निम्लोचेत्) ग्रनजाने में या प्रमाद के कारण सूर्यं ग्रस्त हो जाये तो (दिनं जपन् + उपवसेत्) दिनभर गायत्री का जप करते हुए उपवास करे = खाना न खाये ॥ १६५॥

सूर्ये<mark>ग ह्यभिनिर्मु वतः शयानोऽभ्युदितश्च यः।</mark> प्रायश्चित्तमकुर्वाण युक्तः स्यान्महतैनता ॥१९६॥[२२१](१५३) (यः) जो (सूर्येण ग्रभिनिर्मु क्तः) प्रमाद में सूर्य के ग्रस्त हो जाने पर (च) श्रीर (शयानः + श्रम्युदितः) सोते-सोते सूर्यं उदय होने पर (प्राय-श्वित्तम् श्रकुर्वाणः) प्रायश्चित्त नहीं करता है वह (महता + एनसा युक्तः स्यात्) बड़े श्रपराध का भागी बनता है श्रर्यात् उसे बड़ा दोषी माना जागेगा, क्योंकि संध्याकालों में ब्रह्मचारी के लिये सबसे परमावश्यक कर्म संध्योपासन का विधान है श्रीर इस कर्म में प्रमाद करने से ब्रह्मचारी के पापों में फसने का भय रहता है।। १९६॥

आनुर्गोत्जनाः 'एनः' के अर्थज्ञान के लिए २।२ [२।२७] पर भी समीक्षा द्रष्टव्य है।

संघ्योपासन का विधान एवं विधि-

म्राचम्य प्रयतो नित्यमुमे संध्ये समाहितः।

शुचौ देशे जपञ्जप्यमुपासीत ययाविधि ॥१६७॥[२।२२२] (१५४)

ब्रह्मचारी (नित्यम्) प्रतिदिन (उभे संध्ये) प्रातः श्रीर सायं दोनों संध्याकालों में [२।७६,७७] (शुचौ देशे) शुद्ध स्थान में (श्राचम्य) श्राच-मन करके (प्रयतः) प्रयत्नपूर्वक (समाहितः) एकाग्र होकर (जप्यं जपन् उपा-सीत) परमेश्वर का जप करते हुए उपासना करे ॥ १६७॥

"नित्य संध्योपासन पर्वे शुद्ध जल का ग्राचमन किया करे।" (सं वि ७६)

स्त्री-शुद्रादि के उत्तम आचरण का भी श्रनुकरण करे-

यदि स्त्री यद्यवरजः श्रेयः किचित्समाचरेत्।

तत्सर्वमाचरेद्युक्तो यत्र वाऽस्य रमेन्मनः ॥१६८॥[२।२२३](१४४)

(यदि स्त्री यदि + भ्रवरजः) यदि कोई स्त्री भ्रथवा शूद्र भी (किंचित् श्रेयः समाचरेत्) कोई श्रेष्ठ कार्य करें (तत्सर्व + ग्राचरेत्) उनसे शिक्षा लेकर उस पर श्राचरण करना चाहिए (वा) भ्रथवा (यत्र) जिस शास्त्रोक्त कर्म में (ग्रस्य मनः रमेत्) इसका मन रमे उस श्रेष्ठ कार्य को करता रहे।। १६८।।

त्रिवर्ग-सम्बन्धी मान्यताए"---

धर्मार्थावुच्यते श्रोयः कामार्थो धर्म एव च । स्रयं एवेह वा श्रोयस्त्रिवर्ग इति तु स्थितिः ॥ १६६ ॥ [२ । २२४]

(इह) इस संसार में (धर्माथौं श्रेयः उच्यते) कोई धर्म ग्रौर ग्रर्थ को कल्याण-कारी कहते हैं (कामाथौं) कोई काम और ग्रर्थ को (च) ग्रौर (धर्मः + एव) कोई धर्म को ही (वा) अथवा (अर्थः + चैव श्रेयः) कोई अर्थ को ही श्रेय कहते हैं (त्रिवगंः इति तु स्थितिः) 'धर्म, अर्थ और काम इन तीनों का वर्ग ही इस संसार में श्रेयस्कर है' यही वास्तविक सिद्धान्त है।। १६६।।

आनुर्धे त्जनः धर्मं, काम, ग्रथं के स्वरूप के लिए ७। २६ की समीक्षा देखिए।

ग्राचार्यंश्च पिता चैव माता भ्राता च पूर्वजः।

नार्तेनाप्यवमन्तव्या बाह्यालेन विशेषतः ॥ २००॥ [२ । २२४]

(ग्राचार्य + चिपता च एव मःता पूर्वजः भ्राता) आचार्य, पिता, माता तथा वड़ा भाई (ग्रार्तेन + ग्रापिन ग्रवमन्तव्याः) स्वयं दुःखी होते हुए भी किसी को इनका ग्रपमान नहीं करना चाहिए (विशेषतः व्राह्मणेन) विशेषरूप से ब्राह्मए को तो कभी इनका ग्रपमान नहीं करना चाहिए॥ २००॥

> प्राचार्यो ब्रह्माएो मूर्तिः पिता मूर्तिः प्रजापतेः। माता पृथिष्या मूर्तिस्तु भ्राता स्वो मूर्तिरात्मनः॥ २०१॥ [२।२२६]

[क्योंकि] (ब्राचार्यः ब्रह्मणः मूर्तिः) श्राचार्यं वेद-ज्ञान देने से ब्रह्मा की मूर्ति रूप है (पिता प्रजापतेः मूर्तिः) पिता पालन करने से प्रजापित की मूर्ति है (माता पृथिव्याः मूर्तिः) माता पालन व सहनज्ञीलता के कारण पृथिवी की मूर्ति है (स्वः भ्राता ब्रात्मनः मूर्तिः) अपना बड़ा भाई सहायक होने से ग्रपनी ब्रात्मा की ही मूर्ति है।। २०१।।

यं मातापितरौ क्लेशं सहेते सम्मवे नृगाम् । न तस्य निष्कृतिः शक्या कर्तुं वर्षशतंरिय ॥२०२॥ [२२७]

(मातापितरौ) माता भीर पिता (नृणां संभवे) सन्तानों को उत्पन्न श्रीर पालनपोषण करने में (यं क्लेशं सहेते) जिस कष्ट को सहन करते हैं (तस्य निष्कृतिः) उसका बदला (वर्षशर्तैः + श्रीप) सौ वर्षों में भी (न कर्तुं शक्या) नहीं चुकाया जा सकता ॥ २०२ ॥

> तयोनित्यं प्रियं कुर्यादाचार्यस्य च सर्वदा। तेष्वेव त्रिषु तुष्टेषु तपः सर्वं समाप्यते।।२०३॥[२।२२८]

(तयोः) उन दोनों मर्थात् माता-पिता का (च) मीर (माचार्यंस्य) म्राचार्यं का (नित्यम्) प्रतिदिन (सर्वदा) हर समय (प्रियं कुर्यात्) प्रियं कार्यं करता रहे (तेषु तुष्टेषु एव) इन तीनों के संतुष्ट होने में ही (सर्वं तपः समाप्यते) सब तप पूर्णं हो जाता है।। २०३।।

तेवां त्रयाणां शुश्रूषा परमं तप उच्यते।
न तैरनम्यनुकातो धर्ममन्यं समाचरेत्।।२०४॥ [२।२२६]
(तेवां त्रयाणां सुश्रूषा) आचार्यं, माता और पिता इन तीनों की सेवा करना

ही (परमं तपः उच्यते) श्रेष्ठ तप कहा गया है (तैः + भ्रनभ्यनुज्ञातः) इनकी अनुमित के बिना (श्रन्यं धर्मं न समाचरेत्) श्रन्य किसी धर्म का श्राचरण न करे।। २०४॥

### त एव हि त्रयो लोकास्त एव त्रय ब्राश्रमाः। त एव हि त्रयो वेदास्त एवोक्तास्त्रयोऽग्नयः॥ २०५॥ [२।२३०]

(ते + एव हि त्रयः लोकाः) वे ही तीनों — पृथ्वी, आकाश, ग्रन्तिक्ष लोक हैं (ते + एव त्रयः ग्राश्रमाः) वे तीनों ही तीन — ब्रह्मचर्य, गृहस्थ एवं संन्यास आश्रम हैं (ते एव हि त्रयः वेदाः) वे ही तीन — ऋक्, यजुः, साम, वेद हैं (ते + एव त्रयः + ग्रग्नयः उक्ताः) वे ही तीन ग्रग्नियां [२।२०६] मानी हैं ॥२०४॥

# पिता व गार्हपत्योऽग्निर्माताऽग्निर्दक्षिरणः स्मृतः । गुरुराहवनीयस्तु साऽग्नित्रेता गरीयसी ॥ २०६ ॥ [२।२३१]

(पिता वै गार्हपत्यः + ग्राग्नः) पिता गार्हपत्य ग्राग्न [=गृहपित के द्वारा यज्ञ में प्रज्वलित की जाने वाली ग्राग्न जिसे पिता ग्राप्ने बाद में ग्राप्नी सन्तान को सौंप देता है] के समान है (माता दक्षिणः ग्राग्नः स्मृतः) माता दक्षिण ग्राग्न [=यज्ञ में दक्षिण की ग्रोर स्थापित की जाने वाली ग्राग्न] के समान है (गुरुः तु ग्राहवनीयः) ग्रीर गुरु ग्राहवनीय = आहुति देने योग्य यज्ञ की ग्राग्न के समान है (सा अग्नित्रेता गरीयसी) इन तीनों ग्राग्नयों का समूह सर्वश्रेष्ठ है। ग्रांष्र्वि जिस प्रकार यज्ञ की इन तीन ग्राग्नयों का श्रेष्ठ फल है, वही फल इन तीनों की सेवा में है।। २०६॥

### त्रिष्वप्रमाद्यन्तेतेषु त्रींल्लोकान्विजयेद्गृही । दीप्यमानः स्ववपुषा देववद्दिव मोदते ॥ २०७ ॥ [२।२३२]

(गृही) गृहस्थी व्यक्ति (एतेषु त्रिषु + ग्रप्रमाद्यन्) इन तीनों की सेवा में प्रमाद न करता हुग्रा (स्त्रवपुषा दीप्यमानः) ग्रपने शरीर से देदीप्यमान होता हुग्रा (दिवि देववत् मोदने) द्युलोक में = स्वर्ग में देवता के समान प्रसन्नता को प्राप्त होता है।। २०७।।

### इमं लोकं मातृ मक्त्या पितृ भक्त्या तु मध्यमम् । गुरुगुश्रूषया त्वेवं ब्रह्मलोकं समस्तुते ॥ २०८ ॥ [२।२३३]

[मनुष्य] (इमं लोकं मातृभक्त्या) इस पृथिवी लोक को माता की सेवा करने से (मध्यमं तु पितृभक्त्या) मध्यम स्राकाश लोक को पिता की सेवा करने से (एवम्) इसी प्रकार (गृक्गुश्रूपया) गुरु की सेवा करने से (ब्रह्मलोकं समझ्तुते) मोक्ष को प्राप्त करता है॥ २०=॥

सर्वे तस्याहता धर्मा यस्येते त्रय ब्राहताः । अनाहतास्तु यस्येते सर्वास्तस्याफलाः क्रियाः ॥ २०६ ॥ [२ । २३४] (यस्य एते त्रयः ग्राहताः) जिसने इन तीनों—ग्राचार्यः, माता, पिता का ग्रादर रला है (तस्य सर्वे धर्माः ग्राइताः) मानों उसने सभी धर्मों का ग्रादर किया है ग्रर्थात् सभी धर्मों का पालन किया है (यस्य तु एते ग्रनाइताः) जिसने इनका ग्रादर नहीं रखा (तस्य सर्वाः क्रियाः ग्रफलाः) उसकी सब श्रेष्ठ क्रियाएं निष्फल रहती हैं॥ २०६॥

> यावत् त्रयस्ते जीवेयुस्तावन्नान्यं समाचरेत्। तेज्वेव नित्यं शुश्रूषां कुर्यात्प्रियिश्वने रतः॥ २१०॥ [२ । २३४]

(ते त्रयः यावत् जीवेयुः) वे तीनों जब तक जीयें (तावत् ग्रन्यं न समाचरेत्) तब तक [इनकी सेवा-शुश्रूषा को छोड़कर] किसी ग्रन्य धर्म का प्रमुखता से पालन न करें (प्रियहिते रतः) उनके प्रिय ग्राचरण में लगा रहकर (तेषु + एव नित्यं शुश्रूषां कुर्यात्) उनकी ही सदा सेवा करता रहे ॥ २१०॥

तेवामनुपरोधेन पारत्र्यं यद्यवाचरेत्। तत्तनिनवेवयेत्तंत्र्यो मनोवचनकर्मामः ॥ २११ ॥ [२ । २३६]

(तेषाम् + म्रनुपरोघेन) उन माता, पिता, म्राचार्यं के म्रविरुद्ध उनकी म्रनुमित से (मनो-वचन-कर्मभिः) मन, वचन मौर कर्मं के द्वारा (यद्-यद् पारत्र्यम् म्राचरेत्) जो-जो परलोक को ग्रुभ करने वाला कार्यं करे (तत्-तत्) उस सबको (तेम्यः) उनसे (निवेदयेत्) प्रकट कर दे॥ २११॥

> त्रिज्वेतेष्वितिकृत्यं हि पुरुषस्य समाप्यते। एव धर्मः परः साक्षाबुपधर्मोन्य उच्यते॥ २१२॥ [२।२३७]

(एतेषु त्रिषु हि) इन तीनों की सेवा करने से ही (पुरुषस्य इतिकृत्यं समाप्यते) पुरुष के सब कत्तंव्य पूर्ण हो जाते हैं (एषः साक्षात् परः धर्मः) यही पुरुष का साक्षात् सर्व श्रेष्ठ धर्म है (श्रन्यः उपधर्मः उच्यते) श्रन्य सभी धार्मिक कार्य इसकी श्रपेक्षा गौण धर्म हैं।। २१२।।

अन्तुर्ह्योत्जन्तः १६६ से २१२ तक के श्लोक निम्न आधार पर प्रक्षिप्त हैं—

१. विवयविरोध—ये २०० से २११ दलोक विषयविरुद्ध हैं। द्वितीय प्रध्याय का विषय ब्रह्मचर्यात्रम एवं ब्रह्मचारी ही के कत्तंव्यों से सम्बद्ध है [२।४४ (२।६६), ३।१—२, २।४३—४४ (२।६६—६६)] दलोकों में स्पष्टतः गुरु के पास रहते हुए ब्रह्मचारी को जो कत्तंव्य करने चाहिएँ, उन्हीं का कथन करने का संकेत दिया है। श्रीर २।१३६ [२।१६४] में भी कहा—"द्याने कमयोगेन "गुरौ वसन् संचिनुयात् ब्रह्माधिगमिकं तपः" श्रयत्—इन पूर्वोक्त विधियों के अनुसार ब्रह्मचारी गुरु के पास रहता हुआ वेदज्ञान की वृद्धि के लिए तप करे। इसके श्रतिरिक्त २।६३ [१०६], १५० [१७४], १६६-१७६ [१६४-२०३], १६४ [२१६], २१६-२२१ [२४१-२४६] इलोकों से भी स्पष्ट होता है कि इस श्रष्ट्याय में केवल उन्हीं कर्त्तंव्यों का जो गुरुकुल में रहते पालन करने होते हैं कथन है। किन्तु इन क्लोकों में जो

कर्त्तं व्यक्ते हैं वे ब्रह्मचारियों के न होकर घर में रहने वालों के हैं। २०७ वें क्लोक में तो स्पष्टत: "विजयेत गृही" शब्द का प्रयोग है। इसी प्रकार प्रतिदिन माता-िपता का प्रिय ग्राचरण करना [२०३], उनकी प्रतिदिन सेवा करना [२१०] उनकी ग्राज्ञा लेकर प्रत्येक धर्मकार्य करना [२११], ग्रादि बातें घर से दूर गुरुकुल में रहते हुए संभव ही नहीं हैं। ये गृहस्थ के कर्त्तं व्य हैं। इस प्रकार यहां ये विषयविरुद्ध होने से प्रक्षिप्त हैं। यहां यह भी ध्यान देने योग्य बात है कि ये क्लोक ग्रथंवाद के रूप में न होकर विधिवाक्य हैं।

- २. ग्रन्तिवरोष—(१) १६६ वें श्लोक में विभिन्न ग्राचार्यों का मत प्रदिश्तित करते हुए किसी के मत से केवल धर्म-ग्रर्थ को कल्याणकारक कहा है, किसी के मत से केवल 'ग्रर्थ' को ही। यह मान्यता मनु के ग्रनुकूल नहीं है। मनु 'धर्म' को सर्वत्र ग्रनिवार्य मानते हैं। ४। १७६ में तो उन्हों ने स्पष्ट शब्दों में घोषित किया है—''परित्यजेत् ग्रर्थकामो यो स्यातां धर्मवर्जितों' ग्रर्थात् धर्म से रहित अर्थ ग्रोर काम का परित्याग कर देवे।' फिर केवल 'ग्रर्थ' को ही कल्याणकारक मानने का मत मनु को कैसे स्वीकार्य हो सकता है? मनु ने धर्म-काम-ग्रर्थ तीनों को ग्रावश्यक ग्रीर समन्वित रूप से साध्य माना है। वे किसी शुभकार्य के परिणामस्वरूप तीनों की ही ग्रभिवृद्धि का उल्लेख करते हैं, यथा—''समीक्ष्यकारिणं प्राज्ञं धर्मकामार्थकोविवम्।'' 'त्रिवर्गेणामिवधंते।'' [७।२६-२७]। इस प्रकार इस मान्यता से विरोध होने के कारण यह श्लोक प्रक्षिप्त है।
- (२) इसी प्रकार माता-पिता, आचार्य की सेवा में ही तप की पूर्णता कहना [२०४], इसी में सब कर्त्तव्यों की समाप्ति मानना [२१२], इन्हीं की सेवा को परमधर्म कहना [२१२], ग्रादि बातें मनुस्मृति के १।१०६; २।१४१ [२।१६६], ४।१४७ क्लोकों के विरुद्ध है, जिनमें प्राणायाम, वेदाम्यास ग्रादि को तप ग्रौर परमधर्म घोषित किया है।
- (३) २१० में इनके जीते जी अन्य कर्त्तं क्यों को न करने का कथन करना मनुस्मृति की सारी व्यवस्थाओं के ही विरुद्ध है। इस प्रकार मनुस्मृति में विहित सारे विधान अनावश्यक सिद्ध हो जाते हैं।
- (४) इसी प्रकार, २०४, २०६ क्लोकों में इन्हीं तीनों को तीन लोक, तीन वेद, तीन ग्राश्रम कहना भी मनुस्मृति की मूल मान्यता के विरुद्ध है। यदि वे ही तीनों वेद श्रीर ग्राश्रम मान लिये जायें तो फिर वेदों श्रीर ग्राश्रमों की श्रावश्यकता ही नहीं रहती!
- (३) प्रसंगिबरोध इन क्लोकों से प्रसंग भी भंग हो रहा है। १६८ वें क्लोक में स्त्रियों ग्रीर निम्नस्तर के व्यक्तियों द्वारा किये जाने वाले श्रेष्ठ कर्मों का अनुकरण करने का निर्देश है। २१३ वें क्लोक में उसी चर्चा को ग्रर्थवाद के रूप में विस्तार करते हुए विजित किया है कि निम्नस्तर के व्यक्ति से विद्या ग्रीर धर्म का भी ग्रहण कर

लेवे । १६ प्रवें क्लोक की चर्चा २१३ वें से सम्बद्ध है । इन क्लोकों ने उसे तोड़ दिया है । इस प्रकार प्रसंगविरुद्ध वर्णन के कारण ये क्लोक प्रक्षिप्त हैं ।

निम्नस्तर के व्यक्ति से भी ज्ञान-धर्म की प्राप्त---

श्रद्धानः शुभां विद्यामाददीतावरादपि। श्रन्त्यादपि परं धर्मं स्त्रीरत्नं दुष्कुलादपि ॥२१३॥[२।२३८](१४६)

(गुभां विद्यां श्रद्धानः) उत्तम विद्या प्राप्ति की श्रद्धा करता हुम्रा पुरुष (ग्रवरात् + ग्रपि ग्राददीत) अपने से न्यून से भी विद्या पावे तो ग्रहण करे (ग्रन्त्यान् + ग्रपि परं धर्मम्) नीच जाति से भी उत्तम धर्म का ग्रहण करे, ग्रौर (दुष्कुलात् ग्रपि स्त्रीरत्नम्) निद्यकुल से भी स्त्रियों में उत्तम स्त्री का ग्रहण करे, यह नीति है।। २१३।। (सं० वि० ८५)

उत्तम वस्तुग्रों का सभी स्थानों से ग्रहण-

विषादप्यमृतं ग्राह्यं बालादिप सुभाषितम् ।

अमित्रादि सद्वृत्तममेध्यादि काञ्चनम् ॥२१४॥ [२।२३६] (१५७)

(विषात् + ग्रिप + ग्रमृतं ग्राह्मम्) विष से भी ग्रमृत का ग्रहण कर लेना चाहिए, ग्रौर (वालात् + ग्रिप सुभाषितम्) बालक से भी उत्तम वचन को ग्रह्गा कर लेना चाहिए, ग्रौर (ग्रिमित्रात् + ग्रिप सद्-वृत्तम्) वैरी से भी श्रेष्ठ ग्राचरण सीख लेना चाहिए, तथा (ग्रमेष्यात् + ग्रिप काञ्चनम्) ग्रशुद्ध स्थान ने भी स्वर्णं या मूल्यवान् वस्तु को प्राप्त कर लेना चाहिए ॥ २१४॥

''विष से भी ग्रमृत का ग्रहण करना, वालक से भी उत्तम वचन को ले लेना।'' (सं० वि० ५५)

स्त्रियो रत्नाःययो विद्या धर्मः शोचं सुभाषितम् । विविधानि च शिल्पानि समादेयानि सर्वतः ॥२१४॥[२।२४०](१४८)

(स्त्रियः) उत्तम स्त्री (रत्नानि) नाना प्रकार के रत्न (विद्या) विद्या (धर्मः) सत्य (शौचम्) पवित्रता (सुभाषितम्) श्रेष्ठभाषण (च) ग्रोर (विविधानि शिल्पानि) नाना प्रकार की शिल्पविद्या श्रर्थान् कारीगरी (सर्वतः सनादेयानि) सब देश तथा सब मनुष्यों से ग्रह्ण करें ॥ २१५॥ (स० प्र० ६६)

अस्तु श्रीत्जन्तः इस स्रध्याय का विषय विद्या या शिक्षा प्राप्ति का है। २१३-२१५ इनोकों में विद्या-सम्बन्धी बात प्रमुखतः कहते हुए साथ ही सन्य सामान्य शिक्षाप्रद वार्ते भी कह दी हैं जो कि लोकोक्तिवत् प्रसिद्ध हैं। विद्या से सम्बद्ध होने के कारण ये सभी वचन प्रासंगिक एवं विषयसंगत हैं। श्रापत्ति काल में श्रन्नाह्मण से विद्याध्ययन एवं उसके नियम-

म्रबाह्मणादध्ययनमापत्काले विधीयते । म्रनुव्रज्या च ग्रुश्रूषा यावदय्ययनं गुरोः ॥२१६॥ [२।२४≀](१५६)

(स्राप्तकाले) स्रापत्ति काल में (स्रवाह्मणात्) स्रवाह्मण स्रर्थात् क्षत्रिय स्रादि से भी (स्रव्ययनम्) विद्या ग्रहण करना (विधीयते) विहित है (यावत् स्रव्ययनम्) शिष्य जव तक पढ़े तव तक (गुरोः स्रनुवज्या च शृश्रूषा) गुरु की स्राज्ञा का पालन स्रौर सेवा करे ॥ २१६ ॥

अबन्तु श्री का श्रमाह्मण से विद्या प्राप्ति -- श्रमाह्मण से विद्याप्राप्ति की परम्परा मनु के परचात् भी रही है। यद्यपि विद्यादान ब्राह्मण का प्रमुख कर्त्तव्य रहा है किन्तु अन्य वर्णों से भी विद्या प्राप्त की जा सकती है इसकी पुष्टि मनु निम्न क्लोकों में पहले भी कर चुके हैं ---

- (क) श्रद्धानः शुभां विद्यामाददीतावरादिष । स्रन्त्यादिष परंधर्मं स्त्रीरत्नं दृष्कुलादिष ।। २ । २१३ (२३८)
- (ल) स्त्रियः रत्नान्यथो विद्या स्मादेयानि सर्वतः ॥ २।२१५(२४०)
- (ग) सुश्रुत ने भी इसका समयंत किया है (सूत्रस्थान द्वि० प्र०)

''बाह्यएस्त्रयाएां वर्णानामुपनयनं कन्तुं महंति, राजन्यो द्वयस्य, वैदयो वैदय-स्येवेति । सूद्रमिष कुलगुएसस्पन्नं सन्त्रवर्जमुपनीतसध्यापयेदियेके ।' = ब्राह्मण तीनों वर्ण ब्राह्मण, क्षत्रिय श्रीर वैदय; क्षत्रिय, क्षत्रिय श्रीर वैदय; तथा वैदय एक वैदय वर्ण को यज्ञोपवीत कराके पढ़ा सकता है । श्रीर जो कुलीन गुभलक्षणयुक्त शूद्र हो तो उसको मन्त्रसंहिता छोड़के सब शास्त्र पढ़ावे, शूद्र पढ़े परन्तु उसका उपनयन न करे यह मत श्रतेक ग्राचार्यों का है (स० प्र० तृ० समु०)। उपनयन ग्रीर मन्त्रसंहिताश्रों का निषेध यह इसलिए है कि वह निश्चित समय पर इस संस्कार का श्रिधकार खो बैठता है. इसो कारण वह शूद्र कहलाना है, किन्तु पढ़ना उसको भी चाहिए।

नाब्राह्मणे गुरौ शिष्यो वासमात्यन्तिकं वसेत् । ब्राह्मणे चानतूचाने काङ्क्षन्गतिमनुत्तमाम् ॥२१७॥[२।२४२] (१६०)

स्प्रमृत्तनां गति कांक्षन् शिष्यः) प्रति उत्तमगति चाहने वाले शिष्य को चाहिए कि वह (ग्रवाद्याणे गुरौ) ग्रवाद्याणा गुरु के यहाँ (च) ग्रौर (ग्रव् + ग्रव्चाने व्याद्याणे) वेदों में ग्रपारंगत साङ्गोपाङ्ग वेदों के ग्रध्यापन में ग्रसमर्थ बाह्यण गुरु के समीप भो (ग्रात्यन्तिकं वासंन वसेन्) ग्राजीवन निवास न करे [क्योंकि इनके पास शिष्य की प्रगति एक जाती है। सांगों-

पांग वेदों के ज्ञाता विद्वान् के पास रहकर हो उन्नित की उत्तम गित तक पहुंच सकता है ]।। २१७।।

यदि त्वास्यन्तिकं वासं रोचयेत गुरोः कुले ।
युक्तः परिचरेदेनमाज्ञारीरिवमोक्षणात् ॥२१८॥ [२।२४३] (१६१)

(यदि तु) यदि ब्रह्मचारी शिष्य (गुरोः कुले) गुरुकुल में (ब्रात्यन्तिकं वासं रोचयेत) जीवन-पर्यन्त निवास करना चाहे तो (ब्राशरीर-विमो-क्षणात्) शरीर छूटनेपर्यन्त (एनम्) ब्रपने गुरु की (युक्तः परिचरेत्) प्रयत्न पूर्वक सेवा करे ॥ २१८ ॥

श्राजीवन गुरु-सेवा का फल---

म्रा समाप्तेः शरीरस्य यस्तु शुश्रूषते गुरुम्। स गच्छत्यञ्जसा वित्रो ब्रह्मगः सम्म शास्त्रतम्।।२१६॥ [२।२४४]

(यः तु) जो ब्रह्मचारी (म्रासमाप्तेः शरीरस्य) शरीर के त्याग होने तक म्रर्थात् मृत्युपर्यन्त (गुरु शुश्रूषते) गुरु की सेवा करता है (सः) वह (विप्रः) विद्वान् व्यक्ति (ब्रह्मणः शास्वतं सद्म) परमात्मा के नित्यपद मोक्ष को (म्रञ्जसा गच्छति) शीघ्र प्राप्त करता है ॥ २१६ ॥

# आनुशीत्उनः प्रस्तुत श्लोक निम्न ग्राधार पर प्रक्षिप्त है-

श्रन्तिवरोध—(१) इस श्लोक में केवल गुरु-सेवा से ही ब्रह्म की प्राप्ति बतलायी है। मनु केवल एक ही कमें से नहीं अपितु सभी निःश्रेयस कमों के पालन से मोक्ष-प्राप्ति मानते हैं [१२। ६३, ३१]। (२) मनु न १२। ६३ और ३१ में जो निःश्रेयस कमें परिगणित किये हैं यह कमें उनमें परिगणित नहीं है, श्रतः यह मनु की मान्यता से संगत नहीं है इस लिए प्रक्षिप्त है। (३) इसमें गुरुसेवा को श्रनावश्यक महत्त्व दिया है। यदि मृत्युपर्यन्त केवल गुरुसेवा करना ही मोक्षदायक है तो फिर श्रन्य मनुस्मृति-विहित विधानों की क्या आवश्यकता रहेगी? इस प्रकार यह श्लोक मनु की मूलव्यवस्था एवं धारणा के ही विरुद्ध है।

समावर्तन की इच्छा होने पर गुरुदक्षिणा का विधान एवं नियम---

न पूर्वं गुरवे किञ्चिदुपकुर्वीत धर्मवित्।

स्नास्वंस्तु गुरुणाऽऽज्ञप्तः शक्त्या गुर्वर्थमाहरेत् ॥२२०॥[२।२४५](१६२)

(धर्मवित्) विधि का ज्ञाता शिष्य (स्नास्यन् तु) स्नातक बनने [समावर्तन कराने] की इच्छा होने पर (गुरुगा + ग्राज्ञप्तः) गुरु से ग्राज्ञा प्राप्त करके (शक्त्या) शक्ति के ग्रनुसार (गुर्वर्थम) गुरु के लिए (ग्राहरेत्) दक्षिणा प्रदान करे। किन्तु (पूर्वं गुरवे किचित् न उपकुर्वीत) समावर्तन

से पहने गुरु को दक्षिएा। या भेंट रूप में कुछ, नहीं देना चाहिए।। २२०॥ गुरुदक्षिणा में देय वस्तुएं—

क्षेत्रं हिरण्यं गामश्वं छत्रोपानहमासनम् । धान्यं वासांसि वा ज्ञाकं गुरवे प्रीतिमावहेत् ॥२२।॥[२।२४६] (१६३)

[शिष्य यथाशिकत ] (क्षेत्रम्) भूमि (हिरण्यम्) सोना (गाम्) गाय (ग्रश्वम्) घोड़ा (छत्र + उपानहम् + आसनम्) छाता, जूता, ग्रासन (घान्यम्) ग्रन्न [वासांसि) वस्त्र (वा) ग्रथवा (शाकम्) शाक (गुरवे) गुरु के लिए (प्रीतिम् + ग्रावहेत्) प्रीतिपूर्वक दक्षिणा में दे ॥ २२१ ॥

गुरु के निधन पर गुरुदक्षिए। का विधान---

म्राचार्ये तु खलु प्रेते गुरुपुत्रे गुरणान्विते। गुरुदारे सपिण्डे वा गुरुवद् वृत्तिमाचरेत्॥ २२२॥ [२। २४७]

(आचार्ये तु खलु प्रेते) ग्राचार्यं की यदि मृत्यु हो जाये तो (गुणान्विते गुरुपुत्रे) गुणवान् गुरुपुत्र में (गुरुदारे) गुरुपत्नी में (वा) ग्रथवा (सिपण्डे) गुरु के वंश वाले योग्य व्यक्ति में (वृत्तिम्) दक्षिणा देने के कर्त्तं व्यक्ते (गुरुवत्) गुरु के समान (ग्राचरेत्) करे ग्रथित गुरु की मृत्यु हो जाने पर उक्त व्यक्तियों को गुरु के स्थान की दक्षिणा दे दे॥ २२२॥

एतेष्वविद्यमानेषु स्नानासनविहारवान् । प्रयुक्त्जानोऽग्निशुश्रूषां साधयेद्देहमात्मनः ॥ २२३ ॥ [२ । २४८]

(एतेषु + अविद्यमानेषु) इन [गुरुपुत्र, गुरुपत्नी श्रीर सिषण्ड व्यक्ति] के विद्य-मान न होने पर शिष्य (स्नान-श्रासन-विहारवान्) स्नान, आसन [ = संघ्योपासन के लिए बैठना] तथा ग्रन्य नित्यकर्म करता हुन्ना (ग्रिग्निशुश्रूषां प्रयुञ्जानः) ग्रग्नि-होत्र करते हुए (ग्रात्मनः देहं साधयेत्) श्रपने शरीर को साथे—तपस्या से संयमित करे।। २२३।।

आनुश्रीत्जना: २२२ एवं २२३ वां श्लोक निम्न ग्राधार पर प्रक्षिप्त सिद्ध होता है—

श्रन्तिषरोध— २२३ वें श्लोक के वर्णन से यह प्रकट होता है कि यदि गुरुपुत्र, गरुपत्नी श्रीर गुरु का कोई सिपण्ड व्यक्ति विद्यमान न हो तो शिष्य गुरु की श्रियन के पास रहकर ही जीवन पर्यन्त श्रपनी देह को साधे। इससे यह भी संकेत मिलता है कि वह गृहस्थाश्रम में भी न जाये। यह वात मनुस्मृति की व्यवस्थाओं से अनेक प्रकार से विरुद्ध जानी है। ३।२ में ही मनु ने ब्रह्मचर्थाश्रम के पश्चात् सभी को गृहस्थ में जाने का निदंश दिया है। जहाँ तक गुरु की वात है, एक गुरु के दिवंगत हो जाने पर श्रन्य

गुरु को स्वीकार किया जा सकता है। अन्य गुरुको स्वीकार न किया जाये, मनुस्मृति में ऐसा कोई बन्धन नहीं है। अपितु २।२१४ [२४०] के इस कथन से— "स्त्रियः रत्नान्यथो विद्याः समावेयानि सर्वतः" तो विभिन्न गुरुओं से विद्या प्राप्त कराने का विधान है। इसी प्रकार २।११४—११६ [१४०--१४१]; १२४ [१४६] इलोकों में भी विभिन्न गुरुओं से विद्या प्राप्त कर लेने का सवेत है। जब विभिन्न गुरुओं से विद्या प्राप्त कर लेने का सवेत है। जब विभिन्न गुरुओं से विद्या प्राप्त करने की छूट है तो एक ही गुरु के भरोसे उसकी अनु पस्थिति में जीवनभर बैठकर तपस्या करने वाली बात मनुस्मृति सम्मत सिद्ध नहीं होती। २२२ वां इलोक प्रसंग की वृष्टि से इससे सम्बद्ध है तथा उसका २२०-२२१ इलोकों के कथन से भी विरोध है, अतः वह भी प्रक्षिप्त है।

आजीवन ब्रह्मचर्यं पालन का फल---

है।] ॥ २२४॥

एवं चरित यो विशो ब्रह्मचर्यमिविष्तुतः । स गच्छत्युत्तमस्थानं न चेहाजायते पुनः ॥ २२४ ॥ [२ । २४६] (१६४)

(यः विप्रः) जो द्विज विद्वान् (एवम्) उपर्युक्त प्रकार मे (प्रविष्लुतः) ग्रखण्डित रूप से (ब्रह्मचर्यं चरति) ब्रह्मचर्यश्रम का सेवन करता है (सः उत्तमं स्थानं गच्छति) वह उत्तम स्थानं ग्र्यात् ब्रह्म के पद को प्राप्त करता है (च) ग्रीर (इह) इस संसार में (पुनः न ग्राजायते) पुनर्जन्म नहीं लेता ग्रर्थात् प्रवाह से चलने वाले जन्म-मरण से छूट जाता है। [क्योंकि मोक्षसुख भी कर्मों का फल है, ग्रतः वह सान्तकर्मों का ग्रनन्त फल नहीं हो सकता। ग्रतः मोक्ष-सुख की ग्रवधि पूरी होने पर जीव का फिर जन्म ग्रवश्य होता

इति महर्षि-मनुप्रोक्तायां सुरेन्द्रकुमारकृत हिन्दीमाष्यसमन्वितायाम् 'ग्रनुशीलन' समीक्षाविभूषितायाञ्च मनुस्मृतौ संस्कार-ब्रह्मचर्याश्रमात्मको द्वितीयोऽघ्यायः॥



# ऋथ तृतोयोऽध्यायः

[हिन्दीभाष्य-ग्रनुशीलनसमीक्षाभ्यां सहितः]

(समावर्त्तन, विवाह एवं पञ्चयज्ञविधान-विदय)

[समावर्त्तन ३। १--३ तक]

ब्रह्मचर्यं श्रीर वेदाध्ययन काल---

षट्त्रिशदाब्दिकं चर्यं गुरौ त्रैवेदिकं व्रतम् । तद्धिकं पादिकं वा ग्रहणान्तिकमेव वा ॥ १ ॥ (१)

(गुरौ) गुरु के समीप रहते हुए ब्रह्मचारी को (त्रैवेदिक व्रतम्) ज्ञान कर्म, उपासना रूप त्रिविध ज्ञानवाले वेदों के ग्रध्ययन सम्बन्धी ब्रह्मचर्य व्रत का (षट्त्रिशर्+ग्राब्दिकम्) छत्तीस वर्ष पर्यन्त (तत्+ग्राधिकम्) उस से ग्राधे ग्रर्थात् ग्रठारह् वर्ष पर्यन्त (वा) ग्रथवा (पारिकम्) उन छत्तीस के चौथे भाग ग्रर्थात् नौ वर्ष पर्यन्त (वा) ग्रथवा (ग्रहण +ग्रन्तिकम्+ एव) जब तक विद्या पूरी न हो जाये तब तक (चर्यम्) पालन करना चाहिए।। १।।

"ग्राठवें वर्ष से ग्रागे छत्तीसवें वर्ष पर्यन्त ग्रर्थात् वेद के साङ्गोपाङ्गे पढ़ने में बारह-बारह वर्ष मिलके छत्तीस ग्रीर ग्राठ मिलके चवालीस ग्रथवा ग्रठारह वर्षों का ब्रह्मचर्य ग्रीर ग्राठ पूर्व के मिलके छब्बीस वा नौवर्ष तथा जब तक विद्या पूरी ग्रहण न कर लेवे तब तक ब्रह्मचर्य रक्षे।" (स० प्र०४४)

समावर्तन कब करे---

वेदानधीत्य वेदौ वा वेदं वाऽपि यथाक्रमम् । स्रविप्लुतब्रह्मचर्यो गृहस्थाश्रममावसेत् ॥ २ ॥ (२)

(वेदान् वेदो वा वेदं यथाक्रमम् + ग्रधीत्य) प्रह्मचर्य से चार, तीन, दो ग्रथवा एक वेद को यथावत् पढ़ (ग्रविष्नुतब्रह्मचर्यः) ग्रखण्डित ब्रह्म-चर्य का पालन करके (गृहस्थाश्रमम् + ग्रावसेत्) गृहाश्रम को धारण करे॥ २॥ (सं० वि० ६८) "जब यथावत् ब्रह्मचर्यं ग्राचार्यानुकूल वर्त्तकर धर्म से चारों, तीन वा दो ग्रयवा एक वेद को साङ्गोपाङ्ग पढ़के जिसका ब्रह्मचर्यं खण्डित न हुम्रा हो वह पुरुष वा स्त्री गृहाश्रम में प्रवेश करे।" (स० प्र० ७५)

आन्तु श्री त्जन्तः (१) समावर्तन से श्रीमप्राय—गुरु के समीप रहकर, ब्रह्मचर्यव्रत का पालन करते हुए वेदों एवं वेदाङ्गशास्त्रों की शिक्षा प्राप्त कर गुरुकुल से घर वापिस लौटने का नाम 'समावर्तन' है। यह प्रधानतया गृहस्य धारण के उद्देश्य से किया जाता है। 'सम्' श्रीर 'श्रा' उपसर्गपूर्वक 'वृत्—वर्त्तने' (भ्वादि) धातु से ल्युट् प्रत्यय के योग से समावर्तन शब्द निष्पन्न होता है। इसका शाब्दिक ग्रर्थ हे—'वापिस लौटना'। यह एक संस्कार है, जिसको 'स्नान' भी कहा जाता है। इसीकारण समावर्तन करने वाले को 'स्नातक' कहा जाता है। स्नातक तीन प्रकार के होते हैं—''त्रय एव स्नातका भवन्ति। विद्यास्नातको व्रतस्नातको विद्याद्वतस्नातकइचेति।''

🕬 पार० गृह्यसूत्र २। ४। ३२॥

ग्रथीत्—स्नातक (=गुरुकुल से शिक्षा प्राप्त करके घर लौटने वाले शिक्षित व्यक्ति) तीन प्रकार के होते हैं—१. विद्यास्नातक = जो विद्या को समाप्त करके किन्तु ब्रह्मचर्यंत्रत को पूर्ण न करके समावर्तन करते हैं, २. व्रतस्नातक = जो ब्रह्मचर्यं व्रत को समाप्त करके किन्तु विद्या को पूर्ण किये बिना स्नातक बनते हैं, ३. विद्याव्रतस्नातक = जो विद्या तथा ब्रह्मचर्यं व्रत दोनों को पूर्ण करके स्नातक बनते हैं।

- (२) समावतंन का काल और उसके आवश्यक नियम उपर्युक्त ३। १-२ श्लोकों में मनुने समावतंन के काल और उसके लिए आवश्यक नियमों का उल्लेख किया है। उनके अनुसार समावतंन के लिए प्रमुख दो नियम हैं—
- १. त्रयीविद्यारूप चारों वेदों के ग्रध्ययन-काल में ३६, १८ ग्रीर ६ वर्षों की तीन ग्रविध निर्धारित की हैं। इस प्रकार प्रत्येक व्यक्ति के लिए कम से कम नौ वर्ष तक गुरुकुल में रहते हुए ब्रह्मचर्यव्रत का पालन करना ग्रनिवार्य है [३।१]।
- २. इसके साथ-साथ यह भी ग्रनिवार्य है कि द्विज कम से कम एक वेद का साङ्गोपांग ग्रघ्ययन ग्रदश्य करे। उससे अधिक दो, तीन, चार वेदों का ग्रघ्ययन करना उसकी इच्छा पर निर्भर है [३।२]।

इन दोनों नियमों को पूर्ण करके ही द्विज के लिए स्टातक बनकर ग्रहाश्रम को धारण करने का विधान है, भ्रन्यथा नहीं।

इन तथा मनु के अन्य वचनों के अनुसार समावर्तन का काल कम से कम २५ वर्ष के अनन्तर निर्थारित होता है। इसे दो प्रकार से स्पष्ट किया जा सकता है—

(क) उपनयन संस्कार में [२।११-१३(२।३६-३८)] मनु ने उपनयन काल में कई-कई विकल्पात्मक विधान दिये हैं। सामान्य ग्रवस्था में सबसे कम ग्रायु ८ वर्ष में बाह्मण का उपनयन होता है। ६ वर्ष कम से कम एक वेद के साङ्गोपाङ्ग ग्रध्ययन का काल है। वेद के स्रध्ययन से पूर्व उन्हें समक्षते के लिए प्रारम्भिक शिक्षा एवं सामान्य वेदाङ्गों [ ==शिक्षा, कल्प, व्याकरण, छन्द, निरुक्त, ज्योतिष (छह)] का गम्भीर ज्ञान भी स्रावश्यक है [२।११५(२।१४०)]।

इसमें वर्णोच्चारण शिक्षा से लेकर दर्शन-उपनिषदों तक ७-- वर्ष का समय लगता है। इस प्रकार - + - + १ == २५ वर्षों का कम से कम प्रारम्भिक वेद का पूर्ण शिक्षः काल वनता है।

(त) मनु ने २५ वर्ष तक गुरुकुल-निवास का विधान किया है उसके पश्चात् गृहस्थ में जाने का कथन है— "चतुर्यमायुषो भागमुषित्वाद्यं गुरौ द्विजः । द्वितीयमा-युषो भागं कृतदारो गृहे वसेत् ।।" [४ । १] यह श्रायु का पहला भाग २५ वर्ष तक का समय है । तब तक विद्यार्थी गुरुकुलवास करे । पुनः समावर्तन कर गृहस्थ बने । [इस विषय में विस्तृत वियेचन ३ । ४ की समीक्षा में पढ़िये]।

इस प्रकार प्रत्येक श्रवस्था में कम से कम २५ वर्ष तक श्रघ्ययन काल श्रवस्य होता है। उसके पश्चात् ही समावर्तन करना मनुसम्मत है।

> तं प्रतीतं स्वधर्मेण ब्रह्मदायहरं पितुः। स्रिविणं तल्प म्रासीनमहंयेत्प्रथमं गवा ॥ ३ ॥ (३)

(तं स्वधर्मेण प्रतीतम्) जो स्वधर्म ग्रर्थात् यथावत् ग्राचार्य ग्रीर शिष्य का धर्म है उससे युक्त (पितुः ब्रह्मदायहरम्) पिता = जनक वा ग्रध्यापक से ब्रह्मदाय ग्रर्थात् विद्यारूप भाग का ग्रह्ण (श्रिग्वणम्) ग्रीर माला का धारण करने वाले (तल्प ग्रासीनम्) ग्रपने पलग में बैठे हुए ग्राचार्य को (प्रथमं गवा ग्रह्येत्) प्रथम गोदान से सत्कार करे। वंसे लक्षणयुक्त विद्यार्थी को भी कन्या का पिता गोदान से सत्कृत करे।। ३।। (स० प्र०७६)

आनुर्धी ट्यन्तः 'स्नग्वी' शब्द 'गृहस्थी' के लिए रूढ है और इसका मुहावरे के रूप में प्रयोग होता है। देखिए २। १४२ पर विस्तृत विवेचन।

(विवाह-विषय)

[३।४ से ३।६६ तक]

गुरु की ग्राज्ञा से विवाह---

गुरुणाऽनुमतः स्नात्वा समावृत्तो यथाविधि। उद्दहेत द्विजो भार्यां सवर्णां लक्षरणान्विताम्॥४॥(४) (यथाविधि समावृत्तःः) यथावत् उत्तम रीतिसे ब्रह्मचर्यं ग्रीर विद्या को ग्रहण कर (गुरुणा + ग्रनुमतः स्नात्वा) गुरु की ग्राज्ञा से स्नान करके (द्विजः) ब्राह्मण, क्षत्रिय ग्रीर वैश्य (सवर्णाम्) ग्रपने वर्ण की (लक्षणान्वि-ताम्) उत्तम लक्षण युक्त (भार्याम्) स्त्री से (उद्वहेत) विवाह करे ॥ ४॥ (सं० वि० ६६)

''गुरु की ग्राज्ञा से स्नान कर गुरुकुल से श्रनुक्रम पूर्वक ग्राके ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य ग्रपने वर्णानुकूल सुन्दरलक्षणयुक्त कन्या से विवाह करे।'' (स॰ प्र० ७८)

असन्तु ट्रिटिंडन्ड : (१) विवाह से प्रिम्प्राय—'वि' उपसर्ग पूर्वक 'वह—प्रापणे, धातु ते 'घञ्' प्रत्यय के योग से विवाह श्रीर 'उद्' उपसर्ग से इसका पर्यायनाची 'उदवाह' शब्द बनता है। जिनका अर्थ है—'विशेष विधि पूर्वक एक-दूसरे को प्राप्त करके पारस्परिक जिम्मेदारी को वहन करना।' यह एक शास्त्रसम्मत सामा-जिक विधान है। इसमें स्त्री-पुरुप सुख सुविधा हेतु श्रीर गृहस्य के कर्त्तंव्यों का पालन करने के लिए दम्पती के रूप में एक-दूसरे के साथ रहने का निश्चय करते हैं श्रीर पारस्परिक दायित्वों को निभाते हैं। इस प्रकार रहकर सन्तानोश्यक्ति के द्वारा मानव वंश की श्रीमवृद्धि करते हैं।

इसको मनुस्मृति में 'पािए। प्रह्राए' सस्कार भी कहा गया है। इसका भी यही ग्राभिप्राय है कि उपर्युक्त उद्देश्यों के लिए एक-दूसरे का हाथ पकडना श्रर्थात् सहारा देना।

(२) मनुस्पृति में स्त्री-पुरुषों के विवाह की श्रायु — श्ररयन्त प्रसिद्धि के कारण मनु ने यहां विवाह की श्रायु का उल्लेख नहीं किया है, किन्तु श्रन्यत्र इसका स्पष्ट उल्लेख है। प्रसंगवश उस पर यहां विस्तृत विवेचन किया जाता है।

वेदों में तथा ग्रन्य शास्त्रों में मनुष्य की ग्रीसत प्रायु एक सी वर्ष मानी गई है। इसी ग्राधार पर वेदों में सी ग्रीर सी वर्षों से ग्राधक स्वस्थेन्द्रियों से युक्त जीवन-प्राप्ति की प्रार्थना की गयी है—'तच्चकुर्देवहितं पुरस्ताच्छुक मुख्यरत्। पश्येम शरदः शतं जीवेम शरदः शतं श्रुख्याम शरदः शतं प्रज्ञवाम शरदः शतम् ग्रदीनाः स्थाम शरदः शतं मुयश्च शरदः शतात्।" [यजु० ३६। २४]

(क) इस स्रौसत स्रायु के स्राधार पर मनु ने मनुष्य-जीवन को निम्न चार स्रवस्था स्रों में विभाजित करके उसकी स्रविध निर्धारित की है—

चतुर्यमायुषो भागमुषित्वाद्यं गुरौ द्विजः।
द्वितीयमायुषो भागं कृतदारो गृहे वसेत्।।४।१॥४।१६६॥
वनेषु च विहृत्यंवं तृतीयं भागमायुषः।
चतुर्यमायुषो भागं त्यक्तवा सङ्गान्परिवजेत्।।६।३३॥
सौ वर्षं की श्रायु के इस प्रकार २४-२४ वर्ष के चार भाग होते हैं। श्रायु के

प्रयमभाग में ग्रर्थात् २४ वर्ष तक बहाचर्यपालन करना चाहिए। द्वितीय भाग में ग्रर्थात् २४ के पश्चात् गृहस्थ बनकर रहे। पुत्र का पुत्र होने पर ग्रथवा त्वचा, केश पक जाने पर [६।२] गृहस्थ से वानप्रस्थ बनकर,तृतीयभाग में ग्रर्थात् ७४ वर्ष तक वनस्थ रहे। उसके पश्चात् चतुर्थभाग में सन्यासी बन जाये।

इन विधानों से मनु ने यह स्पष्ट संकेत दिया है कि पुरुष की विवाह की आयु कम से कम २५ वर्ष है। उससे पूर्व विवाह नहीं होना चाहिए।

(ल) स्त्री के विवाह की आबु-इसका संकेत मनु ने १।१० श्लोक में दिया है— "त्रीणि वर्षाण्युदीक्षेत कुमार्यु तुमती सती। अर्घ्यं तु कालावेतस्माद्विन्वेत सब्शं पतिम्।"

म्रथात्-मासिक धर्म प्रारम्भ होने के पश्चात् तीन वर्ष पर्यन्त प्रतीक्षा करने के उपरान्त कन्या स्वयंवर कर सकती है।

कन्याग्रों को मासिक धर्म सामान्यतः १३-१५ वर्ष की ग्रवस्था में प्रारम्भ होता है। तीन वर्ष के ग्रनन्तर यह काल १६-१८ की ग्रायु का होता है। ग्रतः कन्या के विवाह की कम से कम ग्रायु १६ वर्ष है। २५ वर्ष का पुरुष १६ वर्ष की कन्या से विवाह करे । इससे ग्रधिक ग्रायु में इतने ही ग्रनुपात से विवाह होना चाहिए। क्योंकि प्रजनन सामर्थ्य एवं शरीर-रचना की दृष्टि से १६ वर्ष की कन्या २५ वर्ष के पुरुप के तुल्य होती है।

- (ग) मनु ने विवाहोपरान्त स्त्री के कर्त्तं व्यों का जो वर्णन किया है, जैसे—
  गृह्रकार्यों में दक्ष होना, घर की साज-सज्जा, शुद्धि ग्रादि में चतुर होना, ग्राय-व्यय की
  संभाल रखना [४। १४०], गृह-स्वामिनी होना, सभी वस्तुश्रों की संभाल, धार्मिक
  ग्रनुष्ठानों का संयोजन [६। ११, २६-२८, ६६, १०१], इनसे भी यह ज्ञात होता है
  कि ये किसी ग्रल्पायु के नहीं ग्रिपतु समऋदार युवती के लिए विहित कर्त्तं व्य हैं। इससे
  भी यह सिद्ध होता है कि कन्या की विवाह योग्य ग्रायु १६-१७ वर्ष से ऊपर ही है।
- (३) ग्रायुवेंद के ग्रनुसार विवाह की ग्रायु—इस विषय में वैद्यक ग्रन्थ सर्वोत्तम प्रमाण होते हैं,क्योंकि उनमें शरीर के ग्राधार पर उचित-प्रनुचित का विवेचन होता है। ग्रायुवेंद के प्रसिद्ध ग्रन्थ 'सुश्रुत' में शरीर की वृद्धि ग्रीर क्षीणाता के ग्राधार पर चार ग्रवस्थाएं प्रदर्शित की हैं, ग्रीर तदनुसार विवाह की ग्रायु निर्धारित की हैं—

"चतको स्रवस्थाः शरीरस्य वृद्धिः, यौवनक्, संपूर्णता, किंचित् परिहाणिः चेति । स्रावोडशात् वृद्धिः, स्रायञ्चिति । स्रावोडशात् वृद्धिः, स्रायञ्चिति । स्रायोजन्य, स्रायत्वारिशतः संपूर्णता, ततः किंग्निचत् परिहाणिः चेति ।" [सुश्रुत सूत्रस्थान ३४ । २४ ॥] = शरीर की चार स्रवस्थाए हैं, सोलहवें वर्ष से चौबीस तक वृद्धि = बढोतरी की स्रवस्था, पच्चीसवें वर्ष से यौवन का प्रारम्भ होता है और चालीसवें में यौवन की परिपक्वता होती है । उसके पश्चात् शरीर की धातुस्रों में कुछ-कुछ क्षीराता स्राने लगती है ।

यह युवावस्था ही विवाह की अवस्था होती है। इससे पूर्व शरीर की धातुओं

में त्रपरिपक्वता होती है। बालिवाह से, जहां शरीर की घातुओं का विकास रक जाता है, वहां गर्भ और सन्तान सम्बन्धी अनेक आशाकाएं हो जाती हैं; जैसे—गर्भ का न रहना, गर्भसाव, गर्भपात, दुवंल सन्तान का जन्म, जन्म के बाद शीघ्र मृत्यु, सन्तान का ग्रस्वस्थ रहना आदि। इसी कारण सुश्रुतकार ने २५ वर्ष से पूर्व पुरुष का, १६ वर्ष से पूर्व कन्या के विवाह का निषेध किया है। कुशल वैद्य २५ वर्ष के पुरुष और १६ वर्ष की कन्या को प्रजनन में समसामर्थ्य वाला बताते हैं। निम्न प्रमाणों में ये मान्यताएं दण्टव्य हैं—

पञ्चिवित्रे ततो वर्षे पुमान्नारी तु षोडते । समस्वागतवीर्यो तो जानीयात् कुशलो भिषक् ॥ सुश्रुत सूत्र ० ३५ । १० ॥ ऊनषोडतः वर्षायामप्राप्तः पञ्चिविश्वतिम् । यद्याधत्ते पुमान् गर्भे कुक्षिस्यः स विपद्यते ॥ जातो या न चिरं जीवेत् जीवेद्वा दुर्बलेन्द्रियः । तस्मादस्यन्तवालायां गर्माधानं न कारयेत् ॥ सुश्रुत श० १०।४७-४८ ॥

(४) वेद में विवाह की म्रायु — वेद में ब्रह्मचारिणी कन्या द्वारा युवक पुरुष को वरण करने का कथन है। उपर्युक्त प्रमाणों में युवावस्था २५ वर्ष के अनन्तर वतलायी गयी है। इस प्रकार वेदों में भी २५ वर्ष के म्रनन्तर ही विवाह की म्रायु मानी गयी है। मन्त्र है— "ब्रह्मचर्येण कन्या युवानं विन्दते पतिम् ॥" अथ० ११। ४। ४॥

श्रर्थात्—''जैसे,लड़के पूर्ण ब्रह्मचर्य श्रौर पूर्ण विद्या पढ़ पूर्ण जवान होके श्रपने सदृश कन्या से विवाह करें, वैसे कन्या भी श्रखण्ड ब्रह्मचर्य से पूर्ण विद्या पढ़ युवित हो, श्रपने तुल्य पूर्ण युवावस्था वाले पित को प्राप्त होवे।" (सं० वि० वेदारम्भप्रकरण)

विवाह-योग्य कन्या---

असिपण्डा च या मातुरसगोत्रा च या पितुः। सा प्रशस्ता द्विजातीनां दारकर्मणि मैथुने ॥ ४ ॥ (४)

(या मातुः ग्रसिण्डा) जो स्त्री माता की छह पीढ़ी (च) ग्रौर (पितुः ग्रसगोत्रा) पिता के गोत्र को न हो (सा) वही (द्विजातीनाम्) द्विजों के लिए (दारकर्मणि) विवाह करने में क (प्रशस्ता) उत्तम है।। प्र।। क्कि (मैथुने) मैथुन के लिए (संविक्ट)

''जो कन्या माता के कुल की छः पीढ़ियों में नहो स्रौर पिता के गोत्र की नहो उस कन्या से विवाह करना उचित है'' (स० प्र०७६)

विवाह में त्याज्य कुल-

# महान्स्यपि समृद्धानि गोजाविधनधान्यतः । स्त्रीसम्बन्धे दर्शतानि कुलानि परिवर्जयेत् ॥ ६ ॥ (६)

(स्त्रीसंबन्धे एतानि दशकुलानि) विवाह में नीचे लिखे हुए दश कुल (गो+ग्रजा+ग्रवि+घनधान्यतः समृद्धानि महान्ति+ग्रिपि) चाहे वे गाय श्रू ग्रादि पशु घन ग्रीर धान्य से कितने ही बड़े हों (परिवर्जयेत्) उन कुलों की कन्या के साथ विवाह न करे।। ६॥ (सं० वि० ६६)

अक्ष(ग्रजा) बकरी (ग्रवि) भेड़ .....

"चाहे कितने ही घन, घान्य, गाय, म्रजा, हाथी, घोड़े, राज्य, श्री, म्रादि से समृद्ध ये कुल हों तो भी विवाह-सम्बन्ध में निम्नलिखित दश कुलों का त्याग कर दे।" (स॰ प्र॰ ८०)

# होनक्रियं निष्पुरुषं निरुद्धन्दो रोमशार्शसम् । क्षय्यामयाव्यपस्मारिश्वित्रकुष्ठिकुलानि च॥७॥(७)

वे दश कुल ये हैं—(हीनक्रियम्) एक = जिस कुल में उत्तम क्रिया न हो (निष्पुरुषम्) दूसरा—जिस कुल में कोई भी उत्तम पुरुष न हो (निश्छन्दः) तीसरा-जिस कुल में कोई विद्वान् न हो (रोमश + ग्रशंसम्) चौथा जिस कुल में शरीर के ऊपर बड़े-बड़े लोम हों, पांचवां—जिस कुल में बवासीर (क्षयी) छठा—जिस कुल में क्षयी (राजयक्ष्मा) रोग हो (ग्रामयावी) सातवां—जिस कुल में ग्रान्नमन्दता से ग्रामाशय रोग हो (ग्रपस्मारि) ग्राठवां—जिस कुल में मृगी रोग हो (श्वित्र) नववां—जिस कुल में श्वेतकुष्ठ (च) ग्रीर (कुष्ठि कुलानि) दशवां—जिस कुल में गिलतकुष्ठ ग्रादि रोग हों उन कुलों की कन्या ग्रथवा उन कुलों के पुरुष से विवाह कभी न करे।। ७।। (सं० वि० ६६)

"जो कुल सिक्तिया से हीन, सत्पुरुषों से रिहत वेदाध्ययन से विमुख, शरीर पर बड़े-वड़े लोम प्रथवा बवासीर, क्षयी, दमा, खांसी, ग्रामाशय, मिरगी, श्वेतकुष्ठ ग्रौर गलितकुष्ठयुक्त कुलों की कन्या वा वर के साथ विवाह होना न चाहिये क्योंकि ये सब दुर्गुंग ग्रौर रोग विवाह करने वाले में भी प्रविष्ट हो जाते हैं। इसलिये उत्तम कुल के लड़के ग्रौर लड़िकयों का ग्रापस में विवाह होना चाहिए।" (स० प्र० ८०)

विवाह में त्याज्य कन्याएं ---

नोद्वहेत्कपिलां कन्यां नाधिकांगीं न रोगिणीम्। नालोमिकां नातिलोमां न वाचाटां न पिङ्गलाम्॥ ८॥ (८)

# नक्षं वृक्षनदीनाम्नीं नात्थपर्वतन। मिकाम् । न पक्ष्यहित्रेष्यनाम्नीं न च भीषणनामिकाम् ॥ ६ ॥ (६)

(किपलाम्) पीले वर्ण वाली (ग्रिधिक + ग्रङ्गीम्) ग्रिधिक ग्रङ्गवाली जैसी छंगुली ग्रादि (रोगिणीम्) रोगवती (ग्रलोमिकाम्) जिस के शरीर पर कुछ भी लोग न हों (ग्रितिलोमाम्) जिसके शरीर पर बढ़े-बड़े लोग हों (वाचाटाम्) व्यर्थं ग्रिधिक बोलने हारी (पिङ्गलाम्) जिसके पीले बिल्ली के सद्दा नेत्र हों, तथा (ऋक्ष-वृञ्ज-नदी-नाम्नीम्) जिस कन्या का ऋक्ष=नक्षत्र पर नाम ग्रर्थात् रेवती रोहिणो इत्यादि, क्ष्र नदी=जिसका गंगा, यमुना इत्यादि (ग्रन्त्य-पर्वत-नामिकाम्) पर्वत—जिसका विघ्याचला इत्यादि (प्रक्षी + ग्रहि-प्रेड्य-नाम्नीम्) पत्री ग्रर्थात् कोकिला, हंसा इत्यादि, ग्रहि ग्रर्थात् उरगा, भोगिनी इत्यादि, प्रेड्य—दासी इत्यादि ग्रीर जिस कन्या का (भीषणानामिकाम्) कालिका, चंडिका इत्यादि नाम हो (न) उससे विवाह न करे।। द, ह।। (सं० वि० ६६) क्ष

🕸 (वृक्ष) तुलसिया, गेंदा, गुलाबा, चंपा, चमेली म्रादि वृक्ष नाम वाली। (स॰ प्र॰ ८०)

न पीले वर्ण वाली, न ग्रधिकः ङ्की ग्रर्थात् पुरुष भे लम्बी-चौड़ी ग्रधिक

१. महर्षि-दयानन्द ने (२।८) श्लोक के 'म्रधिकांगी' शब्द के दो अर्थ किये हैं— (१) म्रधिक अङ्ग वाली, जैसी छंगुली म्रादि। (२) पुरुष से लम्बी चौड़ी। इस पर पौराणिकों का यह म्राक्षेप मिथ्या है कि इस शब्द के दोनों म्रर्थं नहीं बन सकते। देखिये इन म्रर्थों की सिद्धि—

<sup>(</sup>१) प्रधिकाङ्गीम् = प्रधिकान्यंगानि यस्यास्ताम् । ग्रथीत् जिसके ग्रधिक ग्रङ्ग हैं, वह छंगुली ग्रादि । इस प्रयं में ग्रधिक' शब्द विशिष्ट वाची तथा 'ग्रङ्ग' शब्द ग्रवयववाची है ।

<sup>(</sup>२) अधिकाङ्गीम् — अधिकम् अङ्ग — शरीरं यस्यास्ताम् । स्रयीत् जिसका शरीर स्रधिक — लम्बा चौड़ा है, उसको । इस स्रयं में स्रधिक, 'स्रघ्यारूढ — बढ़ा हुस्रा स्रयं में स्रौर 'सङ्ग' शब्द सङ्ग समुदाय शरीर स्रयं का बोधक है। इन अयों में प्रमाण —

<sup>(</sup>क) 'ग्रधिकम्' ग्रष्टाघ्यायी (५।२।७३) सूत्र में 'ग्रघ्यारूढ' शब्द का उत्तर-पदलोप ग्रौर 'कन्' प्रत्यय से इस की सिद्धि की है। ग्रौर निरुक्त में 'ग्रधि' शब्द का 'उपरिभाव' ग्रथं भी बताया है। 'ग्रधीस्युपरिभावमैंडवर्यं वा।' (निरुक्त १।३)

र्हे [प्रचित्तत सर्थ — किपल (भूरे) वर्णवाली, प्रधिक (या कम) प्रद्र्यों वाली (यथा — छह अंगुलियों वाली या चार या तीन अंगुलियों वाली ग्रादि), नित्य रोगिर्गी रहने वाली, बिल्कुल रोम से रहित या बहुत ग्रधिक रोमवाली, श्रधिक बोलने वाली श्रीर भूरी-भूरी ग्रांखों वाली कन्या से विवाह न करे॥ ८॥]

बलवाली, न रोगयुक्ता, न लोमरिहत न बहुत लोमवाली न बकवाद करने हारी और भूरे नेत्र वाली, न ऋक्ष प्रर्थात् प्रदिवनी, भरणी, रोहिणीदेई, रेवतीबाई चितारि ग्रादि नक्षत्र नाम वाली; तुलिसया, गेंदा, गुलाबा, चंपा चमेली ग्रादि वृक्ष नाम वाली; गंगा, जमना ग्रादि नदी नाम वाली; चांडाली ग्रादि ग्रन्य नाम वाली, विन्ध्या, हिमालया, पावंती ग्रादि पवंत नाम वाली; कोकिला, मैना ग्रादि पक्षी नाम वाली; नागी, भुजंगा ग्रादि सर्प नाम वाली; माधोदासी. मीरादासी ग्रादि प्रेष्य नाम वाली ग्रीर भीमकुं ग्रिर, चण्डिका, काली ग्रादि भीषण नाम वाली कन्या के साथ विवाह न करना चाहिए, । क्योंकि ये नाम कुत्सित तथा ग्रन्य पदार्थों के भी हैं।" (स॰ प्र० ८०) विवाहयोग्य कन्या—

श्रव्यङ्गाङ्गीं सौम्यनाम्नीं हंसवारणगामिनीम् । तनुलोमकेशदशनां मृद्वङ्गीमुद्वहेत्स्त्रियम् ॥ १०॥ (१०)

(ग्रन्यङ्ग + ग्रङ्गीम्) जिसके सरल सूधे ग्रङ्ग हों, विरुद्ध नहीं (सौम्यनाम्नीम्) जिसका नाम सुन्दर ग्रर्थात् यशोदा, सुखदा ग्रादि हो (हंस-वारएगामिनीम्) हंस ग्रीर हथिनी के तुल्य जिसकी चाल हो (तनु-लोम-केशदशनाम्) सूक्ष्म लोम, केश ग्रीर दांत युक्त (मृदु + ग्रङ्गीम्) जिसके सब ग्रङ्ग कोमल हों, वैसी (स्त्रियम् उद्वहेत्) स्त्री के साथ विवाह करना चाहिए।। १०।। (स० प्र०८१)

''किन्तु जिसके सुन्दर ग्रंग, उत्तम नाम, हंस ग्रीर हस्तिनी के सदश चाल वाली, जिसके सूक्ष्म केश ग्रीर सूक्ष्म दांत हों, जिस के सब ग्रंग कोमल हों, उस स्त्रो से विवाह करें '' (सं० वि० ६६)

भ्रातृरहित कन्या से विवाह में सावधानी-

यस्यास्तु न भवेड् भाता न विज्ञापेत वा पिता । नोपयच्छेत ता प्राज्ञः पुत्रिकाधमंत्राङ्कया ॥ ११ ॥

<sup>(</sup>ल) 'ग्रङ्ग' शब्द ग्रवयव ग्रर्थ में तो प्रसिद्ध ही है किन्तु ग्रङ्गी = शरीर के लिए भी ग्राता है। जैसे 'येनाङ्गविकारः' (ग्र० २।३।२०) सूत्र में पाणिनि मुनि ने 'ग्रङ्गी ग्रर्थ में ग्रङ्ग' शब्द का प्रयोग किया है। महाभाष्य में महिष-पतञ्जलि लिखते हैं-'अंगं शब्दोऽयं समुदाय शब्दः।' इस पर कैयट लिखते हैं - 'अङ्गान्यस्य सन्तीत्यर्श-आदित्वा-दच् श्रद्ययान्तोऽत्रांगशब्दो निविष्टः।'

अतः 'ग्रङ्क' शब्द का केवल ग्रवयव ग्रयं मानकर महर्षि के ग्रयं पर आक्षेप करने वालों को प्रथम शास्त्रीयाध्ययन भलीभांति करना चाहिये। महर्षि दयानन्द ज्याकरणादि के उद्भट्ट विद्वान् तथा योगी थे, वे शास्त्रविरुद्ध ग्रयं कैसे कर सकते थे?

(यस्याः तुभाता न भवेत्) जिस लड़की का कोई भाई न हो (वा) श्रथवा (पिता न विज्ञायेत) जिसके पिताका ज्ञान न हो (ताम्) ऐसी कन्या से (प्राज्ञः) बुद्धिमान् मनुष्य (पृत्रिकाषमंशक्क्षया) पृत्रिकाधमं [पृत्रिका उसको कहा जाता है जिसके ज्येष्ठ पुत्र को उसका नाना गोद ले लेता है] की शंका से (न उपयच्छेत) विवाह न करे।।११॥ सवर्ण कन्या के अतिरिक्त विवाह-विधान—

सवर्णाप्रे द्विजातीनां प्रशस्ता दारकर्माए। कामतस्तु प्रवृत्तानामिमाः स्युः क्रमशो वराः ॥ १२॥ शूद्रैव भार्या शूद्रस्य सा च स्वा च विशः स्मृते। ते च स्वा चंव राज्ञश्च ताइच स्वा चाग्रजन्मनः ॥ १३॥

(अग्रे) प्रथम रूप में (दिजातीनाम्) ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य इन द्विजों को (दार-कर्मण) विवाह के लिए (सवर्णा प्रज्ञस्ता) अपने वर्ण की स्त्री उत्तम है (तु) किन्तु (कामतः प्रवृत्तानाम्) कामभावनाग्रों के ग्राधार पर या उनके वशीभूत होकर विवाह में प्रवृत्त होने वाले लोगों के लिए [जैसे केवल मात्र सुन्दरता, ग्राकर्षण प्रेमके कारण विवाह करना] (इमाः क्रमशः वराः स्युः) ये ग्रागे कही स्त्रियां क्रमशः विवाह के लिए श्रेष्ठ हैं— (श्रूद्रस्य भार्या श्रूद्रा एव) श्रूद्र व्यक्ति की पत्नी केवल श्रूद्रा ही हो (विशः सा च स्वा च स्मृते) वैश्य की पत्नी श्रूद्रवर्ण की स्त्री ग्रीर ग्रपने वर्ण की दोनों वर्णों में से हो सकती है, ऐसा विधान है (च) ग्रीर (राज्ञः ते च स्वा च एव) क्षत्रिय की पत्नी उन दोनों वर्णों अर्थात् श्रूद्र या वैश्य वर्ण की ग्रीर ग्रपने क्षत्रिय वर्ण की हो सकती है (ग्रग्रजन्मनः) ब्राह्मण की (ताः च स्वा च) वे अर्थात् श्रूद्रा वैश्या, क्षत्रिया सभी वर्णों की स्त्रियां पत्नी वन सकती है, ग्रीर ग्रपने ब्राह्मण वर्ण की स्त्री भी। इस प्रकार ब्राह्मण चारों वर्णों में विवाह कर सकता है।। १२, १३।।

शुद्र कन्या से विवाह का निषेध ग्रौर उससे हानियां—

न ब्राह्मश्रक्षत्रिययो रापद्यपि हि तिष्ठतोः । कस्मिश्चिदपि वृत्तान्ते शुद्रा भार्योपदिश्यते ॥ १४ ॥

(ग्रापदि +ग्रपि हि निष्ठतोः) ग्रापत्ति में पड़े हुए(ब्राह्मणक्षत्रिययोः)ब्राह्मण ग्रौर क्षत्रिय के लिए (कस्मिदिचत् +अपि वृत्तान्ते) किसी भी विधान या ग्रवस्था में (ग्रहा भार्या न उपदिश्यते) शुद्रा को पत्नी बनने का विधान नहीं है ॥ १४ ॥

> हीनजातिस्त्रियं मोहादुद्वहन्तो द्विजातयः। कुलान्येव नयत्त्याशु ससन्तानानि शूद्रताम्॥१५॥

(द्विजातयः) द्विजाति लोग (मोहात्) मोह या काम में फंसकर (हीनजाति-स्त्रियम् उद्वहन्तः) हीन जाति की स्त्री से विवाह करके (ससंतानानि कुलानि + एव श्राशु शूद्रताम्) सन्तान सहित ग्रपने कुलों को ही शीघ्र शूद्रता को (नयन्ति) प्राप्त कराते हैं ग्रयात् ऐसे परिवार शीघ्र शुद्र बन जाते हैं ॥ १५ ॥

### शूद्रावेदी पतस्यत्रेश्वतभ्यतनयस्य च। शौनकस्य सुतोत्पत्त्या तदपत्यतया भृगोः ।। १६ ॥

(शूद्रावेदी पतित) 'द्विज शूद्र-स्त्री के साथ विवाह करने से पतित हों जाता है' (ग्रत्रेः च उतथ्यतनयस्य) यह ग्रत्रित्र ऋषि ग्रीर उतथ्य ऋषि के पुत्र गौतम का मत है (सुतोत्पत्त्या, शौनकस्य) 'उसमें सन्तान उत्पन्न करने से पतित होता है' यह शौनक ऋषि का मत है (तत् + ग्रपत्यतया, भृगोः) 'पुत्र का पुत्र भी यदि शूद्रा से उत्पन्न होता है, तब वह पतित होता है' यह भृगु ऋषि का मत है।। १६॥

### शूद्रां शयनमारोप्य बाह्यको यात्यघोगतिम्। जनियत्वा सुतं तस्यां बाह्यक्यादेव हीयते ॥ १७ ॥

(शूद्रां शयनम् + म्रारोप्य) शूद्रा स्त्री के साथ रमण करके (ब्राह्मणः) ब्राह्मरा (म्रधोर्गातं याति) पतित हो जाता है (तस्यां मुतं जनियत्वा) उसमें संतान उत्पन्न करके तो (ब्राह्मण्यात् + एव हीयते) अपने ब्राह्मणपन से ही गिर जाता है = उसका ब्राह्मणत्व नष्ट हो जाता है ॥ १७॥

#### दैविपत्र्यातिथेयानि तत्प्रधानानि यस्य तु । नाइनन्ति पितृदेवास्तन्न च स्वर्गं स गच्छति ॥ १८ ॥

(यस्य तु) जिस व्यक्ति के यहां (दैव-पित्र्य + ग्रातिथेयानि) देव, पितर और ग्रितिथियों को उद्देश्य करके किये गये यज्ञ आदि कर्म (तत् प्रधानानि) उस शूद्र स्त्री की प्रधानता में होते हैं (तत् पितृदेवाः न + ग्रस्तिन्त) उसके भागों को पितर् ग्रीर देव ग्रहण नहीं करते (च) ग्रीर (सः स्वर्गं न गच्छति) उसे स्वर्ग प्राप्त नहीं होता ॥ १८ ॥

### वृषक्षीकेनपीतस्य निःश्वासोपहतस्य च। तस्यां चैत्र प्रसुतस्य निष्कृतिर्न विधीयते ॥ १६ ॥

(वृपली-फेन-पीतस्य) जिसने शूद्र स्त्री के होठों के रस का पान कर लिया है उसकी (च) ग्रौर (निःश्वासोपहतस्य) जिसके मुख पर उसके सांसों का स्पर्श हुआ हो (च) तथा (तस्यां प्रसूतस्य) उस शूद्र स्त्री से जो उत्पन्न हुआ हो; उसकी (निष्कृतिः न विधीयते) कभी शुद्धि नहीं हो सकती, वह पतित ही रहता है।। १६।।

आनुश्रीत्जनाः ११ से १६ तक के क्लोक निम्न ग्राधार पर प्रक्षिपत सिद्ध होते हैं—

१. प्रसंगिवरुद्ध — ६ श्लोक तक विवाह में ग्रयोग्य कन्याग्रों को वताकर स्लोक १० में योग्य कन्या के गुण लिखे हैं। ११ वें श्लोक में पुनः ग्रयोग्य का कथन है। यहाँ ६ वें तक ग्रयोग्य का प्रसंग समाप्त हो गया था, १० वें श्लोक में कन्या के गुणों का कथन है। २० वें स्लोक का प्रसंग १० वें के साथ है ११ वें के साथ नहीं है। ग्रतः प्रसंग-विरुद्ध है। यह श्लोक १० वें श्लोक का ग्रयवाद माना जाय तो इसका अर्थ होगा कि जिसके भाई नहीं हों, उस कन्या के साथ विवाह न करे। ग्रथीत् वह कन्या ग्रवि-

वाहित ही रहे या ग्रयोग्य वर ही उसे प्राप्त हो। ऐसा होना कन्या के साथ अन्याय ही है। धर्मानुसार यह उचित व्यवस्था नहीं होगी। जिस कन्या का पिता ग्रविज्ञात हो उसके ज्येष्ठ पुत्र को ग्रविज्ञात नाना कैसे गोद लेगा? ग्रतः 'पुत्रिका धर्मशङ्क्या' के प्रचलित ग्रयं के साथ परस्पर विरोध है। यदि इस वचन का ग्रयं यह किया जाये कि उस कन्या की पुत्रियाँ हो होंगी तब भी विरुद्ध है क्योंकि मनुवणित पुत्रोत्त्पित के कारणों की मान्यता से भी इसका मेल नहीं है [३।४८-४६]

- २. ग्रन्तिवरोध—(१) ११ वां श्लोक ६। १२७ के विधान के विरुद्ध है।
- (२) १२-१३ श्लोकों में कामभावना से प्रेरित होकर विवाह करने वालों के लिए कौनसा विवाह श्रेष्ठ या अश्रेष्ठ है, यह बतलाया है और वर्णानुसार उनका निश्चय किया है। ये दोंनों ही बातें मनुस्मृतिसम्मत सिद्ध नहीं होतीं। यहां विचारणीय वात यह है कि जब कामभावना में म्रासका होकर ही विवाह किया जा रहा है तो उसमें किस वर्ण के साथ किस वर्ण की स्त्री का विवाह होना चाहिए, यह निश्चय करने का ग्रवसर ही नहीं रहता, ग्रौर न ही उसमें किसी वर्ण के साथ विवाह होने पर श्रेप्ठता ग्रौर किसी ग्रन्य वर्ण के साथ विवाह होने पर ग्रश्नेष्ठता वाली ही बात रहती है। इसी बात को ३ । ३२ में मनू ने स्वयं स्पष्ट कर दिया है-- "इच्छ्या अन्योग्यसंयोगः कन्यायाइच वरस्य च । गान्धर्वः स तु विक्रेयो मैथून्यः कामसम्भवः ॥" काम से प्रेरित विवाह में तो एक दूसरे की इच्छा से संयोग होता है श्रीर वह किसी भी वर्ण के पूरुव या स्त्री का किसी भी वर्ण की स्त्रीया पुरुष से हो सकता है। ग्रतः इस ग्राधार-व्यवस्था का निश्चयं करना मनस्मृति की भौलिक धारणा के अनुकूल नहीं है। दूसरी बात यह है कि मनू ने काम विवाह को चाहे वह किसी का किसी के साथ हो, निन्दित माना है [३।४१]। इन क्लोकों में उच्च वर्ण के पुरुष द्वारा निम्न वर्ण की स्त्री से विवाह करने को श्रेष्ठ मानना [इसाः स्यः क्रमशो वराः" ३ । १२] उक्त मान्यता के विरुद्ध है । ग्रतः ये दोनों श्लोक परवर्ती काल के प्रक्षेप हैं।
- (३) १२—१३ श्लोकों में जो निम्न वर्ण की स्त्री से विवाह होना श्रेष्ठ माना है ग्रीर १४-१६ श्लोकोंमें फिर शूद्रा स्त्रीसे ब्राह्मण, क्षत्रिय द्वारा विवाह करना निन्दित माना है, यह मान्यता भी मनुस्मृति की ग्रन्य मान्यताग्रों के प्रतिकूल है। यद्यपि मनु ने प्राथमिक रूप में सवर्ण भार्या का ही विधान किया है [३।४], किन्नु सवर्ण से विवाह न करके ग्रन्य वर्ण की स्त्री से विवाह करना मनु के मत से निन्दनीय है, ऐसी वात नहीं है।२।२१३,२४० [२।२३८,२६५] श्लोकों में "स्त्रीरत्नं बुष्कुलाविप" "स्त्रियो रत्नानि ""स्त्रोदनं वुष्कुलाविप" "स्त्रियो रत्नानि स्त्राति किया जा सकता है, यह कहकर सभी वर्णों की स्त्रियों से विवाह करने की छूट दी है। इस ग्राधार पर यह कहा जा सकता है कि किसी भी वर्ण में विवाह करने की छूट वी है। इस ग्राधार पर यह कहा जा सकता है कि किसी भी वर्ण में विवाह करने की ज्वाह ग्रियेड या निन्दनीय नहीं कहा जा सकता। इन श्लोकों में शूद्रा से विवाह करने को निन्दनीय कहना ग्रीर निम्न वर्ण की स्त्रियों से विवाह को उचित ठहराकर ग्रपने से उच्च वर्ण में विवाह को अनुचित मानना, उक्त मान्यताग्रों के विरुद्ध है।

- (४) मनु की यह भी मान्यता है कि वे वर्णानुसार कई विवाहों को तो अश्रेष्ठ मानते ही हैं, साथ ही विधि में भी श्रेष्ठता-ग्रश्नेष्ठता।मानते हैं। देखिए ३।२० में उन्होंने विवाह-विधियों को हितकारी ग्रीर (''श्रेरय चेह हिताहितान्'') कहा है, श्रीर इसी संकेतानुसार ३।३६—४२ श्लोकों में हितकारी विधि के अनुसार किये विवाहों के गुण श्रीर ग्रहितकारी विधि के अनुसार किये गये विवाहों के दोष बताये हैं।३।२० में ''चतु-एर्षि श्रिप चर्णानाम्'' पद विशेष ध्यान देने योग्य है। ये विधियां चारों वर्णों पर लागू हैं। इस मान्यता के श्रनुसार ११—१६ श्लोकों के विधान मनुविरुद्ध सिद्ध होते हैं।
- (५) १२-१४ श्लोकों में शूद्रा के प्रति घृणा, ग्रस्पृश्यता की भावना दर्शायी है ग्रौर शूद्रा को तथा उसके सम्पर्क में ग्राने वाले व्यक्तियों को ग्रपिवत्र माना है। शूद्रा के श्वास लग जाने मात्र से द्विजाति श्रव्ट हो जाता है। ये मान्यतायें भी मनुसम्मत नहीं हैं। मनु ने कहीं भी शूद्र के प्रति घृणा, नीचता, ग्रस्पृश्यता या ग्रपिवत्रता का भाव प्रकट नहीं किया है। मनु की व्यवस्थाग्रों पर घान देने से यह स्पष्ट हो जायेगा कि ये वातें मनु-विरुद्ध हैं। मनु ने शूद्र का कार्यं तीन वर्णों की सेवा करना निर्धारित किया है [१।६१, ६। ३३४; १०। ६६]। जब घर में रहते हुए शूद्र प्रत्येक प्रकार का सेवा-कार्यं करेगा तो यह निश्चित ही है कि उसका स्पर्श ग्रादि भी होगा। इससे सिद्ध है कि मनु शूद्र को शारीरिक इष्टि से घृणास्पद या ग्रस्पृश्य नहीं मानते। यदि ऐसा मानते होते तो शूद्रों को सेवा का कार्यं नहीं सौंपते। ६। ३३५ में मनु ने शूद्र के लिए शुचिः (==पिवत्र) विशेषण का प्रयोग किया है, जो यह सिद्ध करता है कि इन श्लोकों में विणत भावनायें मनु की नहीं हैं।
- (६) १८ वें श्लोक में शूदा की प्रधानता से होने वाले देव, पितृश्चाद्ध कर्मों में पितरों द्वारा हव्य-कव्य का ग्रहण न करने का कथन करना भी मनुविद्यद्ध है। मनु मृतक श्राद्ध को ही नहीं मानते, ग्रतः यह कथन प्रक्षिप्त है (इस मान्यता की विस्तृत विवेचना के लिए देखिये ३। ११६ से २८४ श्लोकों पर 'ग्रन्तिवरोध' शीर्षंक समीक्षा)। प्रतीत होता है कि १२—१३ श्लोकों के प्रक्षेप के पश्चात् उनके खण्डन के लिए १४ —१६ श्लोकों का प्रक्षेप हुगा है। इस प्रकार ग्रन्तिवरोधों के ग्राधार पर यह सम्पूर्ण प्रसंग प्रक्षिपत सिद्ध होता है।
- ३. बौलीगत स्राधार—(१) इस प्रसंग के १६ वें क्लोक में महर्षि स्रति, गौतम स्रौर भृगुके मत का उल्लेख किया है। ये तीनों ही मनु से परवर्ती हैं। १।३५ वें क्लोक के स्रनुसार तो स्रित्र स्रौर भृगु, मनु की सन्तान हैं, स्रतः ये स्पष्ट परवर्ती हैं। परवर्ती व्यक्ति को रचना में कभी मौलिक नहीं हो सकता है। इस स्राधार पर ये मनु की रचनायें न होकर परवर्ती प्रक्षेप हैं।(२) इस सम्पूर्ण प्रसंग में शूद्र के प्रति पक्षपातपूर्ण भावना प्रदिश्तत की गई है स्रौर १७ से १६ क्लोकों में स्रतिशयोक्तियुक्त कथन हैं। यह पक्षपात स्रौर अतिशयोक्तियूर्ण शैली मनुसम्मत नहीं हैं।

६ से ६ श्लोकों में सभी वर्णों के लिए विवाह में त्याज्य कुलों एवं स्त्रियों का सर्वसामान्य विधान कर दिया है। इसके बाद 'वे विवाह कौन से हैं' यह प्रसंग अपेक्षित था, जिसको प्रारम्भ करने का संकेत २० वें श्लोक में—''चतुर्णाम् अपि वर्णानां प्रत्य चेह हिताहितान् ' स्त्रीविवाहान् निबोधत।'' कहकर किया है। किसी भी प्रसंग या विषय को प्रारम्भ करने की मनु की यही शैली है। अभी चारों वर्णों के विवाहों का उल्लेख तो किया ही नहीं है, जबिक १२ से १६ श्लोकों में किस वर्ण को कौन से वर्ण से विवाह करना श्रेष्ठ या अश्रेष्ठ है, यह विधान प्रसंग से पूर्व ही कर दिया। विवाहों के वर्णित किये जाने के पश्चात् ही इसे संगत कहा जा सकता था। प्रसंग में उपयुक्त क्रम से पूर्व ही यह वर्णन करना प्रसंगविरुद्ध है, अतः ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं।

ग्राठ प्रकार के प्रचलित विवाह ग्रीर उनकी विधि—

चतुर्णामपि वर्णानां प्रेत्य चेह हिताहितान् । म्रष्टाविमान्समासेन स्त्रीविवाहान्मिबोधत ॥ २० ॥ [११]

(चतुर्णाम् + ग्रिप वर्णानाम्) चारों वर्णी—ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य ग्रीर शूद्र के (प्रेत्य च + इह हित + अहिताम्) परलोक में ग्रीर इस लोक में हित करने वाले [३।३१-४०] तथा ग्रहित करने वाले [३।४१-४२] (इमान् ग्रष्टी स्त्रीविवाहान्) इन ग्राठ प्रकार के स्त्रियों के, साथ होनेवाले विवाहों को (समासेन) संक्षेप से (निवोधत) जानो, सुनो ॥ २०॥

अस्तु क्रीटिंडना : आठ विवाह श्रीर मनु की माग्यता—इस विषय संकेतक इलोक में मनु ने स्त्री-पुरुषों के दाम्पत्य सम्बन्ध में चारों वर्णों के लिए विशेष प्रक्रिया श्रीर योग्यतानुसार (जिस व्यक्ति पर जो लागू हो सकती है) श्राठ विवाह विधियों का उल्लेख किया है। यद्यपि वर्णों के लिए यहां उल्लेख है किन्तु उनमें से प्रथम चार विवाहों को ही मनु चारों वर्ण वालों के लिए हितकारी [३।२०], उत्तम श्रीर धर्मानुकूल मानते हैं। शेष चारों —श्रासुर, गान्धर्व, राक्षस श्रीर पैशाच को निन्दित, श्राहितकारी [३।२०], श्रीर श्रधर्मानुकूल मानते हुए उन्हें 'दुविवाह' की संज्ञा से श्रीमहित करते हैं [३।३६-४२]। निन्दित विवाहों को श्रपनाने वाले व्यक्ति श्रीर उनकी प्रजा भी निन्द होती है, श्रतः वे निषद्ध हैं [३।४२]।

इसी प्रकार ग्रापं विवाह में प्रचलित 'गोयुगल' देने की प्रथा को भी मनु ग्रमान्य घोषित करते हैं । विनाःकुछ ले-देकर ग्रार्ष विवाह करना ही धर्मानुकूल है [३।५३-५४] [ढ़ब्टव्य ३ । २६ की समीक्षा भी]

बाह्यो देवस्तयेवार्षः प्राजापत्यस्तयाऽऽसुरः । गान्धर्वो राक्षसञ्चेव पैशाचःचाष्टमोऽधमः ॥ २१ ॥ (१२) (ब्राह्यः देवः तथा 🕂 एव 🕂 म्रार्षः प्राजापत्यः तथा म्रासुरः) ब्राह्म, देव, श्रार्ष, प्राजापत्य, श्रासुर (गान्धर्व: राक्षस: च एव श्रधम: पैशाच: च श्रष्टमः) गान्धर्व, राक्षस श्रीर +पैशाच ये विवाह श्राठ प्रकार के होते हैं ॥ २१॥ (सं० वि० ६६)

🕂 (ग्रधमः) सबसे निन्दनीय · · · · · ·

वर्णानुसार धर्म्यं विवाह--

यो यस्य धम्प्रों वर्णस्य गुणवोषौ च यस्य यौ। तद्वः सर्वे प्रवक्ष्यामि प्रसवे च गुणागुणान्।। २२।।

(यस्य वर्णस्य यः धर्म्यः) जिस वर्णका जो धर्मानुकूल विवाह है (च) स्रौर (यस्य यौ गुणदोषौ) जिसके जो गुण स्रौर दोष हैं (च) तथा (प्रसवे गुण + ग्रगुएगन्) उनके अनुसार पुत्रोत्पत्ति करने में जो गुएग स्रौर दोष हैं (तत् सर्वं वः प्रवक्ष्यामि) वह सब तुमसे कहूँगा।। २२।।

षडानुपूर्व्या वित्रस्य क्षत्रस्य चतुरोऽवरान्। विद्शुद्रयोस्तु तानेव विद्याद्धर्म्यानराक्षसान्॥ २३॥

(आनुपूर्व्या विप्रस्य षट्) गिनाये हुए क्रम से ब्राह्मण् के लिए पहले छह ब्राह्म, दैव, ग्राषं, प्राजापत्य, ग्रासुर, गान्धवं, विवाह धर्मानुकूल हैं (ग्रवरान् चतुरः क्षत्रस्य) ग्रन्तिम चार ग्रसुर, गान्धवं, राक्षस और पैशाच क्षत्रिय के लिए (विट्- श्रूद्रयो तु ग्रराक्षसान् तान् एव धर्म्यान् विद्यात्) वैश्य ग्रीर शूद्र के लिए 'राक्षस विवाह को छोड़-कर शेष ग्रन्तिम तीन [आसुर, गान्धवं, पिशाच] को धर्मानुकूल विवाह समभें।। २३॥

चतुरो ब्राह्मणस्याद्यान्प्रशस्तान्कवयो विदुः। राक्षसं क्षत्रियस्यैकमासुरं वैदयशूद्रयोः॥ २४॥

(कवयः) विचारशील विद्वान् (ग्राद्यान् चतुरः) प्रारम्भ के चार विवाहों [ब्राह्म, दैव, ग्रार्ष, प्राजापत्य] को (ब्राह्मएसय) ब्राह्मण के लिए (प्रशस्तान् विदुः) श्रेष्ठ मानते हैं (क्षत्रियस्य राक्षसम्) क्षत्रिय के लिए 'राक्षस विवाह' (वैश्यशूद्रयोः एकम् + ग्रासुरम्) वैश्य ग्रीर शूद्र के लिए 'ग्रासुर विवाह' को ही श्रेष्ठ मानते हैं ॥ २४॥

पञ्चानां तु त्रयो धर्म्या द्वावधर्म्यो स्मृताबिह । पैशाचश्चासुरश्चेव न कर्तव्यो कवाचन ॥ २४ ॥

(इह) इस लोक या व्यवहार में (पञ्चाना तु) अन्तिम पांच विवाहों में से (त्रयः धम्याः) तीन [प्राजापत्य, गान्धर्व, राक्षस] विवाह धर्मानुकूल हैं (दौ—अधम्यो स्मृतौ) शेप दो [ग्रासुर, पैशाच] विवाह प्रधमिनुकूल हैं (पैशाचः च आसुरः) पैशाच ग्रौर ग्रासुर विवाह (कदाचन न कर्तंब्यौ) कभी नहीं करने चाहिएँ॥ २४॥

पृयक्पृयग्वा मिश्रौ वा विवाही पूर्वचोदिती। गान्धर्वो राक्षसञ्चेत्र घम्यौ क्षत्रस्य तौ स्मृतौ।। २६।। (पूर्वचोदितौ गान्धर्वः च राक्षसः विवाहौ) पहले कहे हुए गान्धर्व ग्रौर राक्षस विवाह (पृथक्-पृथक् वा) ग्रलग-ग्रलग रूप में (वा) ग्रथवा (मिश्रौ) जब दोनों के लक्षरण एक साथ ही मिलते हों तब भी (तौ) वे दोनों (क्षत्रस्य धम्यौ स्मृतौ) क्षत्रिय के लिए धर्मानुकूल माने हैं ॥ २६ ॥

## अन्य शीलना : २२ से २६ तक के श्लोक प्रक्षिप्त हैं—

- १. प्रसंगिवरुद्ध ये श्लोक पूर्वापर प्रसंग के विरुद्ध हैं ग्रीर पूर्वापर प्रसंग को भंग कर रहे हैं। २० वें श्लोक में ग्राठ विवाहों को कहने के प्रसंग को प्रारम्भ करने का संकेत करके २१ वें में ग्राठों विवाहों को गिनाया है। नामों का उल्लेख करने के पश्चात्,स्पष्ट है कि उनके लक्ष्मणों का वर्णन करना ग्रिपेक्षत ग्रीर संगत है, जो २७ वें श्लोक से प्रारम्भ है, किन्तु उस क्रम को तोड़कर बीच में इन श्लोकों में किस वर्ण को कौनसा विवाह करना उचित है, कौनसा ग्रनुचित, यह ग्रप्रासंगिक वर्णन कर दिया है, ग्रतः स्पष्टतः प्रसंगविरुद्ध होने से प्रक्षिप्त है।
- २. ग्रन्तिवरोध—(१) २० वें क्लोक में इस प्रसंग को प्रारम्भ करते समय मनु ने जिन शब्दों का उल्लेख किया है ("चतुर्णाम् ग्रिष वर्णानां प्रत्य चेह हिताहितान्") उनसे दो बातें स्पष्ट होती हैं—एक तो यह कि ये विवाह चारों वर्णों के लिए ही समान रूप से पालनीय हैं। दूसरी यह कि 'हिताहितान्' कहकर मनु इन्हीं विधियों में ही श्रेष्ठता और अश्रेठता मानते हैं। इसकी पुष्टि में ३६ से ४२ क्लोक भी प्रबल प्रमाण के रूप में प्रस्तुत किये जा सकते हैं। उनमें स्पष्टतः भी वर्णों के लिए प्रथम चार विवाहों को प्रशंसनीय माना है और ग्रन्तिम चार को निन्दित। इन क्लोकों में पृथक्-पृथक् वर्णों के लिए पृथक्-पृथक् विवाह निश्चित करना, ग्रासुर, गान्ववं ग्रादि विवाहों को भी क्षत्रिय-वैदयों के लिए श्रेष्ठ, धर्मानुसार मानना, उक्त व्यवस्था के विरुद्ध है। इस ग्राधार पर ये क्लोक प्रक्षित्त हैं।
- ३. ग्रजान्तरिवरोध— इनमें ग्रवान्तरिवरोध भी द्रष्टव्य है। जिससे यह सिद्ध हो जाता है कि ये रचनाएँ न तो मनुसद्दशिवद्वान् की रचना हैं ग्रीर न किसी एक ही व्यक्ति की। २३ वें श्लोक में ब्राह्मण को आरम्भ के छह; क्षत्रिय, वैश्य ग्रीर शूद्र को राक्षस विवाह को छोड़ कर पिछले चार विवाह ग्रच्छे कहे हैं, जबिक ग्रगले ही २४ वें श्लोक में इससे भिन्न रूप में ब्राह्मण को चार ग्रच्छे, क्षत्रिय को राक्षस विवाह ग्रच्छा ग्रीर वैश्य तथा शूद्र को ग्रासुर विवाह ग्रच्छा बताया है। २५ वें श्लोक में इन श्लोकों से भिन्न ही विधान है ग्रीर २६ वें में एक ग्रलग ही मान्यता है। इस विरोध के ग्राधार पर भी यह प्रसंग प्रक्षिप्त है। ज्ञात होता है कि ये श्लोक भिन्न-भिन्न व्यक्तियों ने एक-दूसरे के खण्डन के लिए भिन्न-भिन्न समय में प्रक्षेप किये हैं।

ब्राह्म ग्रथित् स्वयंवर विवाह का लक्षरा--

म्राच्छाच चार्चियरवा च श्रुतिशीलवते स्वयम् । म्राह्य चानं कन्याया चाह्यो घर्मः प्रकीतितः ॥ २७ ॥ (१३) (श्रुतिशीलवते, श्रर्चियत्वा) कन्या के योग्य सुशील, विद्वान् पुरुष का सत्कार करके (ग्राच्छाद्य) कन्या को वस्त्रादि से ग्रलंकृत करके (स्वयम् श्राह्य) उत्तम पुरुष को बुला ग्रर्थात् जिसको कन्या ने प्रसन्न भी किया हो (कन्यायाः दानम्) उसको कन्या देना (ब्राह्यः धर्मः प्रकीतितः) वह 'ब्राह्य विवाह' कहाता है ॥ २७ ॥ (सं० वि० ६६)

अस्तु श्री का स्थाप एवं विवेचन — विद्वान् एवं श्रेष्ठ गुरा-कर्म-स्वभाव के वर को , जिसको कन्या ने स्वयं वरण कर प्रसन्न किया हो, आदरपूर्व क बुलाकर, वस्त्र श्रादि से श्रलंकृत कर, दोनों के आदर-सरकार पूर्व क कन्या प्रदान करना 'ब्राह्म-विवाह' है। इस विवाह में कोई लेन-देन नहीं होता। 'स्वयम् आहूय' पदों से यह व्यंजित है कि कन्या द्वारा वर का चुनाव किया जाता है। सामान्यतः इसमें माता-पिता की भी सहमित होती है [किन्तु स्वयंवर में यह श्रनिवायं नहीं है शिश्-श्र]। इसमें कन्या की इच्छा प्रमुख होती है। यह विवाहों में सबसे उत्तम विधि है। वेदों में पारंगत विद्वानों द्वारा अनुमोदित, सम्मत या उनके श्राचरणानुरूप होने से इस का नाम 'ब्राह्म' है।

(२) बाह्य-विवाह ही स्वयंवर विवाह—कन्या द्वारा स्वयं पसन्द ग्रीर प्रसन्न करके विवाहार्थ बुलाने के कारण ब्राह्य-विवाह ही स्वयंवर विवाह है। प्राचीन साहित्य में स्वयंवर प्रथा थी ग्रीर इसको सर्वश्रेष्ठ घोषित किया गया है। विवाहों में यह ही सर्वश्रेष्ठ है। १।१०-११ में भी मनु ने कन्या को इसी स्वयंवर विवाह को करने का निर्देश दिया है—'विन्वेत सदृशं पितम्'—ग्रपने सदृश योग्य पित का वरण करे।

दैवविवाह का लक्षण--

यज्ञे तु वितते सम्यगृत्विजे कर्म कुर्वते । म्रलंकृत्य सुतादानं देवं धर्म प्रचक्षते ॥ २८ ॥ (१४)

(वितते तु यज्ञे) विस्तृत यज्ञ में (सम्यक् ऋत्विजे कर्म कुर्वते) बड़े-बड़े विद्वानों का वरण कर उसमें कर्म करने वाले विद्वान् को (म्रलंकृत्य सुतादानम्) वस्त्र, ग्राभूषण ग्रादि से कन्या को सुशोभित करक देना (देव धर्म प्रचक्षते) वह देव विवाह' + ॥ २८॥ (सं० वि० ६६) %

+(प्रचक्षते) कहा जाता है।

अनुर्वोट्डन: (१) देव विवाह के लक्षण का स्पष्टीकरण-

हुई [प्रचलित मर्थ—ज्योतिष्टोम म्रादि यज्ञ में विधिपूर्वक कर्म करते हुए ऋत्विक् के लिए (वस्त्रालङ्कार म्रादि से) म्रलंकत कन्या का दान करने को धर्मयुक्त 'दैव-विवाह' कहते हैं।। २८॥

श्लोकोक्त वचनों से स्रिभित्राय स्पष्ट हुस्रा िक 'विवाह के उद्देश्य से स्रायोजित यज्ञ में विवाह के उद्देश्य से सिम्मिलित होकर, यज्ञीय क्रियास्रों को सम्पन्न करने वाले विद्वान् व्यक्ति का वरण कर (या पूर्व वरण किये हुए स्रीर स्राकर यज्ञकर्म सम्पादित करते हुए विद्वान् को) वस्त्र, स्राभूषणों स्रादि से स्रलंकृत कर कन्या प्रदान करना दैव विवाह है।

- (२) देव किनको कहते हैं? —देव, सात्त्विक प्रवृत्ति के [१२।४० विद्वानों को कहते हैं [द्रष्टव्य २।१२७ (२।१५२) इलोक और ३। दरपर 'देव' शीर्षक समीक्षा], और अिनहोत्र को भी देवयज्ञ के नाम से प्रभिहित किया जाता है। यज्ञ का विशेष अनुष्ठान और उसमें यज्ञ कमें करने वाले विद्वान् व्यक्ति को कन्यादान करना, ये दोनों बातें 'दैव' इस संज्ञा के अनुरूप ही हैं। यह विधि देवों =विद्वानों के कमीनुरूप और सम्मत है, स्रतः इसका नाम 'दैव विवाह' है।
- (३) ऋत्विक् का प्रसंगानुकूल प्रयं —ऋत्विक् शब्द यद्यपि 'यज्ञ करने वाले ब्राह्मण विद्वान्' के लिए अधिक प्रसिद्ध है, किन्तु यहां प्रसंगविशेष से इस शब्द का विशेष प्रयं है। निरुक्त में ऋत्विक् की एक ब्युत्पत्ति यह भी दी है 'ऋतुयाजी सकतीति वा' [निरु० ३।४।१६]। ऋतौ कालविशेष, श्रवसरविशेष याजी यजनशीलः याजनशीलो बा। ऋतु शब्द के 'कालविशेष' श्रीर 'उद्देश्यविशेष' श्रयं भी हैं। श्रवसरविशेष या उद्देश्यविशेष के लिए यजन करने वाला भी ऋत्विक् कहलाता है। इस प्रकार विवाह प्रसंग में 'ऋत्विक्' शब्द का श्रयं हुशा— 'विवाह के उद्देश्य से श्रायोजित यज्ञ में, विवाह के उद्देश्य से यजन करने वाला श्रयांत् यज्ञीय क्रियाश्रों को सम्पादित करने वाला विद्वान् द्विज, जिसका विवाहार्य वरण किया जाता है।' विवाह-यज्ञ में 'वर' ही प्रमुख रूप से यज्ञीय क्रियाश्रों को सम्पन्त करता है। प्रायः सभी क्रियाएँ वर पर केन्द्रित होती हैं।

प्रचलित टीकाओं में ऋत्विक् शब्द का प्रसिद्धार्य 'यज्ञ कराने वाला ब्राह्मण विद्वान्' ग्रहण करके 'ऋत्विज्' को ही कन्यादान करना दैविववाह बतलाया गया है। यह ग्रयं मनुवचन से विरुद्ध है भीर प्रसंगानुकूल नहीं है। यतो हि, (१) मनु ने ये सभी विवाह-विधियां चारों वर्णों के लिए विहित की हैं [३। २०] उनमें प्रथम चार सभी के लिए उत्कृष्ट हैं और अन्तिम चार सभी के लिए निन्ध हैं [३।३६-४२], (२) ग्राठ विवाहों में किसी भी विवाह का किसी वर्णविशेष के लिए निर्धारण नहीं है ग्रिपितु योग्यता ग्रीर प्रक्रियानुसार है। दैविववाह को केवल 'ऋत्विक्' के लिए मानना उसके उद्देश्य को सीमित करना है, जो मनुसम्मत नहीं। ग्रन्य विवाह-विधियां जब सभी वर्णों के लिए हैं, नो दैव विवाह केवल ऋत्विक् व्यक्तियों के लिए वर्णिन हो, यह बात प्रसंगानुक् कुत नहीं है। इससे 'ऋत्विक्' शब्द के उपर्युक्त प्रयं की पुष्टिट होती है।

ग्रार्षविवाह का लक्षण--

एकं गोमिथुनं द्वे वा वरादादाय धर्मतः। कन्याप्रदानं विधिवदार्षो धर्मः स उच्यते॥ २६॥ (१५) जो (वरात्) वर से (धर्मतः) धर्मानुसार (एकं गोमिथुनं वा द्वे) एक गाय बैल का जोड़ा स्रथवा दो जोड़े (स्रादाय) लेकर (विधिवत् कन्या प्रदानम्) विधि स्रनुसार स्रथीत् यज्ञादिपूर्वक कन्या का दान करना है (सः) वह (स्रार्षः धर्मः उच्यते) 'आर्षविवाह' कहलाता है ॥ २६ ॥

''ঢ্ক गाय बैल का जोड़ा ग्रथवा दो जोड़े वर से लेके धर्मपूर्वक कन्यादान करना वह ग्रार्ष विवाह ।'' (सं० वि० ६६)

अर्मु श्रीत्य : यह मनु का अपना विधान नहीं है। मनु की मान्यता ३। ५३ में है। इस पर स्वामी दयानन्द ने भी संस्कारविधि में टिप्पणी देकर लिखा है—

"यह बात मिथ्या है, क्योंकि ग्रागे मनुस्मृति में निषेध किया है ग्रीर युक्ति विरुद्ध भी है। इस लिए कुछ भी न ले-देकर दोनों की प्रसन्नता से पाणिग्रहण होना ग्रार्ष विवाह है।" (सं० वि० पृ० ११६ विवाहप्रकरण)

(१) स्रार्षविवाह के विवाद का विवेचन—स्रार्ष विवाह में कुछ स्राचार्यों के मत में 'वर से एक गौ का जोड़ा लेकर कन्या प्रदान करने' का कथन है, जैसा कि इस क्लोक में है। किन्तु मनु ने इस विचार का ३। ५३-५४ में तीव्र शब्दों में खण्डन किया है।

इस क्लोक में गोयुगल का विधान होने और ३। ५३ में उसका निषेध होने से व्याख्याकारों ने यह जिज्ञासा और ग्रापित प्रकट की है कि फिर ग्राषिविवाह का लक्षण क्या है, मनु ने इसको स्पष्ट नहीं किया। ग्रानेक व्याख्याकारों ने इसका समाधान नहीं किया है। कुल्लूकभट्ट ने इसका समाधान करते हुए कहा है कि 'इस क्लोक में 'धर्मतः' पद पठित है, जिसका ग्राभिप्राय है कि विवाह में वान देने के धर्म का पालन करने के लिए गोयुगल ले लेना चाहिए, लालचवश नहीं। मनु ने ग्राग्रिम ३। ५१-५४ क्लोकों में लालचवश शुल्क लेने का निषेध किया है, धर्मविधि को पूरा करने के लिए विहित वस्तु को लेने का नहीं।'

यह समाधान बुद्धिसंगत ग्रीर मनुसम्मत सिद्ध नहीं होता। यह बात तो ठीक है कि ३। ५१-५४ रुलोकों में मनुने लालचवश धन ग्रादि लेने का तीत्र शब्दों में निषेध किया है किन्तु इस रुलोक में विहित गोयुगल लेन के कथन को एक मत के रूप में प्रस्तुत करते हुए स्पष्ट शब्दों में इसका खण्डन भी किया है—

आर्थे गोमिथुनं शुल्कं केचिदाहुः मृषेव तत्।। ३। ५३।। मनु कहना चाहते हैं कि थोड़ा या बहुत, कैसा भी लेन-देन 'कन्या को वेचने' के समान है, श्रतः नहीं लेना चाहिए। इस प्रकार यह समाधान संतोपजनक नहीं है [३। ५४ की समीक्षा में एतत् सम्बन्धी विवेचनै दृष्टव्य है]।

(२) अवेंबिवाह का लक्षरा-अब प्रश्न उठता है कि आर्थेविवाह का लक्षण

क्या होगा? क्या मनु ने उसे स्पष्ट किया है? उत्तर गें हम कह सकते हैं कि इस विधि निषेध में ही इसका लक्षण स्पष्ट हो गया है, अतः उसको पृथक् से कहने की आवश्य-कता नहीं रहो। परिशेषन्याय से स्पष्ट हुआ कि 'बिना किसी लेन-देन के केवल विवाह संस्कारपूर्वक [विधिपूर्वक ३।२६] पूर्णतः सादगी से कन्या प्रदान करना, आर्ष-विवाह है।' इस क्लोक में कन्या के अलंकरण आदि की भी चर्चा नहीं है, जबिक २७, २८, ३० में है। इससे यह सिद्ध होता है कि इस विवाह में वस्त्र, आभूगण आदि से अलंकृत करने का भी कथन नहीं है। यह विवाह उनके बिना पूर्णतः सादगी से ही होता है। केवल विवाहसंस्कार करके ही वर—वधू ऋषित्व के अनुरूप अर्थात् त्याग, तप, गम्भीर निष्ठा की भावना से प्रेरित होकर गृहस्थधारण का निश्चय करते हैं। ऋषिजन-सम्मत, अनुमोदित और उनके आचरणानुरूप होने से इसका नाम आर्ष है।

(३) ऋषि कौन हैं?—मन्त्रद्रष्टा या किसी विद्या के तत्त्वद्रष्टा = विशेषज्ञ विद्वान् व्यक्तियों को ऋषि कहा जाता है। इस विषयक विस्तृत विवेचन ३।८२ की 'ऋषि' शीर्षक समीक्षा में देखिए।

प्राजापत्य विवाह का लक्षण---

## सहोभौ चरतां धर्ममिति वाचाऽनुभाष्य च। कन्याप्रदानमध्यच्यं प्राजापत्यो विधिः स्मृतः ॥ ३०॥ (१६)

(प्रभ्यच्यं) कन्या ग्रीर वर को, यज्ञ शाला में विधि करके ('उभौ धर्म सह चरताम्' इति) सब के सामने 'तुम दोनों मिलके गृहाश्रन के कर्मों को यथावत् करों' ऐसा (वाचा-ग्रनुभाष्य) कहकर (कन्याप्रदानम्) दोनों की प्रसन्नता पूर्वक पाणिग्रहण होना (प्राजापत्यः विधिः स्मृतः) वह प्राजापत्य विवाह कहाता है।। ३०।। (सं वि० ६६)

अब्ब्र्डिटिंड : (१) प्राजापत्य-विवाह का लक्षण एवं विवेचन—वर-वधू को 'तुम साथ रहकर गृहस्थ धर्म का पालन करो' यह कहकर कत्या को अल्कृत करके विधिपूर्वक प्रदान करना, प्राजापत्य-विवाह है। इस इलोक की प्रथम पंक्ति के पदों से यह व्यंजित होता है कि यह विवाह दोनों के माता-पिताओं के स्तर पर खोज करके निश्चित किया जाता है। इसमें वर-वधू की इच्छा गौण होती है या माता-पिता की इच्छा में ही ढली होती है। माता पिता जहाँ विवाह उपयुक्त समभते हैं, उसका निश्चय कर, विवाह सम्पन्न करके उन्हें गृहस्थ पालन की स्वीकृति दे देते हैं। इसमें भी कोई लेन-देन नहीं होता।

(२) प्रजापित किनको कहते हैं ?—प्रजापित, प्रजा अर्थात् सन्तान के पालन में निरुद्ध माता-पिता आदि गृहस्थ विद्वानों को कहते हैं। उन्हें 'पितर' भी कहा जाता है। इसमें ब्राह्मणों और निरुक्त के प्रमाण हैं—"प्रजा अपरथनाम" निघ०२।२॥ प्रजापितः पाता वा पालियता वा" निरु० १०।४१॥ "पितरः प्रजापितः" गो० उ० ६।१५॥

''पुरुषः प्रजापितः'' शत० ६।२।१।२३॥ प्रजाभ्रों को उत्पन्त करके उनका पालन करने के कारण पुरुष प्रजापित होता है। पितर ग्रर्थात् माता-पिता भ्रादि प्रजापित होते हैं ['पितर' पर विस्तृत विवेचन ३। ६२ की समीक्षा में द्रष्टव्य है]। सन्तानों का पालन करने वाले माता-पिता ग्रादि गृहस्थ विद्वानों द्वारा भ्रनुमोदित, सम्मत ग्रौर उनके भ्राचरणानुरूप होने से उसका नाम 'प्राजापत्य' है।

ग्रासुर विवाह का लक्षण-

ज्ञातिम्यो द्रविगां दत्त्वा कन्याये चैव शक्तितः । कन्याप्रदानं स्वाच्छन्द्यादासुरो धर्म उच्यते ॥ ३१ ॥ (१७)

(ज्ञातिम्यः च कन्यायै) वर की जाति वालों ग्रीर कन्या को (शक्तितः द्रविण दत्त्वा) यथाशक्ति धन देके + (कन्याप्रदानम्) होम ग्रादि विधि कर कन्या देना (ग्रासुरः धर्मः उच्यते) 'ग्रासुर विवाह' कहाता है ।। ३१।।

(सं० वि० १००)

(स्वाच्छन्द्यात्) ग्रपनी इच्छा से ग्रथीत् वर या कन्या की प्रसन्तता
 ग्रीर इच्छा का ध्यान न रखके......

अप्रज्ञुक्यीत्जन्य: (१) श्रामुर-विवाह का लक्षण एवं विवेचन — धन के लोभी माता-पिता कन्या या लड़के की इच्छाग्रों की उपेक्षा करके या उन्हें महत्त्व न देकर, परस्पर धन ले-देकर, ग्रपनी इच्छा से जो विवाह कर देते हैं, वह 'ग्रामुर-विवाह' है। मनु इसे निन्दनीय ग्रोर ग्रधर्म मानते हैं [३।४१-४२]।

(२) असुर किनको कहते हैं? 'न सुरा:—ग्रसुराः' ग्रथीत् जो देवताग्रों के समान नहीं हैं। जो देवताग्रों के समान निःस्वार्थ, निर्वेर, परिहत, परोपकार, त्याग, तप, सिहण्णृता ग्रादि भावनाग्रों वाले नहीं हैं। जो ग्रपने देह ग्रीर प्राणों के ही पोषण में, ग्रपने ही स्वार्थ, सुख-सुविधा, धन ग्रीर हितसाधनमें तत्पर रहते हैं, उसकी पूर्ति के लिए तरह-तरह के छल-प्रपंच माया-जाल ग्रादि रचते हैं, ऐसे व्यक्ति 'ग्रसुर' कहला ते हैं। इसमें निरुक्त ग्रीर बाह्मणों के प्रमाण उल्लेखनीय हैं—''असुरताः स्थानेव्यस्ता, स्थानेम्य इति वा ग्रसुरिति प्राणानामास्तः शरीरे भवति, तेन तहन्तः।'' निरु ३। ७॥ ''(ग्रसुराः) स्वेष्वेवास्येषु जुह्वतश्चेरुः'' शत० ११।१। ६।१॥ मायात्येसुराः (उपासते)'' शत० १०।५।२।१०॥ ग्रसु क्षेपणे (ग्रदादि) धातु से 'ग्रसेरुरन' (उणादि १।४२) से 'उरन्' प्रत्यय से 'ग्रसुर' शब्द बना। 'ग्रसुर से 'सम्बन्ध रखन वाला' ग्रयं में ग्रण्' प्रत्यय लगकर 'ग्रासुर' बनता है। इस प्रकार दूसरे की भावनाग्रों की उपेक्षा करके धन ग्रीर स्वार्थ-साधन में तत्पर व्यक्तियों द्वारा ग्रनुमोदित, सम्मत ग्रयंन जनके ग्राचरणानुरूप होने से इसका नाम 'ग्रासुर-विवाह' है।

गान्धवं विवाह का लक्षण--

इच्छयाऽन्योन्यसंयोगः कन्यायाश्च वरस्य च। गान्धर्वः स तु विज्ञेयो मैथुन्यः कामसम्भवः॥ ३२॥ (१८)

(वरस्य च कन्यायाः) वर भ्रौर कन्या की (इच्छया + ग्रन्योन्य-संयोगः) इच्छा ने दोनां का संयोग होना (मैथुन्यः) ग्रौर ग्रपने मन में यह मान लेना कि हम दोनों स्त्री-पुरुप हैं (कामसंभवः) यह काम से हुग्रा (सः तु गान्धर्वः विज्ञेयः) वह गान्धर्वं विवाह' कहाता है ॥३२॥ (सं० वि० १००)

अर् श्री टाउन्सः (१) गान्धर्व-विवाह का लक्षरण एवं विवेचन—लड़का श्रीर लड़की दोनों की इच्छा से परस्पर संयोग होकर शारीरिक सम्बन्ध स्थापित होना श्रीर श्रपने आपको पित-पत्नी के रूप में मानकर विवाह कर लेना, यह 'गान्धर्व-विवाह' है। यह कामभावना से होता है। मनु इसको निन्दनीय श्रीर श्रधर्मानुकूल मानते हैं[३।४१-४२]। मनु ने यद्यपि इसमें धन श्रादि लेने-देने की वात नहीं कही है, किन्तु कौटिल्य श्रयं-शास्त्र के श्रनुसार ऐसा विवाह करने वाले व्यक्ति को विवाह के समय कन्या के माता-पिता को वदले में धन देना पड़ता है [प्रक० ५८। ग्र० २]।

(२) गन्धर्व किन को कहते हैं? गन्धर्व की व्युत्पत्ति है "गाम् व्याचम् धरतीति गन्धर्वः" यथित् गाने की उत्तम वाणी को धारण करने वाला। संगीत यथित् गाने, वजाने, नाचने की कला में प्रवीण लोगों को, जो विलासी, ग्रामोद-प्रमोद में व्यस्त शृङ्कारप्रिय ग्रीर कामुकप्रवृत्ति-प्रधान हैं 'गन्धर्व' कहते हैं। ब्राह्मणों के निम्न प्रमाणों में इस पर प्रकाश डाला गया है—"रूपमिति गन्धर्वाः (उपासते) शत० १०। १। २। २०॥ "योषित्कामा व गन्धर्वा" शत० ३। २। ४। ३॥ "स्त्रीकामा व गन्धर्वाः" ऐत० १। २७७॥ कौ० १२। ३॥ गन्धों मे, मोदों मे, प्रमादों मे। तन्मे गुष्मासु (गन्धर्वेषु) जै० उ० ३। २१। ४॥ ऐसे व्यक्तियों से ग्रनुमोदित, सम्मत या उनके श्राचरणानुरूप होने से इस विवाह का नाम 'गान्धर्व' है।

राक्षसं विवाह का लक्षण --

हत्वा छित्त्वा च भित्त्वा च क्रोशन्तीं रदतीं गृहात्। प्रसह्य कन्याहरएां राक्षसो विधिरुच्यते॥ ३३॥ (१६)

(हत्वा छित्त्वा च भित्त्वा) हनन, छेदन अर्थात् कन्या के रोकने वालों का विदारण कर (क्रोशन्तीं कदतीं गृहात् प्रसद्धा कन्याहरएाम्) क्रोशती, रोती, कापती स्रोर भयभीत हुई कन्या का + बलात्कार हरएा करके विवाह करना (राक्षस: विधि: उच्यते) वह 'राक्षस विवाह' क्षाः ३३।। (सं. वि १००)

+ (गृहात्) घर से······ अक्ष (उच्यते) कहा जाता है। अद्भार दिन्न : (१) राक्षस विवाह का लक्षण एवं विवेचन — कन्या के पक्ष वालों से मार-पीट, लड़ाई-अगड़ा ग्रादि करके रोती-चिल्लानी कन्या को बलात् उठा ले जाकर उससे विवाह करना 'राक्षस-विवाह' है। मनु के ग्रनुसार यह विवाह भी निन्दनीय ग्रीर ग्रधमं है [३।४१-४२]। यद्यपि मनुस्मृति में इस विवाह में किसी लेन-देन का कथन नहीं है किन्तु कौटिल्य ग्रर्थशास्त्र के वर्णनानुसार ग्रपहरणकर्त्ता को विवाह के वदले में कन्या के माता-पिता को धन देना पड़ता है [प्रक० ५८। ग्र०२]

(२) राक्षस किनको कहते हैं ? रक्ष-पालने वातु से 'सर्वधातुम्योऽसुन्' (उणादि ४। १८६) सूत्र से 'असुन्' प्रत्यय और 'इदम्' अर्थ में अण् प्रत्यय के योग से राक्षस शब्द सिद्ध होता है। निरुवन ४। १८ में राक्षस की निरुवित देते हुए कहा है— "रक्षः रिक्षान तथ्यमस्माद्, रहिस क्षणोत्तीति वा, रात्रौ नक्षते हित वा।" अर्थात् जिससे धन-सम्पत्ति, प्राण ग्रादि की रक्षा करनी पड़े, जो एकान्त अवसर पाकर हानि पहुँचाता और जो रात्रि में लूट-पाट, चोरी-व्यभिचार आदि दुष्ट कर्मों में सिक्रय हो जाते हैं, वे राक्षस हैं। इस प्रकार अपने स्वार्थ-साधन के लिए दूसरों की हानि करने वाले, दूसरों को सताने और पीड़ित करने वाले, ग्रत्याचारी, ग्रन्यायी, बलात्कारी, स्वभाव के और मांस-मदिराभोजी तमोगुणी [१२। ४४] व्यक्ति 'राक्षस' कहलाते हैं। ऐसे व्यक्तियों के ग्राचरणानुरूप, उनसे अनुमोदित या सम्मत होने से इसका नाम 'राक्षस विवाह' है।

पैशाच विवाह का लक्षण-

#### सुप्तां मत्तां प्रमत्तां वा रहो यत्रोपगच्छति । स पापिष्ठो विवाहानां पैशाचरचाष्टमोऽधमः ॥ ३४ ॥ (२०)

(सुप्तां मत्तां वा प्रमत्ताम्) जो सोती, पागल हुई वा नशा पीकर उन्मत्त हुई कन्या को (रहः यत्र + उपगच्छति) एकान्त पाकर दूषित कर देना (सः विवाहानाम् ग्रथमः पापिष्ठः पैशाचः) यह सब विवाहों में नीच से नीच = महानीच, दुष्ट ग्रतिदुष्ट, 'पैशाच विवाह' है।। ३४।।

(सं०वि० १००)

- अर्ज्युट्रारेट्जन्यः (१) पैशाच-विवाह का लक्षण एवं विवेचन—सोती हुई, पागल हुई या नशे में उन्मत्त कन्या को एकान्त ग्रवसर में पाकर दूषित कर देना ग्रीर उससे विवाह करना, वह 'पैशाच विवाह' है। वह सब विवाहों में ग्रत्यन्त नीच दुण्टनापूर्ण और पापरूप विवाह है। कौटिल्य के ग्रनुसार उसमें भी विवाह करने वाले को विवाह के बदले कन्यापक्ष को धन देना पड़ता है [प्रक० ४६। ग्र०२] ।
- (२) पिशाच किनको कहते हैं ?—पिश् स्रवयवे (तुदादि) धातु से 'क' प्रत्यय होने न 'पिशम्' पद बना । 'पिश' उपपद से आङ् पूर्वक 'चमु-स्रदने' धानु से 'डः' प्रत्यय-पूर्वक 'पैशाच' शब्द बनना है । स्रथवा 'पिशित' पूर्वपद से 'स्रश्' धातु से स्रण्, 'इत' का लोप, शकार को चकार होकर पैशाच बनना है । 'ये पिशितम् = स्रवयवीभूतं, पेशितं

वा मांसं रुथिरादिकम् श्राचमन्ति मक्षयन्ति ते पैशाचाः । प्राणियों का कच्चा मांस, रक्त तक खाने वाले, हिंसक, दुराचारी, श्रताचारी, मिलन संस्कारों वाले, श्रस्यन्त तमोगुणी [१२।४४], श्रत्यन्त निम्न श्रीर घृणित स्वभाव के व्यक्ति 'पिशाच' कहलाते हैं। ऐसे व्यक्तियों के श्राचरणानुरूप या उनसे अनुमोदित, सम्मत होने से इस विवाह का नाम 'पैशाच' है।

द्विजों की कन्यादान की विधि-

श्रद्भिरेव द्विजाग्रचाराां कन्यादानं विकारयते । इतरेषां तु वर्सानामितरेतरकाम्यया ॥ ३४ ॥

(द्विजाग्रधाणाम् श्रद्भिः एव) ब्राह्मण वर्ण वालों का जल लेकर संकल्प करने से (इतरेपां तु वर्णानाम् + इतरेतर-काम्यया) ग्रन्य वर्णीं का परस्पर की इच्छा से (कन्या-दानम्) विवाह होना (विशिष्यते) श्रेष्ठ है ।। ३५॥

विवाहों के गुण-लाभ--

यो यस्येषां विवाहानां मनुना कीर्तितो गुराः । सर्वे श्रुरात तं विशाः सर्वे कीर्तयतो मम ॥ ३६ ॥

(एषां विवाहानाम्) इन विवाहों में (यस्य यः गुणः मनुना कीर्तितः) जिस विवाह का जो गुण मनु ने कहा है (विष्राः) हे विद्वानों ! (तं सर्वं मम कीर्तंयतः १८णुत) उस सबको मुक्रसे कहते हुए सुनो ॥ ३६॥

दश पूर्वान्परान्वंश्यानात्मानं चैकविशक्ष्म् । बाह्यीपुत्रः सुकृतकृत्मोचयेदेनसः पितृन् ।। ३७ ॥

(मुफ़तकृत् ब्राह्मीपुत्रः) अच्छे कर्म करने वाला ब्राह्मविवाह के विधि से उत्पन्न पुत्र (दश पूर्वान् परान् वश्यान् पितृन्) दश पहले पिता-पितामह आदि पूर्वजों को ब्रीर दश आने वाले पुत्र-पौत्र ग्रादि को (च) ब्रीर (एकविशकम् ब्रात्मानम्) इक्कीसवें ब्रपन ग्रापको (एनसः मोचधेत्) पाप से छुड़ाता है ॥ ३७ ॥

> दैवोढाजः सुतक्ष्वेव सप्त-सप्त परावरान्। श्राषोँढाजः सुतस्त्रीस्त्रीन्षट् षट् कायोढाजः सुतः ॥ ३८ ॥

(च) और (दैवोढाज: मुतः) दैव विवाह की विधि से विवाहित स्त्री से उत्पन्त पुत्र (सप्त-सप्त पर - स्वरान्) सात-सात पिछली और स्नाने वाली पीढ़ियों को (स्नार्पोढाज: सुतः त्रीन्-सीन्) सार्प विवाह की विधि से विवाहित स्त्री से उत्पन्त पुत्र तीन पिछली और तीन स्नाने वाली पीढ़ियों को (कायोढाज: सुतः) प्राजापत्य विवाह की विधि से विवाहित स्त्री से उत्पन्त पुत्र (पट्-पट्) छः पिछली और छः स्नाने वाली पीढ़ियों को पाप से छड़ाता है। ३६॥

अन्य श्रीत्जना — ३५ से ३८ श्लोक निम्न स्राधार पर प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं—

- १. प्रसंगिवरोध ३४ वें क्लोक में विवाहों की परिभाषा का प्रसंग पूर्ण हो चुका है। इसके बाद उनके गुण-दोषों के विवेचन का प्रसंग ग्रमीष्ट ग्रौर संगत है, वह ३६ से ४२ क्लोकों में विणित है। ग्रतः बीच में ३५ वें में विवाह की विधि का कथन, पुनः पीढ़ियों के पार उतारने का कथन या पुत्रों के गुणों का कथन ग्रप्रासंगिक है। यद्यपि ३६-३८ क्लोकों में भी विवाहों के गुणों का वर्णन प्रतीत होता है, किन्तु यह मौलिक नहीं। है। इसकी पुष्टि में प्रसंग की डिष्टि से दो बातें कही जा सकती हैं एक तो यह कि इन क्लोकों में विवाहों के गुणों का वर्णन परोक्षरूप से है, जबिक पुत्रों के गुणों का वर्णन परोक्षरूप से है, जबिक पुत्रों के गुणों का वर्णन ही नहीं। दूसरी यह कि सभी विवाहों के गुण-दोषों का सामूहिक विवेचन ३६ से ४२ क्लोकों में क्रमबद्ध ग्रौर पूर्णरूप से किया गया है, ग्रतः ये ही क्लोक मौलिक एवं प्रासंगिक हैं; ३५-३८ क्लोक नहीं।
- २. अन्तिवरोध—(१) ३५ वें श्लोक में विवाह की विधि बतायी गई है, जबिक २७ से ३४ श्लोकों में जो विवाहों का वर्णन है, वे स्वयं एक प्रकार की विधियां हैं। यह विधि उनसे भिन्न होने के कारण विरुद्ध है। ग्रीर जब एक बार विधियां कह दीं, तो पुनः विधि कहने की ग्रावश्यकता भी नहीं रहती। इस ग्राधार पर ३५ वां श्लोक प्रक्षिप्त है।
- (२) ३७ ३८ इलोकों में एक ही पुत्र द्वारा श्रपनी श्रगली श्रौर पिछली कई-कई पीढ़ियों के पाप से छुड़ाने की बात का वर्णन ४। २४० के विरुद्ध है। उस इलोक में मनु ने कर्त्ता को ही स्वयं पाप-पुण्यों का भोक्ता कहा है। जब कर्त्ता स्वयं भोक्ता है,तो दूसरा व्यक्ति उसके पापों को कैसे दूर कर सकता है?
- (३) यदि एक ही पुत्र को ग्रनेक पीढ़ियों के पापों को खुड़ाने वाला मान शिया जाये,तो फिर उन ग्रागे ग्राने वाली पीढ़ियों को धर्म पर चलने की ग्रावदयकता ही क्या रह जायेगी? क्योंकि उनके पापों को तो वह पुत्र दूर कर ही चुका है। इस प्रकार तो यह मान्यता सम्पूर्ण मनुस्मृति के विरुद्ध हो जाती है। क्योंकि मनुस्मृति में तो स्थान-स्थान पर प्रत्येक व्यक्ति को धर्म का पालन करने के लिए कहा है। इन ग्रन्तियों के ग्राधार पर ३६--३८ रलोक प्रक्षिप्त हैं।
- ३. जैलीगत ग्राधार—(१) ३६ वें ब्लोक में "यो यस्यैषां विवाहानां मनुना कीतितो गुराः। तं सर्वं शृणुतः "कीतंयतो मम।।" पदों से यह स्पष्ट संकेत मिल रहा है कि इनको कहने वाला मनु नहीं ग्रपितु मनु से भिन्न कोई व्यक्ति है। ग्रतः स्पष्टतः ये परवर्ती प्रक्षिप्त ब्लोक हैं। (२) ३७—३८ ब्लोकों में एक ही पुत्र द्वारा ग्रनेक ग्रगली-पिछली पीढ़ियों के उद्धार का कथन ग्रयुक्तियुक्त ग्रीर ग्रतिशयोक्तिपूर्ण है। यह जैली मनु की नहीं है।

प्रथम चार उत्तम विवाहों से लाभ---

बाह्यादिषु विवाहेषु चतुर्ष्वेवानुपूर्वशः । बह्यवर्वस्विनः पुत्रा जायन्ते शिष्टसंमता ॥ ३६ ॥ (२१)

श्रू (ब्राह्म + ग्रादिषु चतुर्षु विनाहेषु) ब्राह्म, दैव, ग्रार्ष ग्रीर प्राजा-पत्य इन चार विवाहों में पारिएग्रहण किये हुए स्त्रो-पुरुषों से (पुत्राः जायन्ते) जो सन्तान उत्पन्न होते हैं वे (ब्रह्मवर्चस्त्रिनः शिष्टसंमताः) वेदादि विद्या से तेजस्वीः बाप्त पुरुषों के संगति से ग्रत्युत्तम होते हैं ।। ३६ ।।

(सं० वि० १००)

🦀 (घ्रनुपूर्वशः) क्रमशः प्रारम्भ के ......

आनुश्रील्डनः : यह वर्णन बालकों के उत्तम संस्कारों की सम्भावना के ग्राधार पर भावी जीवन के लिए किया गया है। वे बालक भविष्य में ग्रर्थात् बड़े होकर उक्तगुणों वाले बनते हैं।

> रूपसत्त्वगुराोपेता धनवन्तो यशस्विनः । पर्याप्तभोगा घर्मिष्ठा जीवन्ति च शतं समाः ॥ ४० ॥ (२२)

वे पुत्र वा कन्या (रूप-सत्त्वगुण + उपेताः) सुन्दर रूप, वल-पराक्रम, शुद्ध बुद्धि ग्रादि उत्तम गुरायुक्त (धनवन्तः) बहुधन युक्त (यशस्विनः) पुष्य कीर्त्तिमान् (त्र) ग्रोर (पर्याप्तभोगाः) पूर्ण भोग के भोक्ता (धिमिष्ठाः) धर्मात्मा होकर (शतं समाः जीवन्ति) सौ वर्ष तक जीते हैं।। ४०।। (सं० वि० २००)

म्रन्तिम चार विवाह निन्दनीय---

इतरेषु तु शिब्टेषु नृशंसानृतव।दिनः। जायन्ते दुविव।हेषु ब्रह्मधर्मद्विषः सुताः॥ ४१॥ (२३)

(इतरेषु तु शिष्टेषु दुविवाहेषु) चार विवाहों से जो बाकी रहे चार-स्नासुर, गान्धर्व, राक्षस स्नोर पैशाच, इन चार दुष्ट विवाहों से उत्पन्त हुए (सुताः) सन्तान (नृशंसा + स्ननृतवादिनः) निन्दित कर्मकर्त्ता, मिथ्यावादी (ब्रह्मत्रमिद्धिषः) वेदधर्म के द्वेषी बड़े नीच स्वभाववाले (जायन्ते) होते हैं ॥ ४१ ॥ (सं० वि० १००)

श्रेष्ठ विवाहों से श्रेष्ठ सन्तान, बुरों से बुरी-

स्रनिन्दितैः स्त्रीविवाहैरिनन्द्या भवति प्रजा।
निन्दितैनिन्दता मृणां तस्मान्निन्द्यान्विवर्जयेत् ॥ ४२॥ (२४)
(स्रनिन्दितैः स्त्रीविवाहैः प्रजा स्रनिन्द्या भवति) श्रेष्ठ विवाहों से

सन्तान भी श्रेष्ठ गुण वाली होती है (निन्दितः नृणां निन्दिता) निन्दित विवाहों से मनुष्यों की सन्तानें भी निन्दनीय कर्म करने वाली होती हैं (तस्मात्) इसलिए (निन्दान् विवर्जयेत्) निन्दित विवाहों को ग्राचरण में न लावे।। ४२।।

इसलिए मनुष्यों को योश्य है कि जिन निन्दित विवाहों से नीच प्रजा होती है उनका त्याग श्रीर जिन उत्तम विवाहों से उत्तम प्रजा होती है, उन को किया करें।'' (सं० वि० १०२)

सवर्ण-ग्रसवर्ण कन्या से विवाह करने की विधि —

पारिणग्रहरणसंस्कारः सवर्णासूपिदश्यते । असवर्णास्वयं जैयो विधिरुद्वाहकर्मणि ॥ ४३ ॥ शरः क्षत्रियया ग्राह्यः प्रतोदो वंश्यकन्यया । वसनस्य दशा ग्राह्मा शुद्धयोतकृष्टवेदने ॥ ४४ ॥

(पाणिग्रहणसंस्कारः) हाथ पकड़कर विवाह की विधि पूरा करने का संस्कार तो (सवर्णासु — उपदिश्यते) केवल ग्रपने वर्ण को स्थियों में विहित है (ग्रसवर्णासु) ग्रपने वर्ण से भिन्न वर्ण की स्थियों से शादी करने में (उद्वाहकर्मणि) विवाह संस्कार में (अयं विधिः ज्ञेयः) यह ग्रागे कहा विधान समक्षना चाहिए...(उत्कृष्टवेदने) ग्रपने से ऊंचे वर्ण वाले व्यक्ति के साथ विवाह करने में (क्षत्रियया शरः ग्राह्यः) क्षत्रिय कन्या को [हाथ पकड़ने की ग्रपेक्षा] वाण पकड़ना चाहिए (वैश्यकन्यया प्रतोदः) वैश्य वर्ण की कन्या को वैल ग्रादि को हांकने का चावुक (शूद्रया वसनस्य दशा ग्राह्या) शूद्र कन्या को वस्त्र का किनारा पकड़ना चाहिए॥ ४३, ४४॥

#### अनुश्रीलन्य-४३--४४ श्लोक प्रक्षिप्त हैं--

१. प्रान्तिवरोध— (१) २० २१, २७ — ३४ इलोकों मे जो विवाह कहे हैं, उन की विधियां भी साथ-साथ निर्दिष्ट हैं। यह कहना चाहिए कि उन विवाहों का भेद उन की विधि की भिन्नता पर ही ग्राधारित है। इन इलोकों में विवाह की उनसे भिन्न विधियां उक्त हैं, यह भिन्नता विरोधसूचक है। और फिर जब विवाहों की विधि एक बार कह दी है, तो पुनः विधि के कथन की ग्रावश्यकता ही नहीं थी। (२) २०;२१,२७—३४ इलोकों में जो विधियां कही हैं, वे सभी वर्णों के लिए समान हैं। उनमें ननु ने कोई सवर्ण-ग्रसवर्ण का भेद नहीं किया है, (३। २०)। इन इलोकों में वर्णों और सवर्ण-ग्रसवर्ण का भेद उक्त मान्यता के विरुद्ध है। (३) जो विधियां इन इलोकों में कही हैं वे ग्रन्तिम तीन विवाहों में तो लागू ही नहीं हो सकतीं। 'गान्थवं विवाह' में स्त्री-पुरुप का स्वेच्छा से संयोग होता है। 'राक्षस विवाह' में ग्रपहरण किया जाता है। 'पैशाच विवाह' वलात्कारपूर्वक सम्बन्ध स्थापित करने को कहते हैं। ग्रतः इन इलोकों में उक्त

विधियों को करने का इन तीन विवाहों में स्रवसर ही नहीं रहता। इस प्रकार इन विधियों का मनु की पूर्वोक्त इलोकों की व्यवस्था से तालमेल ही नहीं बैठता। इससे स्पष्ट है कि ये विधान परवर्ती काल के हैं। इन अन्तर्विरोधों के कारण ये दोनों इलोक प्रक्षिप्त हैं।

ऋतुकाल-गमन सम्बन्धी विधान-

## ऋतुकालाभिगामी स्यात्स्वदारिनरतः सदा । पर्ववर्जं व्रजेच्चैनां तद्द्वतो रितकाम्यया ॥ ४४ ॥ (२४)

(ऋतुकाल। भिगामी स्यात्) सदा पुरुष ऋतुकाल में स्त्री का समागम करे (स्वदारिनरतः सदा) श्रीर श्रपनी स्त्री के बिना दूसरी का सर्वदा त्याग रक्खे, वैसे स्त्री भी ग्रपने विवाहित पुरुष को छोड़कर ग्रन्य पुरुषों से सर्देव पृथक् रहे (तद्वतः) जो स्त्रीव्रत ग्रर्थात् ग्रपनी विवाहित स्त्री ही से प्रसन्न रहता है, जैसे कि पतिव्रता स्त्री ग्रपने विवाहित पुरुष को छोड़ दूसरे पुरुष का संग कभी नहीं करती (रितकाम्यया) वह पुरुष जब ऋतुदान देना हो तब (एनां पर्ववर्ज वजेत्) पर्व ग्रर्थात् जो उन ऋतुदान के सोलह दिनों में पौर्णमासी, ग्रमावस्या, चतुर्दशी वा ग्रष्टमी ग्रावे उसको छोड़ देवे। इनमें स्त्री-पुरुष रित-फ्रिया कभी न करें।। ४५।। (सं० वि० २६)

आन्य श्री त्य न्य : (१) 'ऋतुदान में वर्जित पर्व — ऋतुदान में वर्जित पर्व ग्रमावस्या, पौर्णानासी, ग्रष्टभी तथा चतुर्दशी हैं। इनका वर्णन ४। १२८ में है। वहां भी यह निषेध है।

- (२) पर्वदिनों में समागम-निर्वेध क्यों ?—इन पर्वों के दिनों में समागम का निर्वेध इसलिए है क्योंकि इन दिनों को मनु ने धार्मिक दिन के रूप में मनाने का विधान करते हुए इन दिनों में विशेष यज्ञों का ग्रायोजन एवं वेदादि ग्रन्थों के स्वाध्याय का विधान किया है [४।२५॥६।६॥३।३॥]। इन धार्मिक कृत्यों के पालन के ग्रवसर पर जितेन्द्रिय रहना, संयम रखना ग्रावश्यक है, क्योंकि ग्रजितेन्द्रियावस्था में इन धार्मिक कर्मों के फल की सिद्धि नहीं होती [२।७२ (२।६७)]।
- (३) 'ऋतुकाल में गमन' गृर्स्य का भ्रावश्यक कर्त्तव्य गृहस्य हो जाने पर व्यक्ति के लिए ऋतुकाल में स्त्रीगमन ==सहवास करना, ग्रावश्यक कर्त्तव्य है; इसीलिए मनु ने कहा है 'ऋतुकाल। मिगामी स्थात्' 'पर्ववर्जं वजेत्'। इस पर प्रकाश डालते हुए आचार्यं कौटिल्य ने कारणपूर्वं क इस कर्त्तव्य को आवश्यक बतलाया है और इसको गृहस्य का धर्म विधान माना है। इस का पालन न करने पर उसके लिए दण्डव्यवस्या भी निर्धारित की है। वे कहते हैं ऋतुकाल में गमन करने से स्त्रियों के प्रथान होने और उनका भ्राचरण दूषित होने की भ्राशंका होती है। ऋतुकाल में गमन न करना श्रपने

गृहस्थ धर्म का पालन न करना है, भौर ऐसे व्यक्ति को कर्त्तंव्य पालन न करने पर ६६ पण दण्ड दिया जाना चाहिये।—"तीर्थोपरोधो हि धर्मनधः इति कौटिल्यः।" [प्रक० ६०। ग्र० ४] "तीर्थेगृहमनागमने दण्णवितर्वण्डः।" [प्रक० ५८। ग्र० २]। किन्तु कामनारहित स्व स्त्री के साथ भी बलात् गमन न करे—"नाकामामुपेयात्" [प्रक० ५८। ग्र० २]।

इसी कारए मनु ने पित के दीर्घप्रवास काल में स्त्री को नियोग द्वारा सन्तान प्राप्त करने की स्वीकृति दी है [६।७४]। कौटिल्य ने भी इसका समर्थन ग्रौर विधान किया है [ग्रर्थशास्त्र प्रक० ६०।४]।

स्त्रियों का स्वाभाविक ऋत्काल-

ऋतुः स्वाभाविकः स्त्रीणां रात्रयः षोडश स्मृताः । चत्रभिरितरैः सार्धमहोभिः सद्विगहितैः ॥ ४६ ॥ (२६)

(स्त्रीणां स्वाभाविक ऋतुः) स्त्रियों का स्वाभाविक ऋतुकाल (षोडश रात्रयः स्मृताः) सोलह रात्रि का है अर्थात् रजोदर्शन दिन से लेके सोलहवें दिन तक ऋतु समय है (इतरेः सद्विगहितेः चतुभिः ग्रहोभिः सार्धम्) उनमें से प्रथम की चार रात्रि ग्रर्थात् जिस दिन रजस्वला हो उस दिन से लेके चार दिन निन्दित हैं ॥ ४६ ॥ (सं० वि० २६)

प्रथम, द्वितीय, तृतीय ग्रीर चतुर्थ रात्रि में पुरुष स्त्री का स्पर्श ग्रीर स्त्री पुरुष का स्पर्श ग्रीर स्त्री-पुरुष का सम्बन्ध कभी न करे ग्रर्थात् उस रजस्वला के हाथ का छुग्रा पानी भी न पीवे, न वह स्त्री कुछ काम करे, किन्तु एकान्त में बैठी रहे। क्योंकि इन चार रात्रियों में समागम करना व्यर्थ ग्रीर महा रोगकारक है।" (सं० थि० २६)

निन्दित रात्रियां---

तासामाद्याश्चतस्रस्तु निन्दितैकादशी च या। त्रयोदशी च शेषास्तु प्रशस्ता दश रात्रयः॥ ४७॥ (२७)

(तासाम् + स्राद्याः चतस्रः तु निन्दिताः) जैसे प्रथम को चार रात्रि ऋतुदान देने में निन्दित हैं (या एकादशी च त्रयोदशी) वैसे ग्यारहवीं ग्रौर तेरहत्रीं रात्रि भी निन्दित हैं (शेषा तु दशरात्रयः प्रशस्ता) ग्रौर बाकी रही दश रात्रि सो ऋतुदान में श्रेष्ठ हैं ।। ४७ ॥ (गं० वि० २६)

अत्युद्धिरेटिक : (१) ऋतुगमन में निषिद्ध रात्रियां — ४६ वें श्लोक में स्थियों का स्वाभाविक ऋतुकाल का समय १६ रात्रि का माना है। उनमें रजोदर्शन के दिन की रात्रि सहित प्रथम चार रात्रियां निन्दित हैं। इसी प्रकार रजोदर्शन के दिन

से ग्यारहवीं ग्रौर तेरहवीं रात्रि भी ऋतुदान में निन्दित हैं। इस प्रकार सोलह रात्रियों में से दश रात्रियां ऋतुदान के लिए श्रेष्ठ बचती हैं।

किन्तु इन दश रात्रियों के बीच यदि कोई पर्व अर्थात् अमावस्या, पौर्णमासी, अष्टमी और चतुर्दशी का दिन आये तो उसकी रात्रि में ऋतुदान न करे, ऐसा स्पष्ट निर्देश ४। १२८ और ३। ४५ में है। इस प्रकार कभी सात-आठ तो कभी दश रात्रियां ऋतुदान के लिए शेष बचती हैं।।

२. ऋतुकाल की निदिचत रात्रियों का कारए। — रजोदर्शन काल में स्त्रीगमन से व्यक्ति की प्रज्ञा, तेज, बल, ज्योति ग्रायु की हानि होती है। द्रष्टव्य ४।४०-४२ इलोक।

पुत्र-ग्रीर पुत्री प्राप्त्यर्थ रात्रि की पृथक्ता—

युग्मासु पुत्रा जायन्ते स्त्रियोऽयुग्मासु रात्रिषु । तस्माद्युग्मासु पुत्रार्थी संविशेदार्तवे स्त्रियम् ॥ ४८ ॥ (२८)

(युग्मासु पुत्राः जायन्ते) युग्म स्रथात् समसंख्या की रात्रियों-छठी, स्राठवीं, दशमी, द्वादशी, चतुर्दशी, षोडशी में समागम करने से पुत्र उत्पन्न होते हैं (स्रयुग्मासु रात्रिषु स्त्रियः) विषम संख्या वाली स्रर्यात् पांचवीं, सातवीं नवमी, पन्द्रह्वीं रात्रियों में लड़को उत्पन्न होती है (तस्मात्) इसलिए (पुत्रार्थी) पुत्र की इच्छा रखने वाने पुरुष (आर्तवे युग्मासु स्त्रियं संविशेत्) ऋतुकाल में समरात्रियों में स्त्री से समागम करे।। ४८।।

'जिन को पुत्र की इच्छा हो वे छठी, ग्राठवीं, दशमो, वारहवीं, चौदहवीं ग्रौर सोलहवीं, ये छः रात्रि ऋतुदानमें उत्तन जानें। परन्तु इसमें भी उत्तर-उत्तर श्रोष्ठ है ग्रौर जिन को कन्या की इच्छा होवे पांचवीं, सातवीं, नवमी ग्रौर पन्द्रहवीं, ये चार रात्रि उत्तम समर्भें। इससे पुत्रार्थी युग्म रात्रियों में ऋतुदान देवे।'' (सं० वि० २६)

पुत्र ग्रौर पुत्री होने में कारण-

पुमान्त्रुंसोऽियके शुक्रे स्त्री भवत्यियके स्त्रियाः । समेऽपुमान्त्रुंस्त्रियौ वा क्षीणेऽत्ते च वित्रययः ॥ ४६ ॥ (२६)

(पुंस ग्रधिके शुक्रोपुमान्) पुरुष के ग्रधिक वीर्य होने से पुत्र (स्त्रियाः ग्रथिके स्त्रो) स्त्री का ग्रात्तंव ग्रधिक होने से कत्या (समे + ग्रपुमान्) तुल्य होने से नपुसक पुरुष व वस्थ्या स्त्री क्षिणे च ग्रल्पे विपर्ययः) क्षीण ग्रीर

१. ''रात्रि गणना इसलिए की है कि दिन में ऋनुदान का निषेध है ।'' (सं० वि० २६ पर टिप्पणी)

म्रत्पवीर्य से गर्भ का न रहना वा गिर जाना (भवति) होता है ।। ४६ ।। (सं० वि० २६)

🕸 (वा पुम् + स्त्रियो) ग्रथवा लड़का-लड़की का जोड़ा .....

अन्य हो दिन्सः (१) अधिक शब्द से स्रिमिप्राय — यहा स्रिधिक शब्द से 'मात्राधिक्य' स्रिभिप्राय नहीं है, स्रिपितु 'सामध्यधिक्य' स्रिभिप्राय है। पुरुष के वीयं में स्रिधिक सामध्यं स्रिथ्या पुरुष-वीज के स्रिधिक सामध्यंशाली होने पर पृत्रोत्पत्ति होती है। पुरुष की तुलना में स्त्री वीज के स्रिधिक सामध्यंशाली होने पर पृत्री, समान सामध्यं होने पर लड़का-लड़की का जोड़ा स्रथवा नपुंसक सन्तान स्रौर क्षीण सामध्यं या स्रत्य-सामध्यं का वीज होने पर गर्भपात, गर्म का न रहना स्रादि होते हैं।

(२) श्राधुनिक चिकित्सा-विज्ञान से विरोध नहीं — ग्रधिकतर लोगों का विचार है कि मनु की मान्यता का ग्राधुनिक चिकित्सा विज्ञान की मान्यता से विरोध ग्राता है। लेकिन मूलतः ऐसा नहीं है। ग्राधुनिक चिकित्सा-विज्ञान के मतानुसार पुरुष के वीर्य में दो प्रकार के शुक्राणु होते हैं — १, एक्स, २. वाई। स्त्री के रज में केवल एक्स कीटाणु होते हैं। पुरुप का 'वाई' शुक्राणु जब स्त्री के 'एक्स' कीटाणु से मिलता है तव लड़का होता है। 'एक्स' के 'एक्स' से मिलने पर लड़की। संभोग के पश्चात् ये शुक्राणु गर्भ निलक्ताओं में दौड़कर स्त्री के डिम्ब में प्रवेश करते हैं। जो शुक्राणु पहले प्रवेश कर जाता है, वही सन्तान रूप बनता है।

यहां भी मूल बात यह है कि जो शुक्राणु जितना प्रवल होगा वह उतना ही पहले जाकर डिम्ब में प्रवेश करेगा। पुरुष-शुक्रकीट श्रधिक प्रवल होंगे तो वे दौड़ कर पहले प्रवेश करेंगे।यदि स्त्री को जन्म देन वाले कीट प्रवल होंगे तो वे प्रथम प्रवेश करेंगे। यहां भी सामर्थ्य की श्रधिकता ही पुत्र-पुत्री की उत्पत्ति में मूलाधार है। इसीलिए श्रायुर्वेद-चिकित्सा में पुत्र-प्राप्ति चाहने वालों को पुरुष शुक्रसामर्थ्य वर्धक श्रीपिधयां प्रदान की जाती हैं।

संयमी गृहस्थ भी ब्रह्मचारी-

तिन्द्यास्वष्टासु चान्यासु स्त्रियो रात्रिषु वर्जयन् । कृह्यचार्येव भवति यत्र तत्राश्रमे वसन् ॥ ५०॥ (३०)

(निन्द्यासु) निन्दित छह [३।४७] रात्रियों में (त्र) श्रौर (श्रन्यासु ग्रष्टासु रात्रिपु) इनगे भिन्न शेष दश रात्रियों में से किन्हीं श्राठ रात्रियों में (स्त्रिय: वजयन्) स्त्रियों को छोड़ते हुए श्रयात् उनमे समागम न करते हुए ध्यत्र तत्र स्थाश्रमे वसन्) गृहस्थाश्रम में भी रहते हुए भी वह (ब्रह्म-

१. रजोदर्शन से लेकर पहली चार रात्रियां और पूर्णिमा. अमावस्या, चतुर्देशी तथा अष्टमी की रात्रियां, ये आठ रात्रियां स्वामी दयानन्द ने निन्दित कही हैं। (द्रष्टब्य मं० वि० २६)

चारी + एव भवति) ब्रह्मचारी ही होता है।। ५०।।

"जो पूर्व निन्दित ग्राठ रात्रि कह ग्राये हैं, उनर्में जो स्त्री का संग छोड़ देता है, वह गृहाश्रम में बसता हुग्रा भी ब्रह्मचारी ही कहाता है।" (सं० वि २६)

अद्भार शिक्त : कौन गृहस्य ब्रह्मचारी — निन्दित छह श्रीर शेष को ई भी ग्राठ रात्रियां ग्रर्थात् चौदह रात्रियों को छोड़ कर, सोलह में से शेप वचीं केवल किन्हीं दो ही श्रेष्ठ रात्रियों में समागम करने वाला गृहस्य ब्रह्मचारी ही होता है। क्योंकि ऐसे व्यक्ति के ग्राचरण में संयम श्रीर जितेन्द्रियता आदि गुणों की प्रधानता होती है।। वर से कन्या का मूल्य लेने का निषेध—

## न कन्यायाः पिता विद्वानगृह्णीयाच्छुत्कमण्यपि । गृह्णच्छुत्कं हि लोभेन स्यान्नरोऽपत्यिकक्यो ॥ ५१ ॥ (३१)

(विद्वान् कन्यायाः पिता) बुद्धिमान्, कन्या के पिता को चाहिए कि वह कन्या के विवाह में (ग्रणु + ग्रपि शुल्कंन गृह्णीयात्) थोड़ा सा भी शुल्क = मोल वा धन न ले (लोभेन शुल्कं गृह्ण्चन् हि) लोभ में झाकर शुल्क लेने पर (नरः) वह मनुष्य (ग्रपत्यविक्रयी स्यात्) सन्तान को बेचने वाला ही कहाता है।। १९।।

#### स्त्रीधनानि तु ये मोहादुपहजीवन्ति बान्धवाः। नारी यानानि वस्त्रं वा ते पापा यान्त्यधोगितम्।।५२॥ (३२)

(ये बान्धवाः) जो वर के बान्धव = पिता, भाई ग्रादि रिक्तेदार (मोहात) लोभ या तृष्णा के वशीभूत होकर (स्त्रीधनानि) कन्याग्रों के धनों को (नारीयानानि वा वस्त्रम्) कन्या पक्ष या कन्याओं को सवारी या वस्त्रों को लेकर (उपजीवन्ति) उपभोग करके जीते हैं (ते पापाः ग्रधोगित यान्ति) वे पापी लोग नीचगित को प्राप्त होते हैं।। ५२।।

अद्भार दिन्दा : स्त्रीधन विवरण — ३। ४२ में चर्चित स्त्रीधन का विवरण मनु ने ६। १६४-१६७ में दिया है। प्रमुखतः यह धन छह प्रकार का होता है — (१) ग्रध्यग्नि — विवाह संस्कार के ग्रवसर पर दिया गया धन, (२) ग्रधि-ग्रावाहनिकम् — पति के घर ग्राते हुए पिता के घर से कन्या को प्राप्त धन, (३) प्रीतिकमें में प्राप्त धन = प्रसन्तता ग्रादि के ग्रवसर पर पति द्वारा प्रदत्त धन, (४) कन्या को भाई से प्राप्त धन, (४) पिता से प्राप्त धन, (६) माता से प्राप्त धन। विस्तृत विवरण नवम ग्रध्याय में द्रष्टव्य है।

म्रार्ष-विवाह में भी गो-युगल लेने का निषेध---

स्रार्षे गोमिथुनं शुल्कं केचिदाहुर्मृषैव तत्। स्रल्पोऽप्येवं महान्वाऽपि विक्रयस्तावदेव सः ॥ ५३॥ (३३) (केचित्) कुछ लोगों ने (म्रार्षे) म्रार्ष-विवाह में (गोिस युनं शुल्कम्) एक बेलों के जोड़े का शुल्क का में लेने का (म्राहुः) कथन किया है (तत्) वह (मृषा-एव) गलती है—मिथ्या ही है (म्राप-एवम्) वयों कि इस प्रकार (म्रल्पः + म्रापि वा महान्) थोड़ा म्रथवा म्राधिक धन लेना-देना है (सः तावत्) वह निश्चय से (विक्रयः एव) बेचना ही है ।। ५३।।

"कुछ भी न ले-देकर दोतों की प्रसन्नता से पाणिग्रहण होना आर्ष विवाह है।" (सं० वि० पृ० ११६, विवाह प्रकरण में टिप्पर्गी)

# यासां नाददते शुल्कं ज्ञातयो न स विक्रयः। ब्रह्मं तत्कुमारीणामानृशंस्यं च केवलम् ॥ ४४ ॥ (३४)

(ज्ञातयः) कन्या के भिता म्रादि या रिश्तेदार (यासां शुल्कं न + आददते) जिन कन्याम्रों के विवाह के लिए वर पक्ष से शुल्क नहीं लेते म्रयात् वरपक्ष से विवाह करके बदले में बिना कुछ धन लिए विवाह कर देते हैं (सः विक्रयः न) इस प्रकार का विवाह 'कन्याम्रों को बेचना' नहीं कहलाता (तत् कुमारीणां म्रह्गाम्) ऐसा विवाह वास्तव में कन्याम्रों का पूजा-सत्कार करना है (च) म्रीर (केवलम् म्रानृशंस्यम्) कन्याम्रों के प्रति वास्तव में दया म्रीर स्नेह प्रदिश्तत करना है, बिना कुछ लिये वर को कन्या देना उसका म्रादर बढ़ाना है।। ५४।।

अस्तुर्शोट्डनः स्रावंविवाह में शुल्क लेना मनुविरुद्ध---३।२६ पें स्रावंविधि की जो व्यवस्था विहित है, ५१ से ५४ श्लोकों में उसके विरुद्ध स्रोर खण्ड-नात्मक वर्णन है। यहां यह शंका उपस्थित होती है कि कौन-सी मान्यता मौलिक या कौन सी भही मानी जाये या इनमें कौन सी प्रक्षिप्त होनी चाहिए।

इन श्लोकों की शैली, शब्दावली को देखकर इसका समाधान उपलब्ध हो जाता है। मनुस्मृति का उद्देश्य ही हितकारी धर्मविधान करने का है, श्राहितकारी बात धर्म नहीं, इसलिए मनु उसको श्रधर्म घोषित करके उसका निषेध करते हैं। इस प्रसंग में

१. ग्राजकल दहेज के भयंकर परिणाम स्थान-स्थान पर देखने, सुनने ग्रौर पढ़ने में ग्रा रहे हैं। घन-लोभी दानव धनप्राप्ति के लालच में कितनी ही स्त्रियों को सता रहे हैं, जला रहे हैं, मौत के घाट उतार रहे हैं। विवाह एक व्यापार बनता जा रहा है। दाम्पत्य जीवन स्वर्ग न रहकर नरक का भयावह रूप धारण करता जा रहा है। महिष मनु ने विवाह में गुल्क लेने-देने की परम्परा में ऐसी ही भयंकर दशाग्रों का पूर्वदर्शन किया था। ग्रतः विवाह में प्रत्येक प्रकार के लेन-देन का निषेध किया है, तािक लालच की भावना न रहे ग्रौर कहा है कि विवाह एक सम्मान की वात है, लोभ की नहीं। ग्रहस्थ के सुख का ग्राधार नािरयां ही हैं। उनकी प्रसन्तता ग्रौर ग्रादर में ही ग्रहस्थ स्वर्ग है, निरादर ग्रौर यातना देने में नरक है, कुलों की ग्रवनित ग्रौर विनाश है।

सम्पूर्ण मनुस्मृति से भिन्न शैली ग्रौर शब्दावली है। तदनुसार उक्त शंका का समा-धान इस प्रकार है—

- (१) मनु ने ३।२०-३४ में जो ब्राठ विवाह प्रदर्शित किये हैं, वे उनके स्वयंकृत विधान नहीं हैं, ग्रिपितु उस समय जो किसी रूप में प्रचलित थे, उनका वर्णन मात्र किया है। इसी लिए मनु ने प्रसग-संकेतक श्लोक ३।२० में "प्रत्थ चेह हित + ग्रिह्तान्" का प्रयोग किया है। ग्रहितकर कोई धर्म नहीं होते, किर भी यहां उनका वर्णन है, जिससे स्पष्ट होता है कि ये विधान नहीं, मात्र प्रचलित प्रथायें हैं। ग्रित्तम चार विवाहों के लिए प्रयुक्त नाम भी इन्हें धर्म विधान सिद्ध नहीं करते, वे हैं ग्रासुर, गान्धर्व, राक्षस 'ग्रधम पैशाच'। इनकी जो विधियां हैं वे भी मनुस्मृति की मान्यताग्रों के ग्रनुसार निन्दनीय हैं। ३।४१-४२ में भी मनु ने इनकी निन्दा की है। उन्हें ग्रनायों की परम्परामाना है, ग्रीर निषेध रूप में विहित कर दिया है।
- (२) इतना ही नहीं २। ३२-३४ में विहित कार्यों के लिए मनु ने ८। ३४२-३४७, में कठोर दण्डों का विधान भी किया है। वे इन वातों को बलात्कार व व्यभिचार मानते हैं [८। ३४४-३४६ ३४२-३४७], ग्रौर ३। ३१ में विणित 'ग्रासुर विवाह' का ३४१- ४४ में खण्डन 'विक्रय के रूप में' कहकर किया है।
- (३) श्रव प्रश्न उठता है कि मनु की मान्यता क्या है, श्रीर इनमें धर्मविधान कौन से हैं। इसके उत्तर स्पष्ट हैं—(क) ३।२० में मनु ने जिन श्रारम्भिक चार विवाहों को इस जन्म श्रीर परजन्म के लिए हितकारी माना है। वे ही मनुविहित धर्मविधानात्मक विवाह हैं। देखिए ३।३६-४० में केवल श्रारम्भिक चार विवाहों की मनु ने स्वीकृति दी है। इनमें भी श्रार्ष विवाह की परम्परा को मनु धर्म नहीं मानते, श्रतः उसमें सुधार करके श्रपनी मान्यता ११-१४ में स्पष्ट कर दी है। (ख) दायभाग प्रकरण में भी मनु ने श्रपनी इस मान्यता की पुष्टि कर दी है। 'श्रासुर' श्रादि चार विवाहों में निःसन्तान स्त्री के थन का श्रधिकार उसके मरने पर पित को नहीं होता, क्योंकि वे विवाह मनु के श्रनुसार वैश्वानिक एवं धर्म्य नहीं हैं [६।१६७]। प्रारम्भिक चार विवाहों में निःसन्तान पत्नी की मृत्यु पर उसके थन का अधिकार पित को है, क्योंकि मनु के मत में ये विवाह धर्मानुकूल हैं [६।१६६]। इस प्रकार इन श्लोकों श्रीर पूर्व के श्लोकों में विरोध होते हुए भी मान्यता प्रदर्शन के कारण दो तो मौलिक ही हैं।

न्त्रियों के ग्रादर का विधान तथा उसका फल-

वितृभिर्भातृभिरवेताः पतिभिर्वेदरैस्तथा । पूज्या मूर्वायतक्याश्च वहुकत्याणमीष्सुभिः ॥ ५५ ॥ (३४)

(पितृभिः भ्रातृभिः पतिभिः तथा देवरैः) पिता, भ्राता, पति श्रौर देवर

को योग्य है कि (एताः पूज्याः च भूषियतव्याः) भ्रपनी कंन्या, बहन, स्त्री भौजाई भ्रादि स्त्रियों की सदा पूजा करें भ्रयात् यथायोग्य मधुर-भाषण, भोजन, वस्त्र, भ्राभूषण भ्रादि से प्रसन्त रक्खें (बहुकल्याणम् + ईप्सुभिः) जिन को कल्याण की इच्छा हो वे स्त्रियों को क्लेश कभी न देवें ।। ५५ ।। (सं० वि० १४७)

स्त्रियों का ग्रादर करने से दिव्य लाभों की प्राप्ति-

यत्र नार्यस्तु पूज्यन्ते रमन्ते तत्र देवताः । यत्रेतास्तु न पूज्यन्ते सर्वास्तत्राफलाः क्रियाः ॥ ५६ ॥ (३६)

(यत्र) जिस कुल में (नार्यः तु पूज्यन्ते) नारियों की पूजा स्रर्थात् सत्कार होता है (तत्र) उस कुल में (देवताः) दिव्यगुण = दिव्य भोग स्रोर उत्तम सन्तान (रमन्ते) होते हैं (यत्र) स्रोर जिस कुल में (एतास्तु न पूज्यन्ते) स्त्रियों की पूजा नहीं होतो हैं (तत्र सर्वाः प्रफलाः क्रियाः) वहां जानो उन की सब क्रिया निष्फल हैं ॥ ५६॥ (सं० वि० १४८) अ

"जिस घर में स्त्रियों का सत्कार होता है उसमें विद्यायुक्त पुरुष होके, देव संज्ञा घराके ग्रानन्द की क्रीड़ा करते हैं ग्रौर जिस घर में स्त्रियों का सत्कार नहीं होता वहां सब क्रिया निष्फल हैं।" (स० प्र०६६)

अह कु शिटिन का : ५६ इलोक का सही अर्थ-प्रचलित टीकाओं में इस इलोक का अर्थ कपोलकिल्पत, असंगत तथा मनु-ग्रसम्मत है। (१) टीकाकार किन्हीं देवताओं की कल्पना कर उनकी प्रसन्नता की बात तो कहते हैं, किन्तु उसके साथ दूसरी पंक्ति की संगति नहीं लगा पाते। ग्रगर पहली पंक्ति में देवताओं की प्रसन्नता की बात है तो दूसरी में नारियों के अनादर से उनकी ग्रप्रसन्नता की बात होनी चाहिए थी, किन्तु इलोक में है कि 'उनकी सब क्रियाएं निष्फल हो जाती हैं।' इस प्रकार उनके ग्रथं में संगति और तालमेल नहीं बैठता। (२) देवताओं की कल्पना मनु की मान्यता के विरुद्ध है [द्रष्टव्य ३। ५२ पर 'देव' विषयक ग्रनुशीलन]। (३) पूजा का अर्थ यहां सत्कार और सम्मान देना है। वस्तुतः यहां 'देवताः' का ग्रथं 'दिव्यगुण' 'दिव्यसन्तान' या 'दिव्यभोग' है। [प्रमाण २। १५१ (२। १७६) पर द्रष्टव्य] यही ग्रथं पूर्वापर प्रसंग से सिद्ध होता है। जहां नारियों का सत्कार-सम्मान होता है, वहां नारियां प्रसन्न रहती है। उनकी प्रसन्तता से घर का वातावरण प्रसन्न एवं सुख-शान्तिमय होता है। नारी

श्रिष्टिलत मर्य — जिस कुल में स्त्रियों की पूजा (वस्त्र, भूषण तथा मधुर वचनादि द्वारा ग्रादर-सत्कार) होती है, उस कुल पर देवता प्रसन्न होते हैं ग्रीर जिस कुल में इन (स्त्रियों) की पूजा नहीं होती, उस कुल में सब कमें निष्फल होते हैं ॥५६॥]

पर ही घर की सुख-शान्ति निर्मेर है [३। ४४, ६०, ६२। ६। २८], वही घर की स्रिघण्टात्री देवी है [६।२६-२७], माता के रूप में वह निर्मात्री है [६।२६-२८]। इस प्रकार घर की सुद्ध-शान्ति से घर में उत्तम भोग, उत्तम सन्तान, उत्तम शिक्षा, ऐश्वर्य, सुख-सफलता स्रादि दिव्यगुण पनपते हैं। जहां इसके विपरीत नारियो का स्नादर होता है, उस परिवार में स्रशान्तिक कारण सब क्रियास्रों में स्रसफलता प्राप्त होती है परिवार में उन्नति, सुख स्नादि नहीं हो पाते। इसी भाव की विस्तृत व्याख्या मनु ने स्वयं ३। ४७-४८, ४६, ६० में भी की है।

इस प्रकार इस भाष्य का श्रर्थ संगत, मनुसम्मत एवं युक्तियुक्त है। स्त्रियों के शोकग्रस्त रहने से परिवार का विनाश—

> शोचन्ति जामयो यत्र विनश्यत्याशु तत्कुलम् । न शोचन्ति तु यत्रैता वर्धते तद्धि सर्ववा ॥ ५७ ॥ (३७)

(यत्र) जिस कुल में (जामयः) स्त्रियाँ (शोचिन्त) श्रपने-श्रपने पुरुषों के वेश्यागमन, श्रत्याचार वा व्यभिचार शादि दोषों से शोकातुर रहती हैं (तरकुलम् श्राशु विनश्यित) वह कुल शीघ्र नाश को प्राप्त हो जाता है (तु) श्रोर (यत्र एताः न शोचिन्ति) जिस कुल में स्त्रीजन पुरुषों के उत्तम श्राचरणों से प्रसन्न रहती हैं (तत् +िह सर्वदा वर्षते) वह कुल सर्वदा बढ़ता रहता है।। १७।।

"जिस घर वा कुल में स्त्री लोग शोकातुर होकर दुः ल पाती हैं, वह कुल शीझ नष्ट-भ्रष्ट हो जाता है श्रीर जिस घर वा कुल में स्त्री लोग श्रानन्द से उत्साह श्रीर प्रसन्तता में भरी हुई रहती हैं, वह कुल सर्वदा बढ़ता रहता है।" (स॰ प्र॰ ६६)

> जामयो यानि गेहानि शपन्स्यप्रतिपूजिताः । तानि कृत्याहतानीव विनश्यन्ति समन्ततः ॥ ५८ ॥ (३८)

(यानि गेहानि) जिन कुल और घरों में (ग्रप्रतिपूजिताः जामयः) ग्रपू-जित श्रर्थात् सत्कार को न प्राप्त होकर स्त्रोलोग (शपन्ति) जिन गृहस्थों को शाप देती हैं (तानि) वे कुल तथा गृहस्थ (कृत्याहतानि + इव) जैसे विष देकर बहुतों को एक बार नाश कर देवें वैसे (समन्ततः विनश्यन्ति) चारों श्रोर से नष्ट-भ्रष्ट हो जाते हैं।। ४८।। (सं० वि० ४८)

१. 'क्रुत्या' शब्द दुष्क्रिया मर्थ का भी बोधक है। देखिये महर्षि-दयानन्द का वेद-पाष्य (यजु० ३५। ११) (सम्पादक)

"जो विवाहित स्त्रियां पित, माता, पिता, बन्धु श्रीर देवर श्रादि से दुः खित होके जिन घर वालों को शाप देती हैं, वे जैसे किसी कुटुम्ब भर को विष देके मारने से एक बार सबके सब मर जाते हैं, वेसे उनके पित श्रीदि सब श्रीर से नष्ट-भ्रष्ट हो जाते हैं।" (ऋ० पत्र० वि० ४४४)

हित्रयों का सदा सत्कार-सम्मान रखें—

तस्मादेताः सदा पूज्या भूषणाच्छादनाशनैः। भूतिकामैनेरैनित्यं सत्कारेषूत्सवेषु च॥ ४६॥ (३६)

(तस्मात्) इस कारण (भूतिकामै: नरें:) ऐश्वर्य की इच्छा करने वाले पुरुषों को योग्य है कि (एताः) इन स्त्रियों को (सत्कारेषु च उत्सवेषु) सत्कार के ग्रवसरों ग्रीर उत्सवों में (भूषण+ग्राच्छादन+ग्रशनैः) भूषण, वस्त्र, खान-पान ग्रादि से (सदा पूज्याः) सदा पूजा ग्रर्थात् सत्कारयुक्त प्रसन्न रखें।। ५६।। (स० वि० १४८)

"इसलिए ऐश्वयं की कामना करने हारे मनुष्यों को योग्य है कि सत्कार ग्रीर उत्सव के समय में भूषण, वस्त्र ग्रीर भोजन ग्रादि से स्त्रियों का नित्यप्रति सत्कार करें।" (स॰ प्र०६६)

पति-पत्नी की परस्पर संतुष्टि से परिवार का कल्याण-

सन्तुष्टो भार्यया भर्ता भर्ता भार्या तथैव च। यस्मिन्नेव कुले नित्यं कल्याणं तत्र वे ध्रुवम् ॥ ६० ॥ (४०)

हे गृहस्थो ! (यस्मिन् कुले) जिस कुल में (भायया भर्ता संतुष्टः नथै। भर्ता भार्या नित्यम्) भार्या से प्रसन्न पित तथा पित से भार्या सदा प्रसन्न रहती है (तत्र वै) उसी कुल में (ध्रुवं कल्याएाम्) निश्चित कल्याएा होता है। श्रौर दोनों परस्पर श्रप्रसन्न रहें तो उस कुल में नित्य कलह वास करता है।। ६०।। (सं० वि० १४७)

''जिस कुल में भार्या से भर्ता ग्रौर पित से पत्नी ग्रच्छे प्रकार प्रसन्न रहती है, उसी कुल में सब सौभाग्य ग्रौर ऐइवर्य निवास करते हैं।
(स० प्र० ६५)

पति-पत्नी में पारस्परिक ग्रप्रसन्नता से सन्तान न होना--

यदि हि स्त्री न रोचेत पुमांसं न प्रमोदयेत् । स्रप्रमोदात्पुनः पुंसः प्रजनं न प्रवर्तते ॥ ६१ ॥ (४१) (यदि हि स्त्री न रोचेत) यदि स्त्री पुरुष पर रुचि न रखे (पुमांसं न प्रमोदयेत्) वा पुरुष को प्रहर्षित न करेतो (स्रप्रमोदात् पुनः पुंसः) स्रप्रसन्तता से पुरुष के शरीर में (प्रजनं न प्रवर्तते) कामोत्पत्ति न होके संतान नहीं होते स्रौर होते हैं तो दुष्ट होते हैं।। ६१।। (सं० वि० १४७)

''जो स्त्री पति से प्रीति ग्रीर पति को प्रसन्न नहीं करती तो पति के ग्रप्यस्न होने से काम उत्पन्न नहीं होता।'' (स॰ प्र॰ ६५)

स्त्री की प्रसन्तता पर कुल में प्रसन्तता-

स्त्रियां तु रोचमानायां सर्वं तद्रोचते कुलम्। तस्यां त्वरोचमानायां सर्वमेव न रोचते॥ ६२॥ (४२)

(स्त्रियां तु रोचमानायाम्) जो पुरुष स्त्री को प्रसन्त नहीं करता तो उस स्त्री के अप्रसन्त रहने से (सर्वम् + एव न रोचते) सब कुल भर अप्रसन्त, शोकानुर रहता है (तु) और (स्त्रियां रोचमानायाम्) जब पुरुष से स्त्री प्रसन्त रहती है तब (तत् सर्व कुलं रोचते) सब कुल आनन्दरूप दीखता है।।। ६२।। (स० वि० १४७)

'स्त्री की प्रसन्नता में सब कुल प्रसन्न होता है, उसकी ग्रप्रसन्नता में सब ग्रप्रसन्न ग्रर्थात् दुःखदायक हो जाता है।'' (स० प्र० ६५)

कुलों को पतित करने वाले कर्म--

कुविवाहैः क्रियालोपैवँदानध्ययनेन च। कुलान्यकुलतां यान्ति बाह्यागातिकमेण च॥ ६३॥

(कुविवाहै:) निन्दित विवाहों के करने से (क्रियालोपै:) यज्ञ म्रादि क्रियाश्रों के न करने से (च) ग्रीर (वेद + श्रनघ्ययेनेन) वेद के न पढ़ने से (च) तथा (ब्राह्मण् + म्रितिक्रमेण्) ब्राह्मणों का निरादर करने या उनकी म्राज्ञा न मानने से (कुलानि) सभी कुल (म्रकुलतां यान्ति) पतित या नष्ट हो जाते हैं।। ६३।।

शिल्पेन व्यवहारेण शूद्राप्त्यैश्च केवलैः। गोभिरश्वैश्च यानैश्च कृष्या राजोपसेवया॥ ६४॥ भ्रयाज्ययाजनैश्चैव नास्तिक्येन च कर्मगाम्। कुलान्याशु विनश्यन्ति यानि होनानि मन्त्रतः॥ ६५॥

(शिल्पेन) कारीगरी की जीविका करने से (व्यवहारेण) व्यापार करने से (केवलैं: शूद्रा-म्रपत्यैः) केवल शूद्र स्त्री संतानों से (च) ग्रीर (गोभिः च ग्रद्रवैः) गौ, बैल तथा घोड़ों का व्यापार करने से (यानैः) सवारियों का व्यापार करने से या उनसे जीविका चलाने से (कृष्या) कृषि करने से (राजा + उपसेवयां) राजा की नौकरी करने से (च) तथा (ग्रयाज्ययाजनैः) यज्ञ कराने के ग्रयोग्य व्यक्तियों कायज्ञ कराने से (कर्मणां

नास्तिक्येन) श्रेष्ठ कर्मों के प्रति नास्तिक भग्वना रखने से (यानि हीनानि मन्त्रतः) जो परिवार वेदमन्त्रों से रहित हैं (कुलानि + ग्राशु विनश्यन्ति) ऐसे कुल शीघ्र ही नष्ट-भ्रष्ट हो जाते हैं।। ६४,६५ ।।

> मन्त्रतस्तु समृद्धानि कुलान्यल्पधनान्यपि। कुलसंस्यां च गच्छन्ति कर्षन्ति च महद्यशः॥ ६६॥॥

(तु) ग्रौर (मन्त्रतः समृद्धानि कुलानि) वेदमन्त्रों से समृद्ध कुल (ग्रल्पधनानि + ग्रिप) बहुत थोड़े धनवाले होते हुए भी (कुलसंख्यां गच्छन्ति) विशिष्ट कुलों में गिने जाते हैं (च) ग्रौर (महत् + यशः कर्षन्ति) महान् यश को प्राप्त करते हैं ॥ ६६ ॥

अन्तु श्रीत्जनाः ६३ से ६६ तक सभी श्लोक निम्न 'श्राधारों' के श्रनु-सार प्रक्षिप्त हैं—

- १. श्रन्तिवरोध—(१) ६४ वाँ श्लोक मनुस्मृति की श्राधारभूत त्यवस्था के ही विरुद्ध है। इसमें निर्दिष्ट शिल्प, कृषि एवं पशुरक्षा कमं वैश्य के श्रीर राजा की सेवा क्षात्रिय का कमं है [१। ८६, ६०॥ ६। ३२५—३३२ श्रादि], श्रीर इन्हीं के श्राधार पर मनु ने वैश्य श्रीर क्षत्रिय श्रादि के वर्णभेद को माना है तथा स्थान-स्थान पर श्रपने इन कर्त्तव्यों के पालन से श्रेष्ठ गति की प्राप्ति होना कहा है। इस श्लोक में इनके श्राधार पर कुल का विनाश मानना मनुस्मृति की श्राधारभूत व्यवस्था के ही विरुद्ध जाता है। इस प्रकार यह श्लोक प्रक्षिप्त है। ग्रन्य पूर्वापर तीनों श्लोक इससे सम्बद्ध होने के कारण स्वतः प्रक्षिप्त सिद्ध हो जाते हैं, क्योंकि ६४ वें की क्रिया ६५ वें में पूर्ण होती है श्रीर ६६ वें के 'मन्त्रतस्तु समृद्धान' शब्द ६५ वें के 'यानि हीनानि मन्त्रतः' शब्दों से सम्बद्ध हैं।
- २. प्रसङ्गिवरोध—विवाहों के गुण-प्रवगुणों, लाम-हानियों का वर्णन विवाहों के उल्लेख के बाद ३६ ४२ इलोकों में उक्त हो चुका है, ग्रतः यहाँ पुनः उनका विवेचन करना प्रासंगिक नहीं है। (२) यहाँ पूर्वापर प्रसंग विवाह के पश्चात् स्त्री के साथ कैसा व्यवहार होने से क्या परिणाम होता है [४५—६२], तथा पित-पत्नी के क्या कर्त्तंच्य हैं [६७], इन बातों का है। इस बीच कुलों की उन्नित-प्रवनित का विवेचन संगतसिद्ध नहीं होता।
- ३. पुनरिक्त—इन क्लोकों में कुछ बातों की पुनरुक्ति मात्र है, यथा—६३ वें क्लोक में उनत 'कियालोपै:' पद की ६५ वें में 'ग्रयाज्यवाजनेः नास्तिक्येन च कर्मगामू' के रूप में तथा ६३ वें क्लोक में पठित 'वेदानध्ययनेन' पद की 'यानि होनानि मन्त्रतः' के रूप में पुनरुक्ति ही है। इस प्रकार की पुनरुक्तियाँ मनु—सदश विद्वान् की भाव-गाम्भीयंगुक्त रचनाग्रों में उपलब्ध नहीं होतीं। ग्रतः ये क्लोक प्रक्षिप्त हैं।

## (पञ्चमहायज्ञ-विषय)

[३।६७ से ३।२८६ तक]

पञ्चमहायज्ञों का विधान---

वैवाहिकेऽग्नौ कुर्वीत गृह्यं कमं यथाविषि । पञ्चयज्ञविषानं च पाँकः चान्वाहिकीं गृही ॥ ६७ ॥ (४३)

(गृही) गृहस्थी पुरुष (वैवाहिके ग्रग्नी) विवाह के समय प्रज्वलित की जाने वाली ग्रग्नि में (गृह्य कर्म यथाविधि) गृहस्थ के सभी कर्त्तव्यों को [जैसे पाचन, याजन ग्रादि] उचित विधि के ग्रनुसार (कुर्वीत) करे (च) ग्रीर (पञ्चयज्ञविधानम्) होम, दैव ग्रादि [३।७०] पांचों यज्ञों को (च) तथा (ग्रान्वाहिकीं पिनतम्) प्रतिदिन का भोजन पकाना ये भी करे।। ६७।।

पञ्चमहायज्ञों के ग्रनुष्ठान का कारण---

पञ्च सूना गृहस्थस्य चुल्ली पेषण्युपस्करः। कण्डनी चोदकुम्भश्च बध्यते यास्तु नाहयन्॥ ६८॥ (४४)

(चुल्ली) चूल्हा (पेषणी) चक्की (उपस्करः) भाड़ू (कण्डनी) ग्रोखली (च) तथा (उदकुम्भः) पानी का घड़ा (गृहस्थस्य पंच सूनाः) गृहस्थियों के ये पांच हिंसा के स्थान हैं (याः तु वाहयन्) जिनको प्रयोग में लाते हुए गृहस्थी व्यक्ति (वध्यते) हिंसा के पापों से बंध जाता है ।। ६८ ।।

तासां क्रमेगा सर्वासां निष्कृत्ययं महर्षिभिः। पञ्च क्लुप्ता महायज्ञाः प्रत्यहं गृहमेधिनाम्॥ ६६॥ (४५)

(क्रमेण) क्रम से (तासां सर्वासां निष्कृत्यथंम्) उन सब [३ । ६ ८] हिंसा दोषों की निवृत्ति या परिशोधन के लिए (गृहमेधिनां प्रत्यहम्) गृहस्थी लोगों के प्रतिदिन करने के लिए (महर्षिभिः पञ्चमहायज्ञाः क्लृप्ताः) महर्पियों ने पांच महायज्ञों का विधान किया है ॥ ६६ ॥

पञ्चमहायज्ञों के नाम एवं नामान्तर—

म्रध्यापनं ब्रह्मयज्ञः पितृयज्ञस्तु तर्पणम् । होमो देवो बलिभौतो नृयज्ञोऽतिथिपूजनम् ॥ ७० ॥ (४६)

(ग्रध्यापनं ब्रह्मयज्ञः) पढ्ना-पढ़ाना, संध्योपासन करना [सावित्री-मप्यधीयीत २।७६ (२।१०४)] ब्रह्मयज्ञ' कहलाता है (तु) ग्रीर (तर्पणं पितृयज्ञः) माता-पिता ग्रादि की सेवा-मुश्रूपा तथा भोजन ग्रादि से तृष्ति करना 'पितृयज्ञ' है (होमः दैवः) प्रातः सायं हवन करना 'सेवयज्ञ' है (बिलः भोतः) कोटों, पिक्षयों, कुतों ग्रीर कुष्ठी व्यक्तियों तथा भृत्यों ग्रादि ग्राश्रितों को देने के लिए भोजन का भाग बचाकर देना 'भूतयज्ञ' या 'बिल-वैश्वदेवयज्ञ' कहलाता है (ग्रितिथिपूजनम्) ग्रातिथियों को भोजन देना ग्रीर सेवा द्वारा सत्कार करना (नृयज्ञः) 'नृयज्ञ' ग्रथवा 'ग्रातिथियज्ञ' कहाता है ।। ७०।।

## पंचैतान्यो महायज्ञान्न हापयित शक्तितः । स गृहेऽपि वसन्नित्यं सूनादोषैनं लिप्यते ॥ ७१ ॥ (४७)

(यः) जो (एतान् पञ्चमहायज्ञान् शक्तितः न हापयित) इन पाँच महायज्ञों को यथाशक्ति नहीं छोड़ता (सः) वह (गृहे + ग्रिप वसन्) घरमें रहता हुए भी (नित्यम्) प्रतिदिन (सूनादोषेः न लिप्यते) चुल्ली = चूल्हा ग्रादि में हुए हिंसा के दोषों से लिप्त नहीं होता [यतो हि यज्ञों के पुण्यों से उनका शमन होता रहता है]।। ७१।।

## देवताऽतिथिमृत्यानां पितृणामात्मनश्च यः । न निर्वपति पञ्चानामुच्छ्वसन्न स जीवति ॥ ७२ ॥ (४८)

(यः) जो गृहस्थी व्यक्ति (देवता + म्रितिथि + भृत्यानां पितृणां च म्रात्मनः पञ्चानाम्) प्रग्नि म्रादि देवताम्रों को [हवन के रूप में], म्रितिधियों को [म्रितिथि यज्ञ के रूप में], भरण-पोषण की म्रपेक्षा रखने वाले या दूसरों की सहायता पर म्राश्रित कुष्ठो, भृत्य म्रादि के लिए [भूतयज्ञ या बिलवैश्वदेव यज्ञ के रूप में], माता-पिता, पितामह म्रादि के लिए [पितृ-यज्ञ के रूप में] म्रीर प्रपनो म्रात्मा के लिए [ब्रह्मयज्ञ के रूप में] इन पांचों के लिए (न निवंपति) उनके भागों को नहीं देता है, मर्यात् पांच देनिक महायज्ञों को नहीं करता है (सः) वह (उच्छ्वसन् न जीवित) सांस लेते हुए भी वास्तव में नहीं जीता मर्यात् मरे हुए व्यक्ति के समान है।। ७२।।

पञ्चयज्ञों के नामान्तर---

## ब्रहुतं च हुतं चैव तथा प्रहुतमेव च । बाह्यचं हुतं प्राज्ञितं च पंचयज्ञान्त्रचक्षते ॥ ७३ ॥ (४६)

(पञ्चयज्ञान्) इन पांच यज्ञों को (ग्रहुतं हुतं प्रहुतं ब्राह्मचं हुतं च प्राशितं एव) श्रहुतं, 'हुत', 'प्रहुत', 'ब्राह्मचहुत' ग्रीर प्राशित भी (प्रचक्षते) कहते हैं ॥ ७३ ॥ जपोऽहतो हुतो होमः प्रहुतो भौतिको बलिः। बाह्यचं हुतं द्विजाग्रचार्चा प्राशितं पितृतपंग्रम् ॥ ७४॥ (५०)

(म्रहुतः जपः) 'म्रहुत' 'जपयज्ञ' म्रथात् 'ब्रह्मयज्ञ' को कहते हैं (हुतः होमः) 'हुतः' होम प्रयात् 'देवयज' है (प्रहुतः भौतिकः बिलः) 'प्रहुत' भूतों के लिए भोजन का भाग रखना म्रयात् 'भूतयज्ञ' या 'बिलवेश्वदेवयज्ञ' है (ब्राह्मच हुतम्) 'ब्राह्मचहुत' (द्विजाम्रचार्चा) विद्वानों की सेवा करना म्रयात् 'म्रतिथियज्ञ' है (प्राशितं पितृतपंग्म्) 'प्राशितं माता-पिता म्रादि का तपंण चतुष्ति करना 'पितृयज्ञ' है ।। ७४।।

द्रह्मयज्ञ एवं ग्रग्निहोत्र का विवान---

स्वाध्याये नित्ययुक्तः स्याद्देवे चैवेह कर्मणि । दैवकर्मणि युक्तो हि बिभर्तीदं चराचरम् ॥ ७४ ॥ (५१)

(स्वाघ्याये नित्ययुक्तः स्यात्) मनुष्य को चाहिए कि वह पढ़ने-पढ़ाने ग्रीर संघ्योपासन ग्रर्थात् ब्रह्मयज्ञ में नित्य लगा रहे ग्रर्थात् प्रतिदिन ग्रवश्य करे (च) ग्रीर (दैवे कर्मिंगा एव) देवकर्म ग्रर्थात् ग्रग्निहोत्र भी ग्रवश्य करे (हि) क्योंकि (इह) इस संसार में रहते हुए (दैवकर्मण युक्तः) ग्रग्नि-होत्र करनेवाला व्यक्ति (इदं चर + ग्रचरं बिभित्) इस समस्त चेतन ग्रीर जड़ जगत् का पालन-पोषण करता है ॥ ७५ ॥

अप्रज्ञा कारित का प्रिया से जल-वायु की शुद्धि होकर भक्ष्य पदार्थों की शुद्धि एवं पुष्टि होती है और उससे प्रजायों तथा प्रन्य पदार्थों का कल्याण होता है। इस प्रकार चर और प्रचर जगत् का पोषण होता है। ग्रंगले ही क्लोक में इसका स्पष्टी-करण है।

ग्रग्निहोत्र से लाभ---

प्रानी प्रास्ताहृतिः सम्यगावित्यमुपतिष्ठते। प्रावित्याज्जायते वृष्टिवृष्टेरन्नं ततः प्रजाः ॥ ७६ ॥ (५२)

[वह पालन-पोषण और भला इस प्रकार होता है] (ग्रग्नो सम्यक् प्रास्ता+ग्राहुतिः) ग्राग्न में ग्रच्छी प्रकार डाली हुई घृत ग्रादि पदार्थों की ग्राहुति (ग्रादित्यम् + उपतिष्ठते) सूर्य को प्राप्त होती है-सूर्य की किरणों से बातावरण में मिलकर अपना प्रभाव डालती है, फिर (ग्रादित्यात् + जायते वृष्टिः) सूर्य से वृष्टि होती है (वृष्टेः + ग्रन्नम्) वृष्टि से ग्रन्न पैदा होता है (ततः प्रजाः) उससे प्रजाभों का पालन-पोषण होता है।। ७६।।

अंद्रेन्द्र क्रिटिंड न्द्र : यज्ञ न करने से पाप होम न करने से पाप ग्रीर करने से सृष्टि का उपकार होता है। इसको स्पष्ट करते हुए ऋषि दयानन्द लिखते हैं — "प्रश्न-क्या इस होम करने के बिना पाप होता है?

उत्तर—हां, क्योंकि जिस मनुष्य के शरीर से जितना दुर्गन्ध पैदा होके वायु श्रीर जल को बिगाड़कर रोगोत्पत्ति का निमित्त होने से प्राणियों को दुःख प्राप्त करता है, उतना ही पाप उस मनुष्य को होता है। इसलिए उस पाप के निवारणार्थ उतना सुगन्य वा उससे श्रधिक वायु श्रीर जल। में फैलाना चाहिए।"

(स॰ प्र॰ तृतीय समु॰ होम प्रकरण)

गृहस्थाश्रम की महत्ता एवं ज्येष्ठता---

यथा वायुं समाश्रित्य वर्तन्ते सर्वजन्तवः। तथा गृहस्थमाश्रित्य वर्तन्ते सर्व ग्राश्रमाः॥ ७७॥ (५३)

(यथा वायुं समाश्रित्य) जैसे वायु के ग्राश्रय से (सर्वजन्तवः वर्तन्ते) सब जीवों का वर्त्तमान सिद्ध होता है (तथा) वैसे ही (गृहस्थम् +ग्राश्रित्य) गृहस्थ के ग्राश्रय से (सर्वे +ग्राश्रमाः) ब्रह्मचारी, वानप्रस्थ ग्रीर संन्यासी ग्रथीत् सब ग्राश्रमों का (वर्त्तन्ते) निर्वाह होता है ॥ ७७ ॥ (सं० वि० १४६)

> यस्मात्त्रयोऽप्याश्रमिर्गो दानेनान्नेन चान्वहम्। गृहस्थेतेव धार्यन्ते तस्माज्ज्येष्ठाश्रमो गृही ॥ ७८ ॥ (४४)

(यस्मात्) जिस से (त्रयः + ग्रिपि + आश्रिमिणः) ब्रह्मचारी, वानप्रस्थ ग्रीर संन्यासी, इन तीन ग्राश्रिमियों को (ग्रन्नेन दानेन ग्रन्वहम्) ग्रन्न-वस्त्रादि दान से नित्यप्रति (गृहस्थेन + एव धार्यन्ते) गृहस्थ धारण-पोषण करता है (तस्मात्) इसलिए (गृही-ग्राश्रमः ज्येष्ठः) व्यवहार में गृहाश्रम सवसे बड़ा है।। ७८।। (सं० वि० १४६)

'जिससे गृहस्य ब्रह्मचारी, वानप्रस्य ग्रीर संन्यासी तीन ग्राश्रमों को दान ग्रीर ग्रन्नादि देके प्रतिदिन गृहस्थ ही धारण करता है, इससे गृहस्य ज्येष्ठाश्रम है ग्रर्थात् सब व्यवहारों में धुरंधर कहाता है।'

(स॰ प्र॰ १२२)

अन्तुर्होरेट्डनाः गृहस्थी की ज्येष्ठता-सम्बन्धी मान्यता का कथन तथा ७७ श्लोक के समान म्रालंकारिक विधि में वर्णन ६। ८६-६० में द्रष्टव्य है।

गृहस्य के योग्य कौन---

स सन्धार्यः प्रयत्नेन स्वर्गमक्षयमिष्य्वता । सुखं चेहेच्छता निस्यं योऽघार्यो दुवंलेन्द्रियः ॥ ७६ ॥ (५५) स्त्री-पुरुषो ! जो तुम (ग्रक्षयं स्वर्गम् इच्छता च सुखम् इच्छता) श्रक्षयॐ मुक्ति-सुल श्रीर इस संसार के सुल की इच्छा रखते हो (यः दुर्ब-लेन्द्रियेः श्रशायंः) जो दुर्बलेन्द्रिय श्रीर निर्बुद्धि पुरुषों के घारण करने योग्य नहों है (सः नित्यं प्रयत्नेन संघायंः) उस गृहाश्रम को नित्य प्रयत्न से घारण करो ।। ७६ ।। (सं० वि० १५०)

''इसलिए जो मोक्ष ग्रौर संसार के सुख की इच्छा करता हो, वह प्रयत्न से गृहाश्रम का घारण करे।।'' (स० प्र० १२२)

अद्भुश्री ट्डन्स: स्वर्ग से मिनाय—इस श्लोक के प्रसंग में यहां मनु की स्वर्ग या स्वर्गलोक-सम्बन्धी मान्यताग्रों को स्पष्ट करदेना उपयोगी होगा, क्योंकि प्रायः इस सम्बन्ध में भ्रान्ति पायी जाती है। मनुस्मृति की मान्यताग्रों के सन्दर्भ में भी वह भ्रान्ति न हो, इसलिए यहां इस विषय पर विवेचन प्रस्तुत किया जा रहा है। मनु इस संसार से भिन्न कोई स्वर्ग या नरकलोक नहीं मानते। सुख की प्राप्ति का नाम स्वर्ग है ग्रीर दुःख की प्राप्ति का नाम नरक है, जो इसी संसार में जीवन में प्राप्त होते रहते हैं। इसमें प्रमाण हैं—

- (१) मनु ने 'स्वर्ग' शब्द का प्रयोग इहसुख ग्रौर मोक्षसुख दोनों सुखों के लिए किया है। इस क्लोक में ग्रक्षय सुख ग्रर्थात् मोक्ष के लिए 'स्वर्ग' शब्द का प्रयोग है ग्रौर उसके पर्यायवाची रूप में इहसुख के लिए 'सुख' का प्रयोग है।
- (२) सुख के अर्थया पर्यायवाची रूप में अन्यत्र भी स्वर्गशब्द का प्रयोग किया है—
  - (क) ''ग्रस्वर्ग्यं चातिभोजनम्।'' २। ३२ [२। ५७]
  - (ख) ''दाराघीनस्तथा स्वर्गः पितृग्णामात्मनश्च ह।'' ६ । २८ ॥
  - (ग) ''स्वर्ग-म्रायुष्य-यशस्यानि वतःनीमानि घारयेत्।'' ४ । १३ ॥
  - (३) प्रक्षय सुख प्रथति मोक्षसुख के लिए स्वर्ग का प्रयोग---
    - (क) प्रस्तुत ३। ७६ श्लोक में "स्वर्गमक्षयमिच्छता"।
    - (स) इदमन्विच्छतां स्वर्गम्, इदमानन्त्यमिच्छताम् ।" ६ । ५४ ॥
- (४) मनु ने १२। ६, ३६-५२ इलोकों में मृत्यु के बाद जीव को उसके कर्मों के ग्रनुसार प्राप्त होने वाली योनियों का वर्णन किया है। उस प्रसंग में स्वर्गलोक या स्वर्गयोनि विशेष का कोई उल्लेख नहीं है।
- (४) व्याकरण: शास्त्रानुसार 'स्वर्ग' शब्द 'स्वर्' उपपद में 'गम्लृ-गती' धातु से '**ड प्रकरणऽग्येय्विप दृश्यते** ग्र० ३ । २ ४= वार्तिकसूत्र से 'डः' प्रत्यय के योग से बनता

क्षे ग्रक्षय इतना ही मात्र है कि जितना समय मुक्ति का है। उतने समय में दु:ख का संयोग, जैसे विषयेन्द्रिय के संयोगजन्य सुख में होता, वैसा नहीं होता। ' (ऋषि दयां सं विष्येन्द्रिय के प्रयोग गृहास्थाश्रम प्रकरण)

है। गति के ज्ञान-गमन-प्राप्ति तीन स्रर्थं होते हैं। 'स्वः' सुख का स्रन्भव होना, सुख में प्रविष्ट होना, सुख की प्राप्ति होना ही स्वर्ग स्रर्थात् सुख है।

(६) इसी प्रकार 'स्वर्गलोक' का ग्रथं है। 'लोक्न दर्शने' धातु से लोक शब्द बनता है, जिसका ग्रथं 'स्थान' है। जहां स्वर्ग प्राप्त होता है-सुख प्राप्त होता है वह स्वर्गलोक है। नरकसम्बन्धी विवेचन ४। ६१ की ग्रन्तिविरोध समीक्षा में देखिए।

#### ऋषयः पितरो देवा भूतान्यतिथयस्तथा। स्राज्ञासते कुटुम्बिभ्यस्तेभ्यः कार्यं विज्ञानता ॥ ८० ॥ (५६)

(ऋषयः पितरः देवाः भूतानि तथा ग्रतिथयः) ऋषि मुनि लोग, माता पिता, ग्राग्नि ग्रादि देवता, भृत्य तथा कुष्ठी ग्रादि ग्रीर ग्रतिथि लोग (कुटुम्बिभ्यः ग्राशासते) गृहस्थों से ही ग्राशा रखते हैं ग्रर्थात् सहायता की ग्रपेक्षा रखते हैं (विजानता तेभ्यः कार्यम्) ग्राने गृहस्थ-सम्बन्धी व र्त्तव्यों को समभने वाले व्यक्ति को चाहिए कि वह इनके लिए सहायता कार्य करे।। = 0।।

आनुश्रीत्जनः ऋषि, देवता, देव ग्रीर पितर के ग्रथंज्ञान के लिए ३।८२ की समीक्षा देखिए।

पञ्चयज्ञों के मुख्य कर्म—

## स्वाध्यायेनाचंयेदर्षीन्होमेर्देवान्यथाविधि । पितुन्श्राद्धेश्च नुनन्तेमू तानि बलिकमंगा ॥ ८१ ॥ (५७)

(स्वाध्यायेन ऋषीन्) स्वाध्याय से ऋषिपूजन (यथाविधि होमैं: देवान्) यथाविधि होम से देवपूजन (श्राद्धैः पितृन्) श्राद्धों से पितृपूजन (ग्रन्नैः नृत्) ग्रन्तों से मनुष्यपूजन (च) ग्रौर (विलक्तमंणा भूतानि) वैश्वदेव विल से प्राणो मात्र का सत्कार करना चाहिए ॥ ८१ ॥ (द० ल० ग्र० २३)

अनुशीला : इस क्लोक पर महर्षि दयानन्द ने प्रकाश डालते हुए लिखा है—

(१) ''इन क्लोकों से क्या ग्राया कि होम जो है, सो ही देवपूजा है, ग्रन्य कोई नहीं। ग्रीर होमस्थान जितने हैं, वे ही देवालयादिक शब्दों से लिए जाते हैं।

पूजा नाम सत्कार । क्योंकि 'अतिथियूजनम्' 'होमैदेवानचंथेत्'— ग्रतिथियों का पूजन नाम सत्कार करना, तथा देव परमेश्वर ग्रौर मन्त्र, इन्हीं का सत्कार, इसका नाम है पूजा, ग्रन्थ का नहीं।" (द० शा० ५४)

'इस कथन से ग्रवीचीन देवालय ग्रयीत् मन्दिरों को कोई न समके, देवालय का ग्रथ तो यज्ञशाला ही है ।'' (पू॰ प्र० ६७) श्राद्ध का अर्थ है-श्रद्धा से किया गया कार्य, जैसे श्रद्धापूर्वक माता-पिता की सेवा-सुश्रूषा करना, भोजन देना आदि। यही पितरों का तर्पण या पितृयज्ञ है।

(२) स्वाध्याय-विषयक विस्तृत विवेचन एवं म्रर्थ ३। ६२ पर देखिए। पितृयज्ञ का विधान—

> कुर्यादहरहः श्राद्धमन्नाद्येनोदकेन वा । पयोमूलफलैर्वाऽपि पितृभ्यः प्रीतिमावहन् ॥ ८२ ॥ (५८)

गृहस्य व्यक्ति (म्रन्नाद्येन वा उदकेन म्रपि वा पयः + मूल + फलैः) मन्त आदि मोज्य पदार्थों से भ्रोर जल तथा दूध से कन्दमूल, फल म्रादि से (पितृभ्यः प्रीतिम् भ्रावहन्) माता-पिता म्रादि बुजुर्गों से म्रत्यन्त प्रेम करते हुए (म्रहः + म्रहः श्राद्धं कुर्यात्) प्रतिदिन श्राद्ध = श्रद्धा से किये जाने वाले सेवा-सुश्रूषा, भोजन देना म्रादि व त्तंत्य करे।। ८२।।

अर्न्युट्रिटिडन्यः यहाँ पितृयज्ञ पर विस्तार से विचार किया जा रहा है। इससे श्राह्म और तर्पणविषयक बातों पर स्पष्ट प्रकाश पड़ेगा तथा मृतकश्राह्म और तर्पण सम्बन्धी श्रान्तियाँ भी दूर हो सकेंगी। तीसरा 'पितृयज्ञ' प्रथात् जिसमें जो देव, विद्वान्, ऋषि जो पढ़ने-पढ़ाने हारे पितर माता-पितादि वृद्ध ज्ञानी और परम योगियों की सेवा करनी होती है। इस विषय में विस्तृत विवेचन किया जाता है—पितृयज्ञ के दो भेद हैं—एक तर्पण, दूसरा श्राह्म। 'येन कर्मणा विदुषो देवान्, ऋषीन्, पितृ इच्च तर्पयन्ति = मुख्यन्ति तत्तर्पणम्'। प्रथात् जिस कर्म से विद्वान् रूप देव, ऋषि और पितरों को मुख्युक्त करते हैं, उसे तर्पण कहते हैं,। 'यत्त्र श्राद्ध से सेवन करना है, वह श्राद्ध कहाता है। यह तर्पण ग्रादि कर्म विद्यमान ग्रथात् जो प्रत्यक्ष हैं, उन्हीं में घटता है, मृतको में नहीं। क्यों के, उनकी प्राप्ति ग्रीर जनका प्रत्यक्ष होना दुर्लभ है। इसी से उनकी सेवा भी किसी प्रकार से नहीं हो सकती। ग्रीर जो उनका नाम लेकर देवे वह पदार्थ उनको कभी नहीं मिल सकता, इसिलिए मृतकों को सुख पहुँचाना सर्वथा ग्रसम्भव है......तर्पण ग्रादि कमं में सत्कार करने योग्य तीन हैं—-देव, ऋषि ग्रीर पितर।" (द० ल० ग्र० म० २४५)

#### (१) 'वितर' से म्रमिशाय---

धर्माहरू ज्व

विद्या, सुशिक्षा ग्रादि से पालन-पोषण ग्रीर रक्षण करत है र कियर कहलात है र उसल ब्राह्मणों के प्रमाण द्रष्टक्य हैं—

- (अ) "देवा वा एते पितरः" (गो० उ०१। २४)
- (आ) "स्विष्टकृतो वं पितरः" (गो० उ०१। २५)

त्रर्थात् सुखसुविधाश्रों द्वारा पालन-पोषण करने वाले श्रौर हिनसम्पादन करने वाले विद्वान् व्यक्ति 'पितर' कहलाते हैं। (इ) 'मर्त्याः पितरः' (श०२।१।३।४) मनुष्य ही 'पितर' हैं श्रथति मृत नहीं।

इन प्रमाणों से यह सिद्ध होता है कि मृत पितरों की मान्यता मात्र कल्पना ग्रौर भ्रान्ति है। माता-पिता-पितामह-ग्राचार्य ग्रादि ही 'पितर' कहलाते हैं।

मनुस्मृति में स्थान-स्थान पर इन्हीं व्यक्तियों को पितर कहा है। ४। २५७ में उनके ऋण से उन्हों ण होने के लिए कहा है— महिष-पितृ-देवानां गरवानृष्यं यथाविधि। यह जीवितों के साथ ही सम्भव हो सकता है। मनुस्मृति के ग्रन्य प्रमाण भी द्रष्टव्य हैं—

- (ई) ब्रघ्यापयामास पितृन् शिशुराङ्गिरसः कविः । पुत्रका इति होवाच ज्ञानेन परिगृह्य तान् ॥ २ । १२६ ॥
- (उ) पितरक्वेव साध्याक्च द्वितीया सात्त्विकी गतिः ॥ १२ । ४६ ॥
- (ऊ) पितृदेवमनुष्यारणां वेदचक्षुः सनातनम् ॥ १२ । ६४ ॥
- (ए) दाराधीनस्तथा स्वर्गः पितृगामात्मनक्ष्य ह ॥ ६ । २८ ॥
- (ऐ) ऋषयः पितरो देवा भूतान्यतिथयस्तथा। स्राज्ञासते कुटुम्बिम्यस्तेम्यः कार्यं विजानता ॥ ३ । ८० ॥

मनु ने ४। ३०—३१ में जीवित, धार्मिक, वेदवित् विद्वानों को ही हव्य-कव्य देने का विधान किया है। वे श्लोक मनु की इस मान्यता को सिद्ध करते हैं कि हव्य-कव्य जीवित व्यक्तियों को ही दिये जाते हैं। यही श्राद्ध है। हव्य-कव्य ग्रादि श्राद्ध-सम्बन्धी बातों का मृतक पितृश्राद्ध से कोई सम्बन्ध नहीं।

(ग्री) पितरों में वेद का प्रमाण ---

ऊर्जं वहन्तीरमृतं घृतं पयः कीलालं परिस्नु ६ म । स्वधास्य तपंयत मे पितृत् ॥ (यजु०२ । ३४)

"अर्थ — पिता वा स्वामी ग्रपने पौत्र, स्त्री, नौकरों को सब दिन के लिए ग्राज्ञा देके कहे कि— (तर्पयत मे पितृन्) जो मेरे पिता पितामह ग्रादि, माता, मातामह ग्रादि तथा ग्राचार्य ग्रीर इनसे भिन्न भी िद्धान् लोग ग्रवस्था ग्रथवा ज्ञान से वृद्ध, मान्य करने योग्य हों, उन सबकी ग्रात्माग्रों को यथायोग्य सेवा से प्रसन्न किया करो। सेवा करने के किया प्राप्त करने कि किया करों। ज्ञात्म-उत्तम जल (त्रमृतम्) ग्रानेक विध रस (धृतम्) व्याप्त करने वाले उत्तम-उत्तम प्रन्त (परिस्नुतम्) सब प्रकार के उत्तम-उत्तम फल हैं, इन सब पदार्थों से उनकी सेवा सदा करते रहो (स्वधास्य) हे पूर्वोक्त पितृलोगो! तुम सब हमारे ग्रमृतरूप पदार्थों के भोगों से सदा मुखी रहो।" (द० ल० ग्र० सं० २४५—२४५)

(ग्रं) पितरों की गराना ग्रीर उनका श्रमिप्राय-

''जिनकी पितृसंज्ञा है स्रौर जो सेवा के योग्य हैं वे निम्न हैं—

- १—सोमसदः—'सोमें ईश्वरे सोमयागे वा सीदन्ति ये सोमगुरणाश्च' ते 'सोमसदः' = जो ईश्वर ग्रौर सोमयज्ञ में निपुण ग्रौर शान्ति ग्रादि गुण सहित हैं, वे 'सोमसद्' कहाते हैं।
- २—म्रिनिष्वासाः—'अग्निरीक्वरः सुष्ठुतया म्रासो गृहीतो यैस्ते यहा म्राग्ने-गुराज्ञानात् पृथिवी = जल-ध्योम-यान-यन्त्ररचनादिका पदार्थविद्या सुष्ठुः या म्रासा गृहीता यैः' ते 'म्रिनिष्वासाः' = म्रिग्न जो परमेस्वर वा भौतिक म्रिग्न, उनके गुणज्ञात करके जिन्होंने म्रच्छे प्रकार म्रिग्निवद्या सिद्ध की है, उनको 'म्रिग्निष्वास्त' कहते हैं।
- ३. बहिषद: बहिषि सर्वोत्कृष्टे ब्रह्मिए शम-दमादिषूत्तमेषु गुरोषु वा सीदन्ति' ते 'बहिषदः' = जो सबसे उत्तम परब्रह्म में स्थिर होके शम, दम, सत्य, विद्या ब्रादि उत्तम गुणों में वर्तमान हैं, उनको 'बहिषद' कहते हैं।
- ४—सोमपा:—'यज्ञेन उत्तमौषधिरसं पिकति पाययित वा' ते 'सोमपा:'= जो यज्ञ करके सोमलता ग्रादि उत्तम ग्रीपिधयों के रस के पान करने ग्रीर कराने वाले हैं, तथा जो सोमविद्या को जानते हैं, उनको 'सोमपा' कहते हैं।
- ५— हिंबर्भु जः—'हिंबर्नु तमेव यक्तेन शोधितवृष्टिजलादिकं मोक्तुं मोजियतुं वा शीलमेपां ते 'हिंबर्भु जः' = जो ग्राग्नहोत्र ग्रादि यज्ञ करके वायु ग्रीर वृष्टिजल की शुद्धि द्वारा सब जगत् का उपकार करते ग्रीर जो यज्ञ से ग्रन्नजलादि की शुद्धि करके खाने पीने वाले हैं, उनको 'हविर्भु ज्' कहते हैं।
- ६—आज्यपाः— 'आज्यं घृतम्, यद्वा 'ग्रज् गतिक्षेपणयोः' धात्वर्थात् ग्राज्यं विज्ञानम्, तद्दानेन पान्ति रक्षन्ति पालयन्ति रक्षयन्ति ये विद्वांसः' ते 'आज्यपाः' = घृत, स्निग्धपदार्थं ग्रीर विज्ञान को कहते हैं। जो उनके दान से रक्षा करने वाले हैं, उसको 'ग्राज्यप' कहते हैं।
- ७—सुकालिनः— 'ईश्वरिव द्योपदेशकर एस्य ग्रह एस्य च शोभनः कालो येदां ते। यदा ईश्वरक्तानप्राप्त्या सुलक्ष्यः सदैव कालो येदां ते 'सुकालिनः' = मनुष्य-शरीर को प्राप्त होकर ईश्वर श्रीर सत्यिवद्या के उपदेश का जिनका श्रेष्ठ समय श्रीर जो सदा उपदेश में ही वर्तमान हैं, उनको सुकालिन्' कहते हैं।
- प्यमराजाः—'ये पक्षपातं विहाय न्यायव्यवस्थाकः क्तिः सितं ते 'यमराजाः'— जो पक्षपात को छोड़कर सदा सत्य न्यायव्यवस्था ही करने में रहते हैं, उनको 'यमराज' कहते हैं।
- एतृ-पितृ-पितामह-प्रपितामहाः—(पितृ) 'ये सुष्ठुतया श्रेष्ठान् वि दुषो गुरगान्
   वासयन्तः तत्र वसन्तश्च, विज्ञानादि अनन्तधनाः स्वान् जनान् धारयन्तः पोषयन्तश्च,

चतुर्विश्वितिवर्षपरंन्तेन ब्रह्मचर्येण विद्याभ्यासकारिणः स्वे जनकाश्च सन्ति, ते पितरः 'वसवः' विद्या ईश्वरोऽपि' = जो वीर्यं के निषेकादि कर्मों को करके उत्पत्ति और पालन करे और चौबीस वर्ष पर्यन्त ब्रह्मचर्याश्रम से विद्या को पढ़े, उसका नाम 'पिता' श्रथवा 'वसु' है। (पितामह) 'ये पक्षपातरिहता बुष्टान् रोवयन्तः चतुश्चत्वारिशत् वर्षपर्यन्तेन ब्रह्मचर्यसेवनेन कृतविद्याभ्यासाः ते 'रुद्राः' स्वे पितामहाश्च प्राह्माः तथा रुद्र ईश्वरोऽपि' = जो पिता का पिता हो और चवालीस वर्ष पर्यन्त ब्रह्मचर्य से विद्याभ्यास कर पक्षपातरिहत होकर दुष्टों को रुलाने वाला है, उसका नाम 'गितामह' और 'रुद्र' है। (प्रिपितामह) 'ब्रादित्यवत् उत्तमगुण प्रकाशका' विद्वांसो ऽष्टचत्वारिशत् वर्षेण ब्रह्मचर्येण सर्वविद्यासम्पन्ताः सूर्यवत् विद्याप्रकाशकाः त आदित्याः स्वे प्रपिता महाश्च प्राह्माः तथा आदित्यो ऽविनाशीश्वरो बात्र गृह्मते' = जो पितामह का पिता और ग्रादित्य के समान उत्तम गुणों का प्रकाशक ग्रड्रतालीस वर्ष पर्यन्त बह्मचर्याश्रम से विद्या पढ़के सब जगत् का उनकार करता हो, उसको 'प्रपितामह' श्रथवा 'ग्रादित्य' कहते हैं। तथा जो पित्रादिकों के तुल्य पुरुष्य हैं उनकी भी पित्रादिकों के तुल्य सेवा करनी चाहिये।

- १० मातृ-पितामही-प्रिपतामह्यः पित्रादिसह्ययो मात्रादयः सेव्याः = पित्रादिकों के समान विद्या स्वभाव वाली स्त्रियों की भी अत्यन्त सेवा करनी चाहिये। माता, दादी, परदादी ग्रादि।
- ११—सगोत्राः—'स्वसमीपं पुत्रावयस्ते श्रद्धया पालनीयाः' = जो समीपवर्तीं ज्ञाति के पुरुष हैं, वे भी सेवा करने के योग्य हैं।
- १२—म्राचार्यादिसम्बन्धिनः—'ये गुर्वादिसख्यन्ताः सन्ति ते हि सर्वदा सेवनीयाः'—जो पूर्णाविद्या के पढ़ाने वाले भ्रौर श्वसुरादि सम्बन्धी तथा उनकी स्त्री हैं, उनकी यथायोग्य सेवा करनी चाहिए"। (द० ल० ग्रं० २४५—२५५)

इस प्रकार उपर्युक्त गुण वाले जीवित व्यक्तियों को ही 'पितर' कहा जाता है, उनकी सेवा करनी ही पितृयज्ञ है। मृतपितरों की कल्पना भ्रान्ति एवं ग्रज्ञानता है। (२) 'देव' से ग्रमित्राय—

'दिवु = क्रीड़ा-विजिगीथा-व्यवहार-चुित-स्युति-स्युति-मोद-मद-स्वप्त-कान्ति-गित थु' (दिवादि) धातु से 'पचाचच्' से भ्राव्' प्रत्यय अयदा 'दिवु गर्दन' (चुरादि) या 'दिवु परिकूजने' (चुरादि) धातु से 'अच्' प्रत्यय के योग से 'देव' शब्द निष्पन्त होता है। देव जड़ श्रीर चेतन दो प्रकार के होते हैं (विस्तृत विवरण १। ६७ की समीक्षा में देखिए)। इस श्लोक में देव शब्द से चेतन देव श्रभीष्ट हैं। शतपथ में श्राता हैं—

(म्र) "द्वयं वाऽइवं न तृतीयमस्ति सत्यं चैवानृतं च । सत्यमेव देवा श्रनृतं मनुष्याः 'इवमहमनृतात् सत्यमुपैमीति' तन्मनुष्यम्य देवानुपैति ।

(शतपथ १।१।१।४---४)

''दो लक्षणों से मनुष्यों की दो संज्ञाएं होती हैं श्रर्थात् देव श्रीर मनुष्य। वहां सत्य श्रीर भूठ दो कारण हैं। जो सत्य बोलने, सत्य मानने श्रीर सत्य कर्म करने वाले हैं वे 'देव' श्रीर वैसे ही भूठ मानने श्रीर भूठ कर्म करने वाले 'मनुष्य' कहाते हैं। जो भूठ से श्रलग होके सत्य को प्राप्त होवें वे देवजाति में गिने जाते हैं।"

(द० ल० ग्र० सं० २४५—२५५)

- (आ) विद्वांसी हि देवाः (शत०३।७।६।१०)
- (इ) ये ब्राह्मणाः शुश्रुवांसोऽनूचानास्ते मनुष्यदेवाः ॥

(शत०२।४।३।१४॥

(ई) सत्यसंहिता व देवाः (ऐ० ब्रा० १। १६)

स्रथात् विद्वान् मनुष्यों को देव कहते हैं। निरुक्त में देव शब्द की निरुक्ति करते हुए लिखा है — "देवो दानाद्वा, दीपनाद्वा, द्योतनाद्वा, द्युस्थानो मनतीति वा। यो देवः स देवता" [निरु० ७।१५] स्रथात् दान देने से, दीप्त होने से, प्रकाशित करने से, दुस्थानीय होने से 'देव' कहाते हैं। देव को ही देवता कहा जाता है। इस प्रकार विद्यास्रों से प्रकाशित और विद्यास्रों का दान देने वाले, दिव्यगुए एवं उत्तम स्राचरए वाले विद्वानों को 'देव' कहा जाता है।

मनुस्मृति में ऐसे ही विद्वानों को देव कहा है। निम्न श्लोक द्रष्टव्य हैं—

- (उ) ते तमयंमपृच्छन्त देवानागतमन्यवः । देवाद्यतन्समेत्योमुर्न्याय्यं वः तिशुख्वतवान् ॥ २ । १२७ ॥
- (क) न तेन वृद्धो भवति येनास्य पिलतं शिरः । यो वं युवाऽप्यषीयानस्तं देवाः स्थविरं बिदुः ॥ २ । १३१ ।।

#### (३) ऋषि से अभिप्राप---

'ऋषी गती' धातु से 'इन्' प्रत्यय और 'इगुपधान् किन्' के योग से 'ऋषि' शब्द की सिद्धि होती है। गित के ज्ञान, गमन और प्राप्ति, ये तीन अर्थ हैं। ऋषि सबसे उच्च-स्तर का विद्वान् व्यक्ति होता है। वेदमन्त्रों के अर्थों का द्रष्टा, धर्म और ईश्वर का साक्षात्कार करने वाला आप्तपुरुष ऋषि कहलाता है। वेद, वेदार्थों और विद्याओं के गृढ़ ज्ञान को प्रत्यक्ष कराने की योग्यता उसमें होती है। वही धर्मोपदेष्टा होता है।

- (क) निरुक्तकार ने ऋषि की निरुक्ति की है—ऋषिः दर्शनात्। स्तोमात् ददर्श इत्यौपमन्यवः।" [निरु० २। ११] अर्थात् ऋषि वेदार्थों और विद्याओं के रहस्यों को प्रत्यक्ष करने-कराने वाला होता है। श्रौपमन्यव ग्राचार्य का मत है कि मन्त्रद्रष्टा होने से ऋषि होता है। इसी प्रकार 'साक्षात्कृतधर्माणः ऋषयोः बभूवः।" अर्थात् ऋषि धर्म श्रौर ईश्वर के साक्षात्कर्त्ता होते हैं। [निरु० १। २०]।
  - (ख) ब्राह्मणों में भी ऋषि की यही विशेषताएं वर्णित की हैं—

- (अ) "यो वै ज्ञातोऽनूचानः स ऋषिरार्षेयः।" (श०४।३।४। १६)
- (आ) "एते वै विप्रा यहषयः।" (श०१।४।२।৬)
- (ग) महर्षि मनु ने भी ऋषिचर्चा के प्रसंग में इन्हीं विशेषताश्रों का उल्लेख किया है—
  - (इ) न हायनैर्नेपलितैः न वित्तेन न च बन्धुनिः। ऋषयश्चिकिरे धर्म योऽनूचानः स नो महान्।। २। १२६।।
  - (ई) ऋषयो दीर्घसन्थ्यत्वात् दीर्घमायुरवाप्नुयुः। प्रज्ञां यशस्य कीर्ति च ब्रह्मवर्चसमेव च ॥ ४ । ६४ ॥
  - (उ) म्राषं धर्मोपवेशम् च।। १२। १०६॥
- (ऊ) ''म्रथ यदेवानुव्रवीत । तेर्नाषम्य ऋगं जायते, तद्ध्येम्य एतत् करोत्यू-षीगां निधिगोप इति हातूचानमाहुः।।" (शत० १।७।५।३)

"श्रथार्षेयं प्रवृशीते । ऋषिम्यःचैवेनसेतद्देवेम्यःच निवेदयत्यं महावीर्यो यो यज्ञं प्रापविति तस्मादार्षेयं प्रवृशीते ।।" (शत०१।४।३)

"श्रयं—सब विद्याश्रों को पढ़के जो पढ़ाना है 'ऋषिकमं' कहाता है, उस पढ़ने श्रीर पढ़ाने से ऋषियों का ऋण श्रयांत् उनको उत्तम-उत्तम पदायं देने से निवृत्त होता है श्रीर जो इन ऋषियों की सेवा करता है, वह उनको सुख करने वाला होता है। यही व्यवहार श्रयांत् विद्याकोश की रक्षा करने वाला होता है। जो सब विद्याश्रों को जानके सबको पढ़ाता है; उसको 'ऋषि' कहते हैं।

जो पढ़के, पढ़ाने के लिये विद्यार्थी का स्वीकार करना है, सो प्रार्थेय प्रयत्ति ऋषियों का कर्म कहाता है। जो उस कर्म को करता हुग्रा उन ऋषियों ग्रीर देवों के लिए प्रसन्न करने वाले पदार्थों का निवेदन तथा सेवा करता है, वह विद्वान् ग्रति पराक्रमी होके विशेष ज्ञान को प्राप्त होता है। जो विद्वान् ग्रीर विद्या को ग्रहण करने वाला है उसका 'ऋषि' नाम होता है।" (द० ल० ग्र० सं० २४५–२४४)

इस प्रमाणयुक्त विस्तृत विवेचन से यह सिद्ध हो गया है कि पितर, ऋषि, देव जीवित मनुष्यों के स्तरविशेष पर ग्राधारित या विशेषगुणों के ग्राधार पर रखी गई संज्ञाएं हैं। संक्षेप में विद्या के प्रत्यक्षदर्शन के प्रमुख गुण वाले 'ऋषि', ग्राचरण में दिव्य-गुणों की प्रधानता के गुण वाले विद्वान् 'देव' ग्रौर पालक गुण वाले वयोवृद्ध विद्वान् या पिता ग्रादि 'पितर' हैं।

पितृयज्ञ ग्रीर बलिवैश्वदेव में किसको जिमाये---

एकमप्याशयेद्विप्रं पित्रर्थे पाञ्चयक्तिके । न चैवात्राशयेत्कञ्चिद्धदेश्वदेवं प्रति द्विजस् ।। ८३ ।।

(पाञ्चयाज्ञिके पित्रर्थे) प्रतिदिन के पांच यंज्ञों के अन्तर्गत आने वाले पितृयज्ञ के

निमित्त तो चाहे (एकम् + श्रिप विप्रम् श्राशयेत्) एक भी विद्वान् ब्राह्मण को जिमादे = भोजन खिला दे (च + एव) किन्तु (वैश्वदेवं प्रति) बलिवैश्वदेव यज्ञ के निमित्त (कंचित् द्विजं न स्राशयेत्) किसी ब्राह्मण को भोजन न कराये॥ ८३॥

## अन्य शिलनः : यह श्लोक निम्न ग्राधार पर प्रक्षिप्त है—

१. ग्रन्तिवरोध—(१) ५२ वें श्लोक में दैनिक रूप से ग्रन्न, जल, फल-मूल ग्रादि से पितरों के लिए श्राद्ध करने का कथन है, जिसका ग्रिभिप्राय माता-पिता ग्रादि वयोवृद्धों की सेवा-सुश्रूषा करना है। मनु ने वयोवृद्धों को ही 'पितर' कहा है, देखिए २। १२६ [२। १५१] में 'पितृन्' शब्द के प्रयोग को। इस श्लोक में न तो ब्राह्मणों को जिमाने की ही चर्ची है ग्रीर न ही ब्राह्मणों का भोजन कराने का कोई प्रसंग। ग्रतः ६३ वें श्लोक में पितृयज्ञ में एक ब्राह्मण को भोजन कराने का कथन करना ६२ वें श्लोक के विरुद्ध है। (२) ६३ वें श्लोक में पितरों के लिए एक ब्राह्मण को भोजन कराने का कथन करना मृतकश्राद्ध की मान्यता पर ग्राधारित है, यह मान्यता मनुविरुद्ध है [देखिए ३।११६ से २६४ श्लोकों पर ग्रन्तिवरोध समीक्षा]। (३) इसी प्रकार वैश्वदेव यज्ञ में ब्राह्मण को भोजन कराने का निषेध करना भी व्यवस्था से तालमेल नहीं खाता, क्योंकि ६४—६२ श्लोकों में वैश्वदेव यज्ञ के विधान में जिमाने या न जिमाने का कोई उल्लेख नहीं है ग्रीर इस यज्ञ में ब्राह्मण को जिमाने या न जिमाने के कथन की कोई संगति ही नहीं है, क्योंकि यह तो भूतों के लिए मात्र बिल निकालकर रखने का यज्ञ है। इस प्रकार यह श्लोक इन ग्रन्तिवरोधों के ग्राधार पर प्रक्षिण्त है।

बलिवैश्वदेव यज्ञ का विधान-

## वैश्ववेवस्य सिद्धस्य गृह्योऽग्नौ विधिपूर्वकम् । म्रास्यः कुर्याद्वेवतास्यो बाह्यसो होममन्वहम् ॥ ८४॥ (४९)

(ब्राह्मणः) ब्राह्मण एवं द्विज व्यक्ति (गृह्यो अग्नौ) पाकशाला की अग्नि में (विधिपूर्वकम्) विधिपूर्वक (सिद्धस्य वैद्ववदेवस्य) सिद्ध = तैयार हुए बिजवदेवदेव यज्ञ के भाग वाले भोजन का (अन्वहम्) प्रतिदिन (आम्यः देवताम्यः होमं कुर्यात्) इन देवताश्रों = ईश्वरीय दिव्यगुणों के चिन्तन-पूर्वक आहुति देकर हवन करे।। इर।।

"चौथा वैश्वदेव—ग्रर्थात जब भोजन सिद्ध हो तब जो कुछ भोजनार्थ वने उसमें से खट्टा लवणान्न ग्रीर क्षार को छोड़के घृत, मिष्टयुक्त ग्रन्न लेकर चूल्हे से ग्रग्नि ग्रलग घर निम्नलिखित मन्त्रों से विनयपूर्वक होम नित्य करे (सत्यार्थ • चतुर्थ समु •)

अन्द्रश्री त्उन्तः यज्ञ में लवणान्न की आहुति नहीं—यज्ञ में लवण-युक्त पदार्थ की आहुति डालने का विधान नहीं है। लवणायुक्त भोजन को स्वयं के लिए प्रयोग करना चाहिए स्रौर लवरारहित सन्त, पदार्थ, मिष्टान्न स्रादि की यज्ञ में स्राहुति देनी चाहिए। मनु ने ६। १२ में यह मान्यता स्पष्ट की है।

## श्रग्नेः सोमस्य चैवादौ तयोऽचैव समस्तयोः। विश्वेभ्यऽचैव देवेम्यो धन्वन्तरय एव च ॥ ८४ ॥ (६०)

(म्रादो) प्रथम (म्रग्ने: सोमस्य च एव) म्रग्नि = पूज्य परमेश्वर म्रोर सोम = सव पदार्थों को उत्पन्न म्रोर पुष्ट करके सुख देने वाले 'सोमरूप' परमात्मदेव के लिए ['म्रोम् म्रग्नये स्वाहा' 'म्रो सोमाय स्वाहा' इन मन्त्रों द्वारा] (च) ग्रोर (तयोः समस्तयोः) उन्हीं देवों के सर्वत्र व्याप्त रूपों के लिए सयुक्त रूपों [ ग्रोम् म्रग्नोषोमाम्यां स्वाहां इस मन्त्र के द्वारा] ग्रग्नि = जो प्राणा ग्रर्थात् सव प्राणियों के जीवन का हेतु है ग्रोर सोम = जो प्रपान ग्रर्थात् दुःख के नाश का हेतु है (च) ग्रोर (विश्वेम्यः देवेम्यः एव) विश्वदेवों = सतार को प्रकाशित या संचालित करनेवाले ईश्वरीय गुणों के लिए ['ग्रों विश्वेम्यः देवेम्यः स्वाहां इस मन्त्र द्वारा] (च) तथा (धन्वन्तरये एव) धन्वन्तरि = जन्म-मरण ग्रादि के ग्रवसर पर ग्राने वाले रोगों का नाश करने वाले ईश्वर के गुण के लिए ['ग्रों धन्वन्तरये स्वाहां इस मन्त्र से] वलिवश्वदेव यज्ञ में ग्राहृति देवे।। ५४।।

## कुह्वं चैवानुमत्ये च प्रजापतय एव च। सहद्यावापृथिक्योक्च तथा स्विष्टकृतेऽन्ततः ॥ ८६॥ (६१)

(च) और (कुह्वं) अमावस्या की अधिष्ठात्री ईश्वरोय शक्ति अर्थात् कृष्णपक्ष का रचनेवाला परमेश्वर की शक्ति के लिए ['ओं कुह्वं स्वाहां' मन्त्र से] (च) तथा (अनुमत्य) पूर्णिमा की अधिष्ठात्रो ईश्वरीय शक्ति अर्थात् शुक्लपक्ष का निर्माण करने वाली परमश्वर की शक्ति के लिए या परमेश्वर की चितिशक्ति के लिए [ओं अनुमत्य स्वाहा मन्त्र से] (प्रजाप्तये एव) सब जगत् को उत्पन्न करने वाले परमेश्वर के सामर्थ्य गुण के लिए ['ओं प्रजापतये स्वाहां' मन्त्र से] (सहद्यावापृथिव्याः) ईश्वर द्वारा उत्पादित द्युलोक और पृथिवी लोक की पृष्टि के लिए [ओं सहद्यावापृथिवोभ्या स्वाहां' मन्त्र से] (तथा अन्ततः) और अन्त में (स्विष्टकृते) अभाष्ट सुख देने वाले ईश्वर गुण के लिए ['ओं स्विष्टकृते स्वाहां' मन्त्र से] आहुति देवे। ५६॥

एवं सम्यग्घविर्द्वृत्वा सर्वेदिक्षु प्रदक्षिणम्। इन्द्रान्तकाष्पतीन्दुम्यः सानुगेम्यो बील हरेत्॥ ८७॥ (६२) (एतम्) इस प्रकार (सम्यक् हविः हुत्वा) श्रच्छी तरह उपर्यु<sub>नित</sub> प्राहुतियाँ देकर (सर्वदिक्षु प्रदक्षिणम्) सब दिशाओं में घूमकर (सानुगेम्यः इन्द्र + ग्रन्तक + ग्रप्पित + इन्द्रम्यः) परमेश्वर के सहचारी गुणों इन्द्र = सर्व प्रकार के ऐश्वर्य से युक्त होना, ग्रन्तक = यम प्रर्थात् न्यायकारी होना, या प्राणियों के जन्म-मरण का नियन्त्रण रखने वाला गुण, ग्रप्पित = वरुण ग्रथीत् सबके द्वारा वरणीय सबसे श्रेष्ठ परमात्मा, इन्द्र = सोम ग्रथीत् आनन्द-दायक होना इनके लिए स्मरणपूर्वक [क्रमशः 'ग्रों सानुगायेन्द्राय नमः' मन्त्र से पूर्व दिशा में, ग्रों सानुगाय यमाय नमः' से दक्षिण दिशा में, 'ग्रों सानुगाय वरुणाय नमः' से पश्चिम दिशा में, 'ग्रों सानुगाय सोमाय नमः' से उत्तर दिशा में (बलि हरेत्) भोजन के भाग ग्रथीत् बलि को रखे।। ५७।।

# मरद्रम्य इति तु द्वारि क्षिपेदप्स्वद्भुच इत्यपि।

वनस्पतिम्य इत्येवं मुसलोलूखले हरेत्।। प्रदा (६३) (महद्भ्यः इति तु द्वारि) महत् = जीवन के संचालक प्राणरूप परमात्मा के स्मरणपूर्वक ['ग्रों महद्भ्यों नमः' मन्त्र से] द्वार पर (ग्रद्भ्यः इति + ग्रिपि ग्रप्सु) सर्वत्र व्याप्त ग्रीर सम्पूर्ण जगत् के ग्राश्रय रूप परमात्मा के स्मरणपूर्वक ['ग्रोम् ग्रद्भ्यो नमः से], जलों में (क्षिपेत्) बलि भाग को डाले (एवम्) इसी प्रकार (वनस्पतिभ्यः) वनस्पतियों के समीप [ग्रों वनस्पतिभ्यो नमः' से], (मुसल + उलूखले) मूसल ग्रीर ऊखल के समीप (हरेत्) बलि रखे।। प्रदा।

उच्छीर्षके श्रियं कृयांद् भद्रकाल्यं च पादतः। ब्रह्मवास्तोष्पतिस्यां तु वास्तुमध्ये बाल हरेत्॥ ८६॥ (६४)

(श्रियं उच्छीर्षके) सबके द्वारा सेश्य परत्मात्मा की सेवा से राज्यश्री अथवा लक्ष्मी की प्राप्ति के लिये ['ग्रों श्रियं नमः' से] ईशान कोण की ग्रोर (च) ग्रोर (भद्रकाल्यं पादतः) परमात्मा की कल्याणकारी शक्ति की प्राप्ति के लिए [ग्रों भद्रकाल्यं नमः' से] पृष्ठभाग ग्रर्थात् नैर्ऋत्य कोण की ग्रोर (कुर्यात्) बलिभाग रखे (तु) ग्रोर (ब्रह्मवास्ताकातिम्याम्) ब्रह्म—वेदिवद्या की प्राप्ति के लिए वेदिवद्या के दाता परमात्मा के लिए वास्तोष्पिति नृहसम्बन्धी पदार्थों के दाता ईश्वर से सहायता के लिए ['ग्रों ब्रह्मपत्रये नमः' 'ग्रों वास्तुपत्रये नमः' इन से] (वास्तुमध्ये विल हरेत्) घर के मध्य-भाग में बलिभाग रखे।। ८६।।

विश्वेम्पश्चैव देवेम्यो बलिमाकाश उत्सिपेत्। दिवाचरेम्यो मूतेम्यो नवतंचारिभ्य एव च ॥ ६०॥(६५) (च) ग्रौर (विश्वेम्य: देवेम्य:) संसार के साधक गुणों की प्राप्ति के लिए संसार के संचालक परमात्मा या विद्वानों के दिव्य गुणों की प्राप्ति लिए (ग्राकाशे बलिम उत्किपेत्) ['ग्रो विश्वेम्यः देवेम्यः नमः' से] ग्राकाश की ग्रोर या घर के ऊपर बलिभाग रखे (च) तथा (दिवाचरेम्यः भूतेम्यः) दिन में विचरण करने वाले प्राणियों के लिए ['ग्रों दिवाचरेम्यो भूतेम्यः नमः'] (नक्तंचारिम्यः एव) ग्रीर रात्रि में विचरण करने वाले प्राणियों के लिए ['ग्रों नक्तंचारिम्यो भूतेम्यो नमः' मन्त्र से] बलि रखे।। ६०।।

## पृष्ठवास्तुनि कुर्वीत बलि सर्वोत्मभूतये। पितृभ्यो बलिशेषं तु सर्वं दक्षिणतो हरेत्।। ६१ ॥ (६६)

(सर्वात्मभूतये) सब प्राणियों में व्याप्त या ग्राश्रयरूप परमात्मा की सत्ता का स्मरण करने के लिए [ ग्रों सर्वात्मभूतये नमः' से ] (पृष्ठवास्तुनि बिल कुर्वीत) घर के पृष्ठभाग में बिलभाग रखे (सर्वं बिलशेष तु) शेष बिलभाग को (पितृभ्यः) माता-पिता, ग्राचार्य, ग्रितिथ, भृत्य ग्रादिकों को सम्मानपूर्वक भोजन कराने की भावना को स्मरण करने के लिए [ग्रों पितृभ्यः स्वधायभ्यः स्वधा नमः' इस मन्त्र से ] (दक्षिणतः हरेत्) घर के दिक्षिण भाग में रखे।। ६१।। ॥

## शुनां च पतितानां च श्वयचां पापरोगिणाम्। वायसानां कृमीणां च शनकैनिवंपेद् भुवि।। ६२।। (६७)

(च) ग्रौर (शुनां पिततानां श्वपचां पापरोगिएगां वायमानां च कृमीणां) कुत्ता, पितत, चांडाल, पापरोगी, काक ग्रौर कृमी इन छः नामों के छः भाग (भृवि शनकैः निवंपेत्) पृथिवो में घरे ।। ६२ ।। (सं० वि० १६४)

इस प्रकार 'श्वम्यो नमः, पिततेम्यो नमः, श्वपचेम्यो नमः, पापरो-गिम्यो नमः, वायसेम्यो नमः, कृतिम्यो नमः' से बिल धरकर पश्चात् किसी दुःखी बुभुक्षित प्राणी अथवा कुत्ते, कौवे आदि को दे देवे । यहां नमः शब्द का अर्थ अन्न अर्थात् कुत्ते, चाण्डाल, पापरोगी, कौवे और कृति अर्थात्

श्री महर्षि-दयानन्द ने ८५ से ६१ दलोकों का भाव ग्रहण करके स० प्र० १०० से १०२, पञ्चमहायज्ञविधि द० ल० ग्र० २५८ — २६३ तथा सं० वि० १६२ — १६४ पर बिलवेश्वदेव यज्ञ का वर्णन किया है, इन सभी इलोकों में दिये गये मन्त्र तथा उनका भाव वहीं से ले लिया गया है, विधियां भी वहीं हैं। विस्तृत होने के कारण उस वर्णन को यहां उद्धत नहीं किया जा रहा है। विशेष ग्रध्ययन के लिए पाठक उक्त पुस्तक में देख सकते हैं।

चींटी भ्रादि को भ्रन्त देना यह मनुस्मृति भ्रादि की विधि है—
(सत्यार्थ वनुर्थ समु०)

विल रखने से उत्तम गति--

एवं यः सर्वभूतानि ब्राह्मणो निःयमचंति। स गच्छति परं स्थानं तेजोमूर्ति पथर्जुना ॥ ६३ ॥

(यः ब्राह्मणः) जो ब्राह्मण (एवं नित्यं सर्वभूतानि श्चर्चति) इस उपर्युक्त प्रकार से प्रतिदिन सब प्राणियों की पूजा करता है (सः) वह (देजोमूर्तिः ऋजुना पथा) तेजस्वी बनकर सीधे-सरल मार्ग से (परं स्थानं गच्छिति) उत्तम स्थान को श्रर्थात् मुक्ति को प्राप्त करता है।। ६३।।

अर्मु श्रीत्उनः यह श्लोक निम्न 'मानदण्ड' के आधार पर प्रक्षिप्त है-

- १. प्रसंगिवरोध इस श्लोक ने पूर्वापर वर्णनक्रम को भंग कर दिया है। ६२ वें श्लोक में विलवैश्वदेव का विधान पूर्ण हुमा है, भीर ६४ वें में "कृत्वा एसत् बलिकर्म" शब्दों के प्रयोग से यह स्पष्ट हो रहा है कि बलिवैश्वदेव यज्ञ की विधि की पूर्णता के बाद यह श्लोक होता चाहिए। तभी दोनों श्लोकों का भाषा के श्रनुसार वाक्यक्रम जुड़ेगा। इन दोनों के बीच में ६३ वें श्लोक में बलिवैश्वदेव के फल का कथन संगत नहीं बैठता, स्रतः यह प्रक्षिण्त है।
- २. ग्रन्तिवरोध—इस क्लोक में केवल बिलवैश्वदेव से ही मुक्ति होना कहा है। जबिक मनु ग्रनेक नैःश्रेयस कर्मों से मुक्ति मानते हैं [१२। ८२—११६]। ग्रतः इस क्लोक का कथन मनुसम्मत न होने से प्रक्षिप्त है।

ग्रतिथियज्ञ का विधान---

कृत्वैतद् बलिकमेंवमितिथि पूर्वमाशयेत्। भिक्षां च भिक्षवे दद्याद्विधिवद् ब्रह्मचारिगो॥ ६४॥ (६८)

(एतत् बलिकमं कृत्वा) उपर्युक्त [३। ८४—६२] बलिवैश्वदेव यज्ञ करके (पूर्वम् मितिथम् म्राशयेत्) पहले मितिथ को भोजन खिलाये (च) तथा (भिक्षवे ब्रह्मचारिणे विधिवत् भिक्षां दद्यात्) भिक्षा के लिए म्राये हुए ब्रह्मचारी के लिए विधिपूर्वक भिक्षा देवे ॥ ६४ ॥

> यत्युण्यफलमाप्नोति गां दत्त्वा विधिवद्गुरोः। तत्युण्यफलमाप्नोति निक्षां दत्त्वा द्विजो गृही।। ६५ ।।

(गुरोः विधिवत् गां दत्त्वा) गुरु के लिए विधि श्रनुसार गौ दान देने से (यत् पुण्य-फलम् ग्राप्नोति) जिस पुण्यरूप फल को गृहस्थी प्राप्त करता है (तत् पुण्यफलं गृही द्विजः) उसी पुण्यरूप फल को गृहस्थी द्विज (भिक्षां दत्त्वा श्राप्नोति) भिक्षा देकर प्राप्त करता है ।। ६४।।

## निक्षामप्युदपात्रं वा सत्कृत्य विधिपूर्वकम् । वेदतत्त्वार्यविदुषे बाह्यसायोपपादयेत् ॥ ६६ ॥

गृहस्थी व्यक्ति (विधिपूर्वकं सत्कृत्य) विधि के प्रमुसार सत्कार करके (वेद-तत्त्वार्यविदुषे) वेद के सिद्धान्त और अर्थ को जानने वाले विद्वान् (ब्राह्मणाय) ब्राह्मण के लिए (भिक्षां वा उदपात्रम्) भिक्षा और जलपात्र को (उपपादयेत्) समर्पित करे।।६६॥

#### नश्यन्ति हव्यकव्यानि नरागामविजानताम्। मस्मीमूतेषु विप्रेषु मोहादृत्तानि वातृमिः॥ ६७॥

(दातृभिः) दाता व्यक्तियों द्वारा (भस्मीभूतेषु विश्रेषु मोहात् दत्तानि) जिनका ब्राह्मणपन नष्ट हो गया है ऐसे ब्राह्मणों को मोह = श्रज्ञान या मोहवश दिये गये (हव्यकव्यानि) हव्य = होम श्रादि द्वारा देवताश्रों को दिये गये दान श्रीर कव्य = पितरों को दिये गये पदार्थों का दान (श्रविजानतां नराणाम्) ऐसे श्रज्ञानी लोगों के (नश्यन्ति) निष्फल हो जाते हैं ॥ ६७ ॥

## विद्यातपःसमृद्धेषु हुतं वित्रमुखाग्निषु। निस्तारयति बुर्गाच्च महतद्ववैव किल्विषात्।। ६८।।

(विद्यातपः समृद्धेषु वित्रमुखाग्निषु) विद्या श्रीर तपस्या से समृद्ध विद्वानों की मुखरूपी श्राग्नि में (हुतम्) श्राहुति के समान दिया गया दान (महतः दुर्गात् च किल्वि-षात् एव) महान् क्लेश श्रीर महान्पाप से (निस्तारयित) निश्चय से तारता है ॥६८॥

आन्त्रशीला : ६५ से ६८ इलोक निम्न 'मानदण्डों' के श्राधार पर प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं—

- १. प्रसंगिवरोध—(१) ६४ वें क्लोक में बिलवैक्वदेव यज्ञ की समाप्ति के पश्चात् "श्रितिंथ पूर्वम् श्राक्षयेत्" कहकर आगे अतिथियज्ञ का वर्णन करने का संकेत दिया है। इस क्लोक में जितना आवक्ष्यक था उतना भिक्षा का भी विधान कर दिया। अव पहले, यह प्रसङ्ग बुद्धिसङ्गत सिद्ध होता है, कि आये हुए अतिथि का किस प्रकार सत्कार करे, जो ६६ वें क्लोक में उक्त है। इस प्रकार ६४ वें क्लोक के साथ ६६ क्लोक की संगति बैठती है। बीच में भिक्षा का फल, कैसे ब्राह्मणों को हव्य-कव्य देने चाहिए आदि बातों के वर्णन ने इस संगति को भंग कर दिया है, अतः ये क्लोक प्रसंगिवरुद्ध हैं। (२) जब ६४ और ६६ वें क्लोक में पूर्वापर प्रसंग अतिथियज्ञ या अतिथि सम्बन्धी है, तो इस प्रसंग में भिक्षा का फल-कथन या कैसे ब्राह्मणों को हव्यकव्यों का दान देना चाहिए, यह प्रसंग स्वतः अप्रासंगिक है। अतः प्रसंगविरुद्ध होने से ये क्लोक प्रक्षिप्त हैं।
- २. अन्तिविरोध—(१) ६६—६८ इलोकों में विद्या आदि से युक्त और विद्या आदि से रहित ब्राह्मणों का जो भेद किया गया है, उससे यह संकेत मिलता है

कि ये क्लोक उस काल की रचना हैं जब कर्मणा वर्णव्यवस्था शिथिल होकर जन्मना भी मानी जाने लगी थी। क्योंकि मनुतो ग्रध्ययन-ग्रध्यापन कर्म वालों को ही बाह्मण मानते हैं [१।८७-८८; १०।७४-७६]। ग्रतः विद्यारिहत का ब्राह्मण होना ही नहीं बनता। इस प्रकार यह वर्णन मनु की मान्यता के विरुद्ध सिद्ध होता है। (२) ६८ वें क्लोक में पापों से तारने वाली बात का वर्णन भी मनु के ४।२४० क्लोक के विरुद्ध है। उस क्लोक में तथा १२।३ — ६ क्लोकों में प्रत्येक कर्म का फल ग्रवक्य प्राप्त होना कहा है।

3. शैलीगत आघार— ६५ वें क्लोंक में गायदान के समान भिक्षा-दान का फल कहना, ६७ वें में दानफल का नष्ट होने का कथन, ६८ वें में पापों से तर जाने का कथन निराधार, अयुक्तियुक्त एवं अतिशयोक्तिपूर्ण है। मनु के विधानों में ये त्रुटियां नहीं मिलतीं।

## संप्राप्ताय त्वतिथये प्रदद्यादासनोदके। ग्रन्तं चैव यथाशक्ति सत्कृत्य विधिपूर्वकम् ॥ ६६ ॥ (६६)

(तु) भौर (संप्राप्ताय ग्रतिथये) ग्राये हुए ग्रतिथि के लिए (विधिपूर्वकं सत्कृत्य) व्यवहारोचित विधि के ग्रनुसार सत्कार करके (यथा-शक्ति) शक्ति के ग्रनुसार (ग्रासन + उदके च ग्रन्नम् एव) ग्रासन ग्रीर जल तथा ग्रन्न भी (प्रदद्यात्) प्रदान करे।। ६६।।

#### शिलानप्युञ्छतो नित्यं पञ्चाग्नीनिष जुह् वतः । सर्वे सुकृतमादत्ते बाह्याणोऽनिचितो वसन् ॥ १०० ॥

(शिलान् प्रिप उञ्छतः) शिलाएं = [कटे हुए सेत में बची म्रन्न की बालियां] नुगकर जीविका चलाते हुए (नित्यं पञ्चाग्नीन् + ग्रिप जुह्नतः) प्रतिदिन पांच महायज्ञों को करते हुए भी उसके घर में (ब्राह्मणः + ग्रनिवतः वसन्) यदि कोई ब्राह्मण-ग्रतिथि बिना सत्कार किये रह जाता है तो वह (सर्वं सुकृतम् + ग्रादत्ते) उसके सारे पुण्य को हर ले जाता है।। १००।।

## अनुब्रीलनः यह श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है-

- १. प्रसंगविरोध—६६ वें श्लोक में, स्राये हुए स्रतिथि का यथाशक्ति सत्कार करने का कथन है स्रोर १०१ वें श्लोक में उस 'यथाशक्ति' भाव की स्रथंवाद रूप में व्याख्या है। बीच ने प्रतिस्कृत जीतिथ का सलकान स्रक्षेत्र है, बीच उससे इनका क्रम भंग हो गया है, स्रतः प्रसंगविरुद्ध होने से यह श्लोक प्रक्षिप्त है।
  - २. अन्तर्विरोध इस क्लोक में 'असत्कृत अतिथि द्वारा गृहस्थी के सब पुण्योंका

१. पाणिति धातुपाठ में 'शिलान्' पद में 'शिल षिल उञ्छे' (तुदादि०) उञ्छ अर्थ लिखा है और "भूमो पिततस्यैकैकस्य कर्णस्योपादानम् उञ्छ: "अर्थात् खेत कटने के बाद खेत में पड़े हुए एक-एक कर्ण का ग्रहण करना उञ्छ कहलाता है। लोक में 'शिल्ला' शब्द से इसका ग्रब भी व्यवहार होता है। (सम्पादक)

हरण कर ले जाने का कथन' मनु की मान्यता के विरुद्ध है। मनु ने ४। २४० में कर्ता को कर्मों का स्वयं भोक्ता माना है, श्रतः कोई दूसरा किसी के पुण्यों या श्रपुण्यों को नहीं ले सकता इस प्रकार श्रन्तविरोध के कारण यह क्लोक प्रक्षिप्त है।

३. शैलीगत आधार—इस श्लोक में 'सारे पुण्यों का हरण केवल ग्रसत्कार मात्र से कर लेना' ग्रादि कथन की शैली ग्रयुक्तियुक्त श्रीर ग्रतिशयोक्तिपूर्ण है, ग्रतः यह मौलिक नहीं है।

सज्जनों के घर में सत्कारार्थं सदा उपलब्ध वस्तुएं —

तृग्गानि मूमिरुदकं वाक्चतुर्थो च सूनृता । एतान्यपि सतां गेहे नोच्छिद्यन्ते कदाचन ॥ १०१ ॥ (७०)

(तृगानि) बैठने के लिए ग्रासन (भूमिः) बैठने या सोने के लिए स्थान (उदकम्) पानी (च) ग्रौर (सूनृता वाक्) सत्कारयुक्त मीठी वाणी (एतानि + ग्रिपि) सत्कार करने की ये बातें या वस्तुएं तो (सतां गेहे) श्रेष्ठ सम्य व्यक्तियों के घर में (कदाचन न + उच्छि खन्ते) कभी भी नष्ट नहीं होतीं ग्रथीत् श्रेष्ठ-सम्य व्यक्ति इनके द्वारा तो ग्रवश्य ही सत्कार करते हैं ।। १०१ ।।

ग्रतिथि का लक्षण---

एकरात्रं तु निवसन्नतिथिक्राह्मिगः स्मृतः । स्रनित्यं हि स्थितो यस्मात्तस्मादितिथिरुच्यते ॥ १०२ ॥(७१)

(ब्राह्मणः) विद्वान् व्यक्ति (एकरात्रं तु निवसन्) जो एक ही रात्रि तक पराये घर में रहे तो उसे (ग्रतिथिः स्मृतः) ग्रतिथि कहा गया है (यस्मात् हि ग्रनित्गं स्थितः) क्योंकि जिस कारण से वह नित्य नहीं ठहरता है ग्रथवा जिसका ग्राना ग्रनिश्चित होता है, इसी कारण से उसे (ग्रतिथिः उच्यते) ग्रतिथि कहा जाता है।। १०२।।

"जिसके ग्रागमन की कोई नियत तिथि न हो ग्रौर स्थिति भी जिस की ग्रनियत हो, वह ग्रतिथि कहलाता है। ग्रतिथियज्ञ का ग्रविकारी वही है, जो विद्वान् हो एवं जिसका ग्राना, जाना ग्रौर ठहरना ग्रनियत हो, वह चाहे किसी वर्ण का हो उसको सेवा करना यह एक श्रेष्ठ कर्म है।"

(पू० प्र० १४३)

श्रतिथि कौन नहीं होते--

नैकग्रामीरामितिथि विद्रं साङ्गितिकं तथा। उपस्थितं गृहे विद्याद्भार्या यत्राग्नयोऽपि वा ॥ १०३ ॥ (७२) (यत्र भार्या अपि वा अग्नयः) जिसके घर में पत्नी हो और पंचयज्ञों की अग्नि जहां प्रज्ज्वित रहती हो अथवा जहां पाकाग्नि प्रज्ज्वित होती हो ऐसे (एकग्रामीणं तथा साङ्गितिकं विप्रंगृहे उपस्थितम्) एक गांव में रहने वाला तथा मित्र विद्वान् यदि घर में ग्राया हुग्रा हो तो (ग्रितिथि न विद्यान्) उसे श्रितिथि के रूप में न समभे ।। १०३।।

दूसरों के यहां खाने की भावना से पाप-

उपासते ये गृहस्थाः परपाकमबुद्धयः। तेन ते प्रेत्य पशुतां व्रजन्त्यन्नादिदायिनाम्॥ १०४॥ (७३)

(ये गृहस्थाः) यदि गृहस्थ होके (परपाकम् उपासते) पराये घर में भोजनादि की इच्छा करते हैं तो (ते ग्रबुद्धयः तेन) वे बुद्धिहीन गृहस्थ ग्रन्य से प्रतिग्रह रूप पाप करके (प्रेत्य) जन्मान्तर में (ग्रन्नादिदायिनां पशुतां व्रजन्ति) ग्रन्नादि के दाताग्रों के पशु बनते हैं क्योंकि ग्रन्य से ग्रन्न ग्रादि का ग्रहण करना ग्रतिथियों का काम है, गृहस्थों का नहीं ॥ १०४॥

(सं० वि० १५०)

अनुशीलन: जो गृहस्थ लोभ-लालच के वशीभूत होकर यही मानते रहते हैं कि अपनी बचत हो जाए और दूसरों के यहां खाने का अवसर मिलता रहे। ऐसी प्रवृति से प्रेरित होकर जो जीवन भर दूसरों के भोजन में मन रखते हैं, उन्हें परजन्म में पशुत्व प्राप्त होता है। क्यों कि उनमें पशुत्व के संस्कार प्रबल और प्रभावी हो जाते हैं।

घर से अतिथि को न लौटाये---

म्रप्रणोद्योऽतिथिः सायं सूर्योढो गृहमेघिना। काले प्राप्तस्त्वकाले वा नास्यानश्ननगृहे वसेत्।। १०४।।(७४)

(गृहमेधिना) गृहस्थी को चाहिए कि (सूर्योढ: स्रतिथि: स्रप्रणोद्यः) सायंकाल सूर्यं ग्रस्त होते देख ग्राये हुए प्रतिथि को वापिस न लौटाये ग्रौर (काले प्राप्तः वा ग्रकाले) चाहे समय पर ग्राये ग्रथवा ग्रसमय पर (ग्रस्य गृहे ग्रनश्नन् न वसेत्) इस गृहस्थी के घर में कोई ग्रतिथि बिना भोजन के नहीं रहे।। १०५।।

ग्रतिथिपूजन सुख-ग्रायु-यशोदायक----

न वे स्वयं तदश्नीयादितिथि यन्न भोजयेत्। धन्यं यशस्यमायुष्यं स्वर्ग्यं वाऽतिथिपूजनम् ॥ १०६ ॥(७५)

(यत् ग्रतिथि न भोजयेत्) जिस पदार्थ को ग्रतिथि को नहीं खिलावे

(तत् वै स्वयं न स्रश्नीयात्) उसे गृहस्थी स्वयं भी न खावे, स्रभिप्राय यह है कि जैसा स्वयं भोजन करे वैसा ही स्रतिथि को भी दे (स्रतिथिपूजनम्) स्रतिथि का सत्कार करना (धन्यं यशस्यम् स्रायुष्यं वा स्वर्ग्यम्) सौभाग्य, यश, स्रायु स्रौर सुख को देने स्रौर बढ़ाने वाला है।। १०६।।

अद्भार हिन्द : प्रतिथिसेवा यश-प्रायु-सुख-सौभाग्य वर्षक -- जिस प्रकार ग्रिभवादनशील ग्रीर वृद्धसेवी व्यक्तियों के यश, विद्या, श्रायु, बल बढ़ते हैं, उसी प्रकार मनु द्वारा विहित [४। १०६] विद्वान्, धार्मिक, सद्गुण सम्पन्न ग्रितिथियों की सेवा करने से यश मिलता है। उनके सान्निध्य से ग्रच्छे ग्राचरण की, धर्म की, श्रेष्ठ गुगों की शिक्षा से ग्रायु, सौभाग्य ग्रीर सुख बढ़ते हैं, [२। ६६ (२। १२१) की ग्रनुशीलन समीक्षा भी द्रष्टक्य]।

## श्रासनावसथौ शय्यामनुवज्यामुपासनाम्। उत्तमेवृतमं कुर्याद्वीने होनं समे समम्।। १०७ ।। (७६)

जब गृहस्य के समीप स्रितिय स्रात्रें तव (स्रासन + स्रावसयौ) स्रासन, निवास (श्रायम + स्रानुद्रज्याम + उपासनाम्) श्राया, पश्चात् गमन स्रौर समीप में बैठना स्रादि सत्कार जैसे का वैसा स्रर्थात् (उत्तमेषु + उत्तमं, समे समं, हीने हीनं कुर्यात्) उत्तम का उत्तम, मध्यम का मध्यम स्रौर निकृष्ट का निकृष्ट करे, ऐसा न हो कि कभी न समभें ।। १०७।। (सं० वि० १५०) दोवारा भोजन पकाने पर बिलयज नहीं —

## वैश्वदेवे तु निर्वृत्ते यद्यन्योऽतिथिराव्रजेत्। तस्याप्यन्नं यथाशक्ति प्रदद्यान्न बील हरेत्॥ १०८॥ (७७)

(वैश्वदेवे तु निर्वृत्ते) वैश्वदेव यज्ञ के समाप्त होने पर ग्रर्थात् भोजन बनने ग्रीर उसकी यज्ञ में ग्राहुतियां दे देने के पश्चात् भी (यदि + ग्रन्यः + ग्रितिथः + ग्राव्रजेत्) यदि कोई ग्रीर ग्रितिथ ग्रा जाये तो (तस्य + ग्रिप यथाशक्ति ग्रन्तं प्रदद्यात्) उसको भी यथाशिकत भोजन कराये (विल न हरेत्) दुवारा भोजन बनागे के बाद बिल भाग नहीं निकाले ॥ १०८॥

श्र न्यु श्री ट्य श्रिका ६४ से १०० तक के विषय में सत्यार्थप्रकाश चनुर्थ समल्लास में निम्न प्रकार लिखा है—''श्रव पांचवीं श्रतिथिसेवा—श्रतिथि उसको कहते हैं कि जिस की कोई तिथि निश्चित न हो श्रथित् श्रकस्मात् धार्मिक सत्योपदेशक सब के उपकारार्थ सर्वत्र धूमनेवाला पूर्ण विद्वान् परमयोगि-संन्यासी गृहस्थ के यहाँ श्रावे तो उसको प्रथम पाद्य, श्रष्ट्यं श्रीर श्राचमनादि तीन प्रकार का जल देकर पश्चात् श्रासन पर मत्कारपूर्वक विठालकर खान, पान श्रादि उत्तमोत्तम पदार्थों से सेवासुश्रूषा करके, प्रमन्त करे। पश्चात् सत्संग करे। उनसे ज्ञान-विज्ञान श्रादि जिनसे धर्म, श्रथं, काम श्रीर

मोक्ष की प्राप्ति होवे ऐसे-ऐसे उपदेशों का श्रवण करे और ग्रपना चाल-चलन भी उनके सदुपदेशानुसार रक्खे"।

संस्कार विधि गृहाश्रम के अतिथियज्ञ प्रकरण में निम्न प्रकार लिखा है-

''पांचवां जो घार्मिकः, परोपकारी, सत्योपदेशक, पक्षपात रहित, शान्त, सर्वे हितकारक विद्वानों की ग्रन्नादि से उनसे प्रश्नोत्तर आदि करके विद्या प्राप्त होना 'अति-थियज्ञ' कहाता है, उसको नित्य किया करें।''

ऋग्वेदादिभाष्यभूमिका के पञ्चमहायज्ञान्तर्गत ग्रतिथियज्ञ-विधान में निम्न प्रकार लिखा है—''ग्रब पांचवाँ ग्रतिथियज्ञ ग्रर्थात् जिसमें ग्रतिथियों की यथावत् सेवा करनी होती है उसको लिखते हैं। जो मनुष्य पूर्ण विद्वान् परोपकारी, जितेन्द्रिय, धर्मात्मा सत्यवादी, छल-कपट रहित ग्रीर नित्य भ्रमण करके विद्यः धर्म का प्रचार ग्रीर ग्रविद्या ग्रधमं की निवृत्ति सदा करते रहते हैं, उनको ग्रतिथि कहते हैं। इसमें वेदमन्त्रों के ग्रनेक प्रमाण हैं।"

#### न मोजनार्थं स्वे वित्रः कुलगोत्रे निवेदयेत् । मोजनार्थं हि ते शंसम्वान्ताशीत्युच्यते बुर्घः ॥ १०६॥

(विप्रः) द्विज (भोजनार्थम्) ग्रच्छा भोजन पाने के लिए (स्वे कुलगोत्रे न निवेद-येत्) ग्रपने कुल ग्रौर गोत्र की दुहाई न दे ग्रथात् ग्रपने वड़े कुल या प्रतिष्ठित वंश की प्रशंसा करके ग्रच्छा भोजन पाने की प्रवृत्ति प्रकट न करे (हि) क्योंकि (भोजनार्थ ते शंसन्) भोजन पाने के लिए उन कुल-गोत्रों की प्रशंसा करने वाला व्यक्ति (वुधैः) विद्वानों द्वारा ('वान्ताशी' इति उच्यते) 'उगलकर खाने वाला' इस निन्दित विशेषण से सम्बोधित किया जाता है।। १०६॥

## न ब्राह्मएगस्य त्वतिथिगृहे राजन्य उच्यते । वैद्यसूद्रौ सखा चंव ज्ञातयो गुरुरेव च ॥ ११० ॥

(ब्राह्मणस्य गृहे) ब्राह्मण के घरपर ग्राये हुए (राजन्यः वैश्यशूद्रौ) क्षत्रिय, वैश्य ग्रौर शूद्र (सखा) मित्र (च) तथा (ज्ञातयः) रिश्ते-नातेदार (च) ग्रौर ग्रौर (गृरुः एव) गुरु भी (प्रतिथिः न उच्यते) ग्रतिथि नहीं कहलाते हैं ॥ ११०॥

## यदि त्वतिथिधर्में शिव्यो गृहमः व्रजेत्। भुक्तवत्मु च वित्रेषु कामं तमिष भोजयेत्।। १११।।

(यदि तु + म्रतिथिधर्मण) यदि त्रतिथि के रूप में (क्षत्रियः गृहम् - जात्रजेत्) क्षत्रिय भी घर में म्रा जाये (विष्रेषु भुक्तवत्सु) तो ब्राह्मण द्यतिथियों के भोजन कर लेने पर (तम् + म्रपि कामं भोजयेत्) उसको भी इच्छानुसार भोजन करा देवे ॥ १११ ॥

## वैदयशूद्राविष प्राप्तौ कुटुम्बेऽतिथिधमिणौ । भोजयेत्सह भृत्यैस्तावानुद्यांस्यं प्रयोजयन् ॥ ११२ ॥

(कुटुम्बे) परिवार अर्थात् घर पर (वैश्यशूद्री = अपि अतिथिधर्मिणां प्राप्तौ) वैश्य और शूद्र भी अतिथि के रूप में भ्रा जायें तो (तौ) उन दोनों वर्ण वालों को (भ्रानु- शंस्यं प्रयोजयन्) कृपाभावना रखता हुन्ना (भृत्यैः सह भोजयेत्) सेवकों के साथ भोजन करा दे ॥ ११२ ॥

अर्जु स्रोटिङ न्यः १०६ से ११२वें तक के श्लोक निम्न ग्राधारों के ग्रनुसार प्रक्षिप्त हैं—

- १. प्रसंगिवरोष—(१) १० = वें क्लोक में 'यदि वैश्वदेव यज्ञ करने के पश्चात् कोई स्रतिथि स्रा जाये तो उसे भी भोजन करादेवे, दोबारा बिल न रखे।' यह कहने से यह स्पष्ट संकेत मिलता है कि स्रतिथियों के भोजन के सम्बन्ध में संभी विधान पूर्ण हो चुके हैं। उसके बाद उससे भिन्न स्रन्य विकल्पात्मक विधान ११३—११६ में विणत हैं। एक प्रसंग के पूर्ण हो जाने पर पुनः ११०—११२ क्लोकों में स्रतिथि की परिभाषा का कथन, किसको किस प्रकार खिलाना चाहिए स्रादि बातों का वर्णन प्रसंगिवरुद्ध है। (२) 'किसको स्रतिथि नहीं मानना चाहिए' यह प्रसंग पहले ही १०३ वें क्लोक में विणत हो चुका है। इन क्लोकों में फिर से उसी प्रकार की बातों का वर्णन किया है।यदि ये क्लोक मौलिक होते तो ये १०३ के साथ सम्बद्ध होने चाहियें थे। किन्तु वहाँ न होकर प्रसंगसमाप्ति पर पुनः इनका वर्णन करना यह सिद्ध करता है कि ये किसी स्रन्य व्यक्ति द्वारा परवर्ती काल में जोड़े गये हैं।
- २. पुनरुक्ति—१०३ में सांगतिक ग्रयांत् मित्र को ग्रतिथि मानना एक बार कहा जा चुका है। उसके बाद "इतरान् ग्रिष सख्यादीन् "गृहमागतान्" मोजयेन्" [११३] के ग्रतिरिक्त विकल्पात्मक विधान से भी यही संकेत मिलता है कि मनु ने मित्र को ग्रतिथि से भिन्न माना है। ११० वें श्लोक में ग्रन्य व्यक्तियों के साथ पुनः एक बार 'सखा' को ग्रतिथि न मानने का निर्देश है—एक बार इस बात का कथन होने पर उसी प्रसंग का पुनः कथन करना पुनरुक्ति मात्र है—इससे स्पष्ट होता है कि यह मनु की रचना न होकर ग्रन्य व्यक्ति की है। इस प्रकार यह श्लोक तथा इससे प्रसंग की इष्टि से सम्बद्ध १११ ग्रीर ११२ वाँ श्लोक स्वतः ही प्रक्षिप्त सिद्ध हो जाते हैं।
- है. प्रान्तिवरोध—(१) मनु ने १०३ श्लोक में जिन व्यक्तियों को प्रतिथि न मानने का निर्देश दिया है, उससे ज्ञात होता है कि मनु वर्ण के श्राधार पर किसी विशिष्ट वर्ण के व्यक्ति को ही ग्रतिथि नहीं मानते, ग्रिपतु सभी को ग्रतिथि मानते हैं। यदि मनु को वर्ण के ग्राधार पर ग्रतिथि रूप ग्रभीष्ट होता तो वे उस श्लोक में या उसके साथ वर्ण के ग्राधार पर ही ग्रतिथि मानने का निर्देश देते। ११०—११२ श्लोकों में पूर्व व्यवस्था से भिन्न वर्णाधारित व्यवस्था है। यह भिन्नता विरोध की सूचक है। (२) मनु ने वैश्य ग्रीर शूद्र की स्थित में पर्याप्त ग्रन्तर माना है। वैश्य द्विजों में परिगित्ता है, जबिक शूद्र द्विजों से निम्न है। ११२ वें श्लोक में वैश्य-शूद्र को समान स्थित वाला दिखलाना, मनु की व्यवस्था से तालमेल नहीं रखता। इससे संकेत मिलता

है कि इस प्रसंग का वर्णन किसी ग्रन्य व्यक्ति की व्यवस्था है। (३) १०६ वें इलोक में कुल-गोत्र को कहकर भोजन की इच्छान करने का कथन है। इस विधान से यह प्रतीत होता है कि यह उस परवर्तीकाल का विधान है जब कुल ग्रीर गोत्र के ग्राधार पर बड़प्पन माना जाने लगा था। मनु के ग्रनुसार तो बड़प्पन के केवल पांच ग्राधार हैं—वित्त, वन्धु, ग्रवस्था, कर्म ग्रीर विद्या [२। १११—११२ (१३६—१३७)]। इनमें कहीं कुल-गोत्र के ग्राधार पर बड़प्पन का उल्लेख नहीं है। जब मनु के समय में बड़प्पन के ये ग्राधार ही नहीं थे, तो उनके ग्राधार पर विधान करने का ग्रवसर ही नहीं ग्राता। इस ग्राधार पर १०६ वाँ इलोक परवर्ती काल का प्रक्षेप है। (४) ४। २६—३० में ग्रतिथि सेवा का विधान वर्णानुसार नहीं ग्रपितु कर्मानुसार है। ये इलोक उसके भी विरुद्ध हैं।

ग्रतिथियों से भिन्न व्यक्तियों को भोजन---

इतरानिष सस्यादीन्सम्प्रीत्या गृहमागतान् । सत्कृत्यान्नं यथाशक्ति भोजयेत्सह भार्यया ॥ (११३)(७८)

(संप्रीत्या) प्रीतिपूर्वक (भायया सह गृहम् + म्रागतान् इतरान् सख्यादीन् ग्रिप) पत्नी के साथ घर में म्राये म्रन्य मित्र ग्रादि को भी (सत्कृत्य) सत्कारपूर्वक (यथाशिक्त म्रन्नं भोजयेत्) शक्ति के म्रनुसार भोजन करावे।। ११३॥

त्रतिथियों से पहले किन को भोजन दें-

सुवासिनीः कुमारीक्च रोगिणो गर्भिग्गीः स्त्रियः । ऋतिथिभ्योऽग्र एवंतान्भोजयेदीवचारयन् ॥११४॥(७६)

(सुवासिनी: च कुमारी:) नव विवाहिता और ग्रह्पवयस्क कन्याओं (रोगिए:) रागियों का (गिभिएी: स्त्रियः) गर्भवती स्त्रियों को (एतान्) इन्हें (प्रतिथिभ्यः निग्रंग्रे ने एव) ग्रातिथियों से पहले हो (ग्रविचारयन्) विना किसी संदह के अर्थान् बड़े-छोटे को पहले-पीछे भोजन कराने का विचार किये विना (भोजयेन्) खिला दे ॥ ११४॥

ग्रदस्वा तु य एतेभ्यः पूर्व भुङ्क्तेऽविवक्षणः । स भुञ्जानो न जानाति स्वगृध्नेजंग्धिमात्मनः ॥ ११४ ॥

(यः श्रविचक्षणः) जो मूर्ख ग्रहस्थ (एतस्यः श्रदत्त्वा) इन्हें भोजन न देकर (पूर्व भुङ्क्त) पहले स्वयं सालेता है (सः) वह (श्रात्मनः श्वग्रधः जिष्धम्) अपने को कुत्ते श्रीय गीधों द्वारा साथे जाने को (न जानाति) नहीं जानता। श्रथित् ऐसे व्यक्ति को मस्ते पर कुत्ते, गीध स्वाते हैं॥ ११५॥

आनुश्रीत्जनः : यह बलोक निम्न प्रकार से प्रक्षिप्त सिद्ध होता है-

- १. प्रसंगिबरोध—दम्पती को भोजन कब करना चाहिए, यह विघान तो ११६ वें क्लोक में किया है, किन्तु इस क्लोक में उससे पूर्व ही भोजन करने का फल-कथन पहले ही कर दिया। यह स्पष्टतः असंगत है। प्रधंवाद विधिवाक्य के पश्चात् श्राता है, पहले नहीं। इस स्राधार पर यह क्लोक प्रक्षिप्त है।
- २. ग्रन्तिवरोध—इस श्लोक के वर्णन से यह ज्ञात होता है, जैसे कि वर्णन करने वाला मृत्यु के उपरान्त शरीर की ग्रन्त्येष्टि क्रिया होना नहीं मानता । यह मान्यता मनुविरुद्ध है। मनु ने मरने पर दाहक्रिया का विधान किया है [४।१६७—१६८]। जब शरीर का दाह हो गया तो उसका कुत्तों; गीधों द्वारा खाये जाने का प्रश्न ही नहीं उठता। इस विरोध के ग्राधार पर यह श्लोक प्रक्षिप्त है।
- ३. शंलीगत श्राधार—इस श्लोक की शंली अयुक्तियुक्त एवं अतिशयोक्ति-पूर्ण है। न तो कुत्तों, गीधों से शरीर को खाये जाने वाली वात बुद्धिसंगत है और न केवल पहले खाने मात्र से ही इतने अधिक कष्ट का होना मान्य है।

गृहस्य दम्पती को सबके बाद भोजन करना श्रीर यज्ञशेष भोजन करना---

## भुक्तवत्स्वथ विप्रेषु स्वेषु मृत्येषु चैव हि।

भुञ्जीयातां ततः पश्चादवशिष्टं तु दम्पती ॥ ११६ ॥ (८०)

(स्रथ विप्रेषु भुक्तवत्सु) विद्वान् स्रतिथियों द्वारा भोजन कर लेन पर (च) स्रोर (स्वेषु भृत्येषु एव हि) स्रपने सेवकों स्रादि के खा लेने पर (ततः पश्चात्) उसके बाद (स्रविशिष्टम् तु) शेष बचे भोजन को (दम्पती भुञ्जी-याताम्) पति-पत्नी खायें ॥ ११६ ॥

## देवान्षीन्मनुष्यांश्च पितृन्गृह्याश्च देवताः । पूजियत्वा ततः पश्चाद् गृहस्थः शेवभुग्भवेत् ॥ ११७ ॥ (८१)

(देवान्) दिव्यगुण सम्पन्न विद्वानों को, (ऋषीन्) विद्या के प्रत्यक्ष-कर्त्ता मन्त्रार्थद्रष्टा ऋषियों को, (मनुष्यान्) साधारणः भनुष्यों को (च) ग्रीर (पितृन्) जीवित माता-पिता ग्रादि पालक व्यवितयों को (च) तथा (गृह्याः देवताः) ईश्वरीय दिव्यगुणों [३। ८४—६०] के चिन्तनपूर्वक यज्ञ में ग्राहुति देकर ग्रीर गृहस्थ द्वारा भरण-पाषण की ग्रपेक्षा रखन वान ग्रसहाय, ग्रनाथ, कुष्ठी, भृत्य [३। ६१—६२] ग्रादि को (पूजियत्वा) भोजन-दान द्वारा सत्कृत करके ग्रीर उनका भाग निकालकर (गृहस्थः) गृहस्थ (ततः पश्चात्) उसके बाद (शेषभुक् भवेत्) इनसे शेष बचे भोजन को खाने वाला हो ग्रथात् उस शेष भोजन को खाया करे।। ११७।। ﷺ

हुई [प्रचलित म्रर्थ—देवताम्रों, ऋषियों, मनुष्यों, पितरों, गृहस्थित शालिग्राम म्रादि प्रतिमाम्रों की पूजा (देविषिपितृतर्पण, म्रतिथ्यादि भोजन, प्रतिमादि पूजन) कर गृहस्थ शेष बचे हुए म्रन्न का भोजन करे।। ११७।।]

आर् श्रीटंड : गृहादेवता — (१) यहां 'गृहादेवता' से अभिप्राय श्लोक ३। ८४ — ६१ में विणित ईश्वरीय दिव्य गुणों से है, जिनके स्मरण, ब्राहुतिपूर्वक गृहस्य के ब्राश्यय की अपेक्षा रखने वाले प्राणियों के लिए भोजन का भाग निकाला जाता है। इसी ब्रिमिप्राय को मनु ने ''मूतानि बलिकमंणा" [३। ८१] पर्दों से तथा ३। ७२ में 'मृत्यानाम्' पद से स्पष्ट किया है।

(२) देवता, ऋषि, पितर शब्दों के विस्तृत स्त्रर्थज्ञान के लिए ३। ८२ की समीक्षा तथा भूमिका देखिए।

म्रघं स केवलं भुङ्क्ते यः पचत्यात्मकारगात् । यज्ञशिष्टाशनं ह्ये तत्सतामन्नं विधीयते ॥ ११८ ॥ (८२)

(यः केवलम् म्रात्मकारणात् पचित) जो व्यक्ति केवल म्रपना पेट
भरने के लिए ही भोजन पकाता है (सः) वह (म्रघं मुङ्क्ते) केवल पाप को
खाता है म्रर्थात् इस प्रवृत्ति से स्वायं म्रादि की पाप भावना ही बढ़ती है
(हि) क्योंकि (एतत्) यह उपर्युक्त [११७] (यज्ञशिष्ट + अशनम्)यज्ञों से
शेष भोजन ही (सताम् + म्रन्नं विधीयते) सज्जनों का भ्रन्न माना गया है।
इसके विपरीत बिना यज्ञ का भोजन म्रसत्पुरुषों का भोजन है।। ११८॥

राजा भ्रादि का सत्कार---

### रार्जात्ववस्नातकगुरून्त्रियश्वशुरमातुलान् । श्रहंयेन्मधुपर्केंग परिसंवत्सरात् पुनः॥ ११६॥

(राजा + ऋत्विक् + स्नातक-गुरून्) राजा, ऋत्विज् = पुरोहित, स्नातक, गुरु को (प्रिय दवशुर-मातुलान्) प्रिय मित्र श्रथवा दामाद, व्वशुर और मामा को (पिरसंवत्सरात् पुनः) एक वर्ष के पश्चात् ग्राने पर (मधुपर्केण ग्रहेंयेत्) उनका मधुपर्क [ = दही, दूध, घी, शहद, मीठा, इन पाँच पदार्थों के मिश्रण से बनाया गया द्रव-पदार्थ जो सम्मान के लिए भेंट किया जाता है] से सत्कार करें ॥ ११६॥

## राजा च श्रोत्रियद्वंव यज्ञकर्मण्युपस्थितौ । मधुपर्केग सम्पूज्यौ न त्वयज्ञ इति स्थितिः ॥ १२० ॥

(राजा च श्रोत्रिय: ') राजा धौर वेदपाठी (यज्ञकर्मणि उपस्थितौ एव) यदि यज्ञ कर्म में ग्रावें तभी (मधुपर्केण संपूज्यौ) मधुपर्क द्वारा पूजनीय हैं (अयज्ञे तु न इति स्थिति:) यज्ञ से भिन्न समय में मधुनकें से पूजनीय नहीं हैं, ऐसी मान्यता है ॥ १२०॥

> सायं त्वन्नस्य सिद्धस्य परन्यमन्त्रं बलि हरेत् । वैश्वदेवं हि नामैतस्सायं प्रातिवधीयते ॥ १२१ ॥

१. 'श्रोत्रियँरछन्दोऽघीते' (ग्र० ४।२।८४) इस सूत्र से 'छन्दोऽघीते' इस वाक्यार्थ में 'श्रोत्रियन्' शब्द का निपातन किया है। ग्रतः वेद पढ़ने वाले को 'श्रोत्रिय' कहते हैं। (सं०)

(साय तु + ग्रन्नस्य सिद्धस्य) सायंकाल के भोजन के पक जाने पर (पत्नी + ग्रमन्त्रं बिल हरेत्) पत्नी मन्त्रोच्चारण किये बिना इस भोजन में से बिलभाग निकाल कर रखे (हि) यतो हि (एतत् वैश्वदेव नाम) यह बिलवैश्वदेव नामक यज्ञ (साय-प्रातः विधीयते) सायं ग्रीर प्रातःकाल दोनों समय करना विहित है।। १२१।।

मृतकश्राद्ध का विधान एवं तत्सम्बन्धी नियम---

#### पितृयज्ञं तु निर्वर्त्यं विश्रक्ष्वेन्दुक्षयेऽग्निमान् । पिण्डान्याहार्यकं श्राद्धं कुर्यान्मासानुमासिकम् ॥ १२२ ॥

(अग्निमान् विप्रः) ग्रग्निहोत्री द्विज को चाहिए कि (पितृयज्ञं तु निर्वरंगं) दैनिक पितृयज्ञं करके (मास + ग्रनुमासिकम्) प्रतिमास (इन्दुक्षये) चन्द्रमा के क्षीण होने वाले दिन ग्रथित् ग्रमावस्या को (पिण्डान्वाहार्यक श्राद्धं कुर्यात्) 'पिण्डान्वाहार्यक = पिण्ड + ग्रनु + ग्राहार्यक — पिण्डदान देने के पश्चात् जिसमें ब्राह्मणों को भोजन खिलाया जाये, उस श्राद्धं को करे।। १२२।।

#### पितृगां मासिकं श्राद्धमन्वाहार्यं विदुर्बुधाः । तच्वामिषेगा कर्तव्यं प्रशस्तेन प्रयस्नतः॥ १२३ ॥

(बुधाः) विद्वान् लोग (पितृणां मासिकं श्राद्धम्) पितरों के मासिक श्राद्ध को (ग्रन्वाहार्यं विदुः) 'पिण्डान्वाहार्यक' नामक श्राद्ध कहते हैं (च तत्) ग्रौर इस श्राद्ध को (प्रयत्नतः) यत्नपूर्वक (प्रशस्तेन ग्रामिषेण) उत्तम मांस के द्वारा सम्पन्न करना चाहिए [३।२६६-२७२] ॥ १२३॥

#### तत्र ये भोजनीयाः स्युर्ये च वर्ज्या द्विजोत्तमाः । यावन्तरुचैव यैश्चान्नेस्तान् प्रवक्ष्याम्यशेषतः ॥ १२४ ॥

(तत्र) उस पितृयज्ञ के श्राद्ध में (ये द्विजोत्तमाः भोजनीयाः स्युः) जो श्रेष्ठ ब्राह्मण जिमाने चाहिएं (च) ग्रौर (ये वर्ज्याः) जिनका जिमाना वर्जित है (च) तथा (यावन्तः) जितने जिमाने चाहिएँ (च) ग्रौर (यै: ग्रन्नैः) जितने प्रकार के भोजनों से जिमाने चाहिएं (तान्) इन सब बातों को (ग्रशेषतः) पूर्णरूप से (प्रवक्ष्यामि) कहूँगा—
।। १२४।।

## द्वौ देवे पितृकार्ये त्रीनेकैकमुमयत्र वा। भोजयेत् सुसमृद्धोऽपि न प्रसज्जेत विस्तरे।। १२५॥

(सुसमृद्धः + ग्रिप) धनवान् व्यक्ति भी (दैवे द्वौ) देवयज्ञ के उद्देश्य से जिमाने में दो बाह्मणों को (पितृकार्ये त्रीन्) पितृयज्ञ में तीन को (वा) ग्रथवा (उभयत्र) एक + एकम्) दोनों यज्ञों में केवल एक-एक ब्राह्मण को ही (भोजयेत्) जिमाये (विस्तरे न प्रसज्जेत) ग्रधिक विस्तार में न पड़े ग्रथित् इससे ग्रधिक को जिमाने का प्रयत्न न करे।।१२५।।

#### सित्क्रयां देशकाली च शीचं ब्राह्मग्रसम्पदः । पञ्चेतान्विस्तरो हन्ति तस्मान्तेहेत विस्तरम् ॥ १२६ ॥

(बिस्तरः) ग्रिषिक विस्तार की भावना (सित्क्रियाम्) सत्कार (च) ग्रीर (देश-काली) देश, काल (शीचम्) पिवत्रता (ब्राह्मणसंपदः) सुपात्र ब्राह्मणों का मिलना (पञ्च + एतान् हिन्त) इन पांच बातों को नष्ट कर देती है (तस्मात्) इस कारण (विस्तरं न + ईहेत) विस्तार की इच्छा श्राद्धदाता न करे ॥ १२६॥

प्रयिता प्रेतकृत्यैषा पित्र्यं नाम विषुक्षये। तस्मिन् युक्तस्यैति नित्यं प्रेतकृत्यैव लौकिकी॥ १२७॥

(पित्र्यं नाम) पितृयज्ञ के नाम से प्रसिद्ध (एषा प्रेतकृत्या विधुक्षये प्रथिता) यह मरे हुए पिता ग्रादि से सम्बन्ध रखने वाली क्रिया ग्रमावस्या के दिन करने के लिए प्रसिद्ध है (तिस्मन् नित्यं युक्तस्य) इस क्रिया को सदा करने वाले को (लौकिकी प्रेतकृत्या एति) लौकिक प्रेतकृत्या प्राप्त होती है ग्रर्थात् पुत्र-पौत्र धन-धान्य ग्रादि की प्राप्त होती है ।। १२७ ॥

#### श्रोत्रियायेव देयानि हज्यकज्यानि दातृभिः। म्रहंत्तमाय विप्राय तस्मै दत्तं महाफलम् ॥ १२८॥

(दातृभिः) दाताओं को चाहिए कि वे (म्रह्तिमाय श्रोतियाय विप्राय एव) सुयोग्य वेदपाठी ब्राह्मण को ही (हब्य-कन्यानि) देवयज्ञ के उद्देश्य से दिये जाने वाले और पितृयज्ञ के उद्देश्य से दिये जाने वाले दान (देयानि) दें, क्योंकि (तस्मै दत्तं महाफलम्) उसको दिया गया दान ही महान् पुण्यकल को देता है।। १२८।।

आर्चुर्शीत्जनाः हव्य-कव्य पर विस्तृत विवेचन ४। ३१ की समीक्षा में द्रष्टव्य है।

एकंकमिप विद्वांसं देवे पित्र्ये च मोजयेत्। पुरुकलं फलमाप्नोति नामन्त्रज्ञान् बहुनपि ॥ १२६ ॥

(दैवे च पित्र्ये) देवकर्म और पितृकर्म में (विद्वांसम्) सुयोग्य वेदविद्वान् को (एकै-कंम् + श्रीप भोजयेत्) जो एक-एक को भी जिमाता है (पुष्कलं फलम् + श्राप्तोति) वह बहुत फल को पा लेता है (ग्रमन्त्रान् बहून् + श्रीप न) लेकिन वेदहीन वहुत-से ब्राह्मणों को भी जिमाने से फल नहीं मिलता ॥ १२६ ॥

## दूरादेव परीक्षेत ब्राह्मणं वेदपारगम्। तीर्यं तद्वव्यकस्यानां प्रदाने सोऽतिथिः स्मृतः ॥ १३० ॥

(वेदपारगं ब्राह्मणं दूरात् + एव परीक्षेत) वेद में पारंगत विद्वान् ब्राह्मण की श्राद्धदाता दूर से ही अर्थात् बुलाने से पहले ही अच्छी प्रकार परीक्षा कर ले और फिर बुलाये (हि) क्योंकि (तत्) वही (तीर्थम्) तीर्थं के समान पापों से तारनेवाला है (हव्य

कव्यानां प्रदाने) ग्रीर हव्य-कव्यों का दान करने के लिए (सः अतिथिः स्मृतः) उसे ही श्रेष्ठ ग्रतिथि माना गया है ॥ १३०॥

सहस्रं हि सहस्राणामनृषां यत्र भुञ्जते। एकस्तान् मन्त्रवित् त्रीतः सर्वानहंति वर्मतः॥१३१॥

(यत्र) जिस श्राद्ध में (श्रनुषाम्) वेदों के न जानने वाले (सहस्राणां हि सहस्रम्) हजारों का गुना एक हजार श्रयांत् दस लाख ब्राह्मण भी (मुङ्क्ते) भोजन करते हैं (तान् सर्वान् प्रीतः एकः मन्त्रवित् धर्मतः श्रहेंति) उन सबकी तुलना में मोजन श्रादि से संतुष्ट-प्रसन्न हुवा एक वेद का विद्वान् ब्राह्मण धर्मात्मा होने के कारण श्रधिक फल देता है।। १३१।।

ज्ञानोत्कृष्टाय वेयानि कच्यानि च हर्वीवि च। न हि हस्तावसृग्विषो रुषिरेगाँव शुद्धपतः॥ १३२॥

(हवीं षिच कव्यानि) हव्य और कव्य (ज्ञानोत्कृष्टाय देयानि) उत्तम ज्ञानी व्यक्ति को ही देने चाहिएँ (हि) क्यों कि (ग्रस्गृ-दिग्धौ हस्तौ) खून से सने हाथ (रुधिरेण एव न शुष्यतः) खून से धोने से शुद्ध नहीं होते ग्रथीत् मूर्खता में किये गये पापों की शुद्धि मूर्ख व्यक्तियों को जिमाने से नहीं हो सकती। यह तो ज्ञानी व्यक्तियों को जिमाने से होती है। १३२॥

यावतो प्रसते प्रासान् हञ्यकव्येष्वमन्त्रवित्। तावतो प्रसते प्रत्य वीप्तज्ञलब्द्यंयोगुडान्॥१३३॥

(श्रमन्त्रवित्) वेद का न जानने वाला ब्राह्मण (हव्यकव्येषु) हव्य-कव्यों में (यावतः ग्रासान् ग्रसते) जि़तने ग्रास खाता है (प्रेर्स्य) मरकर श्राद्ध करने त्राला (तावतः) उतने ही (दीष्तञ्जलाष्ट-ग्रयोगुडान्) तपे हुए दुधारे अस्त्रों श्रीर लोहे के गोलों को खाता है श्रयात् उसे इतने भयंकर कष्ट मिलते हैं॥ १३३॥

> ज्ञाननिच्छा द्विजाः केन्द्रित्तपोनिष्ठास्तयाऽपरे। तपः स्वाध्यायनिष्ठास्य कर्मनिष्ठास्तयाऽपरे॥ १३४॥ ज्ञाननिष्ठेषु कथ्यानि प्रतिष्ठाप्यानि यत्नतः। हथ्यानि तु यथान्यायं सर्वेष्वेव चतुर्ष्वेष॥ १३५॥

(केचित् द्विजाः) कोई ब्राह्मण (ज्ञाननिष्ठाः) ज्ञान-साधना में तल्लीन रहते वाले हैं (तथा) ग्रीर (ग्रपरे तपोनिष्ठाः) कुछ दूसरे तपस्या में संलग्न रहते हैं (च) ग्रीर (तपः-स्वाध्याय-निष्ठाः) कुछ तपस्या ग्रीर वेद के स्वाध्याय में प्रयत्नशील रहने वाले हैं (तथा) तथा (ग्रपरे) कुछ दूसरे (कर्मनिष्ठाः) यज्ञादि कर्मों में लगे रहने वाले हैं। इस प्रकार ये चार प्रकार के ब्राह्मण हैं। (कथ्यानि) श्राद्धसम्बन्धी दान-सत्कार (यत्नतः) यत्नपूर्वक (ज्ञाननिष्ठेषु) ज्ञानी ब्राह्मणों को ही (प्रतिष्ठाध्यानि) देने चाहिएँ (हुव्यानि तु) ग्रीर देवकर्म सम्बन्धी दान-सत्कार तो (सर्वेषु + एव चतुर्षु + ग्रपि यथान्यायम्) सभी चारों प्रकार के ब्राह्मणों को यथायोग्यता के ग्रनुसार दे देने चाहिएँ ॥ १३४, १३५ ॥

> स्रश्लोत्रियो विता यस्य पुत्रः स्याब् वेदपारगः। स्रश्लोत्रियो वा पुत्रः स्यात् पिता स्यात् वेदपारगः॥ १३६॥ ज्यायांसमनयोविद्याद्यस्य स्याच्छ्रोत्रियः पिता। मनत्रसम्पूजनार्थं तु सत्कारमितरोऽहंति॥ १३७॥

(यस्य पिता अश्रोतियः) जिसका पिता वेद का विद्वान् न हो (पुत्रः वेदपारगः स्यात्) और पुत्र वेद का विद्वान् हो (वा) अथवा (पुत्रः अश्रोत्रियः स्यात्) पुत्र वेद का विद्वान् हो तथा (पिता वेदपारगः स्यात्) उसका पिता वेद का विद्वान् हो तो (अनयोः) इनमें (यस्य पिता श्रोत्रियः स्यात्) जिसका पिता वेद का विद्वान् हो उसे (ज्यायांसं विद्यात्) वड़ा समक्षना चाहिए [श्राद्धदान के लिए] (मन्त्रसंपूजनार्थम् तु) किन्तु वेदम्यत्रों के पूजन के लिए (इतरः) दूसरा ही [जिसका पिता विद्वान् न हो किन्तु स्वयं विद्वान् हो वह] (सत्कारम् अर्हति) सत्कार पाने योग्य है ॥ १३६, १३७ ॥

न श्राद्धे मोजयेन्मित्रं धर्नः कार्योऽस्य संग्रहः। नारि न मित्रं यं विद्यात्तं श्राद्धे मोजयेद् द्विजम् ॥ १३८ ॥

(मित्रं श्राद्धे न भोजयेत्) मित्र ब्राह्मण को श्राद्ध में न जिमावे (ग्रस्य धर्नैः संग्रहः कार्यः) ऐसे मित्र का तो केवल धन देकर ही ग्रादर-सत्कार करना चाहिए (यं न ग्रारिं न मित्रं विद्यात्) जिसे न तो शत्रु समभे न मित्र समभे (तं द्विजं श्राद्धे भोजयेत्) उस ब्राह्मण को श्राद्ध में जिमावे ॥ १३८॥

यस्य मित्रप्रधानानि श्राद्धानि च हवींवि च। तस्य प्रेत्य फलं नास्ति श्राद्धेषु च हविःषु च॥ १३६॥

(यस्य) जिस व्यक्ति के यहां (श्राद्धानि च हवीं थि) कव्य ग्रीर हव्य ग्रर्थात् श्राद्धदान ग्रीर देवयज्ञ के उद्देश्य से दिये जाने वाले दान (मित्रप्रधानानि) मित्रों को उद्दिष्ट करके दिये जाते हैं (तस्य श्राद्धेषु च हृविः षु च ग्रेत्य फलं नास्ति) उसके श्राद्ध = कव्यों ग्रीर हव्यों का परलोक में फल नहीं मिलता ॥ १३६॥

यः सङ्गतानि कुरुते मोहाच्छ्राद्धेन मानवः। सः स्वर्गाच्च्यवते लोकाच्छ्राद्धमित्रो द्विजाघमः॥ १४०॥

(यः मानवः) जो मनुष्य (मोहात्) मोहभावना में म्राकर (श्राद्धेन संगतानि कुरुते) श्राद्ध के द्वारा मित्रों को प्रसन्न करता है या श्राद्ध में मित्रों को जिमा अपनी मित्रता को सुरद करता है (सः द्विज + म्राधमः श्राद्धिमत्रः) वह द्विजों में नीच श्राद्ध में

मित्रता बनाने वाला व्यक्ति (स्वर्गात् लोकात् च्यवते) स्वर्गलोक के अधिकार से पतित हो जाता है ॥ १४० ॥

> सम्मोजनी साऽभिहिता पैशाची दक्षिएगा द्विजैः। इहंबास्ते तु सा लोके गौरन्येवैकवेश्मनि ॥१४१॥

्र (द्विजै:) विद्वानों ने (सा संभोजनी दक्षिणा) मित्रों को भोजन ग्रीर दान रूप में दी जाने वाली उस दक्षिणा को (पैशाची ग्रिभिहिता) पिशाचों द्वारा की जाने वाली क्रिया कहा है (तु) ग्रीर (ग्रन्धा गौ एकवेश्मिन इव) जैसे ग्रन्थी गाय एक घर में ही पड़ी रहती है कहीं इघर-उघर नहीं जा सकती, ऐसे ही (सा) वह दानिक्रिया (इहैव लोके ग्रास्ते) इसी लोक में रह जाती है, ग्रर्थात् परलोक में जाकर शुभ फल नहीं देती। १४१॥

यथेरिरो बीजमुप्त्वा न वप्ता समते फलम्। तथाऽनुचे हविदंन्या न दाता समते फलम्।। १४२।।

(यथा + ईरिएो बीजम् + उप्ता) जैसे बंजरभूमि में बीज बोकर (वप्ता) बीज बोने वाला (फल न लभते) उसके उत्पत्ति रूप फल को नहीं प्राप्त कर पाता है (तथा) वैसे ही (प्रनुचे) वेद के श्रविद्वान् को (हिवः दत्त्वा) ह्य्य-क्य्य देकर (दाता फल न लभते) दानी व्यक्ति कोई फल नहीं पाता ॥ १४२॥

> दातृन्त्रतिप्रहीतृंश्च कुरुते फलभागिनः। विदुवे दक्षिणां दस्वा विधिवतृ प्रेत्य चेह च ॥ १४३ ॥

(विधिवत् विदुषे दक्षिणां दत्त्वा) दाता व्यक्ति विधिपूर्वक विद्वान् व्यक्ति को दक्षिणां देकर (दातृन् च प्रतिग्रहीतृन्) दान देने वालों श्रीर दान लेने वालों-दोनों को (प्रेत्य च इह फलभागिनः कुरुते) परलोक में श्रीर इस लोक में दोनों ही जगह फल का भागी बनाता है।। १४३।।

कामं श्राद्धेऽखंयेन्मित्रं नाभिरूपमपि त्वरिम् । द्विवता हि हविर्भुक्तं भवति प्रत्य निष्फलम् ॥ १४४ ॥

श्राद्ध में मित्र से भिन्न कोई सुयोग्य व्यक्तिन मिलने पर (कामम्) चाहे (श्राद्धे मित्रम् प्रचेयेत्) श्राद्ध में मित्र का ही श्राद्ध-दान से सत्कार कर दे (ग्रिपि तु) किन्तु (अरिम् ग्रिभिरूपं न) शत्रु विद्वान् भी हो तो उसकों न जिमावे (हि) क्योंकि (द्विषता भुक्तं हिवः) शत्रु के द्वारा खाया गया श्राद्ध (प्रेश्य निष्फलं भवति) परलोक में फलरहित ही रहता है।। १४४।।

यत्नेन मोजयेष्ट्राह बह्व चं वेदपारगम्। शास्त्रान्तगमथाध्वर्यु छन्दोगं तु समाप्तिकम्।। १४५।। (श्राह्ये) श्राह्य में (बहु + ऋचम्) जो बहुत ऋचाग्रों == मन्त्रों का ज्ञाता हो, (वेदपारगम्) जो वेदों में पारंगत हो, (शासान्तगम्) जो वेदों की शासाग्रों— ब्राह्मण, उपनिषदों ग्रादि का जाता हो, (श्रय) ग्रयवा (ग्रघ्वयुँम्) यज्ञों का ज्ञाता ऋत्विज हो, (छन्दोगं तु समाप्तिकम्) जिसने वेदों को ग्राद्यन्त पढ़ा हो, ऐसे ब्राह्मण को (यत्नेन भोज-येत्) यत्नपूर्वक जिमावे—॥ १४४॥

एवामन्यतमो यस्य भुञ्जीत श्राद्धर्मीचतः । पितृणां तस्य तृप्तिः स्याच्छाश्वती साप्तपौच्वी ॥ १४६ ॥

(एषाम् + ग्रन्यतमः ग्रन्थितः) इनमें [३।१४४] से कोई एक भी ब्राह्मण पूजित होकर (यस्य श्राद्धं भुञ्जीत) जिसके श्राद्ध को खाता है (तस्य पितृणां साप्तपौरुषी बाद्यती तृष्तिः स्यात्) उस श्राद्ध देने वाले के पितरों की सात पीढ़ी तक निरन्तर तृष्ति होती है ॥ १४६॥

> एव वै प्रथमः कल्पः प्रदाने हृध्यकव्ययोः । अनुकल्पस्त्वयं ज्ञोयः सदा सद्भिरनुष्ठितः ।। १४७ ॥

(हव्यकव्ययोः प्रदाने) हव्य-कश्यों के देने में (एषः वै प्रथमः कल्पः) यह कपर वर्णित विधान प्रथम कोटि का मान्य विधान है (सदा सिद्मः + अनुष्ठितः अयम् अनुकल्पः क्रेयः) सदा श्रेष्ठ विद्वानों के द्वारा किया जाने वाला द्वितीय कोटि का श्राद्धसम्बन्धी विधान निम्न है।। १४७॥

मातामहं मातुलं च स्वलीयं दबगुरं गुरुम्। बीहित्रं विट्पीतं बन्धुमृत्विग्याज्यो च मोजयेत्॥ १४८॥

(मातामहम्) नाना को (मातुलम्) मामा को (स्वसीयम्) मानजे को (श्वशुरम्) ससुर को (गुरुम्) गुरु को (दौहित्रम्) घेवते को (विट्पतिम्) दामाद को (बन्धुम्) बन्धु-बान्धवों को (च) ग्रौर (ऋत्विक् + याज्यो) ऋत्विज तथा यज्ञकत्ती को भी (भोजयेत्) श्राद्ध में जिमा देवे।। १४८।।

न ब्राह्मएां परीक्षेत देवे कर्मिए वर्मवित् । वित्र्ये कर्मिएा तु प्राप्ते परीक्षेत प्रयत्नतः ॥ १४६ ॥

(धर्मं वित्) धर्मं की मर्यादा को जानने वाला गृहस्य व्यक्ति (दैवे कर्मिं हेवकर्मं के उद्देश्य से किये जाने वाले दान म्रादि कार्यों में (ब्राह्मणं न परीक्षेत) ब्राह्मण की यीग्यताम्रों की विशेष परीक्षा न करे (तु) किन्तु (पित्र्ये कर्मणि प्राप्ते) पितृकर्मं = श्राद्ध के म्रवसर पर (प्रयत्नतः परीक्षेत) सावधानी पूर्वक परीक्षा करे ॥१४६॥ श्राद्ध में प्रपांक्तेय ब्राह्मण्—

ये स्तेनपतितश्लीवा ये च नास्तिकवृत्तयः। तान् हत्यकव्ययोवित्रानमहीत् संतुरस्वीत्।। १५० ॥



(ये स्तेन +पितत + क्लीबाः) जो चोर, पितत, नपुंसक हैं (च) और (ये नास्तिक वृत्तयः) जो नास्तिक स्वभाव वाले हैं (तान् विप्रान्) इन ब्राह्मणों को (हब्य-कब्ययोः) हब्य-कब्यों के देने के लिए (मनुः ग्रनहिन् ग्रब्रवीत्) मनु ने श्रयोग्य कहा है।। १५०॥

### जिटलं चानधीयानं दुर्बलं कितवं तथा। याजयन्ति च ये पूर्गास्तांक्च श्राद्धे न मोजयेत्।। १५१।।

(स्रनधीयानं जटिलं च) स्रध्ययन से रहित ब्रह्मचारी को स्रथीं जो वेशभूषा स्रादि से ब्रह्मचारी बना हो किन्तु पढ़ता न हो (दुर्बेलम्) किसी रोग के कारण क्षीण शरीर बल वाले (तथा) तथा (कितवम्) जुस्रारी को (च) स्रौर (ये पूगान् याजयन्ति) जो बहुत सारे लोगों का यज्ञ कराते हों (तान् श्राद्धे न भोजयेत्) उन्हें श्राद्ध में न जिमावे।। १५१।।

## चिकित्सकान् देवलकान्मांसविक्रयिसस्तया । विपस्तेन च जीवन्तो वर्ड्याः स्युहंब्यकव्ययोः ॥ १४२ ॥

(चिकित्सकान्) वैद्यों को (देवलकान्) पुजारियों को (तथा) तथा (मांस-विक्रियिगाः) माँस बेचने वाले को (च) और (विषणेन जीवन्तः) जो व्यापार करके जीविका करते हों (हब्यकब्ययोः वर्ज्याः स्युः) इनको हब्य-कब्य नहीं देने चाहिए।।। १४२।।

## प्रेष्यो ग्रामस्य राज्ञश्च कुनस्री श्यावदन्तकः । प्रतिरोद्धा गुरोश्चेव त्यक्ताग्निर्वाषुं विस्तया ॥ १५३ ॥

(ग्रामस्य राज्ञः च प्रेष्यः) गांव का श्रीर राजा का नौकर (कुनली) बिगड़े नालूनों वाला (श्यावदन्तकः) काले दाँत वाला (च) श्रीर (गुरोः प्रतिरोद्धा एव) गुरु का विरोध करने वाला (स्य क्ताग्निः) जिसने पंचयज्ञाग्नियों का त्याग कर दिया है (तथा) तथा (वार्षुषिः) ब्याजलोर—ये श्राद्ध में जिमाने के लिए वर्जित हैं ॥१५३॥

#### यक्मी च पशुपालक्च परिवेत्ता निराकृतिः। ब्रह्माद्विद् परिवित्तिक्च गलाम्यन्तर एव च ॥ १४४॥

(यक्ष्मी) तपेदिक का रोगी (पशुपालः) पशुम्रों का पालन करके जीविका करने वाला (परिवेता) बड़े भाई के म्रविवाहित रहते <mark>उससे पूर्व विवाह करने वाला</mark> [३।१७१] (निराकृतिः) देवताम्रों या यज्ञादि शुभ कार्यों का खण्डन करने वाला

१. 'पूग' शब्द का अर्थ-- 'नानाजातीया स्नियतवृत्तयोऽर्घकामप्रधानाः संघाः' अर्थात् विभिन्न जातियों के मनुष्यों का ऐसा समूह, जिनकी ग्राजीविका नियत न हो भीर अर्थ-- काम-प्रधान हो। (संस्थादक)

(ब्रह्मिंदर्) ब्राह्मणों या वेदों का द्वेषी (च) ग्रीर (परिवित्तिः) छोटे भाई के विवाह कर लेने पर ग्रविवाहित वचा बड़ा भाई [३।१७१] (च) ग्रीर (गर्गाम्यन्तर एव) किसी घर्मविरुद्ध समुदाय का सदस्य—इन्हें भी श्राद्ध में नहीं रजमाना चाहिए ॥१५४॥

## कुशीलवोऽवकीर्गा च वृषलीपतिरेव च। पौनर्भवश्च काणश्च यस्य चोपपतिगृहे ॥ १५५ ॥

(कुशीलवः) नाचने-गाने वाला (श्रवकीर्णी) व्यभिचारी (च) ग्रीर (वृप-लीपतिः - एव) शूद्रा स्त्री का पति (पौनर्भवः) किसी स्त्री के दूसरे पति से उत्पन्न पुत्र (काणः) काणा (च) तथा (यस्य गृहे उपपतिः) जिसके घर उसकी स्त्री का जार रहता हो—इन्हें भी श्राद्ध में नहीं जिमाना चाहिए॥ १४५॥

## मृतकाष्यापको यश्च भृतकाष्यापितस्तया । शुद्रशिष्यो गुरुरचैव वाग्दुष्टः कुण्डगोलकौ ॥ १५६ ॥

(यः भृतक + ग्रध्यापकः) जो वेतन लेकर पढ़ाता हो (तथा) तथा (यः) जो (भृतक + ग्रध्यापितः) वेतन लेने वाले से पढ़ा हो (ग्रूद्रशिष्यः) शूद्र का शिष्य (गुरुः च एव) ग्रौर शूद्र का गुरु (वाग्दुष्टः) दुष्ट वाणी बोलने वाला (कुण्डगोलकौ) कुण्ड = ग्रसली पिता के होते हुए भी जो जार से उत्पन्न हुग्ना हो, गोलक = जो ग्रसली बाप की मृत्यु के पश्चात् जार से पैदा हुग्ना हो — ये भी श्राद्ध में नहीं जिमाने चाहिए। ॥ १४६॥

## अकारणपरित्यक्ता मातापित्रोगुं रोस्तथा । बाह्यं वॉनेंडच सम्बन्धंः संयोगं पतितंगंतः ॥ १५७ ॥

(मातापित्रो तथा गुरोः म्रकारणपरित्यक्ता) माता, पिता तथा गुरु को विना कारण छोड़ देनेवाला (च) ग्रीर (पितितैः बाह्यैः यौनैः संबन्धैः गतः) पितत व्यक्तियों के साथ [२। १४ (४०), ६। २३७--२३६] पठन-पाठन संबन्धी तथा विवाह-सम्बन्धी सम्बन्धःस्थापित करने वाला—ये श्राद्ध में नहीं जिमाने चाहिएं॥ १४७॥

## म्रगारदाही गरदः कुण्डाशी सोमविकयी। समुद्रमायी बन्दी च तैलिकः कूटकारकः॥ १५८॥

(मगारदाही) घर में स्नाग लगाने वाला (गरदः) विष देने वाला (कुण्डादी) कुण्ड नामक संतान [३। १७४] के साथ खाने-पीने वाला (सोमविकयी) सोम स्रौपिध का व्यापार करने वाला (समुद्रयायी) समुद्र की यात्रा करके परदेश में जाने वाला (च) भीर (बन्दी) खुशामद के गीत नाकर जीविका चलाने वाला—चारण, भाट भादि (तैलिकः) तेली (कूटकारकः) भूठी गवाही देने वाला—ये भी श्राद्ध में जिमाने के लिये विजत हैं।। १५८।।

भित्रा विवरमानद्व कितवो मद्यपस्तया। पाचरोग्यमिदास्तद्व दान्मिको रसविक्रयी।। १५६।। (च) ग्रीर (पित्रा विवदमानः) पिता के साथ भगड़ा करने वाला (कितवः) घूर्त (तथा) तथा (मद्यपः) शराव पीने वाला (पापरोगी) पापों से हुए कुष्ठ ग्रादि रोगों वाला (च) ग्रीर (ग्रभिशस्तः) श्राप से ग्रस्त या कलंकी (दास्भिकः) पाखण्डी (रसविक्रयों) रसों को बेचने वाला—ये भी श्राद्ध में वर्जित हैं।। १४६।।

## धनुःशरागां कर्ता च यश्चाग्रेदिधिषूपतिः। मित्रध्रुग्चूतवृत्तिश्च पुत्राचार्यस्तर्यव च ॥ १६०॥

(च) ग्रीर (घनुः शराणां कर्ता) घनुष ग्रीर वाणों को वनाने वाला (च) तथा (यः ग्रग्नेदिधिषूपितः) मृत बड़े भाई की स्त्री को कामवासना के वशीभूत होकर पत्नी वनाने वाला व्यक्ति [३। १७३] (मित्रध्रुण्) मित्र से धोखा करने वाला (द्यूतवृत्तिः) जुग्नारी (तथा च) ग्रीर (पुत्राचार्यः) ग्रपने पुत्र को ग्राचार्य ग्रथित् गुरु वनाकर पढ़ने वाला—ये सभी श्राद्ध में नहीं जिमाने चाहिएँ।। १६०॥

## भ्रामरी गण्डमाली च विवन्धयो पिशुनस्तथा। उन्मतोऽन्धःच वर्ज्याः स्युर्वेदनिन्दक एव च ॥ १६१॥

(भ्रामरी) मृगीरोगी (गण्डसाली) गण्डमाला का रोगी (विवत्री) व्वेतकुष्ठ का रोगी (ग्रय) ग्रीर (पिशुतः) चुगुलखोर (उन्मत्तः) पागल (च) तथा (ग्रन्धः) ग्रन्था (वेदनिन्दक. एव) वेद की निन्दा करने वाला (वर्ज्याः स्युः) ये श्राद्ध में वर्जित हैं।। १६१।।

## हस्तिगोऽत्रवोष्ट्रदमको नक्षत्रैर्यदच जीवति । पक्षिगां पोषको यश्च युद्धाचार्यस्तर्थैव च ॥ १६२ ॥

(हस्ति-गो-म्रश्व-उष्ट्र-दमकः) जो हाथी; बैल, घोड़ा ऊंट म्रादि को सिखान वाला हो (च) तथा (यः नक्षत्रैः जीविति) जो नक्षत्र, राशि म्रादि बताकर जीविका करता हो (यः च) म्रीर जो (पक्षिणां पोषकः) पक्षियों को पालने वाला हो (च) म्रीर (युद्धाचार्यः) युद्धविद्या सिखाने वाला—ये भी श्राद्ध में जिमाने के लिए वर्जित हैं ॥१६२॥

## स्रोतसां भेदको यस्च तेषां चावरएो रतः। गृहसंवेशको दूतो वृक्षारोपक एव च ॥ १६३॥

(च) ग्रीर (यः स्रोतसां भेदकः) जो भरनों को तोड़नेवाला हो (तेषाम् ग्रावरणे रतः) तथा जो उन्हें रोकने वाला हो (गृहसंवेशकः) घर बनाकर जीविका चलाने वाला (दूतः) दूत का काम करने वाला (च) ग्रीर (वृक्षारोपकः एव) पेड़-पौधों को लगाने वाला, ये सभी श्राद्ध में वर्जित हैं॥ १६३॥

त्रवक्रीडी त्रयेनजीवी च कन्यादूषक एव ख। हिस्तो वृषलवृत्तित्रच गुणानां चैव याजकः ॥ १६४॥ (श्वक्रीडी) कुत्तों को पालने वाला (श्येनजीवी) बाज पक्षी से जीविका चलाने वाला (च) तथा (कन्यादूषकः एव) कन्या के साथ बलात्कार करने वाला (हिंस्रः) हत्यारा (वृषलवृत्तिः) शूद्र की नौकरी करने वाला (गणानां चैव याजकः) अनेक समुदायों के यज्ञ कराने वाला—ये भी श्राद्ध में वर्जित हैं ॥ १६४॥

> श्राचारहीनः क्लोवश्च नित्यं याचनकस्तथा। कृषिजीवी श्लोपवी सिद्धिनिन्दत एव च ॥१६४॥

(ग्राचारहीनः) ग्राचार से पतित (च) ग्रीर (क्लीवः) नपुंसक (तथा नित्यं याचनकः) तथा जो प्रतिदिन मांगकर खाने वाला हो (कृपिजीवी) खेती करके जीविका चलाने वाला (क्लीपदी) मोटे पाँव [हाथीपांव] की बीमारी वाला (च) और (सिद्धः निन्दितः एव) सज्जनों द्वारा निन्दित—ये भी श्राद्ध में वर्जित हैं॥ १६५॥

औरभ्रिको माहिषिकः परपूर्वापतिस्तथा। प्रेतनिर्यातकश्चैव वर्जनीयाः प्रयस्नतः॥१६६॥

(ग्रीरिश्रकः) भेड़-बकरियों को पालकर जीविका चलाने वाला (माहिषिकः) भैसों से जीविका चलाने वाला (तथा परपूर्वापितः) विधवा स्त्री का पित ग्रथवा ग्रन्य से विवाहित स्त्री का उसके बाद होने वाला पित (च) ग्रीर (प्रेतिनिर्यातकः) मुदौँ को ढोने वाला (प्रयत्नतः वर्जनीयःः) इन्हें श्राद्ध में यत्नपूर्वक छोड़ देना चाहिए॥ १६६॥

#### एतान् विगहिताचारानपाङ्क्तेयान् द्विजाधमान् । द्विजाति स्वरो विद्वानुमयत्र विवर्जयेन् ॥ १६७ ॥

(एतान्) इन उपरिवर्णित [३।१४८-१६६] (गहित + म्राचारान्) निन्दनीय ग्राचरण वाले (ग्रपांक्तेयान्) श्राद्ध की पंक्ति में बैठाने के ग्रयोग्य (द्विजाधमान्) नीच ब्राह्मणों को (द्विजातिप्रवरः विद्वान्) द्विजातियों में श्रेष्ठ विद्वान् व्यक्ति (उभयत्र) दोनों स्थानों पर ग्रर्थात् देवकर्मं और पितृकर्म में (विवर्जयेत्) छोड़ देवे ।। १६७ ।।

## बाह्य एस्त्वनधीयानस्तृ गाग्निरिव शाम्यति । तस्मे हब्यं ने वातब्यं न हि मस्मनि ह्यते ॥ १६८ ॥

(श्रनधीयानः ब्राह्मणः तु) बिना पढ़ा-लिखा ब्राह्मण तो (तृणाग्निः + इव शाम्यति) तिनकों की आग की तरह है, जो शीघ्र ही बुक्त जाती है (तस्मै) उसको (हव्यं न दातव्यम्) हव्य श्रादि दान-भाग नहीं देना चाहिए (हि) क्यों कि (भस्मिन न ह्यते) राख में कभी श्राहुति नहीं दी जाती। श्रभिश्राय यह है कि जैसे राख में श्राहुति देना निर्यंक है, वैसे ही राख के समान ब्राह्मणत्व-रूपी तेज से हीन ब्राह्मण को भी दान देगा निष्फल होता है।। १६८॥

भ्रपाङ्ग्तवाने यो वातुर्भवत्यूर्घ्यं फलोवयः। वैवे हिविवि पित्र्ये वा तत्प्रवक्याम्पशेवतः॥१६६॥ (दैवे हिविषि वा भित्र्ये) देवयज्ञकर्म प्रथवा पितृकर्म में (ग्रपाङ्क्तदाने) पंक्ति में बैठने के ग्रयोग्य ब्राह्मणों को हव्य-कव्य देने से (दातुः यः ऊष्ट्वं फलोदयः भवति) दाता को जो परलोक में फल मिलता है (तत्) उसे (ग्रशेषतः प्रवक्ष्यामि) सम्पूर्ण रूप से कहता हूँ—॥ १६६॥

ग्रपाङ्क्तेय ब्राह्मणों को दान देने से फल की ग्रप्राप्ति—

## अवतेर्यद् द्विजेर्भुक्तं परिवेत्ताविमिस्तथा। अपाङ्कतेर्येथंद्वन्येश्च तद्वै रक्षांसि भुञ्जते ॥ १७० ॥

(ग्रव्रतैः) व्रतों के पालन से रहित [ब्रह्मचर्य, यज्ञ ग्रादि व्रत] (तथा परिवेत्ता + ग्रादिभिः) तथा परिवेत्ता संज्ञक [३।१७१] ग्रादि द्वारा (च) ग्रीर (ग्रन्यैः ग्रपांक्तेयैः भुक्तम्) जो दूसरे पंक्ति में बैठने के ग्रयोग्य ब्राह्मण हैं उनके द्वारा खाये गये ग्रन्न को (वै) निश्चय से (तत् रक्षांसि भुञ्जते) उसे राक्षस खाते हैं,ग्रथित् वह निष्फल रहता है ।। १७०।

### दाराग्निहोत्रसंयोगं कुरुते योऽप्रजे स्थिते। परिवेत्ता स विज्ञेयः परिवित्तिस्तु पूर्वेजः॥१७१॥

(यः) जो व्यक्ति (स्रग्नजे स्थिते) बड़े भाई के रहते हुए (दारा + अग्निसंयोगं कुरुते) उससे पहले विवाह और गृहस्थ के पंचयज्ञ स्नादि को करता है (सः परिवेत्ता विज्ञेयः) उसे 'परिवेत्ता' कहा जाता है (तु) स्नौर (पूर्वजः) उसका वह बड़ा भाई (परिवित्ताः) 'परिवित्ता' कहलाता है ॥ १७१॥

परिवित्तिः परिवेत्ता यया च परिविद्यते। सर्वे ते नरकं यान्ति वातृयाजकपञ्चमाः॥१७२॥

(परिवित्तिः परिवेत्ता च यया परिविद्यते) परिवित्ति, परिवेत्ता श्रीर जिस कन्या से विवाह करता है वह (दातृ-याजक-पञ्चमाः) कन्या को ब्याहने वाला श्रीर विवाह यज्ञ कराने वाला, ये पांचों (ते सर्वे नरक यान्ति) सब के सब नरक में जाते हैं।। १७२॥

> भ्रातुम् तस्य भार्यायां योऽनुरज्येत कामतः। धर्मेणापि नियुक्तायां स न्नेयो विधिषूपतिः॥ १७३॥

(मृतस्य श्रातुः) मरे हुए भाई की (भायियाम्) पत्नी से (यः) जो (कामतः अनुरज्येत) कामवासना के वशीभूत होकर उससे संयोग करता है (ग्रिप) चाहे (घमेंग् नियुक्तायाम्) नियोगधर्म के अनुसार नियुक्त होकर भी यदि वह संतानोत्पत्ति के बिना काम के वशीभूत होकर संयोग करता है (सः दिधिषूपितः ज्ञेयः) उसे 'दिधिषूपितः' कहा जाता है।। १७३॥

परवारेषु जायेते हो सुती कुष्यगोलकी। पत्यो जीवति कुष्यः स्थानकुते सर्तीर प्रोतकः ।। १७४ ।। (परदारेषु) पराई स्त्री से (कुण्डगोलको) 'कुण्ड' और गोलक ये दो प्रकार के पृत्र उत्पन्न होते हैं (पत्यो जीवित कुण्डः) पित के जीते हुए जो दूसरे पित से सन्तान उत्पन्न होती है वह 'कुण्ड' संज्ञक कहलाती है (भर्तरि मृते गोलकः स्यात्) पित के मरने पर दूसरे पित से उत्पन्न सन्तान 'गोलक' कहाती है ॥ १७४॥

## तौ तु जातौ परक्षेत्रे प्राश्मिनौ प्रत्य चेह च। वत्तानि हव्यकव्यानि नाशयेते प्रवायिनाम्।। १७५।।

(परक्षेत्रे जाती तौ प्राणिनौ तु) पराई स्त्री में उत्पन्न हुए वे दोनों प्राणी ग्रथित् कुण्ड ग्रौर गोलक (प्रदायिनाम्) दाताग्रों के द्वारा (दत्तानि हव्यकव्यानि) दिये गये हव्यकव्यों को (प्रेत्य च + इह नाशयेते) परलोक ग्रौर इस लोक दोनों ही स्थानों पर नष्ट कर देते हैं, अतः उन्हें हव्य-कव्य न दे।। १७४ ।

#### न्नपाइक्त्यो यावतः पाङ्क्त्यान् भुञ्जानाननुपश्यति । तावतां न फलं तत्र दाता प्राप्नोति बालिशः ॥ १७६ ॥

(ग्रपाङक्त्यः) पंक्ति में बैठने के ग्रयोग्य व्यक्ति (यावतः पाङ्क्त्यान् भुञ्जानान् + ग्रनुपश्यित) जितने भी पंक्ति में बैठने के मुपात्र ब्राह्मणों को खाते हुए देख लेता है (तत्र) वहां (बालिशः दाता) मूर्खदाता (तावतां फलं न प्राप्नोति) उतने ही खाने वालों का फल प्राप्त नहीं कर पाता ॥ १८६ ॥

## वीक्ष्यान्य नवतेः काराः षष्टेः क्ष्यित्री शतस्य तु । पापरोगी सहस्रस्य बातुर्नाशयते पत्सम् ॥ १७७ ॥

(वीक्ष्य) श्राद्ध में भोजन करते हुए ब्राह्मणों को देखकर (ग्रन्धः नवतेः) ग्रन्धा नक्ष्वे के (काणः षष्टेः) काएमा साठ के (तु) ग्रीर (श्वित्री शतस्य) श्वेतकुष्ठी सौ के (पापरोगी सहस्रस्य) कुष्ठ ग्रादि पापों से होने वाले रोगों का रोगी हजार ब्राह्मणों के (दातुः फलं नाशयते) जिमाने वाले दाता के फल को नष्ट अर्थात् निष्फल कर देता है।। १७७।।

## यावतः संस्पृशेवङ्गं र्वाह्मणाञ्छूद्रयाजकः। तायतां न भवेदातुः फलं दानस्य पौतिकम्।। १७८।।

(গুর্যাসক:) शूदों को यज्ञ कराने वाला ब्राह्मण (यावतः ब्राह्मणान्) जितने ब्राह्मणों को (ग्रङ्गः संस्पृशेत्) श्रङ्गों से छूता है (दातुः) दाता को (तावता दानस्य पौतिक फल न भवेत्) उतने ही ब्राह्मणों के दान का शुभ फल प्राप्त नहीं होता ॥१७८॥

#### वेदविष्चापि विशोऽस्य लोभात् कृत्वा प्रतिग्रहम् । विनाशं व्रजति क्षिप्रमामपात्रमिबस्मिसि ।। १७६ ।।

(वेदविद् विप्रः अपि) वेद का ज्ञाता विद्वान् भी (ग्रस्य) इस श्द्रयाजक का (लोभात् प्रतिग्रहं कृत्वा) लोभ के कारण दान लेकर (ग्रम्भसि ग्रामपात्रम् + इव) जैसे जल में निट्टी का कच्चा घड़ा गल जाता है ऐसे (क्षिप्रं विनाशं व्रजित) शीघ्र ही विनाश को प्राप्त हो जाता है ॥ १७६ ॥

> सोमविक्रियिगो विष्ठा मिष्णे पूर्यशोगितम्। नष्टं देवलके दत्तमप्रतिष्ठं तु वार्षुषौ॥ १८०॥

(सोमिविक्रियणे दत्तं विष्ठा) सोम बेचने वाले को दिया गया दान विष्ठा [ = मल] के तुल्य होता है (भिष्णे पूयशोणितम्) वैद्य को दिया गया दान मवाद और खून के समान होता है (देवलके नष्टम्) पुजारी को दिया गया दान निष्फल (तु) और (वार्षु षी स्रप्रतिष्ठम्) व्याजलोर को दिया गया दान व्यर्थ होता है ॥ १८०॥

यसु वाश्यिकके दसं नेह नामुत्र तद्भवेत्। मस्मनीव हुतं हव्यं तथा पौनभंवे द्विजे॥ १८१॥

(तु) श्रीर (वाणिजके दत्तम्) व्यापार करने वाले ब्राह्मण को दिया गया दान (तत् न + इह न + श्रमुत्र भवेत्) वह न इस लोक में फलदायक होता है, न परलोक में (तथा) वैसे ही (पौनर्भवे द्विजे) दूसरा पित करने वाली स्त्री से उत्पन्न ब्राह्मण को दिया गया दान (भस्मीन हुतं हत्र्यम् इव) राख में डाली गयी श्राहुति के समान निष्फल होता है।। १८१॥

इतरेषु त्वपाङ्क्तघेषु यथोद्दिष्टेष्वसाषुषु । मेदोनृङ्मांसमज्जास्यि वदन्त्यन्नं मनीविणः ॥ १८२ ॥

(इतरेषु तु + ग्रपांक्त्येषु) दूसरे,पंक्ति में बैठने के ग्रयोग्य व्यक्तियों (तु) ग्रौर (यथोई ब्टेषु + ग्रसाधुषु) जो जो निकृष्ट ब्राह्मण गिना ग्राये हैं उनको दिये गये (ग्रन्नम्) श्राद्ध के ग्रन्न को (मनीषिणः) मनीषी लोग (मेद + ग्रमुङ + मांसमज्जा + ग्रस्थि वदन्ति) मेदा, लहू, मांस, चरबी ग्रौर हड्डी के समान कहते हैं ग्रर्थात् वह ग्रन्न इनके खाने के समान है, ग्रतः उन्हें ग्रन्न नहीं खिलाना चाहिए।। १८२।।

पाङ्क्तेय ब्राह्मण--

अपाङ्क्तघोपहता पङ्क्तिः पाज्यते यैद्विजोत्तमैः। तान्निबोधत कारस्न्येन द्विजाग्नघान् पङ्क्तिपावनान्।। १८३॥

(अपाङ्क्त—उपहता पंक्तिः) पंक्ति में न बैठने योग्य लोगों से दूषित की हुई पंक्ति (यैं: द्विजोत्तमैं: पाव्यते) जिन श्रेष्ठ ब्राह्मणों से पिवत्र हो जाती है (तान् पिङ्क्तिपावनान् द्विजाग्रधान्) उन पंक्ति को पिवत्र करने वाले श्रेष्ठ द्विजों को (कात्स्न्येंन निवोधत) पूर्ण रूप से जानो ॥ १ = ३ ॥

म्रग्र्याः सर्वेषु वेदेषु सर्वप्रवचनेषु च। श्रोत्रियान्वयजादचेव विज्ञेयाः पंक्तिपावनाः ॥ १८४॥ (सर्वेषु वेदेषु च सर्वप्रवचनेषु प्रग्न्याः) जो सब वेदों में ग्रीर उनके प्रवचन करने में ग्रयवा वेदांगों में पारंगत हैं, वे (च) तथा (श्रोत्रिय + ग्रन्वयजाः एव) वेद-पाठियों के वंश में जन्म लेने वाले ब्राह्मण् (पंक्तिपावनाः विज्ञेयाः) पंक्ति को पवित्र करने वाले समक्षने चाहिएँ॥ १८४॥

> त्रिरणाचिकेतः पञ्चानिस्त्रिसुदर्णः वडङ्गवित्। ब्रह्मदेयारमसन्तानो ज्येष्टसामग एव च।। १८४॥ वेदार्यवित् प्रवक्ता च ब्रह्मचारी सहस्रदः। इतायुक्षचेद विक्षेया ब्राह्मणाः पंक्तिपावनाः॥ १८६॥

(त्रिणाचिकेतः) ग्रह्मयुं वेद के भाग को पढ़ने तथा उसका व्रत करने वाले (पञ्चाग्निः) पंचमहायज्ञों को करने वाले (त्रिसुपणः) बह्वूच का वेदभाग पढ़ने तथा उसका व्रत करने वाले (षड क्रवित्) वेद के छह ग्रङ्गों [शिक्षा, कल्प, व्याकरण, छन्द, निरुक्त, ज्योतिष] को जानने वाला (ब्रह्मदेयात्मसन्तानः) ब्रह्मविवाह की विधि से विवाहित व्यक्तियों की सन्तान (च) ग्रीर (ज्येष्ठसामगः एव) सामवेद की गायन विद्या का विशेषज्ञ (वेदार्थवित्) वेदों के ग्रथं का जाता (च प्रवक्ता) ग्रीर वेदों का व्याख्यान करने वाला (ब्रह्मचारी) ब्रह्मचारी (सहस्रदः) हजार गौग्नों का दानी (च) तथा (शतायुः एव) सौ वर्ष की ग्रायु वाला (ब्राह्मणाः पंक्तिपावनाः विज्ञेयाः) इन ब्राह्मणों को पंक्ति को पवित्र करने वाला जानना चाहिए॥ १८५, १८६॥

पूर्वे शुरपरेशुर्वा श्राद्धकर्भण्युपस्थिते । निमन्त्रयेत् त्र्यवरान्सम्यग्विप्रान् यथोदितान् ॥ १८७ ॥

(श्राद्धकर्मणि + उपस्थित) श्राद्ध का समय म्राने पर (पूर्वेद्य; वा म्रपरेद्युः) पहले दिन म्रथवा उससे अगले दिन (यथोदितान्) जैसे ऊपर कहे हैं वैसे (त्र्यवरान् विप्रान्) तीन ब्राह्मणों को (सम्यक् निमन्त्रयेत्) सस्कारपूर्वक श्राद्ध में निमन्त्रित करे।। १८७।।

निमन्त्रितो द्विजः पित्र्ये नियतात्मा मवेत्सदा । न च छुन्दांस्यधीयीत यस्य श्राद्धं च तद्भवेत् ॥ १८८ ॥

(पित्रये निमन्त्रितः द्विजः) श्राद्ध में निमन्त्रित किये जाने पर वह निमन्त्रित द्विज (सदा नियतात्मा भवेत्) पूर्णतः संयमी बनकर रहे (च) ग्रीर (छन्दांसि न ग्रधीयीत) उस समय वेदमन्त्रों का पाठ न करे (च) तथा (यस्य श्राद्धम्) जिसके यहां श्राद्ध हो (तत् भवेत्) वह भी इसी प्रकार इनका पालन करे।। १८८॥

निमन्त्रितान् हि पितर उपतिष्ठन्ति तान्द्विजान् । वायुवच्चानुगच्छन्ति तथासीनानुपासते ॥ १८६ ॥

(हि) क्योंकि (पितरः) पितर लोग (तान् निमन्त्रितान् द्विजान्) उन न्यौते हुए ब्राह्मग्राों के (उपतिष्ठन्ति) पास म्राते हैं (च) म्रोर (वायुवत् म्रनुगच्छन्ति) वायु

के समान पीछे-पीछे चलते हैं (तथा) वैसे ही (श्रासीनान् + उपासते) बैठे हुन्नों के साथ बैठे रहते हैं ॥ १८६॥

केतितस्तु यथान्यायं हव्यकथ्ये द्विजोत्तमः। कथञ्चिदप्यतिकामन् पापः सुकरतां व्रजेत् ॥ १६०॥

(यथान्याय केतितः तु द्विजोत्तमः) यथोचित सत्कारपूर्वक निमन्त्रित किया हुआ ब्राह्मण (हन्यकन्ये) देवकर्म श्रीर पितृकर्म में (कथंचित् — श्रिपि — श्रिप — श्रिपि — श्रिपे — श्रिपि — श्रिपि — श्रिपि — श्रिपि — श्रिपि — श्रिपि — श्रिपे — श्रिपि — श्रिप — श्रिपि — श्रिपि

म्रामन्त्रितस्तु यः श्राद्धे वृषल्या सह मोदते । दातुर्यद् बुष्कृतं किञ्चित्तत्सर्वे प्रतिपद्यते ॥ १९१ ॥

(यः तुश्राद्धे म्रामिन्त्रतः) मौर जो ब्राह्मण श्राद्ध में निमिन्त्रित किये जाने पर (वृषल्या सह मोदते) शूद्र स्त्री के संग रमण करता है तो (दातुः यत् किंचित् दुष्कृतम्) दाता का जितना भी पाप है (तत् सर्वे प्रतिपद्यते) उस सबको वही प्राप्त करता है।। १६१॥

श्रकोधनाः शौचपराः सततं ब्रह्मचारिराः। न्यस्तशस्त्रा महामागाः पितरः पूर्वदेवताः॥ १६२॥

(पितरः) पितर लोग (अक्रोधनाः) क्रोध से रहित होते हैं, (शौचपराः) वे पितरता में तत्पर रहने वाले, (सततं ब्रह्मचारिणः) सदैव ब्रह्मचर्य का पालन करने वाले, (न्यस्तशस्त्राः) शस्त्रादि से रहित ग्रर्थात् किसी को पीड़ा न पहुँचाने वाले, (महाभागाः) महान् सौभाग्य से युक्त ग्रौर (पूर्वदेवताः) सबसे प्रथम देव हैं ॥ १६२ ॥

पितरों की उत्पत्ति-

यस्माबुत्पत्तिरेतेषां सर्वेषामप्यशेषतः । ये च यैरुपचर्याः स्यूनियमैस्तान्निबोधत ॥ १६३ ॥

(एतेपां सर्वेषां यस्मात् + उत्पत्तिः) इन पूर्वोक्त पितरों की जिस-जिस से उत्पत्ति हुई है (ये च यैः नियमैः उपचर्याः स्युः) ग्रीर जो-जो पितर जिन-जिन व्यक्तियों के द्वारा जिन नियमों से सेवा किये जाने योग्य हैं (तान्) उन सव वातों को (ग्रशेषतः निवोधत) भलीभांति सुनो ॥ १६३॥

मनोहेंरण्यगर्भस्य ये मरीच्यादयः सुताः। तेषामृषीताां सर्वेषां दुत्राः पितृगताः स्मृताः ॥ १६४ ॥

(हैरण्यगर्भस्य मनोः) हिरण्यगर्भ = ब्रह्मा के पुत्र मनु के (ये मरीच्यादयः सुताः) जो मरीचि ब्रादि [दश १।३४] पुत्र हैं (तेषां सर्वेषाम् ऋषीणां पुत्राः) उन सब ऋषियों के जो पुत्र हैं वे (पितृगणाः स्मृताः) 'पितर' माने गये हैं ॥ १६४॥

विराट्सुताः सोमसदः साघ्यानां पितरः स्मृताः । म्राग्निष्वातास्य देवानां मारीचा लोकविश्रुताः ॥ १६५ ॥

(विराट्सुताः सोमसदः) विराट् के पुत्र 'सोमसद्' (साध्यानां पितरः स्मृताः) साध्यों के पितर माने गये हैं (च) ग्रौर (मारीवाः लोकित्रश्रुताः ग्रग्निष्वात्ताः) मरीचि के लोकप्रसिद्धपुत्र 'अग्निष्वात्त' (देवानाम्) देवताग्रों के पितर हैं ॥ १६४ ॥

> वैत्यदानवयक्षाणां गन्धर्वोरगरक्षमाम् । सुपर्णाकन्नराणां च स्मृता बहिषदोऽत्रिजाः ।। १६६ ॥

(ग्रत्रिजाः बहिषदः) अत्रि के पुत्र 'बहिषद्' (दैत्यदानव-यक्षाणाम्) दैत्य, दानव, यक्षों के (गन्धर्व-उरग-रक्षसाम्) गन्धर्व, सर्प-नाग, राक्षसों के (च) ग्रीर (सुपर्ण-किन्तराणाम्) सुपर्णं ग्रीर किन्तरों के (स्मृताः) पितर माने हैं ॥ १९६ ॥

> सोमया नाम विप्राणां क्षत्रियाएां हविर्भुजः। वैदयानामाज्यपा नाम शूद्राएां तु सुकालिनः॥ १६७॥

(सोमपा नाम विप्राणाम्) 'सोमपा' नामक पितर ब्राह्मणों के हैं (ह विर्मुं जः क्षत्रि-याणाम्) ,हिवर्मुं ज्' क्षत्रियों के (ग्राज्यपा नाम वैश्यानाम्) ग्राज्यपा' नामक वैश्यों के (सुकालिनः तु शूद्राणाम्) सुकाली शूद्रों के पितर हैं ॥ १६७ ॥

> सोमपास्तु कवेः पुत्रा हिवष्मन्तोऽङ्गिरःसुताः। पुलस्त्यस्याज्यपाः पुत्रा वसिष्ठस्य सुकालिनः॥ १६८॥

(सोमपाः तु कवेः पुत्राः) सोमपा कवि = भृगु के पुत्र हैं (हविष्मन्तः ग्रङ्गिरः सुताः) हविर्भुं ज् ग्रङ्गिरस् के पुत्र हैं (पुलस्त्यस्य + ग्राज्यपाः पुत्राः) पुलस्त्य के पुत्र आज्यपा हैं (विसिष्ठस्य सुकालिनः) विसिष्ठ के पुत्र सुकाली हैं ॥ १६८ ॥

अग्निरम्धानग्निरम्धान् काव्यान् बहिषदस्तथा। ग्राग्निष्वात्तारव सोम्यांश्व विप्राणामेव निर्दिशेत्॥ १९९ ।।

(ग्रग्निदग्ध-ग्रन्गिनदग्धान् काव्यान् तथा बहिषदः) ग्रग्निदग्ध, ग्रन्गिदग्ध, काव्य तथा बहिषद (च) ग्रीर (ग्रग्निष्वात्तान् च सौम्यान्) ग्रग्निष्वात्त ग्रीर सौम्य (विप्राणाम् +एव निर्दिशेत्) बाह्मणों के ही पितर माने गये हैं ॥ १६६॥

अनुशीलन : १६५-१६६ श्लोक - वर्णित पितरों के लक्षण एवं अर्थ ३। ५२ श्लोक की समीक्षा में द्रष्टव्य हैं।

> य एते तु गराा मुख्याः पितृणां परिकीर्तिताः । तेषामपीह विज्ञेयं पुत्रपौत्रमनन्तकम् ॥ २०० ॥

(ये + एते पितृणां मुख्याः गणाः परिकीर्तिताः) जो ये पितरों के मुख्य गण [३। १६४-१६६] कहे गये हैं (तेषाम् + म्राप्) उनके भी (पुत्रपौत्रमनन्तकम्) ग्रनन्त पुत्र-पौत्रों को (इह विज्ञेयम्) इस संसार में पितर समक्षता चाहिए॥ २००॥

#### ऋषिम्यः पितरो जाताः पितृम्यो देवमानवाः। देवेम्यस्तु जगत्सर्वं चरं स्थाण्वनुपूर्वशः॥ २०१॥

१६ (ऋषिम्यः पितरः जाताः) [मरीचि म्रादि३।१६४] ऋषियों से पितर उत्पन्त हुए हैं (पितृम्यः देवमानवाः) पितरों से देवता मौर मनुष्य उत्पन्त हुए हैं (तु) तथा (देवेम्यः चरं स्थाणु सर्वं जगत् म्रनुपूर्वशः) देवताम्रों से चर-म्रचर सम्पूर्ण जगत् क्रमशः उत्पन्त हुम्रा है ॥२०१॥

> राजतैर्माजनैरेषामयो वा राजतान्वितै:। वार्येपि श्रद्धया वत्तमक्षयायोपकल्पते ॥ २०२॥

(राजतैः स्रथो वा राजतान्वितैः भाजनैः) चांदी के स्रथवा चांदीमिश्रित स्रन्य धातुस्रों से बर्त वर्तनों से (एषा श्रद्धया दत्तं वारि + स्रिप) इन पितरों को श्रद्धापूर्वक दिया गया जल भी (स्रक्षयाय + उपकल्पते) स्रक्षय सुख प्रदान करने वाला होता है ॥ २०२॥

देवकर्म से पितृकर्म श्रेष्ठ-

देवकार्याद् द्विजातीनां पितृकार्यं विशिष्यते। देवं हि पितृकार्यस्य पूर्वमाप्यायनं श्रुतम्॥ २०३॥

(द्विजातीनाम्) द्विजों के लिए (देवकार्यात् पितृकार्यं विशिष्यते) देवताग्रों के उद्देश्य से किये गये यज्ञ ग्रादि देवकर्मं की तुलना में पितरों के उद्देश्य से किया गया श्राद्ध ग्रादि कर्म विशेष माना गया है (हि) क्योंकि (दैतं पूर्वं पितृकार्यंस्य) देवकर्मं पहले किये जाने के कारण पितृकार्यं = पितरश्राद्ध का (ग्राप्यायनं श्रुतम्) पूरक माना गया है।। २०३॥

तेवामारक्षमूतं तु पूर्वं देवं नियोजयेत्। रक्षांसि हि विलुम्पन्ति श्राद्धमारक्षवर्जितम्।। २०४॥

(तेषाम् + ग्रारक्षभूतं तु) उन पितरों की रक्षा करने वाला होने के कारण (पूर्वं दैवं नियोजयेत्) पहले देवकार्यं के ग्रनुष्ठान का ग्रायोजन करे (हि) क्योंकि (ग्रारक्ष-वर्जितं श्राद्धम्) देवकार्यं द्वारा अरक्षित पितृश्राद्ध कार्यं को (रक्षांसि विलुम्पन्ति) राक्षस नष्ट कर देते हैं ॥ २०४॥

देवकर्म श्रौर पितृश्राद्ध की विधियां—

वैवाद्यन्तं तदीहेत पित्राद्यन्तं न तद्भवेत्। पित्राद्यन्तं त्वीहमानः क्षित्रं नश्यति सान्वयः॥ २०५॥

(तत्) उस पितृश्राद्ध को (दैवाद्यन्तम् ईहेत) देवकार्य के पश्चात् ही करे (तत्) उसे (पित्राद्यन्तं न भवेत्) कभी पितृश्राद्ध के बाद नहीं करना चाहिए (पित्राद्यन्तं तु + ईहमानः) पितृश्राद्ध के ग्रन्त में देवकार्य को करने वाला व्यक्ति (सान्वयः क्षिप्रं नश्यित) वंशसहित शीघ्र नष्ट हो जाता है ॥ २०५॥ र्शुचि देशं विविक्तं च गोमयेनोपलेपयेत्। दक्षिरणात्रवर्णं चैव प्रयत्नेनोपपादयेत्।। २०६॥

[पितृश्राद्ध करने के लिए) (शु च च विविक्तं देशम्) स्वच्छ-पवित्र और एकान्त स्थान को (गोमयेन + उपलेपयेत्) गोबर से लिपवावे (च) और (प्रयत्नेन दक्षिणाप्रव-णम् एव उपपादयेत्) प्रयत्नपूर्वंक उस स्थान को दक्षिण की ग्रोर ढलवां रखता हुग्रा बनावे ॥ २०६॥

> भवकाञ्चेषु चोक्षेषु नदीतीरेषु चैव हि। विविक्तेषु च तुष्यन्ति दसेन पितरः सदा ॥ २०७ ॥

(ग्रवकाशेषु) खुले = भीड़रहित (उक्षेषु) ग्रौर जल के सेचन से पवित्र (च नदी-तीरेषु एव हि) ग्रौर नदीतट (च) तथा (विविक्तेषु) एकान्त स्थानों पर (दत्तेन) दिये गये श्राद्ध से (पितरः सदा तुष्यन्ति) पितर सदा सन्तुष्ट होते हैं।। २०७।।

> न्नासनेषूपक्लृप्तेषु बहिष्मत्सु पृथक्पृथक् । उपस्पृष्टोयकान् सम्यग्विप्रास्तानुपवेद्ययेतु ॥ २०८ ॥

(पृथक्-पृथक् उपक्लृप्तेषु बिंहुष्मत्सु म्नासनेषु) पूर्वोक्त स्थानों पर सबके लिए मलग-मलग बिछाये कुशामों से बने मासनों पर (उपस्पृष्ट-उदकान् तान् विप्रान्) जल से स्वच्छ हुए [हाथ-पैर घोने, स्नान करने मादि से] विद्वानों को (सम्यक्) सत्कार पूर्वक (उपवेशयेष्) बैठावे ॥ २०५॥

उपवेश्य तु तान्विप्रानासनेष्वजुगुप्सितान्। गन्धमारुयैः सुरमिमिरचयेषु वेषपूर्वकम्।। २०६।।

(तु) ग्रीर फिर (तान् मजुगुप्सितान् विप्रान् श्रासनेषु उपवेश्य) उन ग्रनिन्दित सुपात्र विद्वान् ब्राह्मणों को ग्रासनों पर बिठाकर (सुरिभिभिः गन्धमाल्यैः) सुगन्धियों से युक्त चन्दन, केसर ग्रादि पदार्थों ग्रीर मालाग्रों से (देवपूर्वकम् श्रचेयेत्) देवकार्यं में निमन्त्रित ब्राह्मणों के साथ पूजन करे।। २०६।।

तेषामुदकमानीय सपवित्रांस्तिलानपि । सन्तौ कुर्यादनुकातो बाह्यस्मो बाह्यस्मैः सह ॥ २१० ॥

(ब्राह्मणः) श्राद्ध करने वाला द्विज (तेषाम्) उन ब्राह्मणों के ग्रर्घ्य के साथ (उदकं सपवित्रान् तिलान् + ग्रिपि ग्रानीय) जल, कुशाएं ग्रौर तिलों को लाकर या एकत्र मिलाकर रखे (ग्रनुज्ञातः) फिर उनसे ग्राज्ञा पाकर (ब्राह्मणैः सह ग्रग्नौ कुर्यात्) ब्राह्मणों के साथ बैठकर ग्रग्नि में ग्राह्मति डाले — ग्रग्निहोत्र करे ॥ २१०॥

> ग्रग्नेः सोमयमाभ्यां च कृत्वाप्यायनमादितः । हविदनिन विधिवत् पदचात्सन्तर्पयेत्पितृन् ॥ २११ ॥

(ग्रादितः) पहले (ग्रग्नेः सोमयमाभ्यां च) ग्रग्निदेवता, सोम ग्रौर यमदेवता के लिये (हविदिनिन ग्राप्यायनं कृत्वा) ग्राहुति देकर ग्रौर इस प्रकार उनकी तृष्ति करके

(पश्चात्) उसके बाद (विधिवत् पितृन्) विधि के श्रनुसार पितरों को संतृष्त करे॥२११॥

#### म्रान्यमावे तु विप्रस्य पाराविवोपपादयेत्। यो ह्यान्तः स द्विजो विश्रमन्त्रविज्ञामिरुच्यते ॥ २१२ ॥

(अग्नि + अभावे तु) यदि अग्नि का अभाव हो तो (विप्रस्य पाणौ + एव + उपपाददेत्) विद्वान् ब्राह्मण के हाथ पर पूर्वोक्त तीन आहुतियां रख दे (हि) क्योंकि ('यः अग्निः सः द्विजः मन्त्रदिशिभः विष्रैः उच्यते) 'जो अग्नि है वह ब्राह्मण ही है' अर्थात् 'ग्रग्निदेवता के समान ही ब्राह्मण पवित्र एवं आदरणीय है' ऐसा मन्त्रद्रष्टा महर्षियों ने कहा है ॥ २१२॥

#### म्रक्षोधनान्सुप्रसादान्वदस्येतान्युरातनान् । लोकस्याप्यायने युक्ताञ्छाद्वदेवान्द्विजोत्तमान् ॥ २१३ ॥

[मन्त्रद्रष्टा ऋषि] (श्रक्रोधनान् सुप्रसादान् पुरातनान् लोकस्य श्राप्यायने युक्तान् एतान् द्विजोत्तमान्) क्रोधरिहत, प्रसन्तमुख, पुरातन या सर्वोच्च, संसार की उन्नित में संलग्न रहने वाले इन ब्राह्मणों को (श्राद्धदेवान् वदन्ति) 'श्राद्ध के देवता' कहते हैं।। २१३।।

## ग्रवसन्यमग्नो कृत्वा सर्वमावृत्य विक्रमम् । अवसन्येन हस्तेन निर्वपेदुवकं भुवि ॥ २१४ ॥

(अग्नो कृत्वा) पूर्वोक्त प्रकार अग्नि में ग्राहुति देकर (विक्रमं सर्वम् ग्रपसव्यम् ग्रावृत्य) क्रमशः सब श्राद्ध के पदार्थों को दक्षिण भाग में सम्भालकर रखके (ग्रपसव्यन हस्तेन) दार्ये हाथ से (भुवि उदकं निर्वेपेत्) पिण्डदान रखने की भूमि पर जल छिड़के।। २१४।।

## त्रींस्तु तस्माद्धविः शेषात्पिडान्कृत्वा समाहितः। औदकेनैव विधिना निवंपेदक्षिणामुखः॥ २१४॥

(तस्मात् +हिवः शेषात्) उस हवन से बचे हुए भोज्य पदार्थ से (त्रीन् तु पिण्डान् कृत्वा) तीन पिण्ड बनाकर (समाहितः) एकाग्रचित्त होकर (दक्षिणामुखः)दिक्षण की ग्रोर मुख करके (ग्रोदकेन विधिना एव निवंपेद्) जल छिड़कने की विधि के ग्रनुसार [३।२१४] ही भूमि पर [कुशाग्रों पर] रख दे॥२१५॥

# न्युप्य पिण्डांस्ततस्तांस्तु प्रयतो विधिपूर्वकम् । तेषु वर्भेषु तं हस्तं निमृष्यास्तेपमागिनाम् ॥ २१६ ॥

(प्रयतः विधिपूर्वंकं तान् पिण्डान् न्युप्य) सावधान हो विधिपूर्वंक उन पिण्डों को कुशाओं पर रखकर (ततः) उसके बाद (लेपभागिनां तं हस्तं तेषु दर्भोषु निमृज्यात्)

हाथ में लगे भ्रन्त को पितरों का भाग मानकर भ्रपने हाथ को उन पिण्ड वाले कुशाम्रों से पोंछ दे।। २१६।।

# माचम्योवस्परावृत्य त्रिरायम्य शनैरसून्। षड्ऋत्रृंच्च नमस्कुर्यात्यित्नेव च मन्त्रवत्।। २१७॥

फिर यजमान (उदक् परावृत्य) उत्तर की श्रोर मुख करके (आचम्य) श्राचमक करके (शनैः + श्रमून् त्रिः + श्रायम्य) घीरे-धीरे प्राणों को तीन बार नियन्त्रित करके श्रयात् तीन प्राणायाम करके (षड्ऋतून्) वसन्त श्रादि छह ऋतुश्रों को (च) श्रौर (पितृन्) पितरों को (मन्त्रवत् नमस्कुर्यात्) मन्त्रपूर्वक ["ग्रों नमो वः पितरो रसाय" यजुः २।३२] नमस्कार करे।। २१७॥

# उदकं निनयेच्छेषं शनैः पिण्डान्तिके पुनः। श्रवजिञ्लोच्च तान्पिंडान्यथान्युप्तान्तमाहितः॥ २१८॥

(पुनः) फिर (शेषम् उदकम्) लाकर रखे उस [३।२१०] जल से शेष बचे जल को (पिण्डान्तिके शनै: निनयेत्) पिण्डों के समीप घीर से डाल देवे (च) और फिर (समाहित) एकाग्र होकर (यथान्यु-तान् तान् पिण्डान् ग्रविज्ञित्) जिस क्रम से वे पिण्ड रखे गये थे उसी क्रम से उन पिण्डों को सूंघे॥२१८॥

# पिण्डेम्यस्त्वित्पकां माद्रां समादायानुपूर्वज्ञः । तेनैव विप्रानासीनान्विधवत्पूर्वमाद्ययेत् ॥ २१६ ॥

(म्रनुपूर्वेशः) क्रमशः (पिण्डेम्यः + तु + म्रिल्पकां मात्रां समादाय) सभी पिण्डों से योड़ा-योड़ा भाग लेकर (म्रासीनान् विप्रान्) बैठे हुए ब्राह्मणों को (विधिवत् पूर्वं तेन + एव म्राशयेत्) विधिपूर्वंक पहले उसी भाग से भोज्यभाग खिलावे ॥ २१६ ॥

# श्रियमारो तु पितरि पूर्वेषामेव निवंपेत्। विश्रवद्वाऽपि तं श्राद्धे स्वकं पितरमाशयेत्॥ २२०॥

(पितरि झियमार्गो तु) पिता के जीवित होते हुए (पूर्वेषाम् + एव निर्वेपेत्) पूर्वेज दादा-पड़दादा ग्रादि का श्राद्ध करे (ग्रिपि वा) ग्रथवा (तं स्वकं पितरम्) उस अपने जीवित पितर को भी यदि श्राद्ध में निमन्त्रित करना चाहे तो (विप्रवत् ग्राशयेत्) निम-न्त्रित बाह्मणों के समान बुलाकर भोजन करावे ॥ २२०॥

पिता यस्य निवृत्तः स्याज्जीवेच्चापि पितामहः। पितुः स नाम सङ्कीर्त्यं कीर्तयेस्प्रपितामहम्॥ २२१॥

(यस्य पिता निवृत्तः स्यात्) जिसका पिता मर गया हो (च) ग्रीर (पितामहः ग्रिप जीवेत्) दादा ग्रभी जीवित हो (सः) वह श्राद्धदाता (पितुः नाम संकीत्यं) पहले पिता के नाम पिण्डदान देकर (प्रपितामहं कीर्तयेत्) फिर पड़दादा के नाम पिण्डदान करे।। २२१॥

## पितामहो वा तच्छ्राद्धं भुष्टजीतेत्यववीन्मनुः। कामं वा समनुज्ञातः स्वयमेव समाचरेत्॥ २२२॥

(वा) भ्रथवा ('पितामहः तत् श्राद्धं भुञ्जीत' इति मनुः भ्रव्नवीत्) 'दादा ही उस श्राद्ध के ग्रन्न को खाये' ऐसा मनु ने विधान किया है (वा) भ्रथवा (समनुक्तातः) दादा से श्राज्ञ। पाकर (स्वयम् + एव कामं समाचरेत्) श्राद्धदाता पौत्र यजमान स्वयं इच्छानुसार श्राद्ध का भोजन करने वालों को चुनले ॥ २२२ ॥

# तेषां दत्त्वा तु हस्तेषु सपवित्रं तिलोदकम् । तत्पिण्डाग्रं प्रयच्छेत स्वर्षेषामस्त्वित सुवन् ॥ २२३ ॥

(तेषां हस्तेषु तु सपिवत्रं तिल + उदकं दत्त्वा) उन ब्राह्मणों के हाथों में कुशाम्रों सिहत तिलिमिश्रित जल देकर ('एषां स्वधा ग्रस्तु' इति ब्रुवन्) 'इनके लिए यह कल्याण-कारी हो' ऐसा कहते हुये [म्रर्थात् 'इदं पित्रे स्वधा ग्रस्तु' कहकर पिता के लिये, 'इदं पित्रों स्वधा ग्रस्तु' कहकर पिता के लिये, 'इदं पितामहाय स्वधा ग्रस्तु' कहकर दादा के लिये] (तत् पिण्डाग्रं प्रयच्छेत) वह निकाला हुग्रा पिण्ड का भाग [३।२१६] ब्राह्मणों को प्रदान करे॥ २२३॥

#### पाणिम्यां तूपसङ्गृह्य स्वयमन्नस्य विधितम् । विप्रान्तिके पितृन्ध्यायञ्खनकैरुपनिक्षिपेत् ॥ २२४ ॥

फिर श्राद्धकर्ता (ग्रन्नस्य विंवतम्) ग्रन्न के भरे पात्र को [स्वयं पाणिम्याम् उपसंगृह्य) स्वयं ग्रपने हाथों से पकड़कर (िवतन् व्यायन्) पितरों का मन ही मन व्यान करते हुये (विप्रान्तिके) ब्राह्मणों के सामने (शनकैं: + उपनिक्षिपेत्) धीरे से परोसे या रख दे॥ २२४॥

# उमयोर्हस्तयोर्मु क्तं यदन्नमुपनीयते । तद्वित्रलुम्पन्त्यमुराः सहसा दुष्टचेतसः ।। २२४ ॥

(उभयोः हस्तयोः मुक्तम्) दोनों हाथों से रहित भ्रयात् एक ही हाथ से (यत् + ग्रन्नम् + उपनीयते) जो भोज्यान्न ब्राह्मणों के सामने रखा या दिया जाता है (तत्) उस ग्रन्न को (दुष्टचेतसः भ्रमुरा सहसा प्रलुम्पन्ति) दुष्ट मन वाले राक्षस भ्रचानक छीन लेते हैं ग्रयात् वह भोज्यान्न पितरों के पास नहीं पहुँचता, ग्रतः एक हाथ से भोजन नहीं देना चाहिए॥ २२५॥

गुर्गाञ्च सूपशाकाद्यान् पयो दिध घृतं मधु । विन्यसेतृ प्रयतः पूर्वं मूमावेव समाहितः ॥ २२६ ॥ मक्ष्यं भोज्यं च विविधं मूलानि च फलानि च ॥ हृद्यानि चैव मांसानि पानानि सुरमीणि च ॥ २२७ ॥

(पूर्वम्) पहले (समाहितः प्रयतः) सावधान होकर उमंग के साथ (सूप-शाक + ग्राद्यान् पयः दिधः घृतं मधुः गुणान्) दाल-शाक ग्रादि, दूध, घी, शहद ग्रादि गुण-कारी

व्यञ्जनों को (विविधं भक्ष्यं च भोज्यम्) विविध भक्ष्यपदार्थं-लड्डू ब्रादि भोज्य-खीर ब्रादि (मूलानि च फलानि) मूली, जिमीकंद ब्रादि मूल, ब्राम ब्रादि फल (च) ब्रौर (ह्यानि मांसानि) दिल को रुचिकर लगने वाले मांस (सुरभीणि च पानानि) तथा सुगन्धित पेय पदार्थं (भूमौ + एव विन्यसेत्) सामने भूमि पर [उनके पात्रों को] रख दे॥ २२६, २२७॥

> उपनीय तु तत्सर्वं शनकैः सुसमाहितः। परिवेषयेत प्रयतो गुणान् सर्वान् प्रचोवयन्।। २२८॥

(तत् सर्वम् उपनीय) उस उपयुक्त सब भोज्य सामग्री को पास लाकर (सुस-माहितः) सावधानी के साथ (प्रयतः) प्रसन्नतापूर्वक (सर्वान् गुणान् प्रचोदयन्) उनके गुणों को —विश्रपताग्रों को कहते हुए (शनकैः परिवेषयेत) धीरे-धीरे परोसे ॥ २२०॥

> नास्त्रमापातयेज्जातु न कुप्येन्नानृतं वदेत्। न पदिन स्पृत्रोदन्नं न चैतदवयूनयेत्।। २२६।।

भोजन परोसते समय (जातु) कभी भी (न + म्रस्नम् + म्रापातयेत्) म्रांसू न गिरावे मर्थात् रोये नहीं (न कुप्येत्) न क्रोध करे (न + मनृत वदेत्) न भूठ बोले (पादेन मन्नं न स्पृशेत्) पैर से भोज्यान्त या किसी मन्तपात्र को न छुये (न च + एतत् + म्रवसूतयेत्) भौर न कभी मन्त को पात्र में उछालकर डाले ॥ २२६ ॥

> म्रस्नं गमयति प्रेतान् कोपोऽरीनन्तं शुनः । पादस्पर्शस्तु रक्षांसि बुष्कृतीनवयूननम् ।। २३० ॥

उस समय (मस्रं प्रेतान् गमयित) म्रांसू गिगना उस भोज्यान्न को भूत-प्रेतों के पास पहुंचा देता है (कोपः + म्ररीन्) क्रोब करना शत्रुम्रों के पास (म्रनृतं शुनः) भूठ बोलना कुत्तों के पास (पादस्पर्शः तु रक्षांसि) पैरों से स्पर्शं करना राक्षसों के पास (ग्रवधूननं दुष्कृतीन्) उछालना पापियों के पास श्राद्ध के ग्रन्न को पहुँचा देता है, ग्रतः ये क्रियाएं नहीं करनी चाहिए ॥ २३०॥

यद्यत्रोचेत विप्रेभ्यस्तत्तवृद्यादमस्तरः।
ब्रह्मोद्यात्त्व कथाः कुर्यात् पितृगामेतदीप्सितम्।। २३१।।

(विश्वेम्यः यत् + यत् रोचेत) ब्राह्माणों को जो-जो वस्तु दिवकर लगे (तत् + तत् भ्रमत्सरः देखात्) यजमान उस-उस वस्तु को दुःखरहित होकर दे दे (च) तथा (ब्रह्मोचाः कथा कुर्यात्) परमात्मसम्बन्धी चर्चाएं करे (एतत् पितृणाम् ईप्सि-तम्) यह सब पितरों को भ्रम्छा लगता है।। २३१॥

स्वाध्यायं श्रावयेत्पत्र्ये वर्मशास्त्राणि चैव हि। ग्रास्यामानीतिहासास्त्र पुराणानि विलानि च।। २३२।।

(पित्र्ये) पितरश्राद्ध में (स्वाध्यायं च धर्मशास्त्राणि) वेद ग्रीर धर्मशास्त्रों को

(ब्राख्यानानि + इतिहासान् पुराणानि च खिलानि श्रावयेत्) कथाश्रों, इतिहास, पुराणों तथा खिलतूक्तों [शिवसंकल्प, श्रीसूक्त ग्रादि] को सुनाये श्रर्थात् सुनाने की व्यवस्था करे।। २३२॥

हर्वयेद् ब्राह्माणांस्तुष्टो मोजयेच्च शनैः शनैः। अन्नाखेनासकृच्चैतान् गुर्णैश्च परिचोदयेत्।। २३३।।

(तुष्टः ब्राह्मणान् हर्षयेत्) स्वयं प्रसन्न होता हुम्रा ब्राह्मणों को भी प्रसन्न करे (च) भ्रौर (शनैः शनैः भोजयेत्) धीरे-धीरे शान्तिपूर्वक खिलावे मर्थात् उतावला-पन या शीझता न करे(स्ननाद्येन च गुणैः)भोज्यान्न के नाम से और उसके गुणों को कहकर (एतान् ससकृत् परिचोदयेत्) इन ब्राह्मणों से बार-बार माम्रह करे॥ २३३॥

> व्रतस्थमपि दौहित्रं श्राद्धे यत्नेन मोजयेत्। कुतपं चासने दद्यासिलंश्च विकिरेन्महोम्।। २३४।।

(व्रतस्थम् + म्रिप दौहित्रम्) यदि ब्रह्मचारी हो तो धेवते को भी (यद्नेन श्राद्धे भोजयेत्) यत्नपूर्वक श्राद्ध में जिमावे (च) म्रीर (म्रासने कुतपं दद्यात्) बैठने के लिए नेपाली कंवल दे (च) तथा (महीं तिलैं: विकिरेत्) उस स्थान पर तिल बिखेरदे॥२३४॥

> त्रीशि श्राद्धे पवित्राशि दौहित्रः कुतपस्तिलाः। त्रीशि चात्र प्रशंसन्ति शौचमकोषमस्वराम्।। २३४ ॥

(श्राद्धे) श्राद्ध कर्म में (दौहित्रः कुतपः तिसाः त्रीणि पितत्राणि) धेवता, नेपाली कंबल और तिल, ये तीन पितत्र माने हैं (च) और (ग्रत्र) इस श्राद्ध में ('शौचम् + ग्रकोधम् + ग्रत्वराम्' त्रीणि प्रशंसन्ति) पितत्रता रखना, क्रोध न करना, जल्दबाजी न करना, इन तीन बातों की प्रशंसा होती है ॥ २३४॥

अत्युष्णं सर्वमन्नं स्याद् भुभीरंस्ते च वाग्यताः। न च द्विजातयो बूयुर्वात्रा पृष्टा हविर्युगान्।। २३६ ॥

(सर्वम् - प्रान्तम् प्रत्युष्णां स्यात्) सब भोज्यान्त प्रत्यन्त गर्मे हों (च) ग्रीर-(ते वाग्यताः भुञ्जीरत्) वे बाह्यण मौन होकर भोजन करें (द्विजातयः) खाने वाले बाह्यण (दात्रा पृष्टा) श्राद्धदाता के पूछने पर भी (ह्विगुंगान् न ब्र्युः) भोज्यान्न के गुगों का वर्णन न करें।। २३६॥

पितरों को कौनसा भ्रन्त प्राप्त नहीं होता-

याबहुष्णं भवत्यन्तं याबहरनन्ति वाग्यताः । पितरस्ताबहरनन्ति याबन्नोक्ता हविर्गुंगाः ॥ २३७ ॥

(यावत् प्रन्तम् उष्णं भवति) जब तक भन्न गर्म होता है (यावत् वाग्यताः भ्रश्न-न्ति) जब तक ब्राह्मण मौन होकर भोजन करते हैं (यावत् हविगुँगाः न + उस्ता) जब तक [खाने वालों के द्वारा] प्रन्त के गुर्गों का वर्णन नहीं किया ज्वारा (पितरः ताबत् ग्रश्नित) पितर लोग तभी तक ग्रन्न को खाते हैं, अन्यथा वह अन्न पितरों के पास नहीं पहुँचता ।। २३७ ।।

यद्वेष्टितशिरा भुङ्क्ते तद्दभुङ्क्ते विक्षगामुखः । सोवानत्कश्च यद्द भुङ्क्ते तद्वै रक्षांसि भुञ्जते ॥ २३८ ॥

(यत् वेष्टितिशरा भुङ्क्ते) जो शिर ५र पगड़ी ग्रादि बाँधकर भोजन करता है (यत् दक्षिणामुखः भुङ्क्ते) जो श्राद्ध के भोजन को दक्षिए। की ग्रोर मुख करके खाता है (यत् सोपानत्कः भुङ्क्ते) जो जूतों सिह्त भोजन करता है (तत् वै रक्षांसि भुङ्जते) उस ग्रन्न को निश्चय से राक्षस खाते हैं ग्रर्थात् वह पितरों के पास नहीं पहुंचता॥२३८॥

श्राद्ध जिमाते समय सावधानियां-

चाण्डालश्च वराहश्च कुक्कुटः श्वा तथैव च । रजस्त्रला च षण्डश्च नेक्षेरन्नश्नतो द्विजान् ॥ २३६॥

(चाण्डाल: वराह: कुक्कुट: श्वा रजस्वला च पण्डः) चाण्डाल, सूब्रर, मुर्गा, रजस्वला स्त्री ग्रौर नपुंसक (ग्रश्नत: द्विजान् न + ईक्षेरन्) खाते हुए ब्राह्मणों को न देखें या देख पायें ॥ २३६ ॥

> होमे प्रदाने मोज्ये च यदेमिरिमवीक्ष्यते। देवे कर्मिणि पित्र्ये वा तद् गच्छत्यययातयम्।। २४०॥

(दैवे कर्मणि वा पित्र्ये) देवकर्म प्रथवा श्राद्धकर्म में (होमे प्रदाने च भोज्ये) हवन करने में, दार देने में और श्राद्ध खिलाने में (यत् + एभिः + ग्रभिवीक्ष्यते) जो वस्तु इनके द्वारा देख ली जाती है (तत् + ग्रयथातथं गच्छिति) वह वस्तु फलहीन हो जाती है, वृथा जाती है ॥ २४०॥

> ब्रार्णेन सूकरो हन्ति पक्षवातेन कुक्कुटः । श्वा तु हिष्टिनिपातेन स्पर्शेनावरवर्णजः ॥ २४१ ॥

(सूकरः त्राणेन) सूत्रर सूचने से (कुक्कुटः पक्षवातेन) मुर्गा पंखों की हवा से (स्वा दिष्टिनिपानेन) कुत्ता देखने से (श्रवरवर्णेजः स्पर्शेन) निम्नवर्णे में उत्पन्न सूद्र स्पर्शे करने से (हिन्ति) श्राद्ध की वस्तु को फलहीन कर देता है ॥ २४१ ॥

खञ्जो वा यदि वा कारो। दातुः प्रेष्योऽपि वा मवेत्। हीनातिरिक्तगात्रो वा तमप्यपनयेत् पुनः॥ २४२॥

(सञ्जः) लंगड़ा (यदि वा काणः) अथवायदि कोई काणा व्यक्ति (दातुः प्रेष्यः + अपि भवेत्) चाहे कोई श्राद्धदाता का नौकर हो (वा) अथवा (हीन-अति-रिक्त-गात्रः) छोटे या बहे अथवा कम या अधिक अङ्गों वाला व्यक्ति श्राद्ध पर आ जाये तो (पुनः तम् + अपि + अपतयेत्) उसे भी वहां से दूर हटादे ॥ २४२ ॥

#### बाह्यर्णं मिस्रुकं वाऽपि मोजनार्थं मुपस्थितम् । बाह्यर्णं रम्यनुज्ञातः शक्तितः प्रतिपूजयेत् ॥ २४३ ॥

(भोजनार्यम् + उपस्थितं ब्राह्मणं वा भिक्षुकम् अपि) भोजन की इच्छा से म्राये हुए किसी अन्य ब्राह्मण और भिखारी का भी (ब्राह्मणैः + अभ्यनुज्ञातः) श्राद्ध में निम-न्त्रित ब्राह्मणों की अनुमित लेकर (शिवततः प्रतिपूजयेत्) यथाशिक्त सत्कार कर दे॥ २४३॥

श्राद्ध में ग्रन्य भाग---

## सार्वविंगिकमन्नाद्यं सन्नीयाप्लाव्य वारिगा। समुत्सृजेव् भुक्तवतामग्रतो विकिरन् भुवि॥ २४४॥

(सार्वविणिकम् + अन्नाद्यम्) सब प्रकार के भोज्यान्न को (सन्नीय) लेकर (वारिणा ग्राप्लाव्य) पानी से सानकर या उस पर पानी के छीटे देकर (भुक्तवताम् + ग्रग्रतः) भोजन कर चुके ब्राह्मणों के सामने (भुवि विकिरन्) घरती पर बिखेरता हुग्रा (समुत्सृजेत्) छोड़ देवे ॥ २४४॥

#### म्रसंस्कृतप्रतीतानां स्यागिनां कुलयोषिताम् । उच्छिष्टं मागधेयं स्याद्दर्भेषु विकिरक्च यः ॥ २४५ ॥

(यः दर्भेषु विकिरः उच्छिष्टम्) जो कुशासनों पर बिखेरा गया है वह जूठा अन्न (असंस्कृतप्रतीतानाम्) मरने पर जिन बच्चों का अग्निसंस्कार नहीं किया [ ध्र । ६६] उन बालकों का तथा (कुलयोषितां त्यागिनाम्) कुलस्त्रियों का त्याग करने वालों का (भागधेयं) भाग होता है ॥ २४॥॥

# उच्छेषरां भूमिगतमजिह्यस्याशठस्य च। दासवर्गस्य तत्पित्र्ये भागधेयं प्रचक्षते ॥ २४६ ॥

(पित्र्ये) पितृश्राद्ध में (भूमिगतम् उच्छेत्रणम्) भूमि पर गिराहुया **झूठा** म्रन्त (म्रजिह्मस्य च म्रशठस्य दासवर्गस्य) **कुटिलतारहित** म्रौर घूर्ततारहित द**ा**सवर्ग का (भागधेयं प्रचक्षते) भाग कहा जाता है ॥ २४६ ॥

पिण्डदान-सम्बन्धी विधान-

# म्रासपिण्डिक्रियाकर्म द्विजातेः संस्थितस्य तु । म्रदैवं भोजयेच्छ्राद्वं पिण्डमेकं तु निवंपेत्।। २४७ ।।

(ग्रासिपण्डिकिया संस्थितस्य तु द्विजातेः) सिंपडीकरण क्रिया पर्यन्त मरे हुये द्विजाति का तो (ग्रदैवं श्राद्धं भोजयेत्) देवकर्म के ब्राह्मणों से रहित श्राद्ध करना चाहिये (तु) ग्रौर (एकं पिण्डं निवंपेत्) केवल एक ही पिण्डदान करे।। २४७।।

सहिपण्डक्रियायां तु कृतायामस्य धर्मतः। अनर्यवावृता कार्यं पिण्डनिर्वेपणं सुतैः॥ २४८॥ (धर्मतः) धर्मानुसार (ग्रस्य) इस व्यक्ति की (सहिषण्डक्रियायां कृतायां तु) सिषण्डीकरण क्रिया करने पर तो (सुतैः) पुत्रों को चाहिए कि वे (ग्रनया + एव + ग्रावृता) इसी सम्पूर्ण रीति के ग्रनुसार (पिण्डनिर्वेषणं कार्यम्) पिण्डदान करें ॥२४६॥ श्राद्ध भोजन के बाद की विधियां —

श्राद्धं भुक्तवा य उच्छिष्टं वृषलाय प्रयच्छति । स मुढो नरकं याति कालसूत्रमवाक्शिराः ॥ २४६ ॥

(यः) जो ब्राह्मण (श्राद्धं भुक्त्वा) श्राद्धं में जीमकर (उच्छिष्टं वृषलाय प्रयच्छिति) झूठा भोजन शूद्र को देता है (सः मुढः) वह मूर्खं व्यक्ति (अवाक्शिराः) नीचे शिर किये हुए (कालसूत्रं नरकं याति) कालसूत्र नाम क नरकं में जाता है ॥२४६॥

श्राद्धभुव्युवलीतल्पं तदहर्योऽधिगच्छति । तस्याः पुरीषे तन्मासं पितरस्तस्य शेरते ॥ २५० ॥

(श्राद्धभुक् यः) श्राद्ध में भोजन करने वाला जो व्यक्ति (तत् + ग्रहः वृषली-तल्यम् ग्रिधगच्छति) उस दिन शूदा स्त्री के साथ रमण करता है तो (तस्य पितरः) उसके पितर (तस्याः पुरीषे) उस शूदा की विष्ठा में (तत् मासं शेरते) एक मास तक सोते हैं।। २४०॥

> पृष्ट्वा स्वदितमित्येवं तृप्तानाचामयेत्ततः। ग्राचान्तांत्रचानुजानीयादमि भो रम्यतामिति ॥ २५१ ॥

भोजन कर चुकने पर (स्वदितम् + इति पृष्ट्वा) 'ग्राप लोगों ने स्वादपूर्वक भोजन कर लिया है न'? इस प्रकार पूछकर (ततः) उसके बाद (तृष्तान् + ग्राचामयेत्) तृष्त हुए उन ब्राह्मणों को ग्राचमन करावे (च) ग्राँर (ग्राचान्तान्) आचमन कर चुकने पर (भो ग्राभिरम्यताम् + इति ग्रनुजानीयात्) 'यहां ग्राप ग्राराम कीजिये' ऐसा कहे।। २४१।।

स्वधाऽस्त्रिवत्येव तं बूयुर्बाह्यस्यास्तदनन्तरम् । स्वधाकारः परा ह्याज्ञीः सर्वेषु पितृकर्मसु ॥ २५२ ॥

(तत् नं-ग्रनन्तरम्) भोजन कर चुकनं के पश्चात् (ब्राह्मणाः तं 'स्वधा ग्रस्तु' इति ब्रूयुः) ब्राह्मण लोग उस यजमान को 'स्वधा ग्रस्तु' यह कहकर ग्राशीविद दें (हि) क्योंकि (सर्वेषु पितृकर्मस्यु) सब पितृकर्मी में (स्वधाकारः परा ग्राशीः) स्वधा कहना सबसे उत्तम ग्राशीविद है।। २४२।।

ततो भुक्तवतां तेषामन्नदेखं निवेदयेत् । यथा ब्रुयुस्तया कुर्यादनुज्ञातस्ततो हिजः ॥ २४३ ॥

(तेषां भुक्तवताम्) उन बाह्मणों के भोजन कर चुकने पर (ततः) उसके बाद

(अन्तरीषं निवेदयेत्) श्राद्ध के रोप अन्त के बारे में उनसे निवेदन करे (ततः) तब (द्विजै अनुज्ञातः) ब्राह्मणों से आज्ञा पाकर (यथा ब्रूयुः) जैसा वे कहें (तथा कुर्यात्) तदनुसार करे।। २५३॥

## पित्र्ये स्विवतिमात्येव वाच्यं गोष्ठे तु सुश्रुतम् । सम्यन्तमात्यम्थुदये देवे रुचितमित्यपि ।। २५४ ॥

यजमान को (पित्र्ये) पितृश्राद्ध में (स्विदितम् + इित + एव वाच्यम्) 'क्या आपने स्वादपूर्वक भोजन कर लिया ?' यह पूछना चाहिए (गोष्ठे तु सुश्रुतम्) गोष्ठी श्राद्ध में 'सुश्रुतम्' (अम्युदये सम्पन्नम् इित) आम्युदियक श्राद्ध में 'सम्पन्नम्' (दैवे 'रुचितम्' इित + अपि) दैवश्राद्ध में 'रुचितम्' यह कहकर पूछना चाहिये ॥ २४४ ॥

# म्रपराह्मस्तथा दर्मा वास्तुसम्पादनं तिलाः। सृष्टिमृष्टिद्विजाइचाग्रघाः श्राद्धकर्मसु सम्पदः॥ २४४॥

(प्रपराह्नः दर्भाः वास्तुसंगादनं तथा तिजाः) दोगहर के पश्चात् का समय, कुशाएं, घर की स्वच्छता तथा तिल, (सृष्टिः) दान देना, (सृष्टिः) [अन्नादि का विशेष विशि से] संस्कार (च) ग्रौर (द्विजाग्रघाः) श्रेष्ठ बाह्मण, (श्राद्धकर्मसु संपदः) श्राद्ध कर्मों में ये संपत्तियां हैं॥ २५५॥

# दर्माः पवित्रं पूर्वाह्णे हिवच्याणि च सर्वशः। पवित्रं यच्च पूर्वोक्तं विज्ञेया हब्यसम्पदः।। २४६ ॥

(दर्भाः पिवत्रं पूर्वाह्नः सर्वेशः च हिवष्याणि) कुशाएं, मन्त्र, दोपहर से पूर्व का समय ग्रौर सब हिवयां (यत् च पिवत्रं पूर्वोक्तम्) ग्रौर जो पहले श्लोक में पिवत्र बातें कही हैं (हव्यसंपदः विज्ञेयाः) इन्हें देवकर्म की संपत्ति समक्षना चाहिए।। २५६॥

## मुन्यन्नानि पयः सोमो मांसं यच्चानुपस्कृतम् । ग्रक्षारलवर्णः चैव प्रकृत्या हविरुच्यते ॥ २५७ ॥

(मुन्यन्तानि) मुनियों के प्रन्त [नीवार ग्रादि] (पयः सोमः) दूध, सोमलता का रस (च यत् ग्रनुपस्कृत मांसर्म्) ग्रीर जो दुर्गन्धि तथा विकार से रहित मांस है वह (च) तथा (ग्रक्षारलवणम्) सेंधा नमक (प्रकृत्या हिवः + उच्यते) ये वस्तुए स्वभाव से हिव के योग्य मानी गई हैं॥ २४७॥ --

# विसृष्य बाह्यणांस्तांस्तु नियतो वाग्यतः शुचिः । वक्षिणां विज्ञामाकाङ्कत् याचेतेमान्वराग्पितृन् ॥ २४८ ॥

(तान् तु बाह्मणान् विसृज्य) उन श्राद्ध में निमन्त्रित ब्राह्मणों को विदा करके (नियतः वाग्यतः ग्रुचिः) एकाग्रचित्त, मौन ग्रौर पवित्र होकरं (दक्षिग्णां दिशम् + ग्राका-ङ्क्षन्-) दक्षिण दिशा की ग्रोर मुख करके (पितृन् इमान् वरान् याचेत) पितरों से इन वरों को मौंगे।। २४८।।

#### दातारो नोऽभिवर्धन्तां वेदाः सन्ततिरेव च। श्रद्धा च नो मा व्यगमद्बहुदेयं च नोऽस्त्वित ॥ २५६॥

(नः) हमारे वंश में (दातारः वेदाः च संतितः एव श्रिभवर्षन्ताम्) दानी, वेदों का अध्ययन-ग्रध्यापन तथा संतान इनकी सदा वृद्धि हो (च) ग्रौर (नः श्रद्धा) हमारी श्रद्धा-भावना (मा व्यगमत्) कभी नष्ट न हो (च) ग्रौर (नः बहुदेयम् ग्रस्तु + इति) 'हमारे घर में दान देने के लिए बहुत धन-धान्य हो' इस प्रकार वर मांगे ॥ २५६ ॥

एवं निर्वपर्णं कृत्वा पिण्डांस्तांस्तवनन्तरम्। गां विप्रमजनगिन वा प्राज्ञायेदप्तु वा क्षिपेत्।। २६०।।

(एवं निर्वपएां कृत्वा) इस प्रकार पिण्डदान करके (तत् + ग्रनन्तरम्) उसके बाद (तान् पिण्डान्) उन दान किये पिण्डों को (गां विप्रं वा ग्रजम्) गी, ब्राह्मण या बकरे को (प्राशयेत्) खिला दे (वा) ग्रथवा (ग्रग्नि वा ग्रप्सु क्षिपेत्) ग्रग्नि या जल में फेंक दे ॥ २६० ॥

> पिण्डनिर्वपरां केचित्परस्तादेव कुर्वते। वयोभिः लावयन्त्यन्ये प्रक्षिपन्त्यनलेऽस्मु वा॥२६१॥

(केचित्) कोई विद्वान् (परस्तात् + एव पिण्डिनवंपरां कुवंते) ब्राह्मणों के भोजन के पश्चात् ही पिण्डों को फोंकने का विधान करते हैं (ग्रन्थे वयोभिः खादयन्ति) दूसरे कुछ विद्वान् पक्षियों को खिलाने को कहते हैं (ग्रनले वा ग्रन्सु प्रक्षियन्ति) कुछ आग या पानी में फोंकने का विधान करते हैं ॥ २६१ ॥

> पतिवता धर्मपत्नी पितृपूजनतत्परा। मध्यमं तु ततः पिडमद्यात् सम्यवसुताथिनी।। २६२।।

(पितृपूजनतत्परा सुतार्थिनी पतिव्रता धर्मपत्नी) पितरों के पूजन में तत्पर, पुत्र की इच्छा करने वाली पतिव्रता धर्मपत्नी (ततः मध्यमं तु पिण्डं सम्यक् श्रद्यात्) उनमें से बीच के पिण्ड को श्रद्धापूर्वक खाये।। २६२।।

> आयुष्मन्तं सुतं सूते यशोमेघासमन्वितम्। घनवन्तं प्रजावन्तं सास्विकं धार्मिकं तथा।। २६३।।

वह पिण्ड का भोजन करने वाली स्त्री (ग्रायुष्मन्तम्) ग्रायुष्मान् (यशो मेधासम-न्वितम्) यश ग्रौर बुद्धि से युक्त (धनवन्तं प्रजावन्तं सात्त्विकं तथा धार्मिकं सुतं सूते) धन वान्, संतानवान् सात्त्विक तथा धार्मिक पुत्र को जन्म देती है।। २६३।।

> प्रक्षात्य हस्तावाचम्य ज्ञातिप्रायं प्रकल्पयेत् । ज्ञातिम्यः सरकृतं दस्वा बान्धवानिप भोजयेत् ॥ २६४ ॥

फिर (हस्तौ प्रक्षाल्य) दोनों हाथ धोकर (ग्राचम्य) ग्राचमन करके (ज्ञातिप्रायं

प्रकल्पयेत्) जातिवालों को भोजन करावे (ज्ञातिम्यः सत्कृतं दत्त्वा) जातिवालों को सत्कारपूर्वं क ग्रन्त देकर (बान्धवान् + ग्रिप भोजयेत्) ग्रपने भाई तथा रिक्तेदारों को भी भोजन करावे॥ २६४॥

उच्छेषणं तु यत्तिष्ठेद्यावद्विप्रा विसर्जिताः। ततो गृहबलि कुर्यादिति धर्मो व्यवस्थितः॥ २६५॥

(यावत् विप्राः विसर्जिताः) जब तक निमन्त्रित ब्राह्मण् विदान हो जायें (तावत् उच्छेषणं तु तिष्ठेत्) तव तक उनसे बचा हुम्रा भोजन ज्यों का त्यों रखा रहने दे (ततः गृहबर्लि कुर्यात्) उसके बाद बलिवैश्वदेव करे तथा म्रन्य घर म्रादि के व्यक्तियों को भोजन करावे ॥ २६५॥

> हिवर्यच्चिररात्राय यच्चानन्त्याय कल्प्यते । पितुम्यो विधिवदृत्तं तत्प्रवक्ष्याम्यशेषतः ॥ २६६ ॥

(पितृभ्यः विधिवद् दत्तं हिवः) पितरों के लिए विधिपूर्वक दी गई हिव (यत् चिररात्राय) जो बहुत काल तक के लिए फलदायक रहती है भीर (यत् म्नानन्त्याय कल्प्यते) जो म्रनंत तृप्ति के लिए होती है (तत्) उसे (म्रशेषतः प्रवक्ष्यामि) पूर्णं रूप से कहता हूँ—॥ २६६॥

वितरों को तृष्तिदायक ग्रन्न एवं मांस ग्रीर तृष्ति की ग्रविध-

तिलैबीहियवैर्मावैरिद्भम् लफलेन वा। वसन मासं तृष्यन्ति विधिवत्पितरो नृगाम्।। २६७।।

(नृगां पितरः) मनुष्यों के पितर (तिलैं: द्रीहियवै: मार्षः + म्रदिभः वा मूल-फलेन विधिवत् दत्तेन) तिल, चावल, जौ, उड़द, जल ग्रौर कन्दमूल, फलों को विधि-पूर्वक देने से (मासं तृप्यन्ति) एक मास तक तृप्त रहते हैं ॥ २६७ ॥

> हो मासो मत्स्यमांसेन त्रीन्मासान्हारिणेन तु। ग्रौरभ्रोगाय चतुरः ज्ञाकुनेनाय पञ्च वै।। २६८॥

पितर (मत्स्यमांसेन द्वौ मासौ) मछली के मांस से दो महीने तक (हारिएोन तु त्रीन् मासान्) हिरए। के मांस से तीन मास तक (श्रथ श्रौरभ्रोए। चतुरः) श्रौर मेंढ़े के मांस से चार मास तक (श्रथ) तथा (शाकुनेन वैपञ्च) पक्षियों के मांस से पांच महीने तक तृष्त रहते हैं।। २६८॥

> षण्मासाञ्चागमासेन पार्वतेन च सप्त वै। अष्टावेगस्य मासेन रौरवेगा नवैव तु॥ २६६॥

(छागमांसेन षण्मासान्) बकरी के मांस से छह महीने (च) श्रीर (पार्षतेन सप्त) चित्रमृग के मांस से सात महीने (एएएस्य मांसेन श्रष्टी) काले मृग के मांस से श्राठ महीने तक (रौरवेरा नव एव तु) रुरु नामक मृग के माँस से नौ महीने तक पितर तृष्त रहते हैं।। २६६।।

> दशमासांस्तु तृष्यन्ति वराहमहिषामिषैः। शशकूर्मयोस्तु मांसेन मासानेकादशैव तु ॥ २७० ॥

(वराह-महिष-म्रामिषैः दशमासांस्तु तृष्यन्ति) सूम्रर ग्रीर भैंसे के मांस से दस मास तक पितर तृष्त रहते हैं (शशकूर्मयोः मांसेन एकादश मासान् एव) खरगोश ग्रीर कछुए के मांस से ग्यारह मास तक पितर तृष्त रहते हैं ॥ २७०॥

> संवरसरं तु गन्धेन पयसा पायसेन च। बार्ध्रोग्रसस्य मांसेन तृष्तिद्वविशवाधिकी॥ २७१॥

(गब्येन पयसा च पायसेन संवत्सरं तु) गौ के दूध ग्रौर उसकी लीर से एक वर्षं तक (वार्झींग्यसस्य मांसेन) ग्रौर वार्झींग्यस बकरे के मांस से (द्वादशवार्षिकी तृष्तिः) बारह वर्षं तक पितरों की तृष्ति मानी है ॥ २७१ ॥ ﴿﴿﴿﴾

> कालशाकं महाशस्काः खड्गलोहामिषं मधु। स्रानस्यायैव करूपन्ते मुग्यन्नानि च सर्वशः॥ २७२॥

(कालशाकं महाशल्काः खड्ग-लोह-ग्रामिषम्) कालशाक नामक शाकिवशेष, कांटेदार मछली या काले बथुए का शाक, गेंडा, लाल बकरे का मांस (मधु) शहद (च) ग्रीर (सर्वशः मुन्यन्नानि) सब प्रकार के मुनि-ग्रन्नों से (ग्रानन्त्याय + एव कल्प्यन्ते) ग्रनन्त काल तक पितर तृष्त रहते हैं॥ २७२॥

> यत्किञ्चिन्मबुना मिश्रं प्रदद्यासु त्रयोदशीम् । तदप्यक्षयमेव स्याद्वर्षासु च मघासु च ॥ २७३ ॥

(वर्षामु मघामु) वर्षाकाल में मघा नक्षत्र में (त्रयोदशीम्) त्रयोदशी तिथि के दिन (यत् किंचित् मधुना मिश्रं प्रदद्यात्) जो कोई भी वस्तु मधुने मिश्रित करके दी जाये (तत् + ग्राव + ग्रक्षयम् + एव स्यात्) वह वस्तु भी ग्रक्षय तृष्ति देने वाली है ॥ २७३॥

म्रपिनः स कुले जायाचो नो दद्यात् त्रयोदशीम्। पायस मधुसपिम्यां प्राक्छाये कुञ्जरस्य च।। २७४॥

[पितर लोग यह च।हा करते हैं कि-] (ग्रिप नः कुले स जायात्) हमारे कुल में ऐसा कोई उत्पन्न हो (यः त्रयोदशीं तिथिम्) जो त्रयोदशी तिथि के दिन (च) तथा कुञ्जरस्य प्राक्छाये) हाथी की छाया जब पूर्वदिशा की भ्रोर जाने लगे अर्थात् दोपहर

श्रृ पानी पीते समय, लम्बे होने के कारण जिसके दोनों कान श्रीर जीभ जल का स्पर्श करते हों, जो क्षीणशक्ति हो, जिसका सफेद रंग हो, जिसकी श्रनेक संतानें हो चूकी हों; उस बूढ़े बकरे को 'वार्धीएास' कहते हैं।

बाद के समय में (नः) हुनारे लिए (मधुसर्पिम्यां पायसं दद्याद्) शहद श्रीर घी से मिली हुई खीर श्राद्ध में दे॥ २७४॥

यद्यद्वाति विधिवत्सम्यक् श्रद्धासमन्वितः । तत्तत्वितृगां भवति परत्रानन्तमक्षयम् ॥ २७५ ॥

जो मनुष्य (श्रद्धासमन्वितः) श्रद्धा से युक्त होकर (विधिवत्) विधिपूर्वक (सम्यक् यद् +यद् +ददाति) श्रच्छी प्रकार जो-जो पदार्थ पितरों को देता है (तत् + तत् पितृणां परत्र + प्रानन्त र् + ग्रक्ष मं भवित) वह सभी पितरों को परलोक में ग्रनन्त श्रीर प्रक्षय तृष्ति देने वाला होता है ॥ २७५॥

कृष्णयक्षे दशस्यादौ वर्जयित्वा चतुर्दशीम्। श्राद्धे प्रशस्तास्तिययो यथैता न तथेतराः।। २७६।।

(कृष्णपक्षे चतुर्दंशीं वर्जियत्वा) कृष्णपक्ष में चतुर्दशी को छोड़कर (दशम्यादौ) दशमी से लेकर ग्रमावस्या तक (तिथयः श्राद्धे यथा प्रशस्ताः) तिथियां श्राद्ध में जैसी श्रेष्ठ होती हैं (तथा न इतराः) वैसी ग्रन्य तिथियां नहीं होतीं [प्रतिपदा से नवमी तक तथा चतुर्दशी] ।। २७६॥

युक्त कुर्बेन्दिनक्षेषु सर्वान्कामान्समञ्जूते । अयुक्त तु पितृन्सर्वान्त्रका प्राप्नोति पुष्कलाम् ॥ २७७ ॥

(युक्षु दिन-ऋक्षेषु कुर्वन्) सम तिथियों [द्वितीया चतुर्थी, म्रादि] ग्रीर सम नक्षत्रों [भरणी, रोहिएगी, म्राद्री ग्रादि] में श्राद्ध को करने वाला द्विज (सर्वान् कामान् समश्तुते) सब मनोरथों को पूर्णं करता है (ग्रयुक्षु तु सर्वीन् पितृन्) ग्रसम तिथियों [प्रतिपदा, तृतीया ग्रादि] ग्रीर ग्रसम नक्षत्रों [ग्रव्विनी, कृत्तिका, मृगश्चिरा ग्रादि] में पितरों का श्राद्ध करने वाला व्यक्ति (पुष्कलां प्रजां प्राप्तोति) बहुत-सी संतान प्राप्त करता है ॥ २७७ ॥

> यया चैवापरः पक्षः पूर्वपक्षाद्विशिष्यते । तथा श्राद्धस्य पूर्वाह्मादपराह्मो विशिष्यते ॥ २७८ ॥

(यथा चैव) जैसे (पूर्वपक्षात ग्रपरः पक्षः) पूर्वपक्ष ग्रथित् शुक्लपक्ष से ग्रपरपक्ष ग्रथित् कृष्णपक्ष (विशिष्यते) विशेष होता है (तथा) वैसे ही (पूर्वाह्मात् ग्रपराह्मः) दोपहर के पूर्व समय से दो । हर के बाद का समय (श्राद्धस्य विशिष्यते) श्राद्ध का ग्रधिक फल देन वाला है ॥ २७ = ॥

प्राचीनावीतिना सम्यगपसन्यमतन्त्रिणा। पित्र्यमानिधनात्कार्यं विधिवहुर्भेपाणिना॥ २७६॥

(प्राचीनावीतिना) दाहिने कन्धे के ऊपर बायें कास्त के नीचे लटकरें हुए यज्ञी-पवीत पहन कर [२।३८] (अपसब्यम् + अतिन्द्रिणा) अपसब्य और आलस्यरहित होकर (विधिवत् दर्भपाणिना) विधिपूर्वक कुशा हाथ में लेकर (आनिधनात्) मृत्यु-पर्यन्त (सम्यक् भित्र्यं कार्यम्) श्रद्धापूर्वक पितरों का श्राद्ध करना चाहिए ॥ २७६ ॥

## रात्रौ श्राद्धं न कुर्वीत राक्षसी कीर्तिता हिसा। सन्घ्ययोक्सम्योक्ष्मेव सूर्ये चैवाविरोदिते॥ २८०॥

(रात्रौ श्राद्धं न कुर्वीत) रात के समय श्राद्धं न करे (हि) क्योंकि (सा राक्षसी कीर्तिता) रात को 'राक्षसी' = श्राद्धं का कल नष्ट करने वाली कहा है (च) ग्रौर (उमयोः संघ्ययोः एव) दोनों संघ्याग्रों ग्रयीत् प्रातःकाल तथा सायंकाल (व) तथा (सूर्ये ग्रचिरोदिते) सूर्यं के निकलने के थोड़ी देर बाद तक भी ग्रथीत् दोपहर से पूर्वं तक श्राद्धं न करे।। २८०।।

त्रैमासिक श्राद्ध का विधान---

अनेन विधिना श्राद्धं त्रिरब्दस्येह निवंपेत्। हेमन्तग्रीष्मवर्षामु पाञ्चयिक्तकमन्वहम् ॥ २८१ ॥

प्रतिमास श्राद्ध न किये जा सकने पर (ग्रनेन विधिना) इस उपर्युक्त विधि से (हेमन्त-ग्रीष्म-वर्षासु) हेमन्त, ग्रीष्म ग्रीर वर्ष ऋतुग्रों में (ग्रब्दस्य तिः इह श्राद्धं निवंपेत्) वर्षं में तीन बार यहां पितरों का श्राद्ध करे (पाञ्चयज्ञिकम् + ग्रनु + ग्रहम्) पञ्चयज्ञों के ग्रन्तर्गत ग्राने वाले श्राद्ध को तो प्रतिदिन ही करे।। २८१।।

न पैतृयत्तियो होमो लौकिकेऽग्नौ विधीयते । न दर्शेन विना श्राद्धमाहिताग्नेद्विजन्मनः ॥ २८२ ॥

(लौकिके + प्रश्नी) लौकिक ग्रिग्न में ग्रर्थात् प्रतिदिन की यज्ञाग्नि में (पैनृयज्ञः होमः न विधीयते) पितरों का श्राद्ध सम्बन्धी यह विशेष यज्ञ नहीं किया जाता है (ग्राहि-ताग्नेः द्विजन्मनः) ग्रीर ग्रग्निहोत्री ब्राह्मण को चाहिए कि वह (दर्शेन विना श्राद्धं न) ग्रमावस्या के बिना श्राद्धं न करे।। २८२।।

यदैव तर्पयस्यद्भिः पितृन्स्नात्वा द्विजोत्तमः । तेनैव कृत्स्नमाप्नोति पितृयत्नियाफलम् ॥ २८३ ॥

(द्विजोत्तमः) जो ब्राह्मण (स्नात्वा) स्नान करके (पितृन् यत् + ग्रदिभः) तपंयति) पितरों को जो जलदान से तृष्त करता है (तेन + एव) वह उसी से ही (कृत्सनं पितृयज्ञ-क्रियाफलम् ग्राप्नोति) सम्पूर्णं पितृश्राद्धकर्म के फल को प्राप्त कर लेता है

॥ २५३ ॥

पिता ग्रादि की वसु ग्रादि संज्ञाएँ ---

वसून्वदन्ति तु पितृत् रुद्रांश्चैत्र पितामहान् । प्रपितामहांस्तथादित्याञ्च्रुतिरेषा सनातनी ॥ २८४ ॥ (पितृन् तु वसून्) पितरों को वसु (च) ग्रौर (पितामहान् रुद्रान्) पितामहों को रुद्र (तथा) ग्रौर (प्रपितामहान् ग्रादित्यान्) प्रपितामहों को ग्रादित्य (वदन्ति) कहते हैं (एषा सनातनी श्रुतिः) यह सनातन श्रुति है।। २८४।। (द० ल० पृ० २५६)

अन्तुर्धीत्जनाः ११६ से २५४ तक श्लोक निम्न श्राधारं पर प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं—

- १. प्रसंगिव शेष—(१) ११७ वें श्लोक में गृहस्थी को 'शेषमुक्' होने के लिए कहा है ग्रीर ११८ वें श्लोक में 'यज्ञशेषभुक्' होने के लिए कहा है। २८५ वें श्लोक में इन्हीं बातों का विकल्प रूप में कथन है। यह कहना चाहिए कि २८५ वां श्लोक इनका 'ग्रर्थवाद' रूप है। बीच के इन श्लोकों ने उस पूर्वापर प्रसंग को भंग करके एकवाक्या-रमक वर्णन को तोड़ दिया है।
- (२) ११७-११८ श्रौर २८५ वें श्लोक में श्रतिथि यज्ञ से सम्बन्धित प्रसंग है, जिसमें गृहस्थी को कैसा भोजन करना चाहिए यह स्पष्टीकरण है। इसके बीच में संबन्धियों की पूजा, राजा-स्नातक की पूजा [११६, १२०] बिलवैश्वदेव का विधान [१२१], पितृश्राद्ध का विधान [१२२-२८४] पूर्वापर प्रसंगविरुद्ध है।
- (३) १२२ वें इलोक में "पितृयज्ञं तु निर्वर्त्यं" कहकर नये सिरे से पितृश्राद्ध का प्रसंग गुरू किया गया है। यदि यह प्रसंग मौलिक होता तो प्रसंगक्रम की दिष्ट से पितृयज्ञ के प्रसंग [३।८१,८२] के साथ होना चाहिए था, किन्तु ऐसा न होकर खण्डित क्रम में इसका वर्णन है। यह क्रम की ग्रसंगति इसे मौलिक सिद्ध नहीं करती। इस प्रकार इन प्रसंगविरोधों के ग्राधार पर ये सभी ११९ से २८४ इलोक प्रक्षिप्त हैं।
- २. विषयविरोध—६७ वें श्लोक में "वैवाहिकेऽन्ती कुर्वीत "पञ्चयज्ञविधानं च" कहकर दैनिक पञ्चयज्ञों के वर्णन का संकेत किया है और समाप्तिसूचक "एतस् वः अभिहितं सर्वं विधानं पाञ्चयिज्ञक्य्यं शिक्ष में यही सिद्ध है कि ६७ से २८६ श्लोकों का विषय केवल दैनिक पञ्चयज्ञों का विधान करना है। १२२ से २८४ श्लोकों में दैनिक पञ्चयज्ञों से भिन्न मासिक, त्रैमासिक ग्रादि श्राद्धों का वर्णन है। यह वर्णन मनु के विषय-संकेत से बाह्य होने से विषयविरुद्ध है, ग्रतः प्रक्षिप्त है।
- ३. अन्तिविशेष: मृतकश्राद्ध मनुविश्द्ध है— इस प्रसंग में विगित विधानों के मनुस्मृति के अन्य विधानों से अनेक अन्तिविशेष हैं—(१) १२२ से २८४ क्लोकों में मृतकश्राद्ध का विधान है। यह मान्यता मनुविश्द्ध है। मनु ने पितृयज्ञ के रूप में जीवितों का श्राद्ध और वह भी दैनिक रूप में विहित किया है [शाद०—६२] [विस्तृत रूप में द्रष्टव्य है शाद पर अनुशीलन समीक्षा]। मनु के अनुसार पितृ या 'पितर' शब्द का अर्थ भी 'बुजुर्ग' 'पालक' है। देखिए १।२८; २।१२६; [२।१५१] में 'पितृ' शब्द का प्रयोग 'बुजुर्गों' के लिये किया है। (२) दैनिक पितृयज्ञ या श्राद्ध घर पर विहित है जब कि इन क्लोकों में विणित श्राद्ध को वनों, नदीतीरों, एकान्त स्थानों [२०७] पर

करने का कथन है। यह भिन्तता मनु की व्यवस्था से विरुद्ध है। (३) मनु ने पितृयज्ञ को ही श्राद्ध माना है श्रीर उससे भिन्त कोई क्रिया पितृयज्ञ में नहीं मानी [ ८०-८२] जब कि इन श्लोकों में "पितृयज्ञ तु निर्वत्यं" कहकर "पिण्डान्वाहार्यकं श्राद्ध कुर्यात् मासानुमासिकम्" [१२२] के विधान से यह स्पष्ट हो जाता है कि वर्णन करने वाला इस विधान को पितृयज्ञ से भिन्न क्रिया मानता है। यह प्रतिरिक्त पृथक् श्राद्ध का विधान मनु की व्यवस्था के अनुकूल नहीं है। (४) पितृयज्ञ के प्रसंग में केवल अन्त, जल, फल-मूल से ही श्राद्ध करना कहा है [ द ? ], जब कि इस प्रसंग में मांस से श्राद्ध करना मधिक फलदायक माना है [२६६-२७२]। (४) इस प्रसंग में भ्रनेक क्लोकों में मांसभक्षण का विधान है [१२३, २२७, २५७, २६६-२७२]। यह मान्यता मनूस्मृति की मौलिक मान्यता से ही विरुद्ध है। मनु ने मांसभक्षण को पाप ग्रीर मांसभक्षक को पापी कहा है [४। ४३-४१] भीर हिंसा करने वाले के लिये प्रायश्चित्तों का विधान किया है [३।६८–६६] । [विस्तृत समीक्षा४।२६–२८ इलोकों पर देखिये] । (६) मनु कत्ती को ही स्वयं फल को भीक्ता मानते हैं [४।२४०]। इस प्रसंग में श्राद्धकर्त्ता द्वारा पितरों का निस्तार [२२०-२२२], एक के श्राद्ध से सात पीढ़ी के वंशजों को पुण्यफल प्राप्ति [१४६], ग्रादि कथन उक्त मान्यता के विरुद्ध हैं। (७) १३६, १३७, १५२-१५६, १६४-१६६, १८२ म्रादि श्लोकों में वर्णव्यवस्था को जन्मना मानने के संकेत हैं, जबिक मनु कर्मणा वर्णं व्यवस्था मानते हैं [१।८८; २।१४३ (१६८), १२२-१२३ (१४७-१४८) ]। उक्त इलोकों में विणित कर्म ब्राह्मणों के नहीं हो सकते, यदि उनमें ये कमें हैं, तो वे मनु की व्यवस्था के अनुसार बाह्यए। नहीं कहला सकते। (८) २। ८१ [१०६] में वेदाध्ययन को सर्वेदा पुण्यदायक माना है, जबिक इस प्रसंग में श्राद्ध में वेदपाठ निषिद्ध है [१८८]। [६] प्रथम ग्रघ्याय में मृष्टि की उत्पत्ति परमात्मा द्वारा पञ्चभूतों के माध्यम से मानी है [१।६,१४-२०] जबिक इस प्रसंग में मरीवि आदि ऋषियों से चराचर जगत् की उत्पत्ति कही है, जो प्रकृतिविरुद्ध वात है [२०१]। (१०) १। ६१ में शूदों का कर्म द्विजों की सेवा करना कहा है, जबिक इस प्रसंग में शूद्रों का श्राद्ध के पदार्थों से स्पर्श करना भी निषिद्ध है [२४१]। १६७ में शूद्रों के पितर सुकाली माने हैं। जब शूद्रों के लिए श्राद्ध में स्पर्श तक का निपेध है तो शूद्रों के यहां कौन से बाह्मण श्राद्ध लायेंगे ? यदि नहीं लाते हैं तो फिर शूद्रों के लिए श्राद्ध का विधान क्यों? (११) इस सम्पूर्ण प्रसंग में पितरों के लिए हव्य-कव्य ग्रादि देने का विधान है किन्तु मनु के मत में जीवित व्यक्तियों को दिये जाने वाले भोज्य एवं हितार्थं देय वस्त्र, धन ग्रादि दान 'हव्य-कव्य' कहुलाते हैं। ४। ३०-३१ में देखिए मनु ने स्पष्टतः जीवित, धार्मिक विद्वानों को हब्य-कब्य देने का कथन किया है। यह सम्पूर्ण प्रसंग उक्त मान्यता के विरुद्ध होने से प्रक्षिप्त है।

इस प्रकार मनेक मन्ति विरोधों के आधार पर यह सम्पूर्ण प्रसंग प्रक्षिप्त सिद्ध होता है। [देव, पितर म्रादि के विषय में विस्तृत विश्लेषण ३। ५२ की समीक्षा में देखिए]।

- ४. अवान्तरविरोध-इस प्रसंग में अनेक श्रवान्तरविरोध भी हैं, जिनसे यह जात होता है कि यह प्रसंग न तो किसी मनुसद्दा विद्वान की रचना है और न किसी एक व्यक्ति की रचना । यथा-(१) १३६-१३७ इलोकों में वेदज्ञानरहित पुत्र को भी श्राद्ध में योग्य माना है ग्रीर १४२-१४६ में वेदरहित को श्राद्ध के श्रयोग्य कहा है। (२) १२६ में देवकर्म में वेदहीन ब्राह्मण को जिमाने का निषेध है, लेकिन १४६ में कह दिया कि इस प्रकार की बातों की जांच-पड़ताल न करे। (३) सम्पूर्ण प्रसंग में अनेक स्थानों पर मांसभक्षण का विधान है [१२३, २२७, २५७, २६६-२७२] स्त्रीर १५२ में मांसविक्र ता बाह्मण को जिमाने के श्रयोग्य माना है। (४) १५१ में ब्रह्मचारी को श्राद में जिमाने का निषेध है भीर १८६, १६२, २३४ में जिमाने का विधान है। यहाँ तक कि उसे 'पंकितपावन' तक कहा है। (४) १९६-१९७ इलोकों में शुद्रादि सभी वर्णों के लिये श्राद्ध करना कहा है ग्रीर २४१ ग्रादि में शुद्र का स्पर्शनिषेष, शुद्र की दिष्ट से श्राद्ध के पुण्य का नष्ट होना आदि वर्णित है। (६) १६४ – २०१ में मनु के वंशाओं को ही पितर माना है और २२०-२२२ में अपने मृतपूर्वजों को। (७) १६६-१७३ तक श्लोकों में पश्चीं के मांस से कई-कई मास, वर्ष और अनन्तकाल तक पितरों की तुष्ति होना बताया है; फिर मासिक [१२२], त्रैमासिक [२८१] न्नादि श्राद्ध करने की भ्रावश्यकता ही क्या रह जाती है ? (-) २७० में सूत्रर के मांस का श्राद्ध कराने से दस मास तक पितरों की तृष्ति मानी है और २४१ में सूग्रर के सुंघने से श्राद्ध का भोजन ही दूषित होना कहा है। (६) १३८ में मित्र को श्राद्ध में न जिमाने का विधान है ग्रौर १४४ में जिमाने का। इस प्रकार ग्रन्य ग्रनेक ग्रवान्तरिवरोध भी इस प्रसंग में हैं, किन्तु-विस्तार-भय के कारण उन्हें यहाँ नहीं दर्शाया जा रहा है।
  - ४. शैलीगत स्राधार—(१) १९४-२०१ श्लोकों में मनु के परवर्ती वंशजों का 'पितर' रूप में उल्लेख करना ग्रीर १५० में 'मनुरबवीत' तथा २२२ में 'मब्रबवीत मनुः' पद का प्रयोग यह सिद्ध करता है कि ये श्लोक तथा इनसे सम्बद्ध मन्य यह प्रसंग मनु से भिन्न किसी परवर्ती व्यक्ति की रचना है, म्रतः स्पष्टतः प्रक्षिप्त है। (२) इस सम्पूणं प्रसंग की शैली अयुक्तियुक्त, निराधार एवं म्रतिशयोक्तिपूणे है। इनके कुछ उदाहरण इस प्रकार हैं—(क) मित्र बाह्यण को जिमाने से श्राद्ध का फल न मिलना [१३८–१४१], (ख) म्रयोग्य बाह्यणों द्वारा खाया श्राद्ध राक्षसों को पहुंचना [१७०], (ग) म्रयोग्य बाह्यणों और शृद्ध मादि के द्वारा श्राद्ध खाते बाह्यणों को देख लेने मात्र से दाता का पुण्य नष्ट होना मौर श्राद्ध का फलहीन हो जाना [१७६, २३६–२४२], (घ) राक्षसों द्वारा श्राद्ध के फल को नष्ट करना [२०४] (ङ) म्रघे बाह्यण द्वारा श्राद्ध खाते बाह्यणों को देखने पर नब्बे बाह्यणों के जिमाने का फल नष्ट होना, काणे से साठ का, कुब्ठी द्वारा सौ का, क्षयी द्वारा हजार का फल नष्ट होना [१७७], (च) एक हाय द्वारा प्रदत्त मन्न बाह्यणों को न लगकर राक्षसों को लगना [२२५] आदि-मादि।

गृहस्थ के लिए दो ही प्रकार के भोजनों का विधान---

विचसाशी भवेन्नित्यं नित्यं वाऽमृतभोजनः । विचसो भुक्तशेषं तु यज्ञशेषं तथाऽमृतम् ॥ २८४ ॥ (८३)

गृहस्थी को चाहिए कि वह (नित्यं विघसाशी भवेत्) प्रतिदिन 'विघस' भोजन को खाने वाला होवे (वा) अथवा (अमृतभोजनः) 'अमृत' भोजन को खाने वाला होवे (अक्तशेषं तु 'विघसः') अतिथि, मित्रों आदि सभी व्यक्तियों के खा लेने पर बचे भोजन को 'विघस' कहा जाता है [३।११६] (तथा) तथा (यज्ञशेषम् 'अमृतम्') यज्ञ में आहुति देने के बाद बचा भोजन 'अमृत' कहलाता है। [३।११७-११८]।। २८५।।

उपसंहार--

एतद्वोऽभिहितं सर्वं विधानं पाञ्चयज्ञिकम् । द्विजातिमुख्यवृत्तीनां विधानं श्रूयतामिति ॥ २८६ ॥(८४)

(एतत् वः) यह तुम्हें (सर्वं पाञ्चयज्ञिकं विधानम् स्रभिहितम्) सम्पूर्णं पञ्चयज्ञसम्बन्धी विधान कहा है। स्रब स्रागे (द्विजातिमुख्यवृत्तीनां विधानं श्रूयताम्) द्विजातियों की मुख्य स्राजीविका स्रौर जीवनचर्या के विधान को सुनो—।। २८६ ।।

इति महर्षि-मनुत्रोक्तायां सुरेन्द्रकुमारकृतहिन्दीमाध्यसमन्वितायाम् 'अनुत्रीलन' समीक्षाविमूषितायाञ्च मनुस्मृतौ गृहस्थाश्रमे समावर्त्तनविवाह-पञ्चयज्ञविषानात्मकस्तृतीयोऽज्यायः ॥

# ऋथ चतुर्थोऽध्यायः

[हिन्दो-भाष्य-'म्रनुज्ञीलन' समीक्षाम्यां सहितः]

[गृहस्थान्तर्गत स्राजीविका एवं व्रत विषय] [आजीविका ४।१ से ४।१२ तक]

म्रायु के द्वितीय भाग में गृहस्थी बनें —

चतुर्थमायुषो भागमुषित्वाऽऽद्यं गुरौ द्विजः। द्वितीयमायुषो भागं कृतदारो गृहे वसेत्।।१।। (१)

(द्विजः) द्विज—ब्राह्मण, क्षेत्रिय, वैश्य (ग्राद्यम्) पहले (ग्रायुषः चतुर्थं भागम्) ग्रायु के चौथाई भाग तक [कम से कम पच्चीस वर्ष पर्यन्त] (गुरी उषित्वा) गुरु के समीप रहकर प्रर्थात् गुरुकुल में रहते हुए ग्रध्ययन ग्रीर ब्रह्मचर्यपालन करके (ग्रायुषः द्वितीयं भागम्) ग्रायु के दूसरे भाग में (कृत-दारः) विवाह करके (गृहे वसेत्) घर में निवास करे।। १।।

आनुर्धीत्जनः विवाह की आयु के सम्बन्ध में विस्तृत विवेचन ३।४ की समीक्षा में द्रष्टव्य है।

गृहस्थी की परपीड़ारहित जीविका हो-

अद्रोहेणेव मूतानामल्पद्रोहेण वा पुनः। या वृत्तिस्तां समास्याय विप्रो जीवेदनापदि ॥ २ ॥ (२)

(विप्रः) द्विज व्यक्ति (ग्रनापित) ग्रापित्तरिहतकाल में (भूतान।म् ग्रद्रोहेण + एव) दूसरे प्राणियों को जिससे किसी प्रकार की पीड़ा न पहुंचे (वा) ग्रथवा (पुनः) ऐसी वृत्ति न मिलने पर बाद में (ग्रल्पद्रोहेण) जिसमें प्राणियों को कम से कम पीड़ा हो ऐसी (या वृत्तिः) जो वृत्ति = ग्राजीविका हो (ता समास्थाय जीवेत्) उसको ग्रपनाकर जीवनिर्वाह करे।। २।। धनसंग्रह जीवनयात्रा चलाने मात्र के लिए हो—

यात्रामात्रप्रसिद्धघर्षं स्वैः कर्मभिरगहितैः। श्रक्लेशेन शरीरस्य कुर्वीत धनसंचयम्॥३॥(३)

(स्वै: ग्रगहितै: कर्मभि:) ग्रपने ग्रनिन्दित ग्रपीत श्रेष्ठकर्मां से

(शरीरस्य ग्रक्लेशेन) शरीर को ग्रधिक कब्ट न देते हुए (यात्रामात्र-प्रसिद्धचर्यम्) केवल जीवनयात्रा को चलाने के उद्देश्य से ही [ग्रर्थात् जिससे जीवन कब्टरहित रूप में चलता रहे ग्रीर उसमें ग्रधिक ऐश्वर्य भोग की कामना न हो] (धन-संचयं कुर्वीत) धन का संचय करे।। ३।। जीवकाशों के भेद—

> ऋतामृताभ्यां जीवेत्त्, मृतेन प्रमृतेन वा। सत्यानृताभ्यामपि वान स्वतृत्या कदाचन ॥ ४ ॥

(ऋत + अमृताम्याम्) 'ऋत' या 'अमृत' से (मृतेन वा प्रमृतेन) 'मृत' या 'प्रमृत' से (वा) अथवा (सत्य + अनृताम्याम् + अपि) 'सत्यानृत' जीविका से (जीवेत्) जीविका चलाये (श्ववृत्त्या कदाचन न) किन्तु श्ववृत्ति = दूसरे की सेवा करके उसके आश्रित रहते हुए चापलूसी पूर्वक जीवन बिताने की वृत्ति से कभी जीवन निर्वाह न करे।। ४।।

ऋतमुञ्छिशिलं शेयममृतं स्यादयाचितम्। मृतं सुयाचितं भेक्षं प्रमृतं कर्षणं स्मृतम्॥ ४॥

(उञ्छ-शिलम् ऋतं ज्ञेयम्) उञ्छ = कटे हुए खेत में पड़े दाने जिनको अगुलियों से बीना जाये उसे और शिल = कटे खेत में पड़ी रह जाने वाली बालियों को चुनकर जीविका चलाने को 'ऋत' सममना चाहिए (अयाचितम् अमृतं स्थात्) विना मांगे प्राप्त होने वाला घन 'अमृत' जीविका होती है (याचितं भैं सं तु मृतम्) मिक्षा मांगकर जीविका करना 'मृत' और (कर्षणं प्रमृतं स्मृतम्) खेती करना 'प्रमृत' जीविका कही है।। ४।।

सस्यानृतं तु चार्ताण्यं तेन चैवापि जीव्यते । स्वा क्ववृत्तिराख्याता तस्मात्तां परिवर्जयेत् ॥ ६ ॥

(वाणिज्यं तु सत्यानृतम्) व्यापार को 'सत्यानृत' कहते हैं (तेन च + एव + भ्राप जीव्यते) इसके द्वारा भी जीविका चलायी जा सकती है (सेवा स्ववृत्तिः + भ्राख्याता) दूसरे की सेवा करके उसके भ्राश्रित रहते हुए चापलूसीपूर्वंक जीवन बिताना 'श्ववृत्ति' कहलाती है (तस्मात्) वह कुत्ते जैसी वृत्ति है इसलिये (ताम्) उस भ्राजीविका को (परिवर्जयेत्) छोड़ देवे ॥ ६॥

धान्यसंग्रही के भेद---

कुसूलधान्यको वा स्यास्कुम्भीधान्यक एव वा । ग्यहेहिको वाऽपि मवेदत्रवस्तनिक एव वा ॥ ७॥ चतुर्णामपि चैतेवां द्विजानां गृहमेधिनाम् । ज्यायान्यरः परो ज्ञेयो धर्मतो लोकजिल्लमः ॥ ५॥ द्विज (कुसूलधान्यकः वा स्यात्) चाहे प्रन्तमण्डार [ = खता ] में धान्यसंग्रह करने वाला हो (वा) ग्रथवा (कुम्भीधान्यकः + एव) मिट्टी के बृहदाकार घड़े में धान्य संग्रह करने वाला हो (वा ग्रिप) ग्रथवा (त्रि + ग्रह + ऐहिकः) तीन दिन के भरएए-पोषएए के योग्य धान्यसंग्रह करने वाला हो (वा) ग्रथवा (ग्रव्वस्तिनिकः एव भवेत्) केवल एक ही दिन के लिए धान्य रखने वाला हो [यह द्विज की इच्छा पर निर्भर है, किन्तु] (एयां चतुर्णाम् + ग्रिप गृहमेधिनां द्विजानाम्) इन चारों प्रकार के गृहस्थी द्विजों में (परः परः ज्यायान् श्रेयः) बाद-बाद वाले को बड़ा या श्रेष्ठ समक्षना चाहिए (धर्मतः लोकजित्तमः) वयोंकि वह संयम ग्रपरिग्रह ग्रादि धर्मों के पालन से इस लोक को जीतने वाला है।। ७, ८।।

षट्कर्मेंको भवत्येषां त्रिभिरन्यः प्रवतंते। द्वाम्यामेकश्चतुर्यस्तु ब्रह्मसत्रेग जीवति।। १।।

(एपाम् एकः षट्कमं भवित) इनमें एक छः कमों से जीविका करने वाला होता है (ग्रन्यः त्रिभिः प्रवर्तते) दूसरा तीन कमों से जीविका करता है (एकः द्वाम्याम्) एक ग्रयित् तीसरा दो कमों से (तु) ग्रीर (चतुर्यः ब्रह्मसत्रेण जीवित) चौया वेदाष्ययन की जीविका से ही जीता है ।। ६ ।।

> वर्तयंत्रच शिलोञ्छाम्यामग्निहोत्रपरायणः । इष्टीः पार्वायनान्तीया केवला निवंपेत्सवा ॥ १० ॥

(शिलोञ्छाभ्यां वर्तयन्) शिल ग्रौर उञ्छ से जीविका करने वाला द्विज भी (ग्रिग्निहोत्रपरायणः) ग्रग्निहोत्र करने में तत्पर रहे ग्रौर (सदा) सदैव (केवलाः) सब (पार्वनान्तीयाः इष्टीः निवंपेत्) पर्व ग्रौर वर्ष के ग्रन्त में होने वाले [दर्शपौर्णमास ग्रादि] यज्ञों को करता रहे।। १०।।

अर्जुट्येट्जिन्सः ४ से १० श्लोकों का यह प्रसंग निम्न 'ग्राघारों' के ग्राधार पर प्रक्षिप्त है—

१. अन्तिवरोध — प्रस्तुत प्रसंग में कुछ वृत्तियों का उल्लेख है, ग्रीर यह बताया गया है कि संचय की दिष्ट से कौन श्रेष्ठ है। ४ से १० इलोक सभी परस्पर सम्बद्ध हैं। इस प्रसंग के वर्णन का मनुस्मृति की मान्यताओं से विरोध है ग्रीर मौलिक व्यवस्थाग्रों से तालमेल नहीं बैठता—(१) १। ५७–६१ इलोकों में चारों वर्णों के कर्मों का वर्णन है। उनमें कुछ कर्म वर्णों की ग्राजीविकाएँ भी हैं [६। ३२५–३३३, ३३४, ३३४ (इस संस्करण में १०। १–३)]। कर्मों के ग्राधार पर ही मनु ने वर्णों का विभाजन किया है। यहाँ सभी द्विजों के लिए पूर्वोक्त ग्राजीविकाग्रों से भिन्न ग्राजीविका की व्यवस्था देना ग्रीर सभी के लिए ग्राजीविका की समान व्यवस्था देना, पूर्वोक्त व्यवस्था तथा मान्यता से विरुद्ध है। (२) इन इलोकों में 'सेवा' को भी एक द्विजा-तियों की [३। २६६] ग्राजीविका माना है (४, ६) जबकि पूर्व व्यवस्था के ग्रनुसार

'सेवा' द्विजातियों का नहीं प्रिपत् शूद्र का कर्म है [१। ८७-६१; ६। ३३४-३३४]। अतः यह ग्राधारभूत विरोध इस प्रसंग की प्रक्षिप्तता का सूचक है। (३) ६ वें श्लोक मं गृहस्थी द्विजों के म्राजीविका के म्राघार पर चार वर्ग-छः कर्मों से म्राजीविका करने वाला, तीन कर्मों से, दो कर्मों से भ्रीर एक कर्म से भ्राजीविका करने वाला-वताये हैं। यह व्यवस्था भी १। ५७-६१ ग्रीर १। ३२५-३३५ (इसमें १०।१-३), श्लोकों के विरुद्ध है। इन श्लोकों में किसी भी वण के व्यक्ति के लिये प्राजीविका हेत् छ: कर्म ग्रीर (वैश्य को छोड़कर) चार कर्म विहित नहीं हैं। (४) इन क्लोकों में द्विजों की एक वृत्ति 'याचित' ग्रथात् 'भिक्षा मांगना' [४, ५] भी कही है। चुकि यह गृहस्थियों का विषय है [३। २८६; ४। १] ग्रतः ये विधान गृहस्थों के लिए ही माने जायेंगे। मनू ने गृहस्थ के लिए कहीं भी भिक्षा का विधान नहीं किया है, अपितू स्वयं घर में पकाने का विधान है और स्वयं न पकाकर दूसरों के भोजन का लालच करने वाले गृहस्थी की निन्दा की है [३।६७; १०४]। भिक्षा का विधान केवल शेष तीन ग्राश्रमों के लिए है [२।१५६-१६० (१८४-१८५); ६।५५, ५७], प्रत्युत वानप्रस्थी को भी केवल विशेष प्रवस्था में ही भिक्षा मांगने की छुट है [६। २७]। सामान्य अवस्था में उसके लिए भी स्वयं पकाकर खाने का विधान है [६। ४, ७, १२, १३]। इस प्रकार इन अन्तर्विरोधों के आधार पर यह ४---१० श्लोकों का प्रसंग प्रक्षिप्त सिद्ध होता है।

२ प्रसंगिबरोध—२-३ इलोकों में इस प्रसंग के प्रारम्भिक वर्णन से यह जात होता है कि मनु यहाँ 'श्राजीविका कैसी श्रपनानी चाहिए' केबल यही कहना चाहते हैं। श्राजीविका श्रों का परिगएान नहीं, क्योंकि वह तो पहले कहा ही जा चुका [१। ८७-६१]।११-१२ इलोकों में भी यही वर्णन हैं। बीच के इन इलोकों ने उस प्रसंग-क्रम को भंग कर दिया है। 'श्राजीविका कैसी होनी चाहिए, कैसी नहीं' इस चर्चा का प्रसंग तीसरे इलोक के बाद ११ वें में है। श्रतः तीसरे से ११ वां ही प्रसंग की इष्टि से सम्बद्ध है, श्रेष प्रक्षिप्त हैं।

शास्त्रविरुद्ध जीविका न हो---

न लोकवृत्तं वर्तेत वृत्तिहेतोः कथञ्चन। अजिह्यामशठां शुद्धां जीवेद्दशह्यणजीविकाम्॥ ११ ॥ (४)

गृहस्थ (वृत्तिहेतोः) जीविका के लिये भी (लोकवृत्तं न वर्तेत) कभी शास्त्रविरुद्ध लोकाचार का वर्ताव न वर्त्त, किन्तु जिसमें (ग्रजिह्माम + ग्रशठां शुद्धाम्) किसी प्रकार की कुटिलता, मूर्खता, मिथ्यापन वा अधर्म न हो (ब्राह्मगजीविकां जीवेत्) उस वेदोक्त कर्मसम्बन्धी जीविका को करे ।। ११।। (सं० वि० १५१)

ोक्स 🖂

सन्तोष सुख का मूल है, ग्रसन्तोष दु:ख का-

सन्तोषं परमास्थाय सुखार्थी संयतो भवेत्। सन्तोषमूलं हि सुखं दुःखमूलं विपर्ययः ॥ १२ ॥ (४)

(सुखार्थी) सुख चाहने वाला व्यक्ति (परमं सन्तोषम् म्रास्थाय) म्रत्यन्त संतोष को धारण करके (संयतः भवेत्) संयतः मधिक धन के संग्रह की इच्छा न रखने वाला बने (हि) क्योंकि (संतोषमूलं सुखम्) संतोष सुख का ग्राधार है (विपर्ययः) उससे उल्टा ग्रर्थात् ग्रसंतोष (दुःखमूलम्) दुःख का ग्राधार है ।। १२ ।।

(स्तातक गृहस्थियों के व्रत) [४। १३ से ४। २५६ तक]

गृहस्थों के लिए सत्वगुणवर्धंक व्रत-

भ्रतोऽन्यतमया वृत्या जीवंस्तु स्नातको द्विजः । स्वर्गायुष्ययशस्यानि व्रतानीमानि घारयेत् ॥ १३ ॥ (६)

(ग्रतः) इसलिए (स्नातकः द्विजः) स्नातक गृहस्थी द्विज (ग्रन्यत-मया) निर्धारित [१। ५७-६१] वृत्तियों में से ग्रेपेक्षाकृत किसी श्रेष्ठ (वृत्त्या) ग्राजीविका से (जीवन्) जोवनिर्वाह करते हुए (स्वर्ग-प्रायुष्य-यशस्यानि इमानि व्रतानि धारयेत्) सुख, ग्रायु ग्रीर यश देने वाले इन व्रतों को धारण करे—।। १३।।

आनुश्रीत्जनः मनुस्वर्गको सुख का पर्यायवाची मानते हैं। द्रष्टव्य ३। ७९ पर समीक्षा।

गृहस्थों के लिये सत्वगुणवर्धक व्रत-

वेदोदितं स्वकं कर्मं नित्यं कुर्यादतिन्द्रतः। तद्धि कुर्वन् यथाशक्ति प्राप्नोति परमां गतिम्.।। १४ ।। (७)

ब्राह्मणादि द्विज (वेदोदितं स्वकं कर्म) वेदोक्त अपने कर्म को (अतिन्द्रितः नित्यं कुर्यात्) आलस्य छोड़के नित्य किया करें (तत् हि यथा- शक्ति कुर्वत्) उसको अपने सामर्थ्यं के अनुसार करते हुए (परमां गित प्राप्नोति) मुक्ति पर्यन्त पदार्थों को प्राप्त होते हैं।। १४।। (सं वि १७७)

ग्रधमं से धनसंग्रह न करें-

नेहेतार्थान्त्रसङ्गेन न यिरुद्धेन कर्मगा। न विद्यमानेष्वर्थेषु नार्त्यामपि यतस्ततः ॥ १५ ॥ (८) गृहस्थ (प्रसंगेन ग्रर्थान् न ईहेत) कभी किसी दुष्ट के प्रसंग से द्रव्य-संचित न करे (न विरुद्धेन कर्मणा) न विरुद्ध कर्म से (न विद्यमानेषु + ग्रर्थेषु यतस्ततः) न विद्यमान पदार्थ होते हुए उनको गुष्त रखके ग्रथवा दूसरे से छल करके ग्रीर (न + ग्रार्त्याम् + ग्रिप) चाहे कितना ही दुःख पड़े तदिप ग्रधमं से द्रव्यसंचय वभी न करे।। १५।। (सं० वि० १७७)

इन्द्रियासक्ति-निषेध-

इन्द्रियार्थेषु सर्वेषु न प्रसज्येत कामतः। स्रतिप्रसक्ति चेतेषां मनसा संनिवर्तयेत्।। १६॥ (६)

(सर्वेषु इन्द्रियार्थेषु कामतः न प्रसज्येत) इन्द्रियों के विषयों में काम से कभी न फंसे (च) ग्रौर (एतेषाम् ग्रतिप्रसिक्तम्) विषयों की ग्रत्यन्त प्रसिक्त ग्रर्थात् प्रसंग को (मनसा संनिवर्तयेत्) मन से ग्रच्छे प्रकार दूर करता रहे।। १६॥ (सं० वि० १७७)

स्वाघ्याय से कृतकृत्यता-

सर्वान्परित्यजेदर्थान्स्वाध्यायस्य विरोधिनः । यथातथाऽध्यापयंस्तु सा ह्यस्य कृतकृत्यता ॥ १७ ॥ (१०)

(स्वाघ्यायस्य विरोधिनः सर्वान् प्रर्थान् परित्यजेत्) जो स्वाघ्याय भ्रीर धर्मविरोधी व्यवहार वा पदार्थ हैं उन सब को छोड़ देवे (यथा तथा भ्रष्टयापयन् तु) जिस किमी प्रकार से विद्या को पढ़ाते रहना ही (सा हि + भ्रस्य कृतकृत्यता) गृहस्थ को कृतकृत्य होना है।। १७।। (सं० वि० १७८)

अर्जुर्गोट्डनः स्वाध्याय के विस्तृत ग्रयं के लिए देखिए २ । ८२ [२ । १०७] पर ग्रनुशीलन ।

वयसः कर्मणोऽपंस्य श्रुतस्याभिजनस्य च। वेषवाग्बुद्धिसारूप्यमाचरन्विचरेदिह् ॥ १८॥

(वयसः कर्मणः + ग्रर्थंस्य श्रृतस्य च ग्रभिजनस्य) ग्रपने ग्रायु, कर्म, धन, वेद ग्रीर कुल के ग्रनुसार (वेष-वाक्-बुद्धि-सारूप्यम् ग्राचरन्) वेष, वाणी ग्रीर बुद्धि का व्यवहार करता हुन्ना (इह) इस संसार में (विचरेत्) विचरण करे, रहे ॥ १८॥

**अन्त्र्योत्जनाः १**८ वां श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है-

१. प्रसंगविरोध— यह स्लोक पूर्वापर प्रसंगविरुद्ध है और उस पूर्वापर प्रसंग को भंग कर रहा है। १७ और १६ वें स्लोक में स्वाध्याय का प्रसंग है। वीच में 'किस प्रकार विचरण करना चाहिये' यह कथन ग्रसंगत है, ग्रतः यह स्लोक प्रक्षिप्त है।

२. विषयविरोध—यह प्रस्तुत विषय से भी विरुद्ध है। इस बात का 'सत्वगुण-वर्षक' होने से कोई सम्बन्ध नहीं है श्रीर न ही यह कोई 'व्रत' हो सकता है [विस्तृत विवेचन ४। ३६-३६ क्लोकों पर देखिए]।

# बुद्धिवृद्धिकराण्याशु धन्यानि च हितानि च। नित्यं शास्त्राण्यवेश्वेत निगमांश्चेव वैदिकान् ॥ १६॥ (११)

हे स्त्रीपुरुषो ! तुन (यन्यानि स्रागु बुद्धिवृद्धिकराणि च हितानि शास्त्राणि) जो घर्म-धन स्रौर बुद्धधादि को स्रत्यन्त शोघ्न बढ़ाने हारे हित-कारी शास्त्र हैं उनको (च) स्रौर (वैदिकान् निगमान) वेद के भागों की विद्यास्रों को (नित्यम् स्रवेक्षेत) नित्य देखा करो ॥ १६ ॥ (सं० वि० १७८)

"जो शीघ्र बुद्धि, धन स्रौरहित को वृद्धि करने हारे झास्त्र स्रौर वेद हैं उनको नित्य सुनें स्रौर सुनावें, ब्रह्मचयिश्रम में जो पढ़े हों उनको स्त्री-पुरुष नित्य विचारा स्रौर पढ़ाया करें। (स॰ प्र॰ ६८)

# यया यया हि पुरुषः शास्त्रं समिधगच्छित । तया तथा विजानाति विज्ञानं चास्य रोचते ॥ २०॥ (१२)

(पुरुषः) मनुष्य (यथा-यथा शास्त्रं समिधगच्छिति) जैसे-जैसे शास्त्र का विचार कर उसके यथार्थ भावको प्राप्त होता है (तथा-तथा विजा-नाति) वैसे वैसे प्रधिक जानता जाता है (च) श्रीर (श्रस्य विज्ञानं रोचते) इसकी प्रीति विज्ञान ही में होती जाती है।। २०।। (सं० वि०१७८)

"क्योंकि जैसे-जैसे मनुष्य शास्त्रों को यथावत् जानता है वैसे-वैसे उस विद्या का विज्ञान बढ़ता जाता, उसी में रुचि बढ़ती रहती है।"
(स॰ प्र० ६८)

पंचयज्ञों के पालन का निर्देश-

# ऋषियज्ञं देवयज्ञं मूतयज्ञं च सर्वदा। नृयज्ञं पितृयज्ञं च यथाशक्ति न हापयेत्।। २१।। (१३)

(ऋषियज्ञं देवयज्ञं भूतयज्ञं नृयज्ञं च पितृयज्ञम्) ऋषियज्ञ, देवयज्ञ, बलिवेश्वदेवयज्ञ, श्रतिथियज्ञ श्रोर पितृयज्ञ इनको (सर्वदायथाशक्ति न हापयेत्) सदा हो जहां तक हो कभी न छोड़े ॥ २१ ॥

> एतानेके महायज्ञान्यज्ञशास्त्रविदो जनाः । अनीहमानाः सततिर्मान्द्रयेष्येव जुह्वति ॥ २२ ॥

(एके यज्ञशास्त्रविदः जनाः) कोई-कोई यज्ञशास्त्र के वेत्ता लोग (एतान् महा-

यज्ञान् ग्रनीहमानाः) इन महायज्ञों को न करके (इन्द्रियेषु + एव सततं जुह्विति) पांच इन्द्रियों में ही सदा हवन करते हैं ग्रथित् इन्द्रियों को विषयों में ग्रासक्त नहीं होने देते ॥ २२॥

## वाच्येके जुह्वित प्राणं प्राणे वाचं च सर्वदा। वाचि प्राणे च पश्यन्तो यज्ञनिवृत्तिमक्षयाम् ॥ २३ ॥

(एके) कोई-कोई (वाचि च प्राणे) वाणी और प्राण में ही (ग्रक्षयां यज्ञितवृंति पश्यन्तः) यज्ञ के ग्रक्षय फल का प्राप्त होना मानकर (सर्वदा) सदा ही (वाचि प्राणं च प्राणे वाचं जुह्वित) वाणी में प्राण का ग्रीर प्राण में वाणी का हवन करते हैं ग्रथित प्राणा ग्रीर वाणी का संयम करते हैं।। २३।।

# ज्ञानेनैवापरे विप्रा यजन्त्येतैर्मेखैः सदा। ज्ञानमूलां क्रियामेषां पत्रयन्तो ज्ञानचसुवा॥ २४॥

(ग्रपरे विप्राः) दूसरे कुछ विद्वान् (ज्ञानचक्षुषा) ज्ञान रूपी नेत्र से ही (एषां ज्ञानमूलां क्रियां पश्यन्तः) इन ज्ञानमूलक क्रियाग्रों की उत्पत्ति को देखते हुए (ज्ञानन + एव एतैः मखैः यजन्ति) ज्ञान से ही इन पञ्चमहायज्ञों को करते हैं ग्रथित् ब्रह्मज्ञान में ही तल्लीन रहते हैं। २४॥

आनुर्धीत्जनः २२ से २४ श्लोक निम्न 'ग्राधारों' के अनुसार प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं—

- १. ग्रन्सिंवरोध यह गृहस्थों के लिए कर्त्तंच्यों का विधान करने का प्रसंग है। मनु की यह निश्चित एवं मौिलक मान्यता है कि प्रत्येक गृहस्थ को दैनिक पांच महायज्ञ ग्रानवार्य रूप से करने चाहिएँ [३। ६७ ७२, ७५ ११८]। यहां तक कि वानप्रस्थी को भी इन यज्ञों का पालन ग्रानवार्य कहा है [६। ४, ५, ७ १२]। इनसे पहले वाले श्लोकों में भी स्पष्ट निर्देश है "यथाशक्ति न हापयेत्" ग्रार्थात् 'जहां तक यत्न हो सके इन यज्ञों को न छोड़े। 'इन श्लोकों में यज्ञों के विकल्प दिये हैं ग्रीर कुछ शास्त्र-वेत्ताग्रों के मत हैं। इन विकल्गों के वर्णन से यह ग्राभिप्राय स्पष्ट हो रहा है कि उपर्युक्त यज्ञों के स्थान पर ग्रामुक पद्धित भी ग्रापनायी जा सकती है। ये विकल्प या भिन्न व्यवस्थाएँ मनु की उक्त मान्यता एवं व्यवस्था के विरुद्ध हैं, ग्रतः ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं।
- २. प्रसंगिक्रोध—ये श्लोक पूर्वापर प्रसंगिवरुद्ध हैं। २१ वें श्लोक में पांच यज्ञों का विधान है और २५ वें श्लोक में तथा आगे उसकी अर्थवादरूप में व्याख्या है। इस पूर्वापर सम्बद्धता क्रम को इन श्लोकों ने भग कर दिया है, अतः ये प्रसंगिवरुद्ध होने से भी प्रक्षिप्त हैं।
- ३. **विषयविरोध**—यज्ञों का विधान श्रौर उनकी विधियों के विषय का वर्णन तृतीय ग्रध्याय में है। यहां केवल कर्त्तब्यों या व्रतों का विषय है [१४, २५६]। इस

विषय में होम की भिन्नविधियां देना विषयविरुद्ध है। यदि ये विधियां मौलिक होतीं तो इनका वर्णन तृतीय श्रष्ट्याय में ही विषयसम्मत कहा जा सकता था, क्योंकि मनु ने रवयं विषयों का एक निश्चित क्रम बनाया हुआ है, श्रतः वे स्वयं अपने निश्चित विषयक्रम से बाहर नहीं जा सकते। इस प्रकार इन विकल्पों का वर्णन यहां मौलिक नहीं है।

ग्रग्निहोत्र का विधान---

# अग्निहोत्रं च जुहुयादाद्यन्ते द्युनिशोः सदा । दर्शेन चार्धमासान्ते पौर्णमासेन चैव हि ॥ २५ ॥ (१४)

गृहस्थ (सदा) प्रतिदिन (द्यु-निशोः ग्राद्यन्ते) दिन-रात के ग्रादि ग्रौर ग्रंत में ग्रर्थात् सायं प्रातः सन्धिवेलाग्रों में (ग्रग्निहोत्रम्) ग्रग्निहोत्र (जुहु-यात्)करे(च)ग्रौर(अर्धमासान्ते-दर्शेन)ग्राथे मास के ग्रन्त में दर्शयज्ञ ग्रर्थात् ग्रमावस्या का यज्ञ करे (च) तथा (एव हि पौर्णमासेन) इसी प्रकार मास पूर्ण होने पर पूर्णमा के दिन पौर्णमास यज्ञ करे ॥ २५ ॥

## सस्यान्ते नवसस्येष्टचा तथर्त्वन्ते द्विजोऽष्टवरैः । पशुना त्वयनस्यादौ समान्ते सौमिकमर्ज्वः ॥ २६ ॥

(द्विजः) द्विज को चाहिए कि वह (सस्यान्ते नवसस्येष्टचा) अन्न पकने के बाद 'नवसस्येष्टि यज्ञ' (तथा ऋतु — अन्ते अध्वरैः) उसी प्रकार ऋतुओं की समाप्ति पर 'ऋतुयज्ञ' (अयनस्य आदौ तु पशुना) अयनों के आदि में 'पशुयज्ञ' (समान्ते सौमिकै-मंकैः) वर्ष के अन्त में अग्निष्टोम आदि यज्ञों को करे।। २६।।

# नानिष्ट्वा नवसस्येष्टचा पशुना चाग्निमान्द्विजः। नवान्नमद्यान्त्रांसं वा दीर्घमायुजिजीविषुः॥ २७॥

(दीर्घम् + म्रायुः जिजीविषुः म्रिग्निमान् द्विजः) लम्बी म्रायु की कामना करने वाला ग्रग्निहोत्री द्विज (नवसस्येष्ट्या च पशुना म्रनिष्ट्वा) 'नवसस्येष्टि यज्ञ' म्रौर 'पशुयज्ञ' किये बिना (नवं + म्रन्नं वा मासं न म्रद्यात्) नये म्रन्न भ्रौर मास को न खाये ॥ २७॥

## नवेनार्नाचता ह्यस्य पशुहब्येन चाग्नय:। प्राराानेवात् मिच्छन्ति नवान्नामिषगधिन:।। २८।।

(हि) क्योंकि (नवेन पशुह्रव्येन ग्रनिवताः) नये ग्रन्न ग्रौर नये पशुमांस से बिना पूजी हुई (ग्रग्नयः) यज्ञाग्नियां (ग्रस्य नवान्न ग्रामिषगिधनः) इस नये ग्रन्न ग्रौर मांस को खाने की ग्रभिलावा रखने वाले व्यक्ति के (प्राग्गान् + एव + ग्रत्तुम् + इच्छन्ति) प्राणों को ही खाना चाहती हैं॥ २८॥

आनुशीला : २६ से २८ इलोक निम्न ग्रावार पर प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं—

१. अन्तिवरोध: मांसमक्षण और पशुयक्त अनुविश्व — इन श्लोकों में दो मान्यताएं विंग्ति हैं — एक तो — पशुयक्त करना अथवा यक्त में पशुमांस की आहुति देना और दूसरी — मांसभक्षण को उचित मानना। ये दोनों ही मान्यताएं मनु की मौलिक मान्यताओं के विश्व हैं। यदि इन्हें मनुसम्मत कहा जायेगा तो मनुस्मृति की आधारभूत व्यवस्था ही खडित हो जाती है। नीचे इस सम्बन्ध में मनु की कुछ मान्यताओं का उल्लेख किया जा रहा है जिनसे एकसाथ ही यह सिद्ध हो जायेगा कि (१) सर्वप्रकार की हिंस: या मांसभक्षण मनुविश्व है, (२) पशुयक्त मनुविश्व है, और (३) यक्त के उद्देश्य से पशुहिंसा करना भी मनुविश्व है। यथा — (१) मनु ने गृहस्थियों और वानप्रस्थियों के लिए अनिवार्य रूप से पांच महायक्तों का विधान किया है। इन यक्तों के विधान का मुख्य उद्देश्य हिंसा की निवृत्ति ही है —

पञ्चसूना गृहस्थस्य चुल्ली पेषण्युपस्करः । कण्डनी चोदकुम्भरच बध्यते यास्तु वाहयन् ॥ तासां क्रमेशा सर्वासां निष्कृत्यर्थं महाविभिः । पञ्च क्लुप्ताः महायज्ञाः प्रत्यहं गृहमेधिनाम् ॥ ३ । ६८, ६६ ॥

जो व्यक्ति दैनिक जीवनचर्या में स्रज्ञानवश होने वाली छोटी-छोटी हिंसाओं की निवृत्ति के लिए भी प्रायश्चित्त का विधान करता है, जिसमें परप्राणीपीड़ा की भावना भी नहीं है और जो स्राजीविका भी ऐसी प्रपनाने का विधान करता है जिसमें किसी प्राणी को पीड़ा न पहुँचे [४।२], जो पशुश्रों की सवारी करते हुए उनको चाबुक भी इस प्रकार मारने के लिए कहता है जिससे वे संतप्त न हों [४।६८], वह व्यक्ति पशुश्रों की हिंसा और मांसभक्षण का विधान कदापि नहीं कर सकता। यह सर्वया स्रसंभव है। स्राश्चर्य की बात तो यह है कि छोटी-छोटी हिंसा मों के प्रायश्चित्त के लिए स्रयति उनके पाप की शुद्धि के लिए ही मनु पांच यज्ञों का विधान कर रहे हैं और फिर लोग यज्ञों में भी हिंसा करने को मनुसम्मत सिद्ध करना चाहते हैं। यदि ऐसा है तो यज्ञों से पापशुद्धि ही क्या हुई ?

इसके श्रतिरिक्त ५। ४८, ४१, ५१ में मनुने मब प्रकार के मासभक्षण का निषेष एवं निन्दा की है तथा मांसभक्षण में थोड़ा-सा भी सहयोग देने वाले को 'पापी' घोषित किया है—

> अनुमन्ता विशसिता निहन्ता क्रयदिकयी। संस्कृती चौपहत्ती च कादकव्वेति घातकाः॥ ६ । ५१ ॥

मनुस्मृति में ग्रन्य ग्रनेक स्थानों पर मांसभक्षण का निषेध है श्रीर हिंसक की निन्दा तथा ग्रहिसक की प्रशंसा एवं श्रहिसा की प्रेरणा है—

- (क) "वर्जयेत् मधुमांसं च प्राश्मिनां चैव हिंसनम्।" (२। १५२ [१७७])
- (स) "वर्जयेत् मधुमांसम्" (६। १४)
- (ग) "हिंसारतक्व यो नित्यं नेहासी मुखमेधते।" (४। १७०)
- (घ) ''यो ग्रहिसकानि मूतानि हिनस्ति आत्मसुलेच्छया। स जीवंश्च मृतश्चेत्र न क्यचित् सुलमेघते''। ४। ४४।।
- (ङ) ''ब्रह्लिः दमदानाभ्यां जयेतृ स्वर्गं तथाव्रतः ।'' (४ । २४६)
- (च) "विचरेत् नियतः नित्यं सर्वभूतानि ग्रपीडयन् ॥" (६ । ५२)
- (छ) ''ग्रहिसया च मूतानां ग्रम्तत्वाय कल्पते ।'' (६। ६०)

इन सभी प्रमाणों से यह सिद्ध है कि मनु सर्वप्रकार की हिंसा का निषेध ग्रीर निन्दा करते हैं। तृतीय ग्रष्ट्याय के यज्ञ-प्रसंगों में मनु ने कहीं भी मांसयज्ञ का विधान नहीं किया है। ग्रीर वानप्रस्थ के प्रसंग में तो मनु ने स्पष्टतः कह दिया है कि ग्रन्नों से ही यज्ञ करे ग्रीर वह भी 'मेध्य' = शुभ ग्रन्नों से —

> मुन्यन्नैः विविधैः मेध्यैः शाकमूलफलेन वा। एतानेव महायज्ञान् निवंपेत् विधिपूर्वकम् ॥ ६ । ५ ॥

इस प्रकार इन श्लोकों में प्रदक्षित मान्यता का मनुकी मौलिक मान्यतास्रों के साथ विरोध है, स्रतः ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं।

- (२) वेदिवरुद्धः मांसमक्षण श्रीर पशुयक्त के चिरोध में वेद के प्रमाण— इस प्रसंग में मांसभक्षण की सिद्धि के लिए प्रक्षेपकर्त्ताध्रों ने यज्ञ की श्राड़ ली है। यज्ञों का विधान वेदों में है। श्रतः यहाँ वेदों के ही यज्ञसम्बन्धी प्रमाण प्रस्तुत किये जा रहे हैं जिनसे पता चलेगा कि ग्रपनी स्वार्थिसिद्धि के लिए स्वार्थी लोगों ने मिथ्या ही यज्ञ श्रीर वेद को बदनाम किया है—
- (क) 'म्रघ्वर' शब्द ऋग्वेद में १।२३।१७॥ १।१३४।७॥ १।४४। १३॥३।२४।२॥ ७।७२।४॥ ८।६। ८॥ यजुर्वेद में ३७।१६॥३।११॥ २१।४७ म्रादि म्रनेक स्थानों पर यज्ञार्य में प्रयुक्त हुमा है। इस शब्द की निरुक्ति करते हुए ऋषि यास्क लिखते हैं—''अध्वर इति यज्ञनाम, ध्वरित हिसाकर्मा तस्म्रतिषेषः'' [नि०३।१७॥ १।७] मर्यात् 'म्रघ्वर' यज्ञ का नाम है। 'ध्वर' हिसार्यंक धातु से बना है। जिसमें हिसा न हो उसे म्रघ्वर—यज्ञ कहते हैं। इस सज्ञा से स्पष्ट है कि यज्ञों में किसी भी प्रकार की हिसा नहीं होती। यज्ञ के नाम पर पशुहिंसा करना स्वार्थी लोगों की उदरपूर्ति-हेतु कल्पना है।

- (ल) यजुर्वेद को कर्मकाण्ड का वेद माना जाता है। उसके प्रथम मन्त्र में ही पशुद्रों की ग्राहिसा की कामना है—''यजमानस्य पशुन् पाहि'' [यजु १।१] ग्रर्थात् 'यज्ञ करने वाले के पशुग्रों की रक्षा कीजिए।'
- (ग) मांसाहारियों को यज्ञ सम्पादन का श्रिथकार नहीं यज्ञों में मांसविधान की चर्चा तो बहुत दूर की बात है। वेदों में यज्ञ-विधान प्रसंगों में केवल यज्ञीय प्रवृत्ति के, ग्रन्नाहारी (मांसाहारी नहीं) व्यक्तियों को ही यज्ञ करने का विधान है। निम्न वेदमन्त्र प्रमाणरूप में उल्लेखनीय है —

''क्रजीदः उत यज्ञियासः पञ्चजनाः मम होत्रं जुषघ्वम् ।''

(ऋ०१०। ५३।४)

त्रथात् केवल ग्रन्नाहारी (मासाहारी नहीं), ग्रीर यज्ञीय प्रवृत्ति वाले पाचों प्रकार के (ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र वर्ण ग्रीर निषाद) व्यक्ति यज्ञ-सम्पादन करें।

निरुक्तकार ने 'ऊर्ज' की व्युत्पत्ति ग्रीर ग्रथं दिये हैं — क्रिनित ग्रन्तनाम, क्रजंयित इति सतः।'' [निरु०३।२।७] ग्रथित् 'ऊर्ज' ग्रन्न को कहते हैं क्योंकि यह शरीर को प्राणशक्ति प्रदान करता है।

३. शैलीगत श्राधार—२७—२८ श्लोकों की शैलीभी अयुक्तियुक्त है। नये अन्न या पशुमांस को यज्ञ में डाले बिना खाने से यज्ञाग्नि खाने वाले के प्राणों को कैसे खा जायेगी? उसका और खाने का क्या सम्बन्ध है? और फिर नया अन्न तो प्रतिवर्ष होता है किन्तु नये वर्ष के साथ नया मांस कैसे हुआ।? इस प्रकार की शैली मनुसम्मत नहीं है।

अतिथिसत्कार का विधान---

म्रासनाशनशय्याभिरद्भिर्म् लफलेन वा । नास्य कश्चिद्वसेद् गेहे शक्तिदोऽनचितोऽतिथिः ॥२६॥ (१४)

(ग्रस्य गेहे) इस गृहस्थी के घर में (किश्चत् ग्रतिथिः) कोई भी ग्रतिथि (शिवततः) शिवत के ग्रनुसार (ग्रासन + ग्रशन शय्याभिः) ग्रासन, भोजन, बिछौना ग्रादि से (वा) ग्रथवा (ग्रिड्भः-मूल-फिलेन) जल, कन्दमूल ग्रीर फल ग्रादि से (ग्रनिंवतः न वसेत्) बिना सत्कार किये न रहे ग्रर्थात् यथाशिकत सब का सत्कार करना चाहिये ॥ २६॥

सत्कार के भ्रयोग्य व्यक्ति --

प<del>ाखण्डिनो विकर्मस्</del>यान्बेडालव्रतिकाञ्छठान् । हेतुकान्बकवृत्तींदच वाङ्मात्रेगापि नार्चयेत् ॥ ३० ॥ (१६) (पाखण्डिनः) पाखण्डी (विकर्मस्थान्) वेदों की स्राज्ञा के विरुद्ध चलने वाले (बैडालव्रतिकान्) बिडालवृत्ति वाले [४।१६४] (शठान्) हठी (हैतुकान्) बकवादो (च) ग्रौर (बकवृत्तीन्) बगुलाभक्त मनुष्यों का [४।१६६] (वाङ्मात्रेण + ग्रीप न अर्चयेत्) वाणी से भी सत्कार नहीं करना चाहिए।।३०॥ (पू० प्र०१४३)

"िकन्तु जो पाखण्डी, वेदिनन्दक, नास्तिक, ईश्वर वेद ग्रीर धर्म को न मानें ग्रधमिचरण करने हारे हिंसक, शठ मिध्याभिमानी, कुतर्की ग्रीर बकवृत्ति ग्रर्थात् पराये पदार्थं हरने वा बहकाने में बगुले के समान ग्रतिथि वेषधारी बनके ग्रावें उनका वचनमात्र से भी सत्कार गृहस्थ कभी न करे।" (सं० वि० १५०)

'(पाखंडी) ग्रर्थात् वेदनिन्दक, वेदिविरुद्ध ग्राचरण करने हारे (विकर्मस्थ) जो वेदिविरुद्ध कर्म का कर्त्ता मिथ्याभाषणादियुक्त, जैसे बिड़ाल छिप ग्रीर स्थिर रहकर ताकता-ताकता भपट से मूषे ग्रादि प्राणियों को मार ग्रपना पेट भरता है, वैसे जनों का नाम बैडालवृत्ति (शठ) ग्रर्थात् हठी, दुराग्रही, ग्रिभमानी ग्राप जाने नहीं, ग्रीरों का कहा माने नहीं (हैतुक) कुतर्की, व्यर्थ बकने वाले जैसे कि ग्राजकल के वेदान्ती बकते हैं, हम ब्रह्म ग्रीर जगत् मिथ्या है, वेदादि शास्त्र ग्रीर ईश्वर भी कल्पित है, इत्यादि गपोड़ी हांकने वाले (बकवृत्ति) जैसे बक एक पैर उठा, ध्यानावस्थित के समान होकर भट मच्छी के प्राण् हरके ग्रपना स्वार्थ सिद्ध करता है, वैसे ग्राजकल के वैरागी ग्रीर साखो ग्रादि हठी दुराग्रही, वेदिवरोधी हैं; ऐसों का सत्कार वाणीमात्र से भी न करना चाहिए।'' (स० प्र० १०३)

सत्कार के योग्य व्यक्ति-

# वेदविद्याद्रतस्नाताञ्छ्रोत्रियान्गृहमेषिनः । पूजयेद्धन्यकन्येन विपरीतांश्च वर्जयेत् ॥ ३१ ॥ (१७)

(वेदिवद्याव्रतस्तातान्) वेदों के विद्वान्, ज्ञानी ग्रीर जो ब्रह्मचर्य व्रत का पालन करके स्तातक बने हैं उनका, तथा (श्रोत्रियान् गृहमेधिनः) वेद-पाठी =वेदज्ञाता गृहस्थियों का (हव्यकव्येन) भोज्य पदार्थों ग्रीर वस्त्रदान ग्रादि से (पूजयेत्) सत्कार करे (विपरीतान् च वर्जयेत्) ग्रीर जो इनसे विपरीत हैं उन्हें छोड़दे ।। ३१।।

अप्रमुख्यीत्जनः हव्य-कव्य शक्वों का विवेचन--हव्य-कव्य के सम्बन्ध में परवर्त्ती टीकाकारों---भाष्यकारों को पर्याप्त भ्रान्ति रही है। वे परवर्त्ती पौरास्मिक रूढ़ायों के ग्राधार पर इन्हें मृतक पितृश्राद्ध ग्रादि के साथ जोड़ते हैं, मनुस्मृति में इनका ग्रयं मृतकश्राद्ध ग्रादि से सम्बन्धित नहीं है। वस्तुतः बात यह है कि मनु मृतकश्राद्ध को मानते ही नहीं। यह इस क्लोक से भी सिद्ध है। यहां स्पष्टतः जीवित विद्वानों को हब्य-कब्य देने का कथन कर रहे हैं [ग्रन्य प्रमाण द्रष्टब्य हैं ३। ६१-६२ और ३।२६४ की समीक्षा में] मनुस्मृति में इनके घात्वनुसारी ग्रथं हैं—-

- (क) 'हु दानादानयोः' (जुहो०) घातु से 'यत्' प्रत्यय के योग से हव्य शब्द बनता है। यज्ञप्रसंग में ह्व्य का प्रयं हवीं वि = प्राहुतियां [निरु० ८।७] होता है, किन्तु व्यवहार में 'ह्व्यम् = अत्तव्यम् द्वयम्' 'दातद्यं दानादिकं वा' = धार्मिक विद्वानों [४।३०-३१] को भोज्य पदार्थों का भोजन ग्रादि का दान 'हव्य' कहलाता है।
- (ल) कव्य शब्द 'कवि' प्रातिपदिक से साघ्वर्थ या हितार्थ में 'यत्' के योग से बनता है। किव शब्द का अर्थ भी क्रान्तदर्शी स्मृष्टमद्रष्टा विद्वान् होता है [द्रष्टव्य २।१२६ (२।१५१) पर अनुशीलन]। 'कव्यः क्रान्तप्रज्ञाश्च विद्वांसः, तेभ्यो हितानि कर्माणि कथ्यानि'' [ऋ० द० यजु० २ ' २६]। 'कथ्यः हितार्थ प्रवत्तं द्रव्यम्' विद्वानों के हित के लिए दिये जाने वाले धन, वस्त्र आदि दान 'कव्य' कहलाते हैं।
- (ग) किन्तु जहां 'हुव्य-कव्य का युःम शब्द के रूप में प्रयोग होता है, वहां इसका समन्वित और विस्तृत अर्थे होता है—-'विद्वानों को दान में दिये जाने वाले भोजन-छादन, उपहार आदि सम्बन्धी सभी पदार्थ।'

भिक्षा एवं बलिवैश्वदेव का विधान-

शक्तितोऽपचमानेम्यो दातव्यं गृहमेधिना । संविभागश्च मूतेम्यः कत्तंक्योऽनुपरोधतः ॥ ३२॥ (१५)

(गृहमेधिना) गृहस्थो को (शिक्ततः + प्रपचनाने स्यः) ग्रपने हाथ से जो पका नहीं सकते हैं, ऐसे ब्रह्मचारी, संन्यासी ग्रादि को (दातव्यम्) ग्रन्त देना चाहिए (च) ग्रीर (ग्रनुपरोधतः) जिससे परिवार के भरण-पोषण में बाधा न पड़े इस प्रकार (भूते स्यः सिवभागः कर्तव्यः) प्राणियों — ग्रसहाय, विकलांगादि मनुष्यों तथा कुत्ता, पक्षी ग्रादि के लिये भे। जन का भाग भी निकालना चाहिए।। ३२।।

भूख की ग्रवस्था में राजा से धनग्रहण-

राजतो धनमन्विच्छेस्संसीदन्स्नातकः श्रुघा।

याज्यान्तेवासिनोर्वाऽपि त्वन्यत इति स्थितिः।। ३३॥

(स्नातकः क्षुघा संसीदन्) स्नातक भूख से पीड़ित होता हुम्रा (राजतः) राजा से

(अपि वा) अथवा (याज्य + भ्रन्तेवासिनः धनम् + भ्रन्विच्छेत्) यजमान अथवा किसी शिष्य से धन मांगले (अन्यतः तुन इति स्थितिः) श्रीर किसी से नहीं मांगे, ऐसी मर्यादा है।। ३३।।

#### न सीदेत्स्तातको विप्रः शुषा शक्तः कथञ्चन । न जीर्णमलयद्वासा मवेच्च विभवे सति ॥ ३४ ॥

(स्नातकः विप्रः) स्नातक विद्वान् (क्षुघाशक्तः) भूख के वशीभूत होकर (कथंचन) कभी भी (न सीदेत्) दुःखी न हो (च) श्रौर (विभवे सित) धन होने पर (न जीर्गमलवत् वासा भवेत्) फटे-पुराने श्रौर मैंले कपड़ों में न रहे ॥ ३४ ॥

अन् श्रीत्वनः ३३-३४ श्लोक निम्न कारणों से प्रक्षिप्त हैं-

१. विषयविरोध--प्रस्तुत विषय का संकेत देने वाले श्लोक ४। १३ स्रौर ४। २५६ हैं। इन दोनों श्लोकों में विषय का संकेत निम्न पदों द्वारा स्पष्ट स्रौर निश्चित होता है---

प्रारम्भ में — ''स्वर्ग-म्रायुष्य-यशस्यानि वतानि इमानि धारयेत्'।। ४।१३॥ समाप्ति पर— ''स्नातकव्रतकल्पश्च सत्त्ववृद्धिकरः शुभः''।। ४।२५६॥

इन पदों से इस अध्याय के १३ से २४६ क्लोकों का विषय यह निश्चित हुआ कि इनमें—

- (क) ऐसे व्रतों का विधान होना चाहिए जो एक दृढ़ संकल्प के रूप में धारण किये जा सकते हों, ग्रीर—
- (ल) वे स्वर्ग, ग्रायु तथा यशदायक हों, तथा -
- (ग) सत्वगुणवर्धक हो प्रथित् सत्वगुण की वृद्धि से उनका सम्बन्ध होना चाहिये।

संक्षेप में प्रस्तुत विषय—'स्वर्ग-आयु-यश देने वाले सत्वगुणवर्धक व्रतों' का है। श्रव यहाँ विचारणीय वात यह है कि 'सत्वगुण' का क्या लक्षण माना जागे ? इसके उत्तर में मनु का ही ब्लोक आधाररूप में स्वीकार किया गया है—

वेदाम्यासः तपो ज्ञानं शौचिमिन्द्रियनिष्रहः ।
 धर्मिकियात्मिचिन्ता च सास्विकं गुरालक्षराम् ॥ १२।३१ ॥

त्रर्थात् — वेदाभ्यास, तप, ज्ञान, शौच = शुद्धि, इन्द्रियसंयम, धर्मक्रियात्रों का पालन, परमात्मा का या आत्मा का चिन्तन ये सत्वगुण के लक्षण हैं।

इस क्लोक में अन्य सभी बातें तो स्पष्ट हैं, 'धर्मक्रिया' शन्द पर कुछ और विचार करना अपेक्षित रह जाता है। धर्मक्रिया =धर्म के आचरण, धर्म के लक्षणों का वर्णन करने वाले क्लोकों से स्पष्ट हो जाते हैं—

षुतिः समा बमोऽस्तेयं शौचिमिन्द्रियनिप्रहः। षीविद्या सत्यमकोषो दशकं धर्मलक्षराम्।। ६। ६२।।

मनु ने १२। ३८ में सत्वगुण को श्रीर स्पष्ट कर दिया है--"सस्वस्य लक्ष्मणं धर्मः" श्रयदि--- 'धर्म सत्वगुण का लक्षण है।

इस प्रकार प्रस्तुत विषय में मनु के इन क्लोकों को आधार बनाकर 'धर्मक्रिया' शब्द के अन्तर्गत मनु द्वारा प्रोक्त लक्षणों [१२।३१], सभी धर्मलक्षणों [६।६२] धर्मों, जैसे—सदाचार [१।१०६], अहिंसा [६५२,६०;४।१७०,२४६], दान [४।२२७] आदि तथा धार्मिक कृत्यों, जैसे—पञ्चमहायज्ञ आदि का ग्रहण किया गया है। इन्हों को सत्वगुणवर्धक माना जायेगा।

इस म्राधार पर यह निश्चित हुम्रा कि १३ से २५६ श्लोकों में ऐसे वर्णन वाले श्लोक विषयसम्मत माने जायेंगे जो व्रत हों म्रर्थात् एक दृढ़संकल्प रूप में जिनको घारण किया जा सके म्रीर जो स्वर्ग-म्राधु-यशोदायक, सत्वगुणवर्षक हों। इस कसीटी पर जो श्लोक पूरे नहीं उतरेंगे, इसका मतलब यह होगा कि वे मनु के विषय-संकेत के म्रनुसार नहीं हैं; म्रतः वे विषय-विरुद्ध हैं। इस म्राधार पर वे प्रक्षिप्त कहलायेंगे।

- (१) ३३-४४ श्लोक विषयविरुद्ध हैं क्योंकि इनका 'सत्वगुण वर्धन' से ग्रीर 'त्रतों' से कोई सम्बन्ध नहीं है।
- २. प्रसंगिवरोध ये क्लोक पूर्वापर प्रसंगिवरुद्ध भी हैं। २१ वें क्लोक में पञ्चमहायज्ञों का विधान करके उसके ग्रियम क्लोकों में पंचमहायज्ञों के विस्तृत वर्णन का प्रसंग शुरू किया था। तदनुसार ३२ वें में बिलवैश्वदेवयज्ञ का वर्णन है भीर ३५ वें में स्वाध्याय का कथन होने से ऋषियज्ञ या ब्रह्मयज्ञ का निर्देश है। इस पूर्वापर यज्ञों के प्रसंग में स्नातक के क्षुधाकालीन कर्त्तं व्यों का कथन करना ग्रप्रा-संगिक है। इस ग्राधार पर भी ये क्लोक प्रक्षिष्त सिद्ध होते हैं।

स्वाघ्याय में तत्रर रहना---

वलृष्तकेशनखश्मश्रुर्वान्तः शुक्लाम्बरः शुचिः। स्वाध्याये चैव युक्तः स्यान्नित्यमात्महितेषु च ॥ ३४ ॥ (१६)

(क्लृप्त-केश-नल-शमश्रुः) केश, नालून ग्रीर दाढ़ी कटवाता रहे (दान्तः) संयमी रहे (शुक्लाम्बरः) स्वच्छ वस्त्र धारण करे (शुचिः) शुद्धता रखे (च) ग्रीर (नित्यं स्वाघ्याये च ग्रात्मिहतेषु युक्तः स्यात्) प्रतिदिन वेदों के स्वाघ्याय ग्रीर ग्रपनी ग्रात्मा की उन्नति में लगा रहे ॥ ३५॥ लाठी, कमण्डलु ग्रादि का धारण—

वंगवीं धारयेचिंटि सोवकं च कर्मण्डलुम्। यज्ञोपवीतं वेवं च शुमे रौक्मे च कुण्डले॥ ३६॥ (वैरावीं यष्टि धारयेत्) बांस की लाठी घारएा करे (च) स्रौर (सोदकं कमण्डलुम्) जलभरा कसंडलु (यज्ञोपवीतं वेदं च गुभे रौक्मे कुण्डले) यज्ञोपवीत, वेद तथा सुवर्णं से निर्मित सुन्दर कंुडल [==बाले] घारण करे ॥ ३६ ॥

त्याज्य बातें---

नेक्षेतोद्यन्तमादित्यं नास्तं यन्तं कदाचन । नोयसुष्टं न वारिस्यं न मध्यं नमसो गतम् ॥ ३७ ॥

(उद्यन्तम् ग्रस्त यन्तम् ग्रादित्यं कदाचन न + ईक्षेत) उदय होते हुए, ग्रस्त होते हुए सूर्यं को कभी न देखे (न उपसृष्टं न वारिस्थं न नभसः मध्यं गतम्) न ग्रह्ण लगे, न जल में प्रतिबिम्ब वाले, न ग्राकाश के बीच में गये सूर्यं को देखे ॥३९॥

> न लङ्घयेद्वत्सतन्त्रीं न प्रधावेच्च वर्षति। न चोदके निरीक्षेत स्वं रूपमिति धारणा॥३८॥

(वत्सतन्त्रीं न लङ्घयेत्) बछड़े के बौधने की रस्सी को कभी न लांधे (च) श्रीर (वर्षति न प्रधावेत्) बरसते में कभी न दौड़े (स्वयं रूपम् उदके न निरीसत) अपनी परछाई को पानी में न देखे (इति धाररणा) ऐसी मान्यता है।। ३८॥

मृदं गां दैवतं वित्रं घृतं मधु चतुष्पयम् । प्रदक्षिणानि कुर्वीत प्रज्ञातांत्रच वनस्पतीन् ॥ ३६ ॥

(मृदं गां दैवतं विप्रं घृतं मधु चतुष्पयं च प्रज्ञातान् वनस्पतीन्) मिट्टी, गाय, देवस्थान, ब्राह्मण, घी, शहद, चौराहा श्रौर प्रसिद्ध श्रर्थात् पूज्य वृक्षों — पीपल, बड़ ग्रादि को (प्रदक्षिगानि कुर्वीत) दायीं ओर रखके जाये।। ३६।।

# अनुर्योत्जनः ३६ से ३६ इलोक प्रक्षिप्त हैं-

- १. विषय-विरोध ये सभी श्लोक विषयबाह्य हैं। इनका सत्वगुणवर्धन' से कोई सम्बन्ध नहीं है श्रौर नहीं ये व्रत हैं। स्रतः विषय-विरोध के श्राधार पर ये प्रक्षिप्त हैं (विस्तृत जानकारी के लिए ४। ३३-३४ में 'विषय विरोध' शीर्षक ग्राधार की समीक्षा देखिए)।
- २. **प्रान्तिविरोध**—(१) २ । २० [४४] में पृथक्-पृथक् वर्णों के लिए पृथक्-पृथक् वृक्षों की लाठियां विहित हैं, ३६ वें में बांस की लाठी का विधान उससे भिन्त होने के कारण विरुद्ध है । (२) २ । २३ [४८], ७६ [१०१] इलोकों में सूर्य-दर्शन का विधान ग्रीर कथन है, ३७ वें में सूर्य-दर्शन का निषेध उसके विरुद्ध है ।
- ३. शैलीगत माभार—३७—३६ श्लोकों की शैली रूढ़ भीर स्रयुक्तियुक्त है। इनमें विणित बातों का न तो कोई कारण है भीर न इनमें कोई बुद्धिसंगत कारण हो सकता है। ३६ वें में विणित बातों तो व्यावहारिक रूप में समय ही नहीं है।

रजस्वलागमन-निषेध एवं उससे हानि-

नोषगच्छेत्प्रमत्तोऽपि स्त्रियमार्त्तवदर्शने । समःनशयने चैव न शयीत तया सह ॥ ४० ॥ (२०)

(प्रमत्तः न्-ग्रिप) कामातुर होता हुग्रा भी (ग्रार्तवदर्शने) मासिक धर्म के दिनों में (स्त्रियं न- न्-उपगच्छेत्) स्त्री से सम्भोग न करे (च) ग्रौर (तया सह समानशयने न शयीत) उसके साथ एक बिस्तर पर न सोये।। ४०।।

रजसाऽभिष्लुतां नारीं नरस्य ह्यापुगच्छतः। प्रज्ञा तेजो बलं चक्षुरायुक्चेव प्रहीयते।। ४१।। (२१)

(िह) क्योंकि (रजसा + ग्रिभिष्लुतां नारीं) रजस्वला स्त्री के (उप-गच्छतः नरस्य) पास जाने वाने = संभोग करने वाले मनुष्य के (प्रज्ञा तेजः बलं चक्षुः च ग्रायु एव प्रहीयते) बुद्धि, तेज, वल, नेत्रज्योति ग्रीर ग्रायु, ये सब घटते हैं ॥ ४१॥

रजस्वलागमन-त्याग से लाभ-

तां विवर्जयतस्तस्य रजसा समभिष्लुताम्। प्रज्ञा तेजो बलं चभुरायुक्चैव प्रवर्धते ॥ ४२ ॥ (२२)

(रजसा समिष्लुतां तां विवर्जयतः) रज निकलती हुई स्रर्थात् उस रजस्वला स्त्री से संभोग न करने वाले (तस्य) उस मनुष्य के (प्रज्ञा तेजः बलं चक्षुः च ग्रायुः एव प्रवर्धते) बुद्धि, तेज, बल, नेत्रज्योति ग्रौर ग्रायु ये सब बढते हैं।। ४२।।

स्त्री को किन ग्रवस्था थ्रों में न देखे-

नाइनीयाद्मार्यया सार्ध नैनामीक्षेत चाइनतीम्। क्षुत्रतीं जृष्टममारणां वा न चासीनां यथासुलम्।। ४३ ॥

(भार्यया सार्धं न + ग्रश्नीयात्) स्त्री के साथ एक थाली में भोजन न करे (च) ग्रौर (एनाम् ग्रश्नतीं न ईक्षेत) इसको खाते हुए न देखे (क्षुवतीम्) छींकती हुई को (जृम्भमाणाम्) जंभाई लेती हुई को (च) तथा (यथामुखम् ग्रासीनां न) मनमाने ग्रासन से सुखपूर्वक बैठी हुई को भी न देखे ॥ ४३॥

> नाञ्जयन्तीं स्वके नेत्रे न चाभ्यकामनावृताम् । न पश्येत्प्रसवन्तीं च तेजस्कामो द्विजीत्तमः ॥ ४४ ॥

(स्वके नैत्रे ग्रञ्जयन्तीं) ग्रपने नेत्रों में ग्रञ्जन लगाती हुई को (ग्रनावृताम्

ग्रम्यक्ताम्) नंगी होकर तैल लगाती हुई या नहाती हुई को (प्रंसवन्तीम्) जब वच्चा उत्पन्न कर रही हो तब (तेजस्कामः द्विजोत्तमः न पश्येत्) तेज की कामना रखने वाला द्विज उसे न देखे ॥ ४४ ॥

मल-मूत्रादि त्याग में वर्ज्य बातें -

नान्त्रमद्यादेकवासा न नग्नः स्नानमाचरेत्। न मुत्रं पथि कुर्वीत न भस्मनि न गोव्रजे।। ४४।।

(एकवासा ग्रन्नं न ग्रद्धात्) एक वस्त्र पहने भोजन न करे (नग्नः स्नानं न ग्राचरेत्) नंगा होकर स्नान न करे (पिथ भस्मिन गोव्रजे मूत्रं न कुर्वीत) मार्गं में राख़ में ,गौद्याला में पेद्याब न करे ॥ ४४ ॥

> न फालकृष्टे न जले न चित्यां न च पर्वते। न जीर्गादेवःयतने न चल्मीके कदाचन।। ४६॥ न ससस्वेषु गर्तेषु न गच्छन्नापि च स्चितः। न नदीतीरमासाद्यं न च पर्वतमस्तके।। ४७॥

(न फालकृष्टे) न जुते हुए खेत में (न जले) न पानी में (न चित्याम्) न इँटों के भट्टे या आवे में (न पर्वते) न पहाड़ पर (न जीए देवायतने) न पुराने खण्डहर पड़े देवालय में (न कदाचन वल्मीके) न कभी दीमक की बंबी (=वमीठा) में (न ससत्वेषु गर्तेषु) न जीव रह रहे हों ऐसे बिलों में (न गच्छन्) न चलते हुए (न स्थितः) न खड़े हुए (न नदीतीरम् + आसाद्य) न नदी के किनारे पर (च) और (न पर्वतमस्तके) और न पहाड़ के शिखर पर पेशाब करे॥ ४६,४७॥

वाय्विग्नितिप्रमादित्यमयः पश्यंस्तर्थेव गाः। न कदाचन कुर्जीत विष्मृत्रस्य विसर्जनम्॥४८॥

(तथैव) उसी प्रकार (वायु-ग्रग्नि-विप्रम् + ग्रादित्यम् + ग्रपः गाः पश्यन्) वायु, ग्रग्नि, ब्राह्मण, सूर्य, जल ग्रौर गौ को देखते हुए (कदाचित् विट्-प्रत्रस्य विसर्जन न कुर्वीत) कभी भी मल-मूत्र का त्याग न करे ॥ ४८ ॥

> तिरस्कृत्योज्बरेत्काष्ठलोष्ठपत्रतृगादिना । नियम्य प्रयतो बाचं संत्रीताङ्गोऽवगुण्ठितः ॥ ४६ ॥

(काष्ठ-लोष्ठ-पत्र-तृण-म्रादिना तिरस्कृत्य) लकड़ी, मिट्टी का ढेर, शाखा, घास म्रादि की म्रोट करके—छिपाकर (प्रयतः वाच नियम्य) प्रयत्नपूर्वक वाणी पर सयम रखते हुए (ग्रवगुण्ठितः) शरीर को कपड़े से ढककर (संवीताज्जः) मञ्जों को = शरीर को इकट्ठा = संकुचित-सा करके (उच्चरेत्) मल-मूत्र का त्याग करे ॥ ४९ ॥

> मूत्रोच्चारसमुत्सगं दिवा कुर्यादुवङ्गुलः। दक्षिणामिमुलो रात्रो संध्ययोश्च तथा दिवा ।। ४० ।।

(दिवा तथा संघ्ययोः) दिन में तथा दोनों संघ्याग्नों में (उदङ्मुखः) उत्तर की श्रोर मुख करके (रात्रौ दक्षिण ग्रभिमुखः) रात में दक्षिण की श्रोर मुख करके (मूत्र-उच्चार-समुत्सर्गं कुर्यात्) जिस किसी प्रकार सुख श्रनुभव करे उघर मुख करके मल-मूत्र का त्याग करे।। ४०।।

खायायामन्यकारे वा रात्रावहनि वा द्विजः। ययासुल्तमुक्तः कुर्यात्प्राणवाधामयेषु च ॥ ५१ ॥

(द्विजः) द्विज (रात्रौ वा महिन) रात या दिन में (छायायाम् + ग्रन्धकारे वा) बादलों की छाया हो जाने पर भयवा कुहरे ग्रादि से ग्रन्धेरा हो जाने पर (च) ग्रौर (प्राण-बाधाभयेषु) चोर, सिंह ग्रादि किसी कारण से प्राणबाधा का भय उपस्थित होने पर (यथामुखमुखः कुर्यात्) जिस किसी प्रकार सुख ग्रनुभव करे उधर ही मुख करके मल-मूत्र त्याग करे।। ५१।:

प्रत्योग्न प्रतिसूर्यं च प्रतिसोमोदकद्विजान्। प्रतिगां प्रतिवातं च प्रज्ञा नश्यति मेहतः॥ ५२॥

(प्रति + म्रिंग्न प्रतिसूर्यं प्रतिसोम + उदक-द्विजान् प्रतिगां च प्रतिवातम्) म्रिंग्न के सामने, सूर्यं के सामने. चन्द्रमा, जल, ब्राह्मण, गाय, हवा, इनकी म्रोर मुख करके (मेहतः) मल-मूत्र त्याग करने से (प्रज्ञा नश्यित) मनुष्य की बुद्धि नष्ट हो जाती है।। ५२।।

विविध त्याज्य वातें---

नाग्नि मुखेनोपधमेन्नग्नां नेक्षेत च स्त्रियम्। नामेष्यं प्रक्षिपेदग्नौ न च पादौ प्रतापयेतु॥ ५३॥

(ग्रिंग्नं मुखेन न उपधमेत्) ग्राग को कभी मुख से न फूँके (च) ग्रीर (नग्नां स्त्रियं न + ईक्षेत) नंगी स्त्री को न देखे (ग्रग्नौ ग्रमेघ्यं न प्रक्षिपेत्) ग्रग्नि में कोई गन्दी वस्तु [विष्ठा ग्रादि] न फेंके (च) ग्रीर (पादौ न प्रतापयेत्) ग्राग में पैरों को न सेके = तापे ॥ ५३ ॥

> म्रवस्तान्नोपदध्याच्च न चैनममिलङ्घयेत्। न चैनं पादतः कुर्यान्न प्राल्याघमाचरेत्॥ ५४॥

(च) तथा इस म्राग को (म्रामस्ताल + न + उपदब्यात) खाट म्रादि के नीचे न रखे (च) म्रीर (एनं न म्रामिलङ घयेत्) इसे कभी न लांघे (न च + एनं पादतः कुर्यात्) म्रीर न इसे पैरों से स्पर्श करे — हटाये (प्राणबार्ध न म्राचरेत्) कोई ऐसा काम न करे जिससे प्राणों का भय हो ॥ ४४॥

> नाइनीयात्संषिवेलायां न गच्छेन्नापि संविद्येत् । न चैव प्रलिखेड् मूर्मि नात्मनोपहरेत्ल्रजम् ॥ ४४ ॥

(सन्धिवेलायाम्) संघ्या के समय (न + ग्रव्नीयात्) न खाये (न गच्छेत्) न कहीं रास्ते पर जाये (न संविधेत्) न सोये (च) श्रौर (न भूमि प्रलिखेत्) न भूमि को कुरेदे (न + ग्रात्मनः स्रजम् उपहरेत्) न ग्रपने गले में पहनी माला को दूसरे को पहनावे।। ४४।।

नाप्सु मूत्रं पुरीषं वा व्ठीवनं वा समुत्स्केत्। अमेध्यलिप्तमन्यद्वा लोहितं वा विषाणि वा।। ५६॥

(ग्रप्सु) जल में (मूत्रं पुरीषं ष्ठीवनं लोहितं वा विषाणि वा ग्रन्यत् ग्रमेघ्य-लिप्तम्) पेशाब, विष्ठा, थूक, खून, ग्रथवा विष या ग्रपवित्र वस्तु से लिपी कोई वस्तु (न समुत्सृजेत्) न फेंके ॥ ५६ ॥

> नैकः सुप्याच्छून्यगेहे श्रेयांसं न प्रबोघयेत्। नोबक्याऽमिभाषेत यज्ञः गच्छेन्न चावृतः॥ ५७॥

(शून्यगेहे एक: न सुप्यात्) सूने घर में झकेला न सोये (श्रेयांसंन प्रबोधयेत्) अपने से बड़े सोते हुए को न जगावे (उदक्यया न ग्रभिभाषेत) रजस्वला से बातचीत न करे (च) ग्रौर (ग्रवृत: यज्ञं न गच्छेत्) बिना वरण किये ऋत्विज बनकर यज्ञ में न जाये॥ ५७॥

म्रग्न्यागारे गवां गोष्ठे त्राह्मणानां च संनिधौ। स्वाष्याये मोजने चंव दक्षिणं पाणिमुद्धरेत्।। ४८।।

(ग्रग्नि+ग्रागारे) ग्रग्निशाला में (गवां गोष्ठे) गौशाला में (ब्राह्मणानां सिन्निषी) ब्राह्मणों के पास (स्वाध्याये) वेद के ग्रध्ययन के समय (च) तथा (भोजने) भोजन में (दक्षिएां पाणिम् + उद्धरेत्) कपड़े से दाहिनी भूजा को बाहर रखे।। ४८॥

न वारयेद्गां धयन्तीं न चाचक्षीत कस्यचित्। न दिवीन्द्रापुषं हष्ट्वा कस्यचिद् दर्शयेद् बुधः ॥ ५६ ॥

(धयन्तीं गां न वारयेत्) जल पीती हुई गाय को न हटाये या रोके (च) ग्रीर (कस्यचित् न ग्राचक्षीत) न किसी से बताये (बुधः) बुद्धिमान् को चाहिए कि (दिवि) दिन में (इन्द्रायुधं डष्ट्वा) इन्द्रधनुष को देखकर (कस्यचित् न दर्शयेत्) किसी को न दिखाये॥ ५६॥

नाभामिके वसेद् ग्रामे न व्याधिबहुले मुशस् । नैकः प्रपद्येताव्यानं न चिरं पर्वते वसेत् ॥ ६०॥

(स्रघार्मिके ग्रामे न वसेत्) स्राघर्मिकों के गांव में न रहे (न भृशं व्याधिबहुले) न ऐसे गांव में रहे जहां बहुत बीमारी फैली हो (एकः स्रघ्वानं न प्रपद्येत) स्रकेला किसी निर्जन मार्गपर न चले (पर्वते चिरं न वसेत्) पहाड़ पर बहुत समय तक न रहे ॥ ६० ॥

#### न शूद्रराज्ये निवसेन्नाधार्मिकजनावृते। न पालण्डिगरणकान्ते नोपसृष्टेऽन्त्यजन् मिः॥ ६१॥

द्विज (शूद्रराज्ये न निवसेत्) शूद्र के राज्य में न रहे (ग्रधार्मिकजन + ग्रावृते न) ग्रधार्मिक लोगों से घिरे राज्य में भी न रहे (पालण्डिगण + ग्राक्रान्ते) पालण्डियों के समूहों से घिरे (ग्रन्त्यजै: नृभि: उपसृष्टे न) शूद्र या चाण्डाल लोगों से घिरे या भरे गाँव में भी न बसे ॥ ६१॥

#### न भुञ्जीतोद्धृतस्तेहं नातिसौहित्यमावरेत्। नातिप्रगे नातिसायं न सायं प्रातराज्ञितः॥ ६२॥

(उद्धृतस्नेहं न भुञ्जीत) जिसमें से चिकनायी निकाल ली है ऐसे पदार्थ को न खाये (ग्रिति + सौहित्यं न ग्राचरेत्) बहुत ग्रधिक न खावे (न + ग्रितिप्रगे) न बहुत सवेरे (न + ग्रितिसायम्) न बहुत शाम वीते खाये (प्रातः + ग्राशितः सायं न) प्रातःकाल यदि बहुत खा लिया हो तो सायंकाल न खाये॥ ६२॥

## न कुर्वीत वृथा चेष्टां न वार्यञ्जलिना विवेत् । नोत्सङ्गे भक्षयेद्भक्ष्यान्न जातु स्यात्कुतृहली ॥ ६३ ॥

(वृथः चेष्टां न कुर्वीत) व्यर्थं की चेष्टाएँ न करे (ग्रञ्जिलना वारि न पिवेत्) ग्रंजिल से जल न पीये (भक्ष्यान् उत्संगे न भक्षयेत्) खाने के पदार्थों को गोद में रखकर न खाये (जातु कुतूहली न स्यात्) कभी विना प्रयोजन के किसी बात को जानने की इच्छा न रखे ॥६३॥

#### न नृत्येदथवा गायेन्त वादित्राणि वादयेत्। नास्फोटयेन्त च क्ष्वेडेन्त च रक्तो विरावयेत्॥ ६४॥

(न नृत्येत् ग्रयवा गायेत्) न नाचे ग्रौर न गाये (वादित्राणिनवादयेत्) न बाजे बजाये (न + ग्रास्फोटयेत्) न ताली बजाये (न क्ष्वेडेत्) न दाँत किड़किड़ावे (च) ग्रौर (रक्तः न विरावयेत्) ग्रनुरागभाव में मग्न होकर ग्रभद्र शब्द न करे॥ ६४॥

## न पादौ धात्रयेत्कांस्ये कदाचिदिप माजने। न मिन्नमाण्डे भुञ्जीत न मावप्रतिदूषिते॥ ६५॥

(कांस्ये भाजने कदाचित् + ग्रापि पादौ न धावयेत्) कांसे के बर्तन में कभी पैर न धोये (भिन्नभाण्डे न भुञ्जीत) टूटे बर्तन में कभी न खाये (भावप्रतिदूषिते न) मन को प्रिय न लगने वाले वर्तन में भी भोजन न करे।। ६५॥

#### उपानही च वासक्व धृतमन्त्रैर्न धारयेत्। उपज्ञीतमलङ्कारं स्त्रज्ञं करकमेव च ॥ ६६ ॥

(त्रन्यै: धृतं उपानही च वासः न धारयेत्) दूसरों द्वारा एकवार धारण किये गये जुते श्रीर वस्त्रों को धारण न करे (उपवीतम् + श्रलंकारं स्रजं च करकम् + एव)

यज्ञोपवीत, श्राभूषण, माला श्रौर कमण्डलु भी दूसरों के द्वारा घारण किये हुए घारण न करे ॥ ६६ ॥

अनुर्धोत्जना: ४३ से ६६ तक के श्लोक निम्न श्राधारों पर प्रक्षिप्त हैं—

- १. विषयविरोष ४५ से ६६ इलोक विषयबाह्य हैं। ये न तो व्रत ही हैं श्रौर न इनका 'सत्वगुणवर्षन' से कोई सम्बन्ध है। ग्रतः प्रक्षिप्त हैं, [विस्तृत विवेचन ४।३३– ३४ इलोकों पर द्रष्टब्य है 'विषयविरोष' शीर्षक श्राधार]।
- २. प्रन्तांवरोध—(१) ४३ वें ब्लोक में पत्नी के साथ खाने का निषेध है, जबिक ३। ११३, ११६ में साथ खाने का विधान है। (२) ४३—४४ ब्लोकों में पत्नी को विभिन्न अवस्थाओं में न देखने का कथन है। जिस स्त्री के साथ सदा एक तरहना है, उसके साथ इस प्रकार की साधारण बातों का निषेध करना विरोधी वातें हैं; जो कि असंभव हैं। (३) ५५ और ६२ वें ब्लोक में संधिवेलाओं में खाने का निषेध है, जब कि पञ्चयज संधिवेलाओं में ही किये जाते हैं और उनके बाद ही मनु ने भोजन करने का विधान किया है [३। ११६]।(४)६१ वें ब्लोक में 'शूद्रराजा' की मान्यता मनु की व्यवस्था से मेल नहीं खाती, व्यों कि मनु कर्मणावर्णव्यवस्था मानते हैं। जो शूद्र है वह राजा नहीं है, और जो राजा है, वह वर्णव्यवस्था के अनुसार क्षत्रिय है। [१। =७-६१]।
- ३. श्रैलोगत म्राधार --प्रायः सभी श्लोकों की शैली रूढ़ एवं ग्रयुक्तियुक्त है। इनमें किसी बात के साथ कारएा नहीं दर्शाया गया है, जहाँ दर्शाया भी है तो उसका कोई युक्तियुक्त सम्बन्ध नहीं है। मनु की शैली रूढ़ एवं ग्रयुक्तियुक्त नहीं है।

सवारी कित पञ्जों से न करे या करे—

न।विनोतैर्बजेद्युर्येर्ने च क्षुद्ग्याधिपीडितैः। न भिन्नश्रुङ्गाक्षिखुरैर्ने वालिधिविरूपितैः॥ ६७॥ (२३)

(ग्रविनोतेः) बिना सिखाये हुए (क्षुद्-व्याधि-पीडितेः) भूख प्रोर रोग से पीड़ित (भिन्न-श्ट्रंग-प्रक्षि-खुरेः) जिनके सींग, नेत्र ग्रौर खुर टूट गये हैं (वाल + ग्रधिविरूपितेः) जिनकी पूंछ कटी या घायल हो, ऐसे (धुर्येः न त्रजेत्) जूए में जुतने वाले घोड़े, बेल ग्रादि पशुग्रों पर चढ़कर न जाये ।। ६७ ।। विनोतेस्त क्रजेन्नित्यमाशुगैलंक्षणान्वितेः।

वर्णरूपोपसंपन्नेः प्रतोदेनातुदनभृज्ञम् ॥ ६८ ॥ (२४)

(विनोतेः) सिखाये हुए (लक्षरा + म्रन्वितैः) सुन्दर लक्षणों से युक्त (वर्ण-रूप + उपसपन्नैः) मुन्दर रंग-रूप से युक्त (म्राग्रुगैः) शीन्नगामी पशुम्रों से (प्रतोदेन भृशम् म्रतुदन्) चाबुक की मार से बहुत पीड़ा न देता हुम्रा (त्रजेत्) सवारी करे।। ६८।। बालसूर्यंदर्शन म्रादि निषेध-

बालातपः प्रेतयूमी बज्यै मिन्नं तथाऽऽसनम्। न खिन्द्यान्नसलोमानि बन्तैर्नोत्पाटयेन्नसान्।। ६९॥

(बालातपः) बालसूर्यं की घूप (प्रेतघूमः) जलते हुऐ मुदें का धूत्रां (तथा) तथा (भिन्तम् ग्रासनं वर्ण्यम्) फटा ग्रासन इनको छोड़ देना चाहिए (नख-लोमानि न छिन्द्यात्) नाखून ग्रौर रोमों को न तोड़े-फाड़े (नखान् दन्तैः न उत्पादयेत्) नाखूनों को दांतों से न उखाड़े ॥ ६६ ॥

न मृत्लोष्ठं च मृब्नीयान्न च्छिन्द्यात्करजैस्तृणम् । न कर्म निष्फलं कुर्यान्नायत्यामसुखोदयम् ॥ ७० ॥

(मृद्लोष्ठं न मृद्नीयात्) मिट्टी के ढेले को हाथ से न मसले या फोड़े (करजैं: तृणं न छिन्द्यात्) श्रंगुलियों से तिनकों को न तोड़े (निष्फलम् आयत्याम् श्रमुख-उदयं कर्म न कुर्यात्) बिना प्रयोजन वाला श्रीर भविष्य में जिससे दु: ख प्राप्त हो ऐसा कोई काम न करे॥ ७०॥

> लोब्डमर्दी तृएाच्छेदी नललादी च यो नरः। स विनाशं वजत्याशु सूचकोऽशुचिरेव च ॥ ७१॥

(लोष्ठमर्दी) ढेले को मलने वाला (तृणच्छेदी) तिनकों को तोड़ने वाला (नखखादी) नाखूनों को दांतों से काटने वाला (सूचकः) चुगुलखोर (च) ग्रीर (अगुचिः) ग्रपवित्र रहने वाला (यः नरः) जो मनुष्य है (सः) वह (प्राशु विनाशं व्रजित) शीघ्र ही विनाश को प्राप्त होता है ॥ ७१॥

न विगह्यं कथां कुर्याद्बहिर्माल्यं न धारयेत्। गवां च यानं पृष्ठेन सर्वयेव विगहितम्।। ७२।।

(विगह्य-कथान कुर्यात्) उद्ग्डता से — बहसबाजी से बातें न करे (माल्यं बहि: न घारयेत्) माला को वस्त्रों के बाहर न पहने (च) ग्रीर (गवां पृष्ठेन यानं सर्वथा + एव विगहितम्) गौग्रों की पीठ पर चढ़कर सवारी करना सर्वथा निन्दनीय काम है।। ७२।।

ब्रद्वारेण च नातीयाव् ग्रामं वा वेश्म वावृतम् । रात्रौ च वृक्षमूलानि दूरतः परित्रजंयेत् ॥ ७३ ॥

(वृतं ग्रामं वा वेश्म) परकोटा से घिरे गांव या घर को (ग्रद्वारेण न + ग्रतीयात्) बिना द्वार वाले स्थान से कूद-फांद कर न जाये (रात्री) रात के समय (वृक्षमुलानि दूरतः परिवर्जयेत्) वृक्षीं की जड़ों को दूर से छोड़कर जाये ।। ७३।।

नाक्षः क्रीडेत्कदाचित्तु स्वयं नोपानहौ हरेत् । शयनस्थो न भुञ्जीत न पाणिस्यं न चासने ॥ ७४ ॥ (ग्रक्षैः कदाचित् तुन क्रीडेत्) जुम्रा कभी भी न खेले (उपानही स्वयं न हरेत्) जूते ग्रपने हाथों में लेकर न चले (शयनस्थः न मुझ्जीत) सोते हुए = लेटे हुए कभी न खाये (न पाणिस्थम्) न हाथ पर खाने की वस्तु रखकर खाये (च) ग्रीर (न ग्रासने) न बैठने के ग्रासन पर खाने की वस्तु रखकर खाये ॥ ७४ ॥

## सर्वं च तिलसम्बद्धं नाद्यादस्तमिते रवो। न च नग्नः शयीतेह न चोच्छिष्टः क्वचिव् वजेत्॥ ७४॥

(इह) इस लोक में (ग्रस्तिमित रवी) सूर्यास्त होने पर (सर्व तिलसंबद्धं न + ग्रद्यात्) तिल से बनी कोई भी वस्तु न खाये (नग्नः न शयीत) पलंग ग्रादि पर कभी नंगा होकर न सोये (उच्छिष्टः क्विचिद् न व्रजेत्) भूठे मुंह-हाथ कहीं न जाये ।। ७५ ।।

## न्नार्द्रपादस्तु भुञ्जीत नार्द्रपादस्तु संविशेत्। न्नार्द्रपादस्तु भुञ्जानो दीर्घमायुरवाष्त्रयात् ॥ ७६ ॥

(आर्द्रपादस्तु भुञ्जीत) पैर घोकर भोजन करे (तु) किन्तु (स्रार्द्रपादः न संविशेत्) गीले पांव न सोये (स्रार्द्रपादः तु भुञ्जानः) पांव घोकर खाने वाला (दीर्घम् + (म्रायुः + स्रवाप्नुयात्) लम्बी स्रायु को प्राप्त करता है ॥ ७६ ॥

#### श्रचक्षुविषयं दुगं न प्रपद्येत कहिचित्। न विष्मुत्रमुदीक्षेत न बाहुम्यां नदीं तरेत्।। ७७ ।।

(ग्रचक्षुः विषयं दुर्गं किंहिचित् न प्रपद्येत) जो कभी ग्रांखों से देखान हो ऐसे किले में कभी न जाये (विष्मूत्रं न उदीक्षेत) विष्ठा ग्रौर मूत्र को कभी न देखे (बाहुम्यां नदीं न तरेत्) भुजाश्रों के सहारे से कभी नदी को पार करने का प्रयास न करे॥ ७७॥

#### म्रिषितिष्ठेन्न केशांस्तु न मस्मास्यिकपालिकाः। न कार्पासास्यि न तुषान्दीर्घमार्युजजीविषुः॥७८॥

(दीघंम् + आयुः जिजीविषुः) लम्बी ग्रायु चाहने वाले व्यक्ति को चाहिए कि वह (केशान् भस्म + ग्रस्थि-कपालिकाः कार्पासास्यि तुषान् न ग्रीधितिष्ठेत्) बाल, राख, हडडी, ठींकरा, कपास की लकड़ी और भुस इन पर न बैठे॥ ७८॥

## अनुशीलनः : ६६ से ७० तक के श्लोक प्रक्षिप्त हैं—

- १. विषयविरोध—ये सभी श्लोक विषयबाह्य हैं। इन श्लोकों में वर्गित बाते न तो व्रत हैं ग्रीर न उनका 'सत्वगुण-वर्धन' से कोई सम्बन्ध है। इस आधार पर ये प्रक्षिप्त हैं। [विस्तृत विवेचन ३३–३४ श्लोकों पर द्रष्टब्य है।]।
- २ अन्तर्विरोध—(१) ६६ वें में बालातप का निषेध है जब कि २।२३ [४८] ७६ [१०१] में प्रातःकालीन सूर्यं के दर्शन म्रादि का विधान है। (२) ६६ वें में नाखून

काटने का निषेष है जब कि ४। ३५ में नाखून काटकर साफ रखने का विधान कर चुके हैं। (३) ७६ में पांव घोकर खाने की व्यवस्था दी है। जब कि २।२८ [५३] में केवल ग्राचमन पूर्वक भोजन की व्यवस्था दी है।

३. **पुनरुक्ति** — ७५ वें इलोक का चतुर्थपाद र । ३१ [५६] के चतुर्थपाद की ज्यों की त्यों पुनरावृत्ति है — ''न चोच्छिष्टः क्विचिद् द्वितृ''। यह स्रनायस्यक एवं स्रमौलिक है।

४. **शैलीगत स्राधार**— ६६,७०,७२,७३,७५ ७३ श्लोकों की शैली रूढ़ है स्रौर ७१,७६, की स्रयुक्तियुक्त तथा स्रतिशयोक्तिपूर्ण है।

दुष्टों का संग न करे - -

न संवतेच्च पतितेर्न चाण्डालेर्न पुल्कसैः। न मूर्खेर्नावलिप्तैश्च नास्त्यैर्नास्त्यावसायिभिः॥ ७६॥ (२५)

मज्जनगृहस्य लोगों को योग्य है कि (न पतितै:, न म्रान्त्ये:, न चांडालै:, न पुल्कसै:) जो पतित, दुष्टकमं करने हारे हों न उनके, न चांडाल, न कंजर(न मूर्खें:न ग्रविल्तै: च न ग्रन्त्य + ग्रविसायिभि: संवसेत्) न मूर्खे. न मिथ्याभिमानी, ग्रौर न नीच निश्चय वाले मनुष्यों के साथ कभी निवास करें।। ७६।। (सं० वि० १७-)

शुद्र को उपदेश स्रादि का निषेध---

न शूद्राय मींत दद्यान्नोच्छिष्टं न हविष्कृतम्। न चास्योपदिशेद्धमं न चास्य व्रतमादिशेत्।। ५०।।

(श्राय मितम् उच्छिष्टं हिविष्कृतं न दद्यात्) श्रूद्र को शिक्षा, सूठा भोजन ग्रीर हवन का शेष भोजन या प्रसाद न दे (च) ग्रीर (ग्रस्य धर्मं न उपदिशेत्) इसको कभी धर्म का उपदेश न करे (च) तथा (ग्रस्य व्रतं न ग्रादिशेत्) इसको कभी व्रतों क। उपदेश भी न करे॥ ८०॥

> यो ह्यस्य धर्ममाचष्टे यश्चैवादिशति व्रतम्। सोऽसंवृतं नाम तमः सह तेनैव यण्जिति ॥ ५१॥

(हि) क्यों कि (यः ग्रस्य धर्मम् + ग्राचप्टे) जो इस शूद्र को धर्म का उपदेश देता है (च) ग्रीर (यः ग्रतम् ग्रादिशति) जो व्रत का उपदेश करता है (सः) वह उपदेश करने वाला (ग्रसंवृतं नाम तमः तेन सह एव मज्जिति) 'ग्रसंवृत' नाम क नरक में उस शूद्र के साथ ही जाकर डूबता है ॥ ६१ ॥

न संहताम्यां पाणिम्यां कण्ड्रयेदात्मनः शिरः । न स्युशेच्चैतदुच्छिण्टो न च स्नायाद्विना ततः ॥ ५२ ॥ (संहताभ्यां पाणिभ्याम् ग्रात्मतः शिरः न कण्डूयेत्) दोनों हाथों से एकसाथ ग्रपने सिर को न खुजलाये (च) और (एतत् — उच्छिष्टः न स्पृशेत्) सिर को झूठें हाथों से कभी न छुये (च) तथा (ततः बिना न स्नायात्) सिर को पहुले धोये बिना स्नान न करे ॥ ८२॥

> केशप्रहान्प्रहारांश्व शिरस्येतान्विवर्जयेत् । शिरः स्नातश्व तैलेन नाङ्गः किञ्चिवपि स्पृशेत् ॥ ८३ ॥

(शिरिस केशग्रहान् च प्रहारान् एतान् विवर्जयेत्) सिर के वालों को पकड़कर लड़ना, ग्रीर सिर में चोट मारना, इन बातों को छोड़ देवे (शिरः स्नातः तैलेन) सिर में तैल लगाकर (किचिद् + ग्रानि ग्रङ्गंन स्पृशेत्) उन हाथों से किसी ग्रांग को न छूये।। ८३।।

श्रक्षत्रिय राजासे दान का निषेध---

न राजः प्रतिगृह्णीयादराजन्यप्रसूतितः। सुनाचक्रध्वजवतां वेशेनैय च जीवतास्।। ८४।।

(अराजन्य प्रसूतितः राज्ञः) जो क्षत्रिय से उत्पन्न न हुम्रा हो, ऐसे राजा से (न प्रतिगृह्ण्यात्) दान न ले (सूना-चक्र घ्वजवतां च वेशेन एव जीवतां न) कसाई, कुम्हार, शराव बेचने वाले स्रोर वेप बदलकर जीविका करने वालों का भी दान न ले।। प्रा

दशसूनासमं चक्रं दशचक्रसमो ध्वजः। दशध्वजसमो वेशो दशवेशसमो नृपः॥८४॥

(दशसूनासमं चक्रम्) दशहत्या के समान चक्र अर्थात् कुम्हार, गाड़ी से जीविका करने हारे (दश चक्रसमः घ्वजः) दश चक्र के समान घ्वज अर्थात् धोबी, मद्य को निकाल कर बेचने हारे (दशघ्वजसमः वेशः) दश घ्वज के समान वेश अर्थात् वेश्या, अंडुग्रा, भांड, दूसरे की नकल अर्थात् पावाएा मूर्तियों के पूजक (पुजारी) आदि, और (दश वेशसमः नृपः) दश वेश के समान अन्यायकारी राजा होता है, उनके अन्न आदि का अतिथि लोग कभी ग्रहण न करें॥ ५॥ (सं० वि० १५१)

> दश सूनासहस्राणि यो बाहयति सौनिकः। तेन तुल्यः स्मृतो राजा घोरस्तस्य प्रतिग्रहः॥ ८६॥

(यः सौनिकः) जो कसाई (दशसूनासहस्राणि वाहयिति) दशहजार हत्याए करता है (राजा तेन तुल्यः स्मृतः) राजा को उसके समान समक्षा गया है (तस्य प्रति-ग्रहः घोरः) उसका दान ग्रहण करना वड़ा भयानक है।। ८६।।

म्रक्षित्रय राजा से दान लेने से नरकप्राप्ति---

यो राज्ञः प्रतिगृह्णाति सुब्धस्योच्छास्त्रवतिनः। स पर्यायेण यातीमान्नरकानेकविंगतिम्।। ८७।।

(यः) जो कोई (लुब्धस्य) लोभी (उत् + शास्त्रवर्तिनः) श्रीर शास्त्रों की मर्यादाश्रों का उल्लंघन करने वाले (राज्ञः प्रति गृह्णाति) राजा का दान ग्रहण करता है वह (इमान् एकविंशर्ति नरकान् पयियण याति) इन इक्कीस नरकों में क्रम से जाता है —॥ ८७॥

तामिस्नमन्यतामिक्सं महारौरवरौरवौ।

नरकं कालसूत्रं च महानरकमेव च।। ५८।।

संजीवनं महावीचि तपनं सम्प्रतापनम्।

संहातं च सकाकोलं कुड्मलं प्रतिमूर्तिकम्।। ५६।।

लोहशङ्कुमृजीषं च पन्थानं शाल्मलीं नदीम्।

असिपत्रवनं चैव लोहदारकमेव च।। ६०।।

(तामिस्रम् + ग्रन्थतामिस्रं महारौरवरौरवौ) तामिस्र, ग्रन्थतामिस्र, महारौरव और रौरव (नरकं कालसूत्रं च महानरकम्) कालसूत्रनरक ग्रौर महानरक (संजीवनं महावीचि तपनं संप्रतापनं संहातं सकाकोलं कुड्मलं प्रतिमूर्तिकम्) संजीवन, महावीचि, तपन, संप्रतापन, संहात, काकोल, कुड्मल, प्रतिमूर्तिक (लोहशंकुं च ऋजीषं पन्थानं शाल्मलीं नदीं ग्रसिपत्रवनं च लोहदारकम् एव) लोहशंकु, ऋजीष, पन्था. शाल्मली, वैरतरगी नदी, ग्रसिपत्रवनं और लोहदारक ये इक्कीस नरक हैं।। ८८-६०।।

एतद्विदन्तो यिद्वांसो बाह्यणा ब्रह्मत्रादिनः । न राज्ञः प्रतिगुह्णन्ति प्रेत्य श्रेयोऽभिकांक्षिणः ॥ ६१ ॥

(एतत् विदन्तः) इस बात को जानते हुए (प्रेत्य श्रेयः + ग्रभिकांक्षिणः) परलोक में कल्याण चाहने वाले (ब्रह्मवादिनः विद्वांसः ब्राह्मणाः) ब्रह्मवेत्ता विद्वान् ब्राह्मण (राज्ञः न प्रतिगृह्णन्ति) राजा से दान नहीं लेते हैं ॥ ११ ॥

अर्जुट्रिट्डन्: ५० से ६१ श्लोक निम्न 'ग्राधारों' के प्रनुसार प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं—

१. म्रन्तिवरोध—(१) ५०-५१ वें क्लोकों में शूद्र को विद्या, धर्म, द्रतोपदेश देन का निषेध और निन्दा है। यह मान्यता जन्मना वर्णव्यवस्था पर भ्राधारित है और जन्मना वर्णव्यवस्था मनुविरुद्ध है [देखिये १।६२—१०७ पर समीक्षा]। मनु की व्यवस्था के अनुसार वही शूद्र है जो पढ़-लिख नहीं पाता या बुद्धि की दृष्टि से भ्रयोग्य है। मनु ने १०।१२६ में स्पष्ट कहा है "न धर्मात्म तिषेधनम्" भ्रयात् शूद्र के लिए धर्मपालन का कोई निषेध नहीं है। इसी प्रकार २।२१३ [२३८] में "सम्यादिष परं

घमंम्" कहकर शूद्रादि से भी धमं की शिक्षा ग्रहरण करने को कहा है। इससे यह स्पष्ट होता है कि धमंपालन का शूद्र को कोई निषेध नहीं है। विवाह के ग्रवसर पर यज्ञादि धमंक्रियाग्रों का शूद्रों के लिए भी मनु ने द्विजों के समान ही विधान किया है। ४। २० में वारों वर्णों के लिए विवाहों का प्रसंग शुरू करके २८ वें में दैविवाह का वर्णन यज्ञान पूर्वक है, वह शूद्र के लिए भी द्विजों के समान पालनीय है। इन बातों से सिद्ध होता है कि शूद्र को घमं, उपदेश, त्रज्ञ आदि का निषेध मनुसम्मत नहीं है, श्रतः ये तीनों इलोक प्रक्षिप्त हैं। (२) ५४ दलोक में अक्षत्रिय से उत्पन्त राजा का दान न लेने का कथन है। यह मान्यता भी जन्मना वर्णव्यवस्था पर श्राधारित है, जो मनुविरुद्ध है [इसके लिए भी १। ६२—१०७ पर समीक्षा देखिए] मनु कर्मणावर्णव्यवस्था मानते हैं, ग्रतः विधिवत् पढ़के कर्मानुसार बना प्रत्येक राजा क्षत्रिय है। इस श्राधार पर ५४ वाँ इलोक तथा इससे सम्बद्ध ग्रियम ६१ तक के इलोक प्रक्षिप्त हैं। (३) ५६ वें इलोक में राजा के दान को निन्दनीय कहा है, जब कि १। ६६, ७। ७६, ६१, ६२ इलोकों में राजा के लिए 'दान देना' विहित है।

- (४) नरक की करूपना मनुविरुद्ध— ६१, ५७—६१ दलोकों में इक्कीस नरक योनियों की गएाना है श्रीर श्रक्षत्रिय राजा से दान लेने वाले को इन योनियों की प्राप्ति बतलायी है। मनु के मत में 'नरक' नाम की कोई योनि या स्थान विशेष नहीं है। यह मान्यता निम्न प्रमाणों के श्राधार पर मनुविरुद्ध सिद्ध होती है—
- (क) नरक शब्द स्वर्ग का विपरीतार्थंक है। मनु ने २।३२ [२।५७] में सुख और ३।७६ में स्वर्ग शब्द का प्रयोग सुख और 'ग्रक्षय सुख' के लिए किया है, और ६।२६ में ''दाराधीनस्तया स्वर्गः पितृणामात्मनद्य हु" कहकर 'वर्तमान जीवन के सुख' के ग्रथं में किया है। इससे स्पष्ट है कि स्वर्ग के विपरीतार्थंक शब्द 'नरक' का ग्रथं कोई योनि या स्थानविशेष नहीं ग्रिपतु दुःख' ही है। निरुक्त में महर्षि यास्क ने भी 'नरक' शब्द की इसी रूप में निरुक्त की है—''नरकं न्यरकं नीवैर्गमनम् इति वा ग्रथित् दुःख, ग्रथःपतन या ग्रवनित का नाम नरक है [निरुक्त १।३।११]।
- (ख) मनु ने मृत्यु के उपरान्त जीव की केवल दो स्रवस्थाएं मानी हैं—एक तो संसार में स्थावर-जंगम योनियों में जन्म [६।६३,७४,१२।६,३६—५२] या ब्रह्म-प्राप्ति [४।१४६;६।=१;१२।११६,१२४]। इससे भी यही स्पष्ट है कि मनु के मत में नरक नाम की कोई पृथक् योनि या स्थान नहीं है।
- (ग) मनु ने १२। ६, ३६ से ५२ श्लोकों में मृत्यु के बाद जीव को उसके कमीं के अनुसार प्राप्त होने वाली योनियों की गणना की है। इस गणना में नरकयोनि का उल्लेख न होना भी यह सिद्ध करता है कि मनु 'नरक' को नहीं मानते। १२। ५२, ७४, ६१, इलोकों में तो मनु ने अत्यन्त स्पष्ट शब्दों में अपना मत व्यक्त किया है कि व्यक्ति कमों के अनुसार पूर्वोक्त योनियों में ही शरीर-धारण करके इसी संसार में मुख-दु:ख भोगता है। अतः नरकों की कल्पना मनुविरुद्ध है। इस आधार पर उक्त श्लोक प्रक्षिप्त हैं।

- (५) ८१, ८७-८१ श्लोक इस प्रकार भी मनु की मान्यता के विरुद्ध हैं, क्यों कि मनु किसी एक ही कमें से किसी एक योनि की प्राप्ति या निश्चय नहीं मानते, प्रपितु किस ग्रच्छे-बुरे कमों के ग्राधार पर उत्तम, मध्यम, ग्रधम योनियों की प्राप्ति मानते हैं [१२।३-८,३६-५२]। इन श्लोकों में एक ही कमें के ग्राधार पर नरक की योनियों का निश्चय उक्त मान्यता के विरुद्ध है।
- २. वेदविरुद्ध ५० ५१ इलोकों में गृद्ध के लिए यज्ञ शेष भोजन और धर्म-क्रियाओं का निषेध वेद की मान्यता के विरुद्ध है। वेद में गूद्ध को यज्ञ स्नादि धार्मिक क्रियाएँ करने का स्नीर साथ ही मन्त्र स्नादि श्रवण का विधान किया है। प्रमाणों के लिए देखिए २।४२ स्नीर ६।३३५ की 'वेदविरुद्ध' शीर्षंक समीक्षाएँ।
- ३. विषयविरोध— ५०-५३ रसोक विषयबाह्य हैं। इनका न तो 'सत्वगुण-वर्धन' से कोई सम्बन्ध है ग्रीर न ये व्रत हैं। इस ग्राधार पर प्रक्षिप्त हैं [विस्तृत समीक्षा ४।३३—३४ रलोकों पर ब्रष्टव्य है]।
- ४. श्रंलीगत स्राघार— ५० ५१ श्लोकों की शैली पक्षपातपूर्ण एवं द्वेष-भावात्मक है। ५१, ५५, ५६ — ६१ की स्रयुक्तियुक्त एवं स्रतिशयोक्तिपूर्ण है। ५२-५३ श्लोकों की शैली रूढ़ है। मनुकी शैली में ये त्रुटियां नहीं हैं।

बाह्यमुहूर्त में जागरण--

## बाह्ये मुहूर्त्ते बुध्येत धर्मार्थौ चानुचिन्तयेत् । कायक्लेशांश्च तन्मूलान्वेदतत्त्वार्थमेव च ॥ ६२ ॥ (२६)

(ब्राह्में मुहूर्ते बुघ्येत) रात्रि के चौथे प्रहर ग्रथवा चार घड़ी रात से उठे (धर्मायौ) ग्रावश्यक कार्य करके धर्म ग्रीर ग्रथं (कायक्लेशान च तन्मूतान्) शरीर के रोगों ग्रीर उनके कारणों को (च) ग्रीर (वेदतत्त्वार्थम् +एव ग्रनुविन्तयेत्) परमात्मा का ध्यान करे, कभो ग्रधमं का ग्राचरण न करे।। ६२।। (स० प्र० १०४)

संध्योपासन ग्रादि नित्यचर्या का पालन एवं उससे दीर्घायु की प्राप्ति —

उत्थायावश्यकं कृत्वा कृतशौचः समाहितः। पूर्वा सन्ध्यां जपंस्तिष्ठेत्स्वकाले चापरां चिरम्॥ ६३॥ (२७)

(उत्थाय) उठकर (ग्रावश्यकं कृत्वा) दिनचर्या के ग्रावश्यक शौर्य ग्रादि कार्य सम्पन्न करके (कृतशौर्यः) स्नान ग्रादि से स्वच्छ-पिवत्र होकर (समाहितः) एकाग्रवित्त होकर (पूर्वी संघ्यां जपन् चिरं तिष्ठेत्) प्रातः कालीन संघ्योपासना करता दुआ देर तक बैठे (च) ग्रीर (स्वकाले) उपयुक्त समय पर (ग्रपराम्) सायंकालीन संघ्या में भी चिरकाल तक उपासना करे ॥६३॥ ऋषयो वीर्षसम्ध्यत्वाद्दीर्घमायुरवाष्नुषुः।

प्रज्ञां यशक्य कीर्ति च ब्रह्मवर्चसमेव च ॥ ६४ ॥ (२४)

(श्रायः) मन्त्रार्थद्रष्टा ऋषियों ने (दीर्घसंघ्यत्वात्) देर तक संघ्यो-पासना करने के कारण (दीर्घम् + ग्रायुः, प्रज्ञां, यशः, कीर्ति, च ब्रह्मवर्चसम् ग्रवाप्नुयुः) लम्बी ग्रायु, बुद्धि, यश, प्रसिद्धि ग्रीर ब्रह्मतेज को प्राप्त किया है ॥ ६४ ॥

अप्रज्युट्योट्डन्द्र: बीघंसन्थ्या से बीघं-प्रायु प्रादि की प्राप्ति—(१) गांथत्री ग्रादि वेदमन्त्रों का जप संध्या है [२।७६ (१०४)] ग्रीर यह नैत्यिक यज्ञों एवं स्वाध्याय के ग्रन्तगंत आता है। स्वाध्याय से ग्रायु, तेज-बल ग्रादि की प्राप्ति २। ६२ (१६७) में भी वर्णित है। तुलनायं द्रष्टव्य है।

- (२) गायत्री म्नादि वेदमन्त्रों के मननपूर्वक दीर्घसन्ध्या = उप।सना एवं ईश्वर से बुद्धि की प्रार्थना करने से बुद्धि की प्राप्ति होती है। वेदमन्त्रों के म्रनुसार माचरण से म्नायु की प्राप्ति, फिर श्रेष्ठिमाचरण से प्रसिद्धि एवं यश की प्राप्ति होती है। वेदमन्त्र पूर्वक मनन-चिन्तन, आचरण से ब्रह्मतेज बढ़ता है। मनुष्य वेद मौर ईश्वर के ज्ञान में समर्थ होता जाता है [२।५३ (७८)]। इस प्रकार दीर्घ सन्ध्या से श्लोकोक्त लाभ मिलते हैं।
- (३) 'सन्घ्या' शब्द का म्रयं २।७७-७६ [१०३-१०४] क्लोकों में म्रीर उनकी समीक्षा में देखिए।

श्रावणी-उपाकर्म----

#### श्रावण्यां प्रौष्ठपद्यां वाऽप्युपाकृत्य यथाविषि । युक्तदछन्दांस्यघीयीत मासान्वित्रोऽर्षपञ्चमान् ॥ ६४ ॥

(श्रावण्याम् ग्रिप वा प्रोष्ठपद्याम्) श्रावणी ग्रथवा भाद्रपद पूर्णमासी को (यथा-विधि उपाक्तत्य) विधि ग्रनुसार उपक्रम-ग्रनुष्ठान करके (विग्रः) द्विज (ग्रधंपचमान् मासान्) साढ़े चार मास तक (युक्तः) लग्नपूर्वक (छन्दांसि-। ग्रधीयीत) वेदों का स्वा-घ्याय करे।। ६५।।

## पुष्ये तु छन्दसां कुर्याद्वहि्रुरुसर्जनं दिजः। माघशुक्लस्य वा प्राप्ते पूर्वाह्वे प्रथमेऽहनि॥ ६६॥।

(द्विजः) वेदपाठी द्विज (पुष्ये) पुष्य नक्षत्र में (वा माघगुक्लस्य प्रथमे + महिन प्राप्ते) अथवा माघगुक्ल की प्रतिपदा को (पूर्वाह्ने) दोपहर से पहले समय में (बहिः) बाहर अनुष्ठानपूर्वक (छन्दसाम् उत्सर्जनं कुर्यात्) वेदों के स्वाध्याय की समाप्ति करे अर्थात् उस विशेष स्वाध्याय की भविध को पूर्णं करे।। ६६।।

## ययाशास्त्रं तु कृत्वेवमुत्सगं छन्दसा बहिः। विरमेत्पक्षिणीं रात्रि तदेवैकमहर्निशम्॥ ६७॥

(यथाशास्त्रं तु) शास्त्र में कही विधि के प्रनुसार (एवं विहः छन्दसाम् उत्सर्गं कृत्वा) इस प्रकार बाहर प्रनुष्ठान में वेदों के स्वाष्याय की अविध को समाप्त करके

(पक्षिणीं रात्रिम्) उत्सर्ग वाले दिन की रात को (तत् + एव + एकम् महः + निशम्) उसी प्रकार ग्रगले दिन भौर रात को (विरमेत्) वेदाध्ययन से भ्राराम करे।। ६७।।

मत कर्ष्यं तु छन्दांसि शुक्लेषु नियतः पठेत् । वेदाङ्गानि च सर्वारिण कृष्णपक्षेषु सम्पठेत् ॥ ६८ ॥

(तु) और (ग्रतः ऊर्ष्वम्) इसके पश्चात् (शुक्लेषु) शुक्लपक्ष के दिनों में (नियतः) नियमपूर्वक (खन्दांसि पठेत्) वेदों को पढ़े (च) तथा (कृष्णपक्षेषु) कृष्णपक्ष के दिनों में (सर्वाणि वेदाङ्गानि संपठेत्) सब वेदाङ्गों [शिक्षा, कल्प, व्याकरण, छन्द, ज्योतिष और निरक्त] को भलीभांति पढ़े।। ६ ।।

नाविस्वष्टमधीयीत न शूद्रजनसन्निधौ । न निज्ञान्ते परिश्रान्तो ब्रह्माधीस्य पुनः स्वपेत् ॥ ६६ ॥

(विस्पष्ट न अधीयीत) अस्पष्ट स्वर में वेदों को न पढ़े (न शूद्रजनसन्निधी) न शूद्रों के पास (निशान्ते) रात के अन्तिम प्रहर में (ब्रह्म + ग्रधीत्य) वेद पढ़कर (परि-श्रान्तः) थककर भी (पुनः न स्वपेत्) फिर न सोवे।। ६६।।

> यथोदितेन विधिना नित्यं छन्दस्कृतं पठेतु । ब्रह्म छन्दस्कृतं चैव द्विजो युक्तो ह्यनापदि ।। १०० ॥

(यथा + उदितेन विधिना) शास्त्र में कही गई विधि के अनुसार (नित्यम्) प्रतिदिन (छन्दस्कृतं पठेत्) गायत्री का पाठ करें (च) श्रीर (श्रनापदि) आपत्तिरहित समय में (द्विजः) द्विज (युक्तः) लग्नपूर्वक (छन्दस्कृतं ब्रह्म एव) छन्दः पूर्वक वेद का भी पाठ करे।। १००।।

विविध ग्रनध्यायों का विधान-

इमान्नित्यमनध्यायानधीयानो विवर्जयेत् । मध्यापनं च कुर्याएाः शिष्याएां विधिवृर्वकम् ।। १०१ ॥

(ग्रधीयानः) वेदाष्ययन करने वाला और (विधिपूर्वकं शिष्यासाम् ग्रध्यापनं कुर्वाणः) विधिपूर्वक शिष्यों को वेद पढ़ाने वाला गुरु (नित्यम्) सदैव (इमान् ग्रनध्या-यान् विवर्जयेत्) इन ग्रनध्यायों को करे ग्रयति वेदों का पढ़ना-पढ़ाना छोड़दे ॥ १०१ ॥

अर्जुर्शी ल्डन्सः अध्याय और अनध्याय का स्वरूप एवं विवेचन स्वयं मनु ने विग्ति किया है। देखिए २। ७६-५२ [१०४-१०७] इलोक।

> कर्णश्रवेऽनिले रात्री दिवा पांसुसमूहने। एतो वर्षास्वनध्यायावध्यायज्ञाः प्रचक्षते ॥ १०२ ॥

(रात्री कर्णश्रवे म्रनिले) रात में कानों को जिसकी मावाज मुनाई पड़े ऐसी हवा चल रही हो (दिवा पांसुसमूहने) दिन में धूलभरी हवा चल रही हो (वर्षासु) वर्षाकाल में (एती) इन दोनों स्थितियों को (अघ्यायज्ञाः) म्रघ्ययन की विधि के ज्ञाता (म्रनघ्यायी प्रचक्तते) मनष्याय का समय कहते हैं।। १०२।।

#### विद्युस्तिनितवर्षेषु महोत्कानां च सम्प्लवे । ग्राकालिकमनध्यायमेतेषु मनुरत्नवीत् ॥ १०३ ॥

(विद्युत्-स्तिनितवर्षेषु) जो बिजली चमकती हो भ्रौर गरज-गरजकर वर्षा हो रही हो (च) और (महा + उल्कानां संप्लवे) बड़े-बड़े उल्कापात हो रहे हों तो (एतेषु) इन समयों में (मनुः) महिष मनु ने (म्राकालिकम्) उस दिन से भ्रगले दिन उसी समय तक का (अनध्यायम् श्रव्रवित्) ग्रनध्याय कहा है।। १०३॥

#### एतांस्त्वम्युदितान्विद्याद्यवा प्रादुष्कृताग्निषु । तदा विद्यादनध्यायमन्तौ चाभ्रदर्शने ॥ १०४॥

वर्षा ऋतु में (प्रादुष्कृत + ग्राग्निषु) होम के लिये ग्राग्नि प्रज्ज्वलित करते समय (यदा) जव (एतान् श्रम्युदितान् विद्यात्) इन को प्रकट हुआ जाने श्रयात् जब बिजली कड़के, गरजे ग्रौर वर्षा बरसे, (तदा) तव (ग्रन्ष्यायं विद्यात्) ग्रन्ष्याय जाने (च) किन्तु (ग्रनृतौ) वर्षा से भिन्न ऋतुग्रों में (ग्रभ्रदर्शने) बादल छा जाने पर ही ग्रन्थाय जाने ॥ १०४॥

#### निर्घाते मूमिचलने ज्योतिषां चोपसर्जने । एतानाकालिकान्विद्यादनस्यायानुसाविष ॥ १०५ ॥

(ऋतो + ग्रपि) वर्षाऋतु में भी यदि (निघति) आकाश में उत्पातसूचक शब्द हो तो (भूमिचलने) भूकम्प म्राया हो (च) म्रोर (ज्योतिषाम् उप-सर्जने) ग्रहों के परस्पर संघर्ष होने पर (एतान्) इन समयों को (म्राकालिकान् ग्रनच्यायान् विद्यात्) उस समय से अगले दिन उसी समय तक का अनध्याय समय जाने।। १०४।।

#### प्रादुष्कृतेष्वग्नियु तु विद्युत्स्तनितनिःस्वने । सज्योतिः स्यादनध्यायः शेषे रात्रौ तथा दिवा ॥ १०६ ॥

(प्रादुष्कृतेषु + स्रग्निषु) यदि प्रातःकाल होम की स्रग्नि प्रज्ज्वित करते समय (विद्युत्-स्तिनित-नि.स्वने) बिजली कड़कने, बादल गरजने तथा वर्षा होने पर (सज्योतिः शेषे) सूर्यं की ज्योति रहने तक (ग्रनध्यायः स्यात्) ग्रनध्याय होता है (रात्रौ) यदि रात्रि में होम की स्रग्नि प्रज्ज्वित करते समय यही बातें हों तो (यथा दिवा) जैसे दिन में शाम तक, वैसे ही ग्रगले सवेरे तक ग्रनध्याय रहता है।। १०६।।

## नित्यानध्याय एव स्याब् ग्रामेषु नगरेषु च । धर्मनैपुण्यकामानां पूतिगन्धे च सर्वदा ॥ १०७ ॥

(धर्मनैपुण्यकामानाम्) धर्म में निपुणता चाहने वाले लोगों का (ग्रामेषु पूर्ति-गन्धे) गांवों ग्रीर नगरों में बुरी गंध फैल जाने पर (सर्वदा नित्य — ग्रनध्यायः एव स्यात्) प्रतिदिन पूर्णतः ग्रनध्याय ही रहता है।। १०७।।

#### म्रन्तर्गतश्चे प्रामे वृदलस्य च सन्निष्वौ । मनध्यायो रद्यमाने समबाये जनस्य च ॥ १०८ ॥

(म्रन्तर्गतशवे ग्रामे) जहां गांव में कोई मुर्दी पड़ा हो (च) श्रीर (वृषलस्य सन्निधौ) शूद्र के पास (रुद्यमाने) जहां रोने की ध्विन ग्रा रही हो (च) तथा (जनस्य समवाये) जहां लोंगों की बहुत भीड़ हो वहाँ (ग्रनध्यायः) ग्रनध्याय होता है।। १० प्रा

#### उदके मध्यरात्रे च विष्मूत्रस्य विसर्जने । उच्छिष्टः श्राद्वभुक्चैव मनसाऽपि न चिन्तयेत् ॥ १०६ ॥

(उदके) जल में रहते हुए (च) ग्रीर (मध्यरात्रे) ग्राधी रात में (विष्मूतस्य विसर्जने) मल-मूत्र त्यागते समय (उच्छिष्टः) जूठे हाथ-मुँह (श्राद्धभुक्चैव) श्राद्ध में भोजन करते ही तुरन्त बाद (मनसा + ग्रापि न चिन्तयेत्) मन से भी वेद का चिन्तन न करे।। १०६।।

#### प्रतिगृह्य द्विजो विद्वानेकोद्दिष्टस्य केतनम् । त्र्यहं न कीर्तयेव बह्य राज्ञो राहोश्च सूतके ॥ ११० ॥

(दिजः) ब्राह्मण (विद्वान्) विद्वान् (एको हिष्टस्य केतनं प्रतिगृह्म) एक ही ब्राह्मण को जिमाने के उद्देश्य से दिये गये निमन्त्रण को स्वीकार करके (राजः) राजा के (च) और (राहोः) सूर्य-चन्द्र के ग्रह्मण के समय होने वाले (सूतके) सूतक में (त्रि + ग्रहं ब्रह्मन की नेयेत्) तीन दिन तक वेद न पढ़े॥ ११०॥

#### याववेकानुवि्वष्टस्य गन्धो लेपञ्च तिष्ठति । विश्रस्य विदुषो देहे तावव् ब्रह्म न कीतंग्रेत् ॥ १११ ॥

(विदुप: विप्रस्य देहे) विद्वान् बाह्मण के शरीर में (यावत्) जब तक (एकानु-द्दिष्टस्य) एकोद्दिष्ट श्राद्ध की (गन्धः च लेपः) गन्ध या लेप (तिष्ठिति) रहे (तावत्) तब तक (ब्रह्म न की ग्रेंयेत्) वेद को न पढ़े।। १११।।

## शयानः प्रौढपादश्व कृत्वा चैवावसिक्यकाम् । नाषीयीतामिषं जग्व्वा सूतकान्नाद्यमेव च ॥ ११२ ॥

(शयानः) लेटे हुए (च) ग्रीर (प्रौढपादः) ग्रासन पर पैर फैलाकर (च + एव) तथा (ग्रवसिक्यकां कृत्वा) घुटनों को मोड़कर बैठने की मुद्रा बनाके ग्रथात् उकड़ू बैठ-कर (ग्रामिषं च स्तक + ग्रन्नाद्यम् + एव जग्वा) मांस ग्रीर स्तक = जन्म-मृत्यु से उत्पन्न ग्रशीच के ग्रन्न को लाकर (न + ग्रधीयीत) वेद न पढ़े।। ११२।।

#### नीहारे बालशब्दे च संध्ययोरेव चोमयोः। ग्रमावस्याजनुर्वद्याः पौर्णमास्यष्टकासु च ॥ ११३ ॥

(नीहारे) कोहरे के समय (च) ग्रीर (बाएाशब्दे) बाणों का शब्द होने पर (च) तथा (उभयो: संघ्ययो: + एव) प्रातः, साय दोनों संघ्याग्रों में (च) ग्रीर (ग्रमावस्या- चतुर्दश्योः पौर्णमासी + ग्रब्टकासु) ग्रमावस्या, चतुर्दशी, पूर्णमासी, ग्रब्टमी के दिन भी वेद नहीं पढ़ना चाहिए ॥ ११३ ॥

> म्रमावस्या गुरुं हन्ति शिष्यं हन्ति चतुर्दशी । ब्रह्माष्टकापौर्णमास्यौ यस्मात्ताः परिवर्जयेत् ॥ ११४ ॥

(स्रमावस्या गुरुं हन्ति) स्रमावस्या गुरु को मार देती है (चतुदंशी शिष्य हन्ति) चतुर्दशी शिष्य को मारती है (स्रष्टक + पौर्णमास्यौ ब्रह्म) स्रष्टमी स्रौर पूर्णमासी वेद को ही नष्ट कर देती हैं (तस्मात्) इसलिए (ताः परिवर्जयेत्) उन्हें छोड़ देवे स्रयात् इन दिनों में वेद न पढ़ें।। ११४॥

> पांसुवर्षे दिशां दाहे गोमायुविरुते तथा। इवलरोज्ट्रेच रुवति पङ्कौचन पठेंद् द्विजः ॥ ११४॥

(पांसुवर्षे) घूलि वर्षा के समय (दिशां दाहे) दिशाओं में ज्वालाएँ उठ रही हों तब (तथा गोमायु विरुते) तथा गीदड़ों के रोने का शब्द सुनते समय (च) और (श्व-खर-उष्ट्रे रुवति) कुत्ता, गधा और ऊंट के रोने के शब्द के समय (च) तथा (पंक्तौ) जहाँ इनका भुण्ड या पंक्ति इकट्ठी बनी हुई हो वहाँ (द्विज: न पठेत्) द्विज वेद न पढ़े ॥११५॥

> नाधीयीत इमशानान्ते ग्रामान्ते गोव्रजेऽपि वा । वसित्या मैथुनं वासः श्राद्धिकं प्रतिगृह्य च ॥ ११६ ॥

(श्मशानान्ते) श्मशान के पास में (ग्रामान्ते) गांव के पास में (वा) और (गोव्रजे + ग्रिप) गौशाला में भी (मैथुनं वासः विस्तवा) मैथुन के समय का वस्त्र पहनकर (च) तथा (श्राद्धिकं प्रतिगृह्य) श्राद्ध के ग्रन्न आदि पदार्थों का दान लेकर (न + ग्रधीयीरः) वेद न पढ़े।। ११६॥

> प्राणि वा यदि वाऽप्राणि यत्किन्धिचन्द्राद्धिकं मवेत् । तदालम्याप्यनभ्यायः पान्यास्यो हि द्विजः स्मृतः ॥ ११७ ॥

(श्राद्धिकं यत् किंचित् प्राणि वा यदि वा + ग्रप्राणि भवेत्) श्राद्धसम्बन्धी जो कोई भी पदार्थं चाहे वह जीव == गौ ग्रादि हो ग्रथवा ग्रजीव — वस्त्र, पात्र ग्रादि हो (तत् ग्रालभ्य) उसे लेकर (ग्रनध्यायः) ग्रनध्याय ही होता है (हि) क्योंकि (द्विजः) ब्राह्मण को (पाणि + ग्रास्यः) हाथ ही है मुख जिसका, ऐसा ग्रर्थात् जिसके हाथ में दान चला गया तो समभना चाहिए कि वह भी श्राद्ध के ग्रन्न की तरह मुख में जाकर पितरों के पाम पहंच गया, इस प्रकार की विशेषता वाला (स्मृतः) कहा है ॥ ११७॥

> चौरैरुपप्जुते ग्रामे सम्भ्रमे चाग्निकारिते। ग्राकालिकमनघ्यायं विद्यात् सर्वाद्भुतेषु च ॥ ११८॥

(ग्रामे चौरै: + उपप्लुते) गांव में चोरों द्वारा कोई उपद्रव कर देने पर (संभ्रमे) घवराहट होने पर (च) ग्रैर (म्रग्निकारिते) म्राग लगने पर (च) तथा (सर्व + म्रद्भु-

तेषु) सभी श्रद्भुत घटनाग्रों के घटने पर (आकालिकम्) उस समय से श्रगले दिन उसी समय तक के लिए (अनघ्यायं विद्यात्) श्रनघ्याय समभना चाहिए ॥ ११८ ॥

> उपाकर्मिण चोत्सर्गे त्रिरात्रं क्षपणं स्मृतं। ग्रष्टकासु त्वहोरात्रमृत्वन्तासु च रात्रिषु॥ ११६॥

(उपाकर्मणि) वेदाघ्ययन के प्रारम्भ का अनुष्ठान करते समय (च) श्रौर (उत्सर्गे) वेदाघ्ययन का उत्सर्गः = विसर्जन करने पर (ग्रष्टकासु तु) मार्गशीर्ष मास की पूर्णिमा के बाद तीन ग्रष्टमी तिथियों में (त्रिरात्रं क्षपणां स्मृतम्) तीन रात ग्रर्थात् तीन दिन-रात का ग्रनघ्याय कहा है (च) श्रौर (ऋत्वन्तासु रात्रिषु ग्रहोरात्रम्) ऋतुश्रों के ग्रन्त की रात्रियों में एक दिन-रात का ग्रनघ्याय होता है ॥ ११६॥

नाधीयीताष्ट्रवसारूढो न वृक्षं न च हस्तिनम् । न नावं न खरं नोष्ट्रं नेरिशास्थो न यानगः ॥ १२० ॥

(ग्रश्वं वृक्षं हस्तिनं नावं खरं उष्ट्रम् ग्रारूढः) घोड़ा, वृक्ष, हाथी, नौका, गथा, ऊंट, इन पर चढ़कर (इरिणस्थः) बंजर भूमि पर बैठकर (यानगः) किसी सवारी पर जाता हुग्रा (न + ग्रधीयीत) वेद न पढ़े ।। १२० ।।

> न विवादे न कलहे न सेवायां न सङ्गरे। न मुक्तमात्रे नाजीएाँ न विभित्वा न गुक्तके।। १२१।। ग्रितिथि चाननुज्ञाप्य मास्ते ताति वा मृशस्। रुधिरे च स्नृते गात्राच्छस्त्रेगा च परिक्षते।। १२२।।

(विवादे) विवाद [बहसवाजी] हो जाने पर (कलहे) लड़ाई हो जाने पर (सेनायां संगरे) सेना के वीच में, युद्ध में (भुक्तमात्रे) लाने के एकदम बाद (अजीर्णे) अपच होने पर (विमत्वा) वमन होने पर (शुक्तके) लट्टी डकारों के समय (च) और (अतिथिम् अननुज्ञाप्य) अतिथि से बिना ग्राज्ञा लिए (मारुते वा + ग्रति वा भृशम्) तेज हवा चलने पर और चलते रहने पर (च) तथा (गात्रात् रुधिरे स्नुते) शरीर से खून निकलने पर (च) ग्रीर (शस्त्रेण परिक्षते) हथियार से घायल होने पर वेद न पढ़े ॥१२१, १२२॥

सामध्यनावृग्यजुरी नाधीयीत कदाचन । वेदस्याधीत्य वाप्यन्तमारण्यकमधीत्य च ।। १२३ ॥

(सामध्वनी) जहां सामवेद की ध्वनि ग्रा रही हो, वहाँ (कदाचन) कभी भी (ऋग्यजुपी न + ग्रधीयीत) ऋग्वेद ग्रीर यजुर्वेद को न पढ़े (वा) ग्रयवा (वेदस्य ग्रन्तम् ग्रधीत्य) एक वेद को ग्रन्त तक पढ़कर (च) ग्रीर (ग्रारण्यकम् + ग्रधीत्य) वेद के एक भाग को ग्रन्त तक पढ़कर दूसरे वेद और दूसरे भाग को उस दिन न पढ़े ॥१२३॥

ऋग्वेदो देवदैवत्यो यजुर्वेदस्तु मानुषः। सामवेदः स्मृतः पित्र्यस्तस्मात्तस्याशुचिष्यंनिः॥१२४॥ (ऋग्वेदः देवदैवत्यः) ऋग्वेद के देवता 'देव' हैं (तु) स्रोर (यजुर्वेदः मानुषः) यजुर्वेद के देवता 'मनुष्य' हैं (सामवेदः पित्र्यः स्मृतः) सामवेद के देवता 'पितर' माने गये हैं (तस्मात् तस्य घ्वनिः अशुचिः) इसलिए उन दोनों वेदों की तुलना में सामवेद की घ्वनि अपिवत्र है ॥ १२४॥

#### एतद्विदन्तो विद्वांसस्त्रयीनिष्कर्षमन्वहम् । क्रमज्ञः पूर्वमम्यस्य पश्चाद्वेदमधीयते ॥ १२५ ॥

(विद्वांसः) विद्वान् लोग (एतत् त्रयीनिष्कर्षं विदन्तः) इन तीनों वेदों के रहस्य को जानते हुए (ग्रन्वहं क्रमशः पूर्वम् + अभ्यस्य) प्रतिदिन क्रमानुसार पहले-पहले वेद को पढ़कर (पश्चात्) बाद में (वेदम् + ग्रधीयते) सामवेद का ग्रध्ययन करते हैं॥ १२५॥

# पशुमण्डूकमार्जारक्वसप्रंतकुलाखुमिः । प्रत्यायमहिनक्षम् ॥ १२६ ॥

(पशु-मण्डूक-मार्जार-श्व-सर्प-नकुल-आखुभिः ग्रन्तरागमने) पशु, मेंढक, बिल्ली, कुत्ता, सांप, नेवला ग्रीर चूहा इनके बीच से या सामने से निकल जाने पर (अहर्निशमू ग्रनध्यायं विद्यात्) दिन-रात का ग्रनध्याय, समक्षना चाहिए ॥ ४२६ ॥

#### द्वावेव वर्जयेग्नित्यमनध्यायौ प्रयस्ततः । स्वाध्यायमूमि चाशुद्धामात्मानं चाशुचि द्विजः ॥ १२७ ॥

(च) और (द्विजः) द्विज (ग्रशुद्धां स्वाध्यायभूमिम्) ग्रशुद्ध स्वाध्यायस्थान को ग्रथांत् ग्रशुद्ध स्वाध्यायस्थल होने पर वहां स्वाध्याय को (च) और (ग्रशुचिम् आत्मानम्) ग्रशुद्ध ग्रात्मा और शरीर-मन को ग्रथांत् शरीर, मन, ग्रात्मा जब ग्रपवित्र हों तो उस समय स्वाध्याय को (नित्यं प्रयत्नतः वर्जयेत्) सदैव प्रयत्नपूर्वक छोड़ देवे, (द्वौ) ये दोनों (ग्रनध्यायौ एव) 'ग्रनध्याय' ही हैं।। १२७।।

अन्तुर्धोत्जनः ६५ से १२७ तक सभी श्लोक प्रक्षिप्त हैं। इनका प्रक्षेप निम्न ग्राधारों के ग्रनुसार सिद्ध होता है—

१. ग्रन्तिवरोध: 'ग्रनध्याय' मनुविरद्ध—(१) प्रतीत होता है कि वर्ष में साढे चार माम तक वेदाध्ययन करना, फिर उनका उत्सर्जन करना, वीच में विराम करना, शुक्ल पक्ष में वेदाध्ययन ग्रौर कृष्ण पक्ष में वेदाङ्गों का ग्रध्ययन करना, ये व्यवस्थाएँ मनु से परवर्ती काल की हैं, जब कि मनु द्वारा विहित व्यवस्थाग्रों में शिथिलता ग्रा गई थी। इन व्यवस्थाओं का मनुप्रोक्त व्यवस्थाग्रों से तालमेल नहीं बैठता ग्रौर विरोध ग्राता है। यथा—(क) मनु ने वेदों का ग्रध्ययन सभी द्विजों का ग्रावश्यक और नैत्यिक कर्म माना है [१-५७—६०]। यदि पूर्वोक्त कर्मों का पालन कोई द्विज नहीं करता तो वह ग्रपने वर्ण से पतित हो जाता है। विशेषरूप से वेदाम्यास को छोड़ने वाला द्विज ग्रूदकोटि में गिना जाता है—''योऽनधीत्य द्विजों वेदमन्यत्र कुरते श्रमम्। स जीवन्नेव ग्रूदत्वं ग्राशु गच्छित सान्वयः" [२।१४३(१६८)](ख)मनु ने वेदाध्ययन को नैत्यिक दिनचर्या कहा है और इस पवित्र कार्य में कभी अनध्याय नहीं माना है—''वेदो-

पकरएों चैव स्वाध्याये चैव नैत्यके । नानुरोघोऽस्त्यनध्याये होममन्त्रेषु चैव हि"॥ [२। ८० (१०५)] "नैत्यके नास्त्यनाध्यायो ब्रह्मसत्रं हि तत्स्मृतस् । ब्रह्माहुतिहुतं पुण्यमनध्याय वषद्कृतस्"॥ [२। ८१ (१०६)] (ग) नैत्यिक वेदाध्ययन के विधायक अन्य प्रमाण भी द्रष्टव्य हैं—

- (क) यः स्वाध्यायमधीते अदं विधिना नियतः शुचिः । तस्य नित्यं क्षरत्येष प्यो दिध ष्टतं मधु ॥ २।८२ ॥ (२।१०७)
- (ल) म्रा हैव स नलाग्नेम्यः परमं तथ्यते तयः। यः स्नग्व्यपि द्विजो ऽधीते स्वाध्यायं शक्तितोऽन्वहम् ॥ (२।१४२[१६७])

इसी प्रकार गृहस्थों के व्रतों में भी स्पष्ट निर्देश है-

- (क) सर्वान् परित्यजेदर्यान् स्त्राघ्यायस्य विरोधिनः । ययातथाघ्यायंस्तु सा ह्यस्य कृतकृत्यता ॥ ४ । १७ ॥
- (ल) बुद्धिवृद्धिकराष्याशु धन्यानि च हितानि च। नित्यं शास्त्राण्यवेक्षेत निगमांश्चैव वैदिकान्॥४।१६॥
- (ग) ''स्वाध्याये चैव युक्तः स्यात् नित्यम्" (४ । ६४)
- (घ) ''स्वाध्याये नित्ययुक्तः स्यात्'' (३। ७४)

इन प्रमाणों से यह स्पष्ट हो जाता है कि मनु प्रत्येक व्यक्ति के लिए वेदों का प्रध्ययन नित्यप्रति ग्रावश्यक मानते हैं। मनु ने पांच महायक्तों का जो प्रतिदिन विधान किया है, उनमें 'ब्रह्मयक्त' संघ्योपासना ग्रौर वेदाध्ययन का ही नाम है। इस प्रकार के प्रमाण मनुस्मृति में पर्याप्त मिलते हैं। ६५—१२७ श्लोकों में साढ़े चार मास वेद पढ़ना, फिर उनका उत्सन्तंन गांव से बाहर करना, शुक्लपक्ष में वेद पढ़ना ग्रौर कृष्णपक्ष में वेदाङ्कों को पढ़ना आदि जो व्यवस्थाएँ दी गई हैं वे पूर्णमान्यताओं से तालमेल नहीं रखतीं ग्रौर दिख्द भी हैं। जब प्रतिदिन ही वेद पढ़ने का विधान है तो फिर उनका साढ़े चार मास तक पढ़ने के लिए प्रारम्भिक भनुष्ठान करना, फिर उत्सर्जन का अनुष्ठान करना आदि बातों का ग्रवसर ही नहीं ग्राता। ग्रतः ये सभी श्लोक प्रक्षिप्त हैं। इस प्रसंग में कुछ ग्रौर भी ग्रन्तविरोध हैं—

- (२) ६६, १०८ इलोकों में शूद्र के पास वेद न पढ़ने का विधान 'शूद्र को वेद पढ़ने का विधान नहीं है' इस मान्यता पर ग्राधारित है। यह मान्यता मनुविरुद्ध है ग्रीर वेदविरुद्ध भी [इसके विस्तृत ज्ञान के लिए २। १४४–१४६ (१६६–१७४) ब्लोकों पर 'ग्रन्तिविरोध' शीर्षक समीक्षा देखिये]।
- (३) १०६—१११, ११७, १२४, ब्लोकों में मृतकश्राद्ध की मान्यता है। यह भी मनुविरुद्ध है [इसके लिए ३। ११६—२८४ ब्लोकों पर समीक्षा द्रष्टव्य है]।
  - (४) ११२ में सूतक की मान्यता है। सूतक का वर्णन मनुप्रोक्त नहीं सिद्ध होता

[इसके लिए द्रष्टव्य है ५। ५८ — १०४ इलोकों पर 'विषयविरोघ' शीर्षक समीक्षा क्योंकि सूतकविधान इसी प्रसंग के ६१-६२ श्लोकों में स्राता है]।

- (४) ११३ वें श्लोक में संघ्याकालों में वेद न पढ़ने का कथन है, जबिक पांच-यज्ञों का विधान ग्रौर संघ्योपासना का विधान संघ्याकालों में ही किया है [२।७६— ७८ (१०१-१०३), १४१ (१७६), ४। ६२—६४]।
- (६) ११३ ११४ वें इलोकों में पर्वदिनों में वेदाध्ययन निषद्ध है, जबिक ४।२५; ६।६ में इन पर्वों के दिन विशेषयज्ञों को रचाने का विधान है, स्रौर यज्ञ वेदमन्त्रों द्वारा ही सम्पन्न होते हैं।
- (७) ११६ वें क्लोक में क्मशान में वेद न पढ़ते का कथन है, जबिक ४। १६७ में ग्रन्त्येष्टि कर्म यज्ञसम्पादन द्वारा विहित है, ग्रीर यज्ञ में वेदमन्त्रों का उच्चारण होता है।
- (प्र) **११२ वें में मांसभक्षण का वर्ण**ा मनुविरुद्ध है [द्रष्टय्य—४।२६—२८ इलोकों पर 'ग्रन्तर्विरोध' शीर्षक समीक्षा]।
- (६) १२३—१२५ व्लोकों में वेदों की व्वितयों का परस्पर विरोध दर्शाना मनु के २। ७६—७५ [५१—५३] व्लोकों के विरुद्ध है। जब तीनों वेदों से एक-एक पाद निकालकर बनाया गया गायत्रीमन्त्र एकसाथ उच्चरित किया जा ग़कता है तो वेदों की व्वित में क्या ग्रायत्ति है? मनु-ग्रमुसार सभी वेद ईश्वरप्रोक्त हैं।
- (१०) १०१ से १२६ क्लोकों में वेदों के ग्रनध्यायों का ही विधान मनु के २। ७६— ६ [१०४— १०६] के विरुद्ध है। इन क्लोकों में मनु ने वेदाध्ययन में ग्रनध्याय का निषेध किया है। इस प्रकार इन ग्रन्तिवरोधों के ग्राधार पर ६५ से १२७ तक सभी क्लोक प्रक्षिप्त हैं।
- २. विषयविरोष (१) १०१ से १२७ इलोक विषयबाह्य हैं। इनका 'सतवगुणवर्धन' से कोई सम्बन्ध नहीं है और न ये व्रत हैं, ग्रतः प्रक्षिप्त हैं [विस्तृत विवेचन
  ४। ३३ ३४ पर द्रष्टव्य]। (२) ये इलोक इसलिए भी विषयविरुद्ध हैं क्योंकि
  शिष्यों को वेदाध्यापन का विषय द्वितीय ग्रध्याय का है [२।४४—४८(६६—७३),
  १३६ (१६४), १४०—१४१ (१६५—१६६), ३।१—२]। यहाँ गृहस्थियों के व्रतों
  का विषय है [४।१३]। ग्रतः इस स्थान पर शिष्यों के ग्रध्यापन-ग्रनध्यापन, अध्यायग्रनध्याय का वर्णन विषयविरुद्ध है। यह द्वितीय ग्रध्याय में ही संगत कहा जा
  सकता था।
- ३. वेदविरोध—६६, १०८ व्लोकों की शूद्र के पास वेद न पढ़ने की मान्यता स्वयं वेदविरुद्ध है। वेद में शूद्र को यज्ञ करने और मन्त्रश्चवण का विधान है। प्रमाणार्थ द्रष्टब्य २।४२ ग्रौर ६।३३५ की 'वेदविरोध' शीर्षक समीक्षाएँ।
  - ४. शैंसीगत श्राधार-(१) इस प्रसंग के १०३ वें श्लोक में 'मनुरब्रवीत्' पद

से स्पष्टतः यह मनुभिन्न व्यक्ति द्वारा प्रोक्त सिद्ध होता है। (२) इस प्रसंग के १०१ से १२७ इलोकों की शैली रूढ़ि पर ग्राधारित है। ११४ व १२४ की शैली अयुक्ति-युक्त है।

स्त्रीगमन में पर्वदिनों का त्याग करे-

श्रमावस्य।मष्टमीं च पौर्णमासीं चतुर्दशीम् । ब्रह्मचारी भवेग्नित्यमप्यृतौ स्नातको द्विजः ॥ १२८ ॥(२६)

(स्नातक: द्विजः) गृहस्य द्विज को चाहिये कि वह (ऋतौ ग्रिप) ऋतु-काल होते हुए भी (ग्रमावस्याम् + ग्रष्टिमीं पौर्णमासीं च चतुर्दशीम्) ग्रमावस्या, ग्रष्टिमी, पूर्णिमा ग्रीर चतुर्दशी के दिन (ब्रह्मचारी भवेत्) ब्रह्म-चारी रहे ॥ १२८॥

"जब ऋनुदान देना हो तव पर्व अर्थात् जो उन ऋनुदान १६ दिनों में पौर्णमासी, अमावस्या, चतुर्दशी वा अष्टमी आवे उस को छोड़ देवे। इनमें स्त्री-पुरुष रतिक्रिया कभी न करें।"

(संस्कारविधि गर्भाधान संस्कार प्रकरण।)

अस्तु स्टिटिंड नाः तुलनायं द्रष्टव्य है ३। ४५ इलोकं। वहीं भी मनु ने पर्व दिनों में ऋतुदान का निषेष किया है।

खाने के बाद स्तान ग्रादि का निषेध-

न स्नानमाचरेव् भुरत्वा नातुरो न महानिशि । न वासोभिः सहाजस्रं नाविज्ञाते जलाशये ।। १२६ ॥

गृहस्थ द्विज (भुक्त्वा) खाकर (ब्रातुरः) रोगी होने पर (महानिशि) आधी रात के समय (ब्रजस्न वासोभिः सह) सभी कपड़ों को पहने हुए (अविज्ञाते जलाशये) जिसकी थाह ग्रादि का ज्ञान न हो ऐसे तालाब या जलस्थान में (स्नानं न ग्राचरेत्) स्नान न करे।। १२६॥

> देवतानां गुरो राज्ञः स्नातकाचार्ययोस्तथा। नाक्रामेत्कामतद्यायां बभ्रुको दीक्षितस्य च ॥ १३०॥

गृहस्थ द्विज (देवतानाम्) देवमूर्तियों की (गुरोः) गुरु की (राज्ञः) राजा की (तथा स्नातक + आचार्ययोः) तथा स्नातक ग्रीर ग्राचार्य की (वश्रुणः) तेजस्वी व्यक्ति (च) ग्रीर (दीक्षितस्य) यज्ञ में दीक्षित व्यक्ति की (छायाम्) छाया को (कामतः) जान-वूक्षकर (न ग्राक्रामेत्) न लांघे ॥ १३० ॥

मध्यन्विनेऽर्धरात्रे च श्राद्धं भुक्त्वा च सामिषम् । सन्घ्ययोक्त्मयोक्ष्यंव न सेवेतं चतुष्पथम् ॥ १३१ ॥ गृहस्थ द्विज (मध्यन्दिने) दोपहर के समय (च) ग्रीर (ग्रर्धरात्रे) श्राधी रात के समय (च) तथा (सामिषं श्राद्धं भुक्त्वा) श्राद्ध का मांसयुक्त भोजन करके (च एव) ग्रौर (उभयोः संघ्ययोः) प्रातः तथा सायं दोनों संघ्याकालों में (चतुष्पथं न सेवेत) चौराहे गर न जाये ॥ १३१॥

## उद्वर्तनमपस्नानं विष्मूत्रे रक्तमेव च । इलेब्मनिष्ठघूतवान्तानि नाधितिष्ठेसु कामतः ।। १३२ ।।

गृहस्थ द्विज (उद्वर्तनम् + ग्रपस्नानं विष्मूत्रे च रक्तम् + एव) उबटन का मल, स्नान का मल, मल-मूत्र श्रीर खून (श्लेष्मनिष्ठघूत-वान्तानि) खकार या पीक, धून श्रीर वमन, इन पर (कामतः न + ग्रिधितिष्ठेत्) जानवूक्षकर न बैठे ॥ १३२ ॥

## अनुर्वोत्जनः : १२६-१३२ तक श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं--

- १. दिषयविशोध—इन श्लोकों में विणित बातें विषयबाह्य हैं। इनका 'सत्व-गुणवर्धन' से कोई सम्बन्ध नहीं है ग्रीर न ये व्रत कहला सकते हैं [विवेचन ४। ३३— ३४ श्लोकों पर द्रष्टव्य है]।
- २. श्रन्तिवरोध—१३१ वें श्लोक में मृतकश्राद्ध की मान्यता श्रीर मांसभक्षण की मान्यता का वर्णन मनुविरुद्ध है, ग्रतः यह श्लोक इस आधार पर भी प्रक्षिप्त है [इसके लिये देखिये क्रमशः ३।११६ से २८४ श्रीर ४।२६—२८ श्लोकों पर 'ग्रन्त-विरोध' शीर्षक समीक्षा।]

परस्त्री-सेवन का निषेध एवं त्याज्य व्यक्ति --

# वैरिणं नोपसेवेत सहायं चैव वैरिगाः। ग्रधामिकं तस्करं च परस्येव च योषितम् ॥ १३३ ॥ (३०)

गृहस्थ द्विज (वैरिणम) शत्रु (च) ग्रीर (वैरिएा: सहायं) शत्रु के सहायक (ग्रधार्मिकं तस्करं च परस्य योषितम्) ग्रधार्मिक, चोर, पराई स्त्री मे (न सेवेत) मेलजोल न रखे ग्रर्थात् परस्त्री-गमन न करे।। १३३।।

परस्त्री-सेवन से हानियां---

# न हीदृशमनायुष्यं लोके किञ्चन विद्यते । यादृशं पुरुषस्येह परदारोपसेवनम् ॥ १३४ ॥ (३१)

गृहस्थ द्विज का (इह लोके) इस संसार में (पुरुषस्य अनायुष्यम् ईटर्ज किचन न हि विद्यते) पुरुष की स्रायु को घटाने वाला ऐसा कोई काम नहीं है (यादशम्) जैसा कि (परदारा-उपसेवनम्) परस्त्रीगमन करना है ॥१३४॥

इन तीनों का ग्रपमान न करे-

क्षत्रियं चैव सर्पं च ब्राह्मणं च बहुश्रुतम्। नावमन्येत वै भूष्णुः कृशानपि कदाचन॥१३४॥ (भूष्णुः) अपनी उन्नित-समृद्धि चाह्नने वाला ग्रहस्थ द्विज (क्षत्रियं सर्पं च बहु-श्रुतं ब्राह्मणम्) क्षत्रियं सांप और अनुभवी एवं ज्ञानी ब्राह्मण, इनको (कुशान् + अपि) अपने से कमजोर की भी (कदाचन) कभी (न + अवमन्येत) अपमानित न करे ॥१२४॥

#### एतस्त्रयं हि पुरुषं निर्देहेदवमानितम्। तस्मादेतस्त्रयं नित्यं नावमन्येत बुद्धिमान्।। १३६॥

(हि) क्यों कि (एतत् त्रयम् अवमानितम्) ये तीनों अपमानित होने पर (पुरुषं निर्देहेत्) पुरुषं को भस्म कर देते हैं (तस्मात्) इसलिए (बुद्धिमान्) बुद्धिमान् गृहस्थ द्विज को चाहिए कि वह (एतत् वयं नित्यं न + अवमन्येत) इन तीनों को अपमानित न करे।। १३६।।

## अनुर्धोत्जन-१३५-१३६ श्लोक प्रक्षिप्त हैं-

- १. विषयविरोध ये दोनों इलोक विषयविरुद्ध हैं। इनमें वर्णित वातें न तो 'सत्वगुणवर्धन' से सम्बद्ध हैं ग्रीर न ये व्रत ही कहे जा सकते हैं, ग्रतः प्रक्षिप्त हैं। द्रष्टव्य ४। ३३–३४ पर समीक्षा]
  - २. अन्तिविरोध— इन क्लोकों में अपमानित ब्राह्मण द्वारा व्यक्ति को बदले में भस्म किये जाने का भय प्रदिश्ति है, जबिक २। १३७ [१६२] में मनु ने अपमान से अपमानित न होकर उसे अमृत के समान मानने के लिए ब्राह्मण को ब्रादेश दिया है, ब्रीर २। १३६ [१६१] में स्वयं दुःखी होकर भी दूसरे का मन न दुःखाने का ब्रादेश है। उससे यह विरुद्ध वर्णन है, ब्रतः दोनों क्लोक प्रक्षित हैं।

ब्रात्महीनता की भावना मन में न लाये —

## नात्मानमवमन्येत पूर्वाभिरसमृद्धिभिः । श्रामृत्योः श्रियमन्विच्छेन्नेनां मन्येत दुर्लमाम् ॥ १३७॥ (३२)

गृहस्य द्विज कभी (पूर्वाभि: + ग्रसमृद्धिभः) प्रथम पुष्कल धनी होके पश्चात् द्वरिद्र हो जायें, उससे (आत्मानं न + ग्रवमन्येत) ग्रपने न्नात्मा का ग्रपमान न करे कि 'हाय हम निर्धन हो गयें' इत्यादि विलाप भी न करे, किन्तु (आमृत्योः) मृत्युपर्यन्त (श्रियम् + ग्रन्विच्छेत्) लक्ष्मी को उन्नति में पुरुषार्थ किया करें, ग्रीर (एना दुर्लभा न मन्येत) लक्ष्मी को दुर्लभ न समभें।। १३७।। (सं० वि० १७८)

अर्जुट्रिट्डन् : श्रिभिप्राय यह है कि धन आदि के अभाव की स्थित आने पर या आपत्तिकाल में मनुष्य को कभी अपने मन में आत्महीनता, निराशा, हताशा की भावना नहीं आने देनी चाहिए। अपितु इन बातों को त्यागकर सतत पुरुषार्थ में प्रयत्नशील रहना चाहिए। यही मनुष्य जीवन की सफलता समृद्धि श्रीर उन्नति का स्रावार है।

सत्य तथा प्रियभाषण करे-

सस्यं ब्रूयात्त्रियं ब्रूयान्न ब्रूयात्सस्यमित्रयम् । त्रियं च नानृतं ब्रूयादेष धर्मः सनासनः ॥ १३८ ॥ (३३)

(सत्यं ब्रूयात् प्रियं ब्रूयात्) सदा प्रिय सत्य दूसरे का हितकारक बोले (म्रप्रियं सत्यं न ब्रूयात्) म्रप्रिय सत्य म्रर्थात् काणे को काणा न बोले (म्रनृत च प्रियं न ब्रूयात्) म्रनृत म्रर्थात् भूठ दूसरे को प्रसन्न करने के श्रथं न बोले श्री। १३८ ।। (सं० प्र० ६७)

幾 (एषः सनातनः धर्मः) यह सनातन धर्म है। (सं वि० १७८)

''मनुष्य सदैव सत्य बोले श्रीर दूसरे का कल्या एकारक उपदेश कर, काणे को काणा, मूर्ख को मूर्ख श्रादि श्रिय वचन उनके सम्मुख कभी न बोले श्रीर जिस मिथ्याभाषएा से दूसरा प्रसन्त होता हो उसको भी न बोले, यह सनातन धर्म है।।'' (सं वि १७८)

भद्र व्यवहार करे---

भद्रं भद्रमिति ब्रूयाद्भद्रमित्येव वा वदेत्। गुष्कवरं विवादं च न कुर्यात्केनचित्सह।। १३६।। (३४)

(भद्र भद्रम् + इति ब्रूयात्) सदा भद्र अर्थात् सबके हितकारी वचन बोला करे (शुब्कवैरं विवादं च केनचित् सह न कुर्यात्) शुब्कवैर अर्थात् बिना अपराध किसी के साथ विरोध वा विवाद न करे (भद्रम् + इत्येव वा वदेत्) जो-जो दूसरे का हितकारी हो और बुरा भी माने तथापि कहे बिना न रहे।। १३६।। (स० प्र०६७)

> नातिकल्यं नातिसायं नातिमध्यन्दिने स्थिते। नाज्ञातेन समं गच्छेन्नैको न वृषक्ः सह॥१४०॥

(न + प्रतिकल्यम्) न बहुत सबेरे (न + अतिसायम्) न बहुत शाम को (न + प्रतिमध्यदिने स्थिते) न बिल्कुल दोपहर के समय (न + प्रज्ञातेन समम्) न किसी प्रज्ञात व्यक्ति के साथ (न + एकः) न बिल्कुल प्रकेले (न वृषलैं: सह) न शूद्रों के साथ (गच्छेत्) जाये ॥ १४० ॥

## अनुर्वोत्जन-१४० वां श्लोक प्रक्षिप्त है-

१. विषयविरोध-यह विषयबाह्य है। इसका 'सत्वगुणवर्धन' से कोई सम्बन्ध

नहीं है स्रोर न यह वृत हो सकता है [द्रष्टब्य ४।३३ —३४ पर समीक्षा ।] हीन, विकलांग स्रादि पर व्यंग्य न करे—

# होनाङ्गानितिरिक्ताङ्गान्त्रिद्याहोनान्त्रयोऽधिकान् । रूपद्रश्यविहोनांश्च जातिहोनांश्च नाक्षिपेत्।। १४१ ॥ (३४)

(हीन + ग्रङ्गान्) कम ग्रंगों वालों या ग्रपंगों पर(ग्रतिरिक्त + ग्रङ्गान्) ग्रधिक ग्रंगों वाले (विद्याहीनान्) मूर्खं (वय + ग्रिविकान्) ग्रायु में वड़े (च) ग्रीर (रूप-द्रव्य-विहोनान्) रूप ग्रीर धन से रहित (च) ग्रीर (जातिहीनान्) ग्रपने मे निम्न वर्णं वाले इन पर (न ग्राक्षिपेत्) कभी ग्रातेप [= व्यंग्य या मजाक ] न करे।। १४१।।

गाय ग्रादि का उच्छिष्ट हाथ से स्पर्श निषेध-

न स्यूकेत्यास्मिनोच्छिष्टो विश्रो गोबाह्यस्मानलान् । न चापि पश्येदश्चाः सुस्यो ज्योतिर्गसान्दिवि ।। १४२ ॥

(विश्रः) ब्राह्मण (उच्छिष्टः) झूठे मुँह-हाथ रहते हुए (पािएना) अपने झूठे हाथ से (गो-ब्राह्मण-अनलान्) गौ, ब्राह्मण और आग, इनका (न स्पृशेत्) स्पर्श न करे (च) श्रीर (अशुचिः) अपवित्र होते हुए (सुस्थः अपि) स्वस्थ दशा में भी (दिवि ज्योति-गंणान् न पश्येत्) द्युलोक में ग्रह-तारों को न देखे । १४२ ॥

स्पृष्ट्वंतानशुर्विनित्यमद्भिः प्राणानुपस्पृशेत् । गात्राणि चंव सर्वाणि नामि पाणितलेन तु ॥ १४३ ॥

(म्रशुचिः) अपिवत्र रहते हुए (एतान् स्पृष्ट्वा) इन—गौ, ब्राह्मण श्रीर आग को छूकर (नित्यम्) सदैव (प्राणान् सर्वाणि चैव गात्राणि) प्राणेन्द्रियों—श्रौंख, नाक, आदि और शरीर के अन्य श्रंगों—शिर, हाथ, पैर आदि को (अद्भिः अनुस्पृशेत्) जल से स्पर्शं करे (तु) और (नामि पाणितलेन) नामि का हथेली से स्पर्श करे॥ १४३॥

> ग्रनातुरः स्त्रानि लानि न स्पृशेदनिमित्ततः । रोमारिण च रहस्यानि सर्वाण्येव वित्रजीयेत् ॥ १४४ ॥

(ग्रनातुरः) स्वस्थ रहते हुए ग्रथींत् विना किसी शारीरिक कष्ट के सामान्य ग्रवस्था में (ग्रनिमित्ततः) विना प्रयोजन के (स्वानि खानि) ग्रपनी इन्द्रियों को (न स्पृशेत्) न छूये (च) ग्रौर (सर्वाणि + एव रहस्यानि रोमाणि) सब गुप्त स्थानों के रोमों को (विवर्जतेत्) न छूये ।। १४४।।

अनुरारिङनः १४२ से १४४ तक श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं---

त्रिषयिवरोध—इन श्लोकों का 'सत्वगुणवर्धन' से कोई सम्बन्ध नहीं है

और न ये त्रत ही हो सकते हैं, त्रत: विषयबाह्य होने से विषयविरुद्ध प्रक्षेप हैं, [विशेष द्रष्टब्य ४ । ३३–३४ पर 'विषयविरोष' समीक्षा ।]

२. शैलीगत ग्राचार—१४२-१४३ श्लोकों की शैली रूढ़, ग्रयुक्तियुक्त एवं निराधार है। गाय ग्रादि को छूकर ग्रंगस्पर्श से क्या शुद्धि हो जायेगी? वह तो घोने से होगी।

कल्याणकारी यज्ञ-संघ्या म्रादि कार्यं करे-

मंगलाचारयुक्तः स्यात्त्रयतात्मा जितेन्द्रियः । जपेच्च जुहुयाच्चेव नित्यमग्निमतन्द्रितः ॥ १४५ ॥(३६)

(मंगल + ग्राचार + युक्तः) कल्याणकारी कार्यो में लगा बहने वाला या श्रेष्ठ ग्राचरणवाला (प्रयतात्मा) उन्ति के लिए सदा प्रयत्त्वाल (जितेन्द्रियः) जितेन्द्रिय (स्यात्) रहे (च) ग्रीर (नित्यम्) प्रतिदिन (ग्रतिन्द्रतः) ग्रालस्यरहित होकर (जपेत्) जपोपासना करे (च एव) तथा (अग्निं जुहुयात)अग्नि में हवन करे ॥ १४५॥

यज्ञ-संघ्या ग्रादि कल्याणकारी कार्यों से लाभ---

मंगलाचारयुक्तानां नित्यं च प्रयतात्मनाम् । जपतां जुह्वतां चेव विनिपातो न विद्यते ॥ १४६॥ (३७)

(मंगल + प्राचार + युक्तानाम्) जो सदाकल्यां एकारी कार्यों में लगे रहते हैं प्रथवा जो श्रेष्ठ भाचारण का पालन करते हैं (च) श्रोर (नित्यं प्रयतात्मनाम्) जो सदा भात्मा की उन्नति के लिए प्रयत्नशील रहते हैं (च) तथा (जपताम्) जो परमात्मा का जाप करते हैं (जुह्नताम्) जो हवन करते हैं, उनकी (विनिपातः) भ्रवनति (न विद्यते) नहीं होती भर्थात् उनका जीवन पतन की भ्रोर नहीं जाता ॥ १४६॥

वेदाम्यास परमधर्म है-

वेदमेवाम्यसेन्नित्यं यथाकालमतिन्द्रतः । तं ह्यस्याहुः परं घर्ममुपघर्मोऽन्य उच्यते ॥ १४७ ॥ (३८)

द्विज (नित्यम्) सदा (ययाकालम्) जितना भी ग्रधिक समय लगा सके उसके ग्रनुसार (ग्रतन्द्रितः) ग्रालस्यरहित होकर (वैदम् + एव + ग्रम्यसेत्) वेद का ही ग्रम्यास करे (हि) क्यों कि (तम् ग्रस्य पर धर्मम् ग्राहुः) उस वेदाम्यास को इस द्विज का सर्वोत्तम कर्त्तव्य कहा है (ग्रन्यः उपधर्मः उच्यते) ग्रन्य सब कर्त्तव्य गौण हैं ॥ १४७॥

वेदाम्यास का कथन भीर उसका फल-

## वेदाम्यासेन सततं शोचेन तपसैव च। अब्रोहेगा च मृतानां जाति स्मरति पौर्विकीम् ॥१४८॥ (३६)

मनुष्य (सततं वेदाभ्यासेन) निरन्तर वेद का श्रभ्यास करने से (शौचेन) श्रात्मिक तथा शारीरिक पवित्रता से (च) तथा (तपसा) तपस्या से (च) श्रौर (भूतानाम् श्रद्रोहेगा) प्राणियों के साथ द्रोहभावना न रखते हुए श्रर्थात् श्राहंसाभावना रखते हुए (पौविकीं जाति स्मरति) पूर्वजन्म की श्रवस्था को स्मरण कर लेता है।। १४८।।

अद्वाद्वादिक न्यः योगदर्शन से जन्मज्ञान की पुष्टि—योगदर्शनकार ने भी इस मान्यता को २।३६ सूत्र में विश्वित किया है। मनु ने वेदाम्यास, प्रहिसा शौच — प्रशुद्धिभाव से प्रसंसर्ग, ग्रादि द्वारा पूर्वजन्म एवं जन्मकारणों का बोध होना कहा है। इसी प्रकार योगदर्शन में भी है—

#### "ग्रपरिग्रहस्यैयें जन्मकथंता संबोधः॥"

प्रपरिग्रह में प्रहिसा, वेदादि श्रेष्ठ शास्त्रों तथा श्रेष्ठों की संगति, विषयों में ग्रनासक्ति ग्रादि बातें होती हैं। इन ग्रपरिग्रह की बातों में स्थिरता होने से भूत और वर्तमान जन्मों एवं जन्मकारणों का ज्ञान प्राप्त हो जाता है।

> पौर्विकी संस्मरञ्जाति बहाँ वाभ्यसते पुनः । बह्याभ्यासेन चाजस्नमनन्तं सुखमश्नुते ॥ १४६ ॥ (४०)

(पौर्विकीं जाति संस्मरन्) पूर्वजन्म की ग्रवस्था का स्मरण करते हुए (पुनः ब्रह्म + एव + ग्रम्यसते) फिर भी यदि वेद के ग्रम्यास में लगा रहता है तो (ग्रजस्न ब्रह्माम्यासेन) निरन्तर वेद का ग्रम्यास करने से (ग्रनन्तं सुखम् + ग्रव्नुते) मोक्ष-सुख को प्राप्त कर लेता है।। १४६।।

अद्भाषा कि तुलना के लिए द्रष्टव्य है १२। १०२ इलोक।

धार्मिकचया की विविध बातें---

सावित्राञ्छान्तिहोमांदच कुर्यात्पर्वसु नित्यदाः । पितृ देवैवाष्टकास्वर्चे नित्यमन्तव्टकासु च ॥ १५० ॥

(पर्वसु ) श्रमावस्या, पूर्णिमा श्रादि पर्वों में (नित्यशः) सर्वदा (सावित्रान् च शांन्तिहोमान् कुर्यात्) सावित्री देवता वाले (गायत्री मन्त्रादि ) श्रीर श्रनिष्ट- निवृत्ति के लिए शान्ति-होमों को करे (च एव) तथा (श्रष्टकासु च श्रन्वष्टकासु)

म्रष्टमी तथा नवमी तिथियों में (नित्यम्) सदैव (पितृन् मर्चेत्) पितरों का पूजन करे।। १४०।।

## दूरादावसथान्मुत्रं दूरात्पादावसेचनम् । उच्छिष्ट्यान्ननिषेकञ्च दूरादेव समाचरेत् ॥ १४१ ॥

(मूत्रम् ग्रावसथात् दूरात्) मल-मूत्र आदि निवास स्थान से दूर ही करे (पाद + ग्रवसेचनम् दूरात्) पैरों का धोना भी दूर ही करे (च) ग्रीर (उच्छिष्ट + अन्न-निषेकम्) झुठे ग्रन्न को फेंकना भी (दूरात् + एव समाचरेत्) दूर ही करे।। १५१।।

> मैत्रं प्रसाधनं स्नानं दन्तधावनाअनम्। पूर्वाह्ह एव कुर्वोत देवतानां च पूजनम् ॥ १५२ ॥

(मैत्रम्) मलत्याग (प्रसाधनम्) शरीर-श्रुंगार (स्नानम्) स्नान (दन्तघावनम्) दातुन (ग्रन्तनम्) ग्रंजन (च) ग्रौर (देवतानां पूजनम्) देवपूजा ग्रादि, ये (पूर्वाह्नु एव कुर्वीत) दिन के प्रथम प्रहर ग्रथींत् प्रातःकाल ही कर लेने चाहिए।। १५२ ॥

#### दैवतान्यमिगच्छेल् धार्मिकांश्च द्विजोत्तमान्। ईश्वरं चैव रक्षार्थं गुरूनेव च पर्वसु॥ १५३॥

(पर्वसु) पर्वों के दिनों में (रक्षार्थम्) अपनी रक्षा की कामना से (दैवतानि) देवस्थानों-पवित्र स्थानों (च) तथा (धार्मिकान् द्विजोत्तमान्) धार्मिक विद्वानों (ईन्वरं च गुरून् + एव) राजा तथा गुरुग्नों के पास (ग्रिभिगच्छेत्) जाया करे।। १५३।।

अन्तुर्शोत्जनः १४० से १४३ तक श्लोक निम्न 'म्रायारों' पर प्रक्षिप्त हैं—

- १. विषयविरोध—-१५१—-१५३ इंलोक विषयबाह्य होने से प्रक्षिप्त हैं। इनका 'सत्वगुणवर्षन' से और व्रतरूप होने से कोई सम्बन्ध नहीं है। [द्रष्टब्य ४।३३—३४ पर समीक्षा]।
- २. अन्ति विरोध (१) १५० वां श्लोक ग्रष्टमी के दिन मृतकश्राद्ध का विधायक है, यह मान्यता मनुविरुद्ध है [देखिए ३।११६—२०४ पर समीक्षा। (२) मनु ने पर्वों के दिन विशेष यज्ञों का विधान किया है [४।२५], देवताग्रों के दर्शनों के लिए जाने का नहीं। मनु के मन में ऐसे कोई देवता मान्य नहीं, वे तो होम को ही 'देवयज्ञ' कहते हैं [३।७०]। ग्रनः ये दोगों ही व्यवस्थाएँ मनुविरुद्ध होने से प्रक्षिप्त हैं।

वृद्धों का ग्रमिवादन एवं स्वागत---

अभिवादयेद् वृद्धाःच दद्याच्चैवासनं स्वकम् । कृता्शिवपासीत गच्छतः पृष्ठतोऽन्वियात् ॥१५४॥ (४१) (वृद्धान्) सदा ियावृद्धों भीर वयोवृद्धों को (ग्रभिवादयेत्) नमस्ते स्रयात् उनका मान्य किया करे (स्वकम् स्रासनं च एव दद्यात्) जब वे स्रपने समीप स्रावें तब उठकर, मान्यपूर्वक स्रपने स्रासन पर वैठावे (च) स्रीर (कृत + स्रञ्जलिः + उपासीत) हाथ जोड़के स्राप समीप बैठे, पूछे वह उत्तर देवे (गच्छतः पृष्ठतः + स्रन्वियात्) स्रीर जब जाने लगें तब थोड़ी दूर पीछे-पीछे जाकर नमस्ते कर, विदा करे।। १४४।। (सं० वि० १७६)

सदाचार की प्रशंसा एवं फल---

श्रुतिस्मृत्युदितं सम्यङ् निबद्धं स्वेषु कर्ममु । धर्ममूलं निषेवेत सदाचारमतन्द्रितः ॥ १४४ ॥ (४२)

गृहस्थ सदा (म्रतिन्द्रितः) म्रालस्य को छोड़कर (श्रुति-स्मृति + उदितम्) वेद म्रोर मनुस्मृति में वेदानुकूल कहे हुए (स्वेष् कर्मसु सम्यङ् निवद्धम्) म्रपने कर्मों में निवद्ध (धर्ममूलं सदाचारं निदेवेत) धर्म का मूल सदाचार म्रथीत् जो सत्य म्रोर सत्पुरुष म्राप्त धर्मात्माम्रों का म्राचरण है, उसका सेवन सदा किया करें।। १५५॥ (सं० वि० १७६)

म्राचारात्लभते ह्यायुराचारादीप्सिताः प्रजाः । म्राचाराद्धनमक्षय्यमाचारो हत्त्यलक्षणम् ॥१५६॥(४३)

(म्राचारात् हि म्रायुः) धर्माचरण से दीर्घायु (म्राचारात् + ईप्सिताः प्रजाः) म्राचार ने उत्तम सन्तान (म्राचारात् म्रक्षय्यं धनम्) म्राचार से म्रक्षय धन (लभते) प्राप्त होता है (म्राचारः म्रलक्षणं हन्ति) धर्माचरण बुरे म्रधर्म-युक्त लक्षणों का नाश कर देता है ॥ १४६॥

"धर्माचरण ही से दीर्घायु, उत्तम प्रजा स्रोर सक्षय धन मनुष्य को प्राप्त होता है स्रोर धर्माचरण बुरे स्रधमंयुक्त लक्षणों का नाश कर देता है।" (सं वि १७६)

"इसिलये मिथ्याभाषणादि रूप ग्रधमं को छोड़ जो धर्माचार ग्रर्थात् ब्रह्मचर्य जितेन्द्रियता से पूर्ण ग्रायु ग्रीर धर्माचार से उत्तम प्रजा तथा ग्रक्षय धन को प्राप्त होता है तथा जो धर्माचार में वर्त्तकर दुष्ट लक्षणों का नाश करता है उसके ग्राचरण को सदा किया करे।" (स० प्र० १०७)

दुराचार से हानि—

दुराचारो हि पुरुषो लोके भवति निन्दितः । दुःखभागी च सततं व्याधितोऽल्पायुरेव च ।। १५७ ॥(४४) (दुराचारः हि पुरुषः) जो दुष्टाचारी पुरुष है वह (लोके निन्दितः) संसार में सज्जनों के मध्य में निन्दा को प्राप्त (दुःखभागी) दुःखभागी (च) ग्रौर (सततं व्याधितः) निरन्तर व्याधियुक्त होकर (ग्रल्पायुः + एव भवति) ग्रल्पायु का भी भोगने हारा होता है ।। १५७ ।। (स० प्र०१०८)

"ग्रीर जो दुष्टाचारी पुरुष होता है वह सर्वत्र निन्दित दुःखभागी ग्रीर व्याधि से श्रल्पायु सदा हो जाता है।'' (सं० वि० १७६)

> सर्वलक्षणहीनोऽपि यः सदाचारवान्नरः। श्रद्धानोऽनसूयक्च क्षतं वर्षािण जीवति ॥ १५८ ॥ (४५)

(यः) जो (सर्वलक्षणहीनः + ग्रिप सदाचारवान्) सब ग्रच्छे लक्षणों से हीन भी होकर सदाचारयुक्त (श्रद्धधानः) सत्य में श्रद्धा (च) ग्रीर (ग्रनसूयः) निन्दा ग्रादि दोषरहित होता है (शतं वर्षाण जीवति) वह सुख से सौ वर्ष पर्यन्त जीता है ॥ १५८॥ (सं० वि० १७६)

परवश कर्मों का त्याग-

यद्यत्परवशं कर्म तत्तद्याःनेन वर्जयेत्। यद्यदास्मवशं तु स्यात्तत्तत्तेवेत यत्नतः ॥ १५६ ॥ (४६)

मनुष्य (यत्-यत् परवशं कमं) जो पराधीन कमं हो (तत्-तत् यत्नेन वर्जयेत्) उस-उस को प्रयत्न से सदा छोड़े (तु) श्रौर (यत्-यत् श्रात्मवशं स्यात्) जो-जो स्वाधीन कमं हो (तत्-तत् यत्नतः सेवेत) उस-उस का सेवन प्रयत्न से किया करे ॥ १५६॥ (सं० वि० १७६)

"जो-जो पराधीन कर्म हो उस-उस का प्रयत्न से त्याग ग्रीर जो-जो स्वाधीन कर्म हो उस-उस का प्रयत्न के साथ सेवन करे।" (स० प्र० १०८)

मुख-दुःख का लक्षरा—

सर्वं परवशं दुःखं सर्वमात्मवशं सुखम् । एतद्विद्यात्समासेन लक्षरां सुखदुःखयोः ॥ १६०॥ (४७)

क्यों कि (परवशं सर्वं दुःखम्) जितना परवश होना है वह सब दुःख, ग्रीर (ग्रात्मवशं सर्वं सुखम्) जितना स्वाधीन रहना है वह सब सुख कहाता है (एतत् समासेन सुखदुःखयोः लक्षणं विद्यात्) यही संक्षेप से सुख ग्रीर दुःख का लक्षण जानो ।। १६० ।। (सं० वि० १८०)

'क्योंकि जो-जो पराधीनता है वह-वह सब दुःख श्रीर जो-जो स्वा-धीनता है वह-वह सब सुख, यहो संक्षेप से सुख श्रीर दुःख का लक्षण जानना चाहिए।'' (स॰ प्र०१००) ब्रात्मा के प्रसन्नताकारक कार्य ही करे-

यत्कर्म कुर्वतोऽश्य स्यात्परितोषोऽन्तरात्मनः । तत्प्रयत्नेन कुर्वीत विपरीतं तु वर्जयेत् ॥ १६१॥(४८)

(यत् कर्म कुर्वतः) जिस कर्म के करने से (ग्रस्य ग्रन्तरात्मनः परि-तोषः स्यात्) मनुष्य की ग्रात्मा को संतुष्टि एवं प्रसन्नता का ग्रनुभव हो ग्रयात् भय, शंका, लज्जा का ग्रनुभव न हो (तत्-तत् प्रयत्नेन कुर्वीत) उस-उस कर्म को प्रयत्नपूर्वक करे (विपरीतं तु वर्जयेत्) जिससे संतुष्टि एवं प्रसन्नता न हो उस कर्म को न करे ॥ १६१॥

अर्जुटरी ट्डन्सः आत्मा के प्रसन्तताकारक कार्य किस प्रकार के होते हैं, इसके लिए विस्तृत विवेचन १। १२५ [२।६] पर 'ग्रात्मनस्तुष्टि' शीर्षक ग्रनु-शीलन देखिए।

माता-पिना-ग्राचार्यादि की हिंसा न करे---

श्राच'र्यं च प्रवक्तारं पितरं मातरं गुरुम् । न हिस्याद् ब्राह्मणान्गाःच सर्वाःचेव तपस्विनः ॥१६२॥(४६)

(म्राचार्यं प्रवक्तारं पितरं मातरं गुरुं ब्राह्मणान् गाः च सर्वान् तप-स्विनः) वेद को पढ़ाने वाला, वेद का प्रवचन करने वाला, पिता. माता, गुरु, ब्राह्मण्, गाय स्रोर सभी तपस्वी इनको (न हिंस्यात्) प्रताड़ित न करे स्रयात् इनके प्रतिकृत स्राचरण न करे ॥ १६२ ॥

नास्तिकता, वेदनिन्दा ग्रादि निपिद्ध कर्म-

नास्तिक्यं वेदनिन्दां च देवतानां च कुत्सनम् । द्वेषं दम्भं च मानं च क्रोधं तैक्ष्यं च वर्जधेत् ॥१६३॥ (५०)

(नास्तिक्यं वेदनिन्दां च देवतानां कुत्सनम्) नास्तिकता, वेद की निन्दा ग्रीर बिद्वानों को निन्दा (देखं दम्भं मानं क्रोधं च तैक्षण्यं वर्जयेत्) देख, पाखण्ड, ग्राममान, क्रोध, उग्रता चतेजी इनको छोड़देवे ॥ १६३ ॥

शिष्य को केवल शिक्षार्थ ताड़ना करे --

परस्य दण्डं नोद्यच्छेत्क्रुद्धो नेव निपातयेत्। स्रन्यत्र पुत्राच्छिष्याद्वा शिष्टचर्यं ताडयेत् तौ।।१६४॥ (५१)

(पुत्रात् वा शिष्यात् ग्रन्यत्र) पुत्र ग्रौर शिष्य मे भिन्न (परस्य दण्डं न + उद्यच्छेत्) ग्रन्य किमी व्यक्ति पर दण्डा न उठाये ग्रर्थात् दण्डे से न मारे (क्रुद्धः एव न निपातयेत्) ग्रौर क्रोधित होकर भी किसी को न मारे, ताडनान करे, (तौ तु शिष्टचर्यं ताडयेत्) उन पुत्र भीर शिष्य को भी केवल शिक्षा देने के लिये ही ताड़ना करे।। १६४॥

'परन्तु माता, पिता तथा ग्रघ्यापक लोग **ईर्ष्या, द्वेष से ता**ड़न न करें किन्तु ऊपर से भयप्रदान ग्रीर भीतर से कृपा**द**ष्टि रखेंं''।

(स॰ प्र॰ द्वितीय समु॰)

बाह्यण की हिंसा से नरक-

बाह्यणायावगूर्येत द्विजातिर्वेषकाम्यया । शतं वर्षाणि तामिस्रो नरके परिवर्तते ॥ १६५ ॥

(द्विजातिः) द्विज व्यक्ति (वधकाम्यया) मारने की इच्छा से (ब्राह्मणाय + प्रव-गूर्य + एव) ब्राह्मण पर केवल दंडा उठाने मात्र से ही (शतं वर्षीण तामिस्र नरके परि-वर्तते) सौ वर्ष तक 'तामिस्र' नामक नरक में भटकता रहता है ॥ १६५॥

> ताडियत्वा तृरोनापि संरम्भान्मतिपूर्वकम् । एकविशतिमाजातीः पापयोनिषु जायते ॥ १६६ ॥

(मितपूर्वकम्) जानबूक्षकर (संरम्भात्) क्रोधपूर्वक (तृणेन + ग्रिपि) तिनके से भी (ताडयित्वा) मारने से वह व्यक्ति (एकविंशतिम् + आजातीः) इक्कीस जन्मों तक (पापयोनिषु जायते) पापयोनियों [कुत्ता, बिल्ली आदि ] में जन्म लेता है ॥ १६६ ॥

> श्रयुध्यमानस्योत्पाद्य श्राह्मरणस्यामृगङ्गतः । बुःखं सुमहदाप्नोति प्रेत्याप्राञ्जतया नरः ॥ १६७ ॥

(श्रयुष्यमानस्य ब्राह्मणस्य) लड़ने की इच्छा से रहित ब्राह्मण के (अङ्गतः श्रसृण् उत्पाद्य) किसी श्रञ्ज से [चोट मारकर] खून निकालने से (नरः श्रप्राज्ञतया) वह मनुष्य अपनी इस मूर्खता के कारण (प्रेत्य) परलोक में (सुमहत् दुःखम् श्राप्नोति ) बड़ा भारी दुःख प्राप्त करता है ॥ १६७॥

शोणितं यावतः पांसुन्संगृह्णाति महीतलात् । तावतोऽज्वानमुत्रान्यैः शोणितोत्पावकोऽद्यते ॥ १६८ ॥

(शोणितम्) ब्राह्मण के शरीर से निकला हुम्रा खून (महीतलात् यावतः पासून् संग्रह्णाति) पृथ्वी के जितने घूलिकणों को ग्रहण करता है मर्थात् जितने घूलिकण उस रक्त से भीगते हैं (शोणित + उत्पादकः) वह रक्त निकालने वाला (ग्रमुत्र) परजन्मों में (तावतः + ग्रब्दान्) उतने ही वर्षों तक (ग्रन्यैः) ग्रन्य हिंसक जीवों द्वारा (ग्रद्यते) खाया जाता है ॥ १६८॥

न कवाचित् द्विजे तस्माद्विद्वानवगुरेवपि। न ताडयेलुणेनापि न गात्रास्त्रावयेवसुक्॥ १६६॥ (तस्मात्) इसलिए (कदाचित् द्विजे न ग्रवगुरेत् + ग्रिपि) कभी किसी ब्राह्मण पर दंडा भी न उठावे (तृणेन + ग्रिपि न ताडयेत्) तिनके से भी न मारे (गात्रात् + असूक् न स्नावयेत्) ब्राह्मण के शरीर से सह न बहाये ॥ १६९ ॥

अस्तुर्धीत्वनः १६५ से १६९ तक के क्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं-

- १. भन्तिवरोष—(१) १६५ वें श्लोक में प्रदिश्ति नरक की मान्यता मनुविरुद्ध है, अतः यह श्लोक प्रक्षिप्त है। शेष १६६—१६६ तक श्लोक इसके प्रक्षिप्त होने से स्वतः प्रक्षिप्त सिद्ध हो जाते हैं। क्योंकि यह श्लोक उनका आधारभूत श्लोक है [नरक मनुविरोधी मान्यता है, इसके लिए विशेष समीक्षा ४।८०—६१ श्लोक पर 'म्रन्तिवरोध' शीर्षक में देखिए]। (२) इन श्लोकों में एक कर्म द्वारा एक या विभिन्न नीच योनियों में जाने का कथन और निर्णय करना मनुविरुद्ध है। मनु म्रनेक कर्मों के श्राधार पर योनियों की प्राप्ति मानते हैं भौर वह भी उत्तम, मध्यम, भ्रधम भ्राधार पर किसी एक योनि का निश्चय नहीं देते [१२।३—६, ३६—५२]। इस ग्राधार पर ये सभी श्लोक प्रक्षिप्त हैं।
- २. प्रसंगविरोध—(१) ये क्लोक पूर्वापर प्रसङ्गविरुद्धहैं। १६४ में किसी को न मारने और हिंसा न करने का कथन है, १७० वें में हिंसाकर्ता का फल प्रदिश्ति है। इस प्रकार १७० वां क्लोक १६४ से सम्बद्ध है या प्रयंवादरूप है। उस सम्बद्धता को इन क्लोकों ने भंग कर दिया है। और बीच में केवल बाह्यण को न मारने का वर्णन, उसका फलकथन असंगत भी है। (२) ये क्लोक यदि मौलिक होते तो इन्हें प्रसंगक्रम की इच्टि से १६२ वें से सम्बद्ध होना चाहिए था, क्यों कि उस क्लोक में कहा है—"न हिस्यात बाह्यणान् गाइच।" उससे सम्बद्ध न हो कर कुछ क्लोकों के पक्चात पुनः उसी प्रसंग को शुरू करना असंगत है और यह इन्हें परवर्ती प्रक्षेप सिद्ध करता है।
- ३. शैलीगत न्नाघार—इन सभी श्लोकों की शैली न्नयुक्तियुक्त एवं न्रितिश्वामितपूर्णं है। तिनके से मारने से ही इक्कीस पापयोनियों में जाना, जितने श्विरकण न्नाह्मण के रक्त से भीगें उतने ही वर्षों तक कुत्तो द्वारा खाया जाना, न्नादि बातें प्रलापसदश हैं। मरने के बाद जब मन्त्येष्टि होगी तो कुत्ते कहां से खायेंगे? इस निश्चय का भी क्या आधार है कि जितने कए रक्त से भीगे हैं उतने ही वर्ष उसको न्निय प्राणी खाते हैं? इस प्रकार की शैली मनुसदश विद्वान की नहीं है।

ग्रधमें-निन्दा एवं ग्रधमें से दू:सप्राप्ति-

प्रधामिको नरो यो हि यस्य चाप्यनृतं धनम् । हिंतारतश्च यो नित्यं नेहासौ सुखमेधते ॥ १७० ॥ (४२)

(यः श्रघामिकः नरः) जो श्रघामिक मनुष्य है (च) श्रौर (यस्य हि श्रनुतं घनम्) जिसका श्रधमं से संचित किया हुशा घन है (च) श्रौर (यः

नित्यं हिंसारतः) जो सदा हिंसा में प्रर्थात् वैर में प्रवृत्त रहता है (ग्रसी) वह (इह) इस लोक ग्रीर परलोक ग्रर्थात् परजन्म में (सुखं न एघते) सुख को कभी नहीं प्राप्त हो सकता ।। १७० ।। (सं० वि० १८०)

# न सीवन्निप धर्मेणं मनोऽधर्मे निवेशयेत्। स्रधार्मिकाणां पापानामाशु पश्यन्विपर्ययम् ॥ १७१ ॥ (५३)

(ग्रधार्मिकाणां पापानां ग्राग्नु विपर्ययम्) ग्रधार्मिक पापियों का [१७४ में विगित रूप में यदि पापों से उनकी उन्नित ग्रीर समृद्धि हो गई है तो भी] शोघ्र ही उलटा विनाश होता है (पश्यन्) यह समभते हुए (धर्मेण सोदन् +ग्रपि) धर्माचरण से कःट उठाता हुग्रा भी (ग्रधर्मे मनः निवेशयेत्) ग्रधर्म में मन को न लगावे ग्रर्थात् धर्म का ही पालन करता रहे।। १७१।।

## नाधर्मश्चिरितो लोके सद्यः फलित गौरिव। शर्नेरावर्तमानस्तु कर्नु मूं लानि कुन्तित ॥ १७२॥ (४४)

मनुष्य निश्चय करके जाने कि (लोके) इस संसार में (गौ: + इव) जैसे गाय की सेवा का फल दूध म्रादि शोघ्र प्राप्त नहीं होता वैसे ही (चिरितः म्रघमं: सद्यः न फलित) किये हुए प्रथमं का फल भो शोघ्र नहीं होता (तु) किन्तु (शने: कर्त्तु: म्रावत्तंमानः) धोरे-धोरे प्रथमंकर्ता के सुखों को रोकता हुम्रा (मूलानि क्रन्तित) सुख के मूलों को काट देता है, पश्चात् म्रघर्मी दुःख ही दुःख भोगता है।। १७२।। (सं० वि० १८०)

"िकया हुम्रा म्रथमं निष्फल कभी नहीं होता परन्तु जिस समय म्रथमं करता है, उसी समय फल भी नहीं होता; इसलिए म्रज्ञानी लोग म्रधमं से नहीं डरते तथापि निश्चय जानो कि वह म्रधमिचरण धीरे-धीरे तुम्हारे सुख के मूलों को काटता चला जाता है।" (स० प्र० १०४)

# यदि नात्मनि पुत्रेषु न चेत्पुत्रेषु नप्तृषु। न त्वेव तु कृतोऽधमंः कर्तुं भंवति निष्फलः ॥ १७३ ॥ (४४)

(यदि न + ग्रात्मिन) यदि ग्रथमं का फल कर्ता की विद्यमानता में न हो तो (पुत्रेषु) पुत्रों (पुत्रेषु न चेत् नष्तृषु) यदि पुत्रों के समय में न हो तो नातियों = पोतों के समय में ग्रवस्य प्राप्त होता है (तु) किन्तु (न एवं तु) यह कभी नहीं हो सकता कि (कर्त्तु: ग्रथमं: निष्फल: भवति) कर्ता का किया हुन्ना कर्म निष्फल होवे ।। १७३ ।। (सं• वि० १८०)

आनुर्धीत्उन् : कर्मफल का भोक्ता कीन ? ४। २४० में कर्त्ता को

ही सुकृत-दुष्कृत का भोकता माना है, जबिक यहाँ किये हुए प्रधमं का फल पुत्र-पौतों तक प्राप्त होना कहा है। इस प्रकार विरोध-सा प्रतीत होता है। किन्तु इनमें परस्परिवरोध नहीं है। वहां व्यक्तिगत स्तर पर किये जाने वाले सुकृत-दुष्कृत का कर्ता को व्यक्तिगत रूप में ही भोकता माना है, जबिक यहाँ प्रसंग ग्रधमं पूर्वक भोगों के संग्रह का है ४।१७०—१७४]। व्यक्ति, हिंसा, ग्रधमं ग्रादि से [४।१७०] यदि धनसंग्रह करता है ग्रीर वह एकाएक समृद्ध होता हुग्रा भी दृष्टिगत होता है, किन्तु ग्रन्ततः समूल विनाश के रूप में उसे फल भोगना पड़ता है [४।१७०]। ग्रधमं, हिंसा ग्रादि से प्राप्त किये धनभोगों के सेवन में जो-जो भी पुत्र-पौत्रादि पारिवारिक जन सम्मिलत होते हैं, वे भी उस ग्रधमं में भागीदार होने के कारण उसके फल को भोगते हैं। इसकी पुष्टि के लिए हिंसा के प्रसंग में मनु की मान्यता ५।५१ में देखिए। वहां हिंसा में किसी भी प्रकार भाग लेने वाले प्रत्येक ग्राठ प्रकार के व्यक्तियों को ग्रधमीं चपापी माना है। इसी प्रकार सभी ग्रधमों के कामों में समक्षनो चाहिए। जब वह अधमीं है तो उसके दुख:रूप फल का भी भागी होगा। किन्तु कर्त्ता के भोगने योग्य निजी फल को कोई नहीं बाँट सकता है। [४।२४०]। सब अपने-ग्रपने फल कोभोक्ता स्वयं होते हैं।

# म्रघर्मेग्गंधते तावत्ततो भद्राणि पश्यति । ततः सपत्नाञ्जयति समूलस्तु विनश्यति ॥ १७४ ॥ (५६)

(तावत् स्रधर्मेण + एधते) जब स्रधर्मात्मा मनुष्य धर्मे की मयाँदा छोड़ (जैसा तालाब के बंध को तोड़ जल चारों स्रोर फैल जाता है वैसे) मिथ्याभाषण, कपट, पाखण्ड स्रयीत् रक्षा करने वाले वेदों का खण्डन, स्रोर विश्वासघात स्रादि कमौं से पराये पदार्थों को लेकर, प्रथम बढ़ता है (ततः) पश्वात् (भद्राणि पश्यित) धनादि ऐश्वर्य से खान, पान, वस्त्र, स्राभूषण, यान, स्यान, मान, प्रतिष्ठा को प्राप्त होता है (सपत्नान् जयित) स्रन्याय से शत्रुत्रों को भी जीतता है (ततः) पश्चात् (समूलः तु विनश्यित) शीघ्र नष्ट हो जाता है, जैसे जड़ कटा हुस्रा वृक्ष नष्ट हो जाता है, वैसे स्रधर्मी नष्ट हो जाता है। १७४॥ (स॰ प्र०१०४)

अर्ज्युट्योत्जिन्तः : ग्रथमं दुःख का कारण है ग्रीर धर्म मुख का कारण है। इस मान्यता की पुष्टि के लिए ६। ६४ दलोक द्रष्टव्य है।

सत्यधर्मका पालनकरे ---

सत्यधर्मार्यवृत्तेषु शौचे चैवारमेत्सदा । शिष्यांश्च शिष्याद्धम् ता वाग्बाहृदरसंयतः ॥ १७५ ॥ (४७)

इसलिए मनुष्यों को योग्य है कि (सत्यधर्म + ग्रायं-वृत्तेषु) सत्यधर्म ग्रीर ग्रायं ग्रर्थात् उत्तम पुरुषों के ग्राचरणों (च) ग्रीर (शोचे) भीतर-बाहर की पिवत्रता में (सदा ग्रारमेत्) सदा रमण करें (वाक् + बाहु + उदर + संयतः च वर्मेण) ग्रपनी वाएी, बाहू उदर को नियम ग्रीर सत्यवर्म केंद्र साथ वर्त्तमान रखके (शिष्यान्-शिष्यात्) शिष्यों को सदा शिक्षा किया करें।। १७५।। (सं० वि० १८०)

"जो वेदोक्त सत्यधर्म ग्रर्थात् पक्षपातरहित होकर सत्य के ग्रहण ग्रीर ग्रसत्य के परित्याग, न्यायरूप, वेदोक्त धर्मादि ग्रागं ग्रर्थात् धर्म में चलते हुए के समान धर्म से शिष्यों को शिक्षा किया करें।" (स० प्र० १०४)

"सत्य, धर्म, आयं अर्थात् आपन पुरुषों के व्यवहार और शौच =पिव-त्रता हो में सदा गृहस्य लोग प्रवृत्त रहें और सत्यवाणी भोजनादि के लोभ रहित हस्तपादादि की कुचेष्टा छोड़कर धर्म से शिष्यों और सन्तानों को उत्तम शिक्षा सदा किया करें।" (सं० वि० १४१)

धर्मवजित श्रर्थ-काम का त्याग---

## परित्यजेदर्यकामौ यौ स्यातां धर्मवर्जितौ। धर्मं चाप्यसुखोदकं लोकविक् ष्टमेव च।। १७६।। (४८)

(ग्रथंकामो यो धर्मवर्जितो स्यातां परित्यजेत्) यदि बहुत-सा धन, राज्य ग्रौर अपनी कामना ग्रधमं से सिद्ध होतो हो तो भो ग्रधमं सर्वथा छोड़ देवें (च) ग्रौर (धर्मम् ग्रिपि मग्रसुखोदकंम्) वेदविरुद्ध धर्माभास जिसके करने से उत्तरकाल में दु:ख (च) ग्रौर (लोकविक्रुष्टम् एव) संसार की उन्ति का नाश हो वैसा नाममात्र धर्म ग्रौर कर्म कभी न किया करें।। १७६।। (सं० वि० १५१)

"जो धर्म से वर्जित धनादिपदार्थ श्रीर काम हो उनको सर्वथा शीघ्र छोड़देवे श्रीर जो धर्माभास श्रथात् उत्तरकाल में दुःखदायक कर्म हैं श्रीर जो लोगों को निन्दित कर्म में प्रवृत्त करने वाले कर्म हैं उनसे भी दूर रहें।" (मं वि १८१)

अन्तु श्री त्वनः (१) श्लोक में उक्त वातों को उदाहररापूर्वक स्पष्ट किया जाना है—

- (क) धमंविजित अर्थ = जैसे चोरी, डकैती, छल-कपट, हिंसा श्रादि से प्राप्त धन। ऐसा धन धमंविजित है [द्रष्टव्य ४।२, ३, ११, १५।। ६। ३०-३६]।
- (त्र) **धर्मवाजितकाम** = जैसे ग्रतिविषयासक्ति [४।१६], परस्त्रीगमन [४।१३२ १३४], वाल्यकाल में विवाह [३।१ ४], पर्वेदिनों में या ऋतुकाल के विना स्त्रीसमागम [३।४५।४।१२८] विधिरहित नियोग [६।५६ ६३] ग्रादि कार्यं धर्मविरुद्ध कामभावना के ग्रन्तर्गत ग्राते हैं।

- (ग) उत्तरकाल में असुखकारक धर्म = जैसे— स्त्री-पुत्रों के रहते हुए सर्वस्व दान कर देना या स्रतितपस्या से शरीर को क्षीण करना [२।७४ (२।१००)] म्रादि बात धर्माभास हैं, जिनसे उत्तरकाल में दुःखप्राप्ति होती है।
- (घ) लोकिटकुष्ट धर्म = काणे को काणा कहना, हीन को हीन कहना, ग्रादि बातें सत्य होते हुए भी लोकिनिन्दित एवं शिष्टधर्म के विरुद्ध हैं। मनु ने कहा है---'सत्य बोले किन्तु प्रिय सत्य बोले' [४।१३८]। ग्रप्रिय वातें नहीं कहनी चाहिए [४।१४१]।
- (२) धर्म, ग्रर्थ, काम का स्वरूप— धर्म, ग्रर्थ, काम के स्वरूप को समभने के लिए ७।२६ की समीक्षा देखिए।

चपलता का त्याग----

न पाणिपादचपलो न नेत्रचपलोऽनृजुः। न स्याद्वारचपलक्ष्मेय न परद्रोहकर्मधीः॥ १७७॥ (५६)

(पाणि-पाद-चपलः न) हाय-पैरों से चंचलता के कार्य न करे (नेत्र-चपलः न) ग्रांखों से चंचलतायुक्त काम न करे (ग्रनृजुः) कुटिलता न करे (वाक्-चपलः एव न) वाएगों से चपलता न करे (च) ग्रीर (परद्रोह-कर्मधोः न स्यात्) दूसरों की हानि या द्वेष के कर्मी में मन लगाने वाला न बने ।। १७७ ।।

> येनास्य पितरो याता येन याताः पितामहाः । तेन यायात्सतां मार्गं तेन गच्छन्न रिष्यते ॥ १७= ॥ (६०)

(येन + ग्रस्य पितरः) जिस मार्ग से इसके पिता (पितामहाः याताः) पितामह चले हों (तेन यापात्) उस मार्ग में सन्तान भी चले, परन्तु (सतां मार्गम्) जो सत्पुरुष पिता, पितामह हों उन्हीं के मार्ग में चलें ग्रीर जो पिता-पितामह दुष्ट हों तो उनके मार्ग में कभी न चलें (तेन गच्छन् न रिष्पते) क्यों कि उत्तम धर्मात्मा पुरुषों के मार्ग में चलने से दुःख कभी नहीं होता ॥ १७ = ॥

विवाद न करने योग्य व्यक्ति---

ऋत्विक्पुरोहिताचार्येर्मातुलातिथिसंश्रितैः । बालवृद्धातुरैर्वेद्येर्जातिसम्बन्धिबान्धवैः ।। १७६ ॥ (६१) मातापितृभ्यां जामीभिश्रीत्रा पुत्रेण भार्यया । दुहित्रा दासवर्गेण दिवादं न समाचरेत् ॥ १८०॥(६२)

"(ऋरिवक्) यज्ञ का करने हारा (पुरोहित) सदा उत्तम चाल-चलन का शिक्षाकारक (भ्राचार्य) विद्या पढ़ाने हारा (मातुल) मामा (শ্रतिथि)

ग्रर्थात् जिसकी कोई ग्राने की निश्चित तिथि न हो (संश्रित) ग्रपने ग्राश्रित (बाल) बालक (वृद्ध) बूढ्ढे (ग्रातुर) पीड़ित (वैद्य) ग्रायुर्वेद का ज्ञाता (ज्ञाति) स्वगोत्रस्थ वा स्ववर्णस्थ (सम्बन्धी) स्वसुर ग्रादि (बान्धव) मित्र (माता) माता (पिता) पिता (जामी) बहन (श्राता) भाई (भार्या) स्त्री (दुहित्रा) पुत्रो % (दासवर्गेण) ग्रौर सेवक लोगों से (विवादं न समाचरेत्) विवाद ग्रर्थात् विरुद्ध लड़ाई-बखेड़ा कभी न करें।। १७६, १८०।।

(स॰ प्र० १०४--१०५)

एतेरिववादान्संत्यज्य सर्वपापैः प्रमुख्यते । एमिजितेदच जयति सर्वांल्लोकानिमान्गृही ॥ १८१ ॥

(गृही) गृहस्थी (एतैः विवादान् संत्यज्य) इनके साथ बहुस या अगड़ा न करके (सर्वपापैः प्रमुच्यते) सब पापों से छूट जाता है (च एभिः जितैः) ग्रीर इन्हें जीतकर ग्रथित् ग्रपने मधुर व्यवहार से इनके मनों को जीतकर (इमान् सर्वीन् लोकान् जयित) इन सब लोकों को जीत लेता है।। १८१।।

ब्राचार्यो ब्रह्मलोकेशः प्राजापत्ये पिता प्रभुः। ब्रितिथिस्त्विन्द्रलोकेशो देवलोकस्य चित्वजः।। १८२।। जामयोऽप्तरसां लोके वैश्वदेवस्य बान्धवाः। सम्बन्धिनो ह्यपां लोके पृथिक्यां मातृमातुलौ।। १८३॥

(स्राचार्यः ब्रह्मलोक + ईशः) आचार्यं ब्रह्मलोक का स्वामी है (पिता प्राजापत्ये प्रभुः) पिता प्रजापित लोक का स्वामी है (तु) और (स्रितिथिः इन्द्रलोक + ईशः) स्रितिथि इन्द्रलोक का स्वामी (च) तथा (ऋत्विजः) ऋत्विज (देवलोकस्य) देवलोक का स्वामी है (जामयः स्रप्यसमां लोके) बहनें स्रप्यसां लोक की (बान्धवाः) मित्र स्रादि (वैश्वदेवस्य) वैश्वदेव लोक के (सम्बन्धिनः स्रपां लोके) सम्बन्धी वरुण लोक के (मातृमातुलौ पृथिव्याम्) माता-पिता और मामा पृथिवी लोक के स्वामी हैं॥ १८२, १८३॥

न्नाकाशेशास्तु विशेषा बालवृद्धकृशातुराः।
भ्राता ज्येष्ठः समः पित्रा मार्या पुत्रः स्वका ततुः।। १८४॥
छाषा स्वो दालवर्गश्च दुहिता कृपण् परम्।
तस्मादेतैरिधिक्षिप्तः सहेतासंज्वरः सदाः। १८४॥

(बाल-वृद्ध-क्रश-ग्रातुराः तु आकाश + ईशाः विज्ञेयाः) वालक, बूढे, कम-जोर, वीमार व्यक्तियों को ग्राकाश का स्वामी समक्तना चाहिए (ज्येष्ठः भ्राता पित्रा समः) बड़ा भाई पिता के समान है, (भार्या पुत्रः स्वका तनुः) स्वी ग्रीर पुत्र ग्रपने शरीर के समान हैं (च) तथा (दासवर्गः) सेवक-वर्ग (स्व-छाया) ग्रपनी छाया के समान है (दुहिता परं कृपणम्) कन्या परम कृपा की पात्र है (तस्मात्) इस कारण् (एतैः + ग्रिघिक्षप्तः) इनसे तिरस्कृत होकर भी (ग्रसंज्वरः सदा सहेत) गुस्सा या बुरा न मानकर सदा सहन करता रहे ॥ १८४, १८५॥

#### अनुरादिनः १८१ से १८५ श्लोक प्रक्षित हैं—

- १. अन्तिविरोध-— (१) १८१ श्लोक में कहा है कि '१७६-१८० श्लोकोक्त व्यक्तियों से विवाद छोड़ देने से मनुष्य सब पापों से मुक्त हो जाता है।' यदि इतने से ही पापमुक्ति हो जाती है तो मनुस्मृति-विहित धमं ही निरशंक सिद्ध हो जाते हैं! फिर उनके पालन की क्या आवश्यकता है? (२) ११।२१०—२३२ में मनु ने पापों के लिए प्रायश्चित्तों का विधान किया है। इस श्लोक के कथन का उन श्लोकों की व्यवस्थाग्रों से विरोध है, ग्रतः यह श्लोक प्रक्षिप्त है ग्रीर शेष १८२—१८५ श्लोक क्योंकि इसी पर ग्राधारित हैं, ग्रतः ये भी स्वतः प्रक्षिप्त सिद्ध हो जाते हैं। (३) इन सभी श्लोकों में विभिन्न लोकों की गणना भीर उनकी प्राप्ति का कथन करना भी मनुविरुद्ध है। मनु मृत्यु के बाद जीव की दो ही गतियां मानते हैं— एक तो सांसारिक योनियों में जन्म [६।६३,७४, १२।६, ३६—५२,७४, ८१] या फिर ब्रह्मप्राप्ति [४। १४६, ६।८१, १२१६, १२४]। ग्रतः यह लोकों की प्राप्ति का वर्णन प्रक्षिप्त है।
- २. शैलीगत आधार इन श्लोकों में निर्दिष्ट व्यक्तियों को भिन्न-भिन्न लोकों का स्वामी बतलाना भी श्रयुक्तियुक्त है। विवाद करने के साथ कोई पाप-पुण्य का भी सम्बन्ध नहीं है। इस प्रकार १८१ १८५ श्लोकों की शैली श्रयुक्तियुक्त है श्रीर १८१ वें की श्रतिशयोक्तिपूर्ण भी है।

प्रतिग्रह का लालचन रखे-

प्रतिग्रहसमर्थोऽपि प्रसंगं तत्र वर्जयेत् । प्रतिग्रहेगा ह्यस्याशु ब्राह्मं तेजः प्रशःभ्यति ।।१८६।। (६३)

ब्राह्मण (प्रांतग्रहः सभर्थः + ग्रिप) दान लेने का ग्रधिकारी होते हुए भी (तत्र प्रसंगं वर्जयेत्) दान-प्राप्ति में ग्रासिनतभाव ग्रर्थात् उसीसे धनसग्रह का लालच रखने की भावना को छोड़ दवे (हि) क्योंकि (प्रतिग्रहेण) दान लेने में ग्रासिनत रखने से (ग्रस्य ब्राह्मं तेजः) इसका ब्राह्मतेज (ग्राशु-प्रशाम्यति) शोघ्र शान्त होने लगता है।। १८६।।

प्रतिग्रह की विधियाँ-

न द्रव्यारामिवज्ञाय विधि धर्म्य प्रतिग्रहे । प्राज्ञः प्रतिग्रहं कुर्यादवसीदन्नपि क्षुघा ॥ १८७ ॥ (६४) (प्राज्ञः) बुद्धिमान् ब्राह्मण को चाहिए कि (द्रव्याणां प्रतिग्रहे धर्म्यं विधिम् म्रविज्ञाय) द्रव्यों के दान लेने में धर्म की विधि को बिना जाने (क्षुषा ग्रवसीदन् + ग्रिपि) भूख से पीड़ित होता हुग्रा भी (प्रतिग्रहं न कुर्यात्) दानग्रहण न करे।। १६७॥ ॥

अर न्यू श्री ट्या दानप्रहण की धर्मविधि—इस श्लोक में प्रतिग्रहरूप में द्रव्यों की दान लेने की धर्मविधि क्या है, इसको समक्षते के लिए मनु की निम्न मान्यताएँ व प्रमाण प्रस्तुत किये जा सकते हैं—

- (१) १। ८८ में वेदाष्ययन-ग्रष्यापन, यजन-याजन में निरन्तर रत व्यक्ति को ही दान लेने का ग्रधिकार दिया है। दान लेने के वे ही ग्रियकारी हैं, जो इन कार्यों को धर्म मानकर निरन्तर करते हैं; इस बात का निर्देश मनु ने स्थान-स्थान पर किया है [२।७६–८१ (२।१०४—१०७), २।१४०—१४३ (२।१६४—१६८); ४।१७—२०,३१,१४७,१४६,११।२४४॥]। इस प्रकार धर्मविधि का एक भाग यह है कि ग्रधिकारी ही दान लें।
- (२) उपर्युक्त कार्यों में तल्लीन न रहने वाले व्यक्ति, वेद को एकबार पढ़कर उसका श्रम्यास-मनन न करने वाले व्यक्ति, श्रतपस्वी, स्वभाव से छ्ली-कपटी श्रादि दान लेने के श्रनधिकारी हैं [४।३०, १६०—१६६ श्रादि]। श्रनधिकारियों को दिया गया दान निष्फल होता है श्रीर लेने वाले पापी होते हैं।
- (३) स्रधर्मी स्रौर वेद, यज्ञ स्रादि से हीन व्यक्तियों से दान नहीं लेना चाहिए [२। १५८, १६० (२। १८३, १८५)।
- (४) मनु द्वारा भक्ष्यरूप में विहित पदार्थ दान में ग्राह्य हैं। निषद्ध ग्रभक्ष्य मांस तामसिक ग्रादि पदार्थ ग्रग्नाह्य हैं [५।६—६, ४६—५१; ६।१४ ग्रादि ], ग्रौर सांसारिक विषयों में फंसाने वाले पदार्थ भी ग्रग्नाह्य हैं [६।६=, ६७, ६६, २६ ग्रादि]। इन बातों को जानना 'प्रतिग्रह की धर्मविधि' का ज्ञान करना है।

## हिरण्यं भूमिमश्वं गामन्नं वासस्तिलान्वृतम् । प्रतिगृह्णन्नविद्वांस्तु मस्मीमवित बारवत् ॥ १८८॥

(हिरण्यं भूमिम् + ग्रश्वं गाम् + ग्रन्नं वासः तिलान् घृतम्) सोना, भूमि, घोड़ा, गौ, ग्रन्न, वस्त्र, तिल ग्रौर घी (ग्रविद्वान् तु प्रतिगृह्धन्) श्रविद्वान् ब्राह्मण् इनके दान को ग्रह्ण करके (दारुवत् भस्मी भवति) लकड़ी के समान जल जाता है ॥ १८८॥

हिरण्यमायुरन्तं च भूगोँग्चाप्योषतस्तनुम्। अश्वश्चम्मस्त्वचं वासो धृतं तेजस्तिलाः प्रजाः ॥ १८६॥

<sup>% [</sup>प्रचलित अर्थ-- द्रव्यों के दान लेने में उनकी धर्मगुक्त विधि (ग्राह्म देवता, प्रतिग्रहमन्त्र ग्रादि) को बिना जाने भूख से पीड़ित होता हुग्रा भी बुद्धिमान् ब्राह्मण दान को न ले।। १८७॥]

(हिरण्यं च ग्रन्तम् ग्रायुः) सोना ग्रौर ग्रन्त आयु को (भूः च गौः ग्रिपि तनुम्) भूमि और गौ शरीर को (ग्रश्वः चक्षुः) घोड़ा नेत्र को (वासः स्वचम्) वस्त्र त्वचा को (घृतं तेजः) घी तेज को (तिलाः प्रजाः) तिल संतान को (उषतः) जला देते हैं।।१८६।।

## अनुश्रीलनः : १८५—१८६ इलोक प्रक्षिप्त हैं—

- १. प्रसंगिवरोध—(१) पूर्वापर श्लोक प्रतिग्रह लेने की धर्मविधि [१८७] और उसके ब्रथंवादरूप [१६० ब्रादि] हैं, उनके बीच में कुछ वस्तुओं की गणना ब्रौर उनका फल-वर्णन प्रसंगभञ्जक है। (२) १८७ में धर्मविधि के जानने का कथन है न कि वस्तुओं के दान लेने की हानि कहने का। अतः इन दोनों श्लोकों का १८७ के प्रसंग से कोई सम्बन्ध नहीं। इस प्रकार ये प्रसंगिवरुद्ध प्रक्षेप हैं।
- २. अन्तिवरोध मनु ने १। ८८ में दान लेने का स्रिधिकार विद्वान् ब्राह्मणों को दिया है, जो वेदाध्ययन-अध्यापन में जीवन-यापन करते हों। श्रतः श्रविद्वान् द्वारा दान लेना उसके विरुद्ध है।
- 3. बौलीगत आधार इनकी शैली भी स्रयुक्तियुक्त है। दान लेने स्रीर भस्म होने में कोई कार्यकारण सम्बन्ध नहीं है। स्रतिशयोक्तिपूर्ण कथन करना मनु की शैली नहीं है। दान लेने के स्रनिधकारी तीन प्रकार के व्यक्ति—

ग्रतपास्त्वनधीयानः प्रतिग्रहरुचिद्विजः। ग्रम्भस्यदमप्लबेनेय सह तेनैव मज्जति ॥ १६०॥(६५)

एक—(ग्रतपाः) ब्रह्मचर्य-सत्यभाषणादि तपरहित, दूसरा—(ग्रन-धीयानः) बिना पढ़ा हुग्रा—तीसरा (प्रतिग्रहरुचिः) ग्रत्यन्त धर्मार्थं दूसरों

से दान लेने वाला, ये तीनों (ग्रश्मप्लवेन ग्रम्भिस इव) पत्थर की नौका से समुद्र में तैरने के समान (तेन सह एव मज्जित) ग्रपने दुष्ट कर्मों के साथ ही दु:खसागर में डूबते हैं।। १६०।। (सं० प्र० १०५)

अन्तुर्व्योद्धान्तः 'ग्रनघीयानः' की व्याख्या के लिए देखिए ४। १६२ की समीक्षा।

## तस्मादविद्वान्त्रिमयाद्यस्मात्तस्मात्प्रतिग्रहात् । स्वल्पकेनाप्यविद्वान्हि पङ्के गौरिव सीदति ॥ १६१ ॥

(तस्मात्) इसलिए (म्निविद्वान्) म्निविद्वान् (यस्मात्-तस्मात् प्रतिग्रहात् विभि-यात्) सभी प्रकार के दान ग्रहण से डरे ग्रयीत् न ले (हि) क्योंकि (स्वल्पकेन + म्रिप्) थोड़ा-सा भी दान लेने से (म्निविद्वान्) ग्रविद्वान् व्यक्ति (पङ्के गौः + इव सीदिति) कीचड़ में फसी गौ के समान कष्ट पाता है ॥ १६१॥

# अनुश्रीत्जनः १६१ वां श्लोक प्रक्षिप्त है—

- १: प्रसंगिवरोध पूर्वापर क्लोकों में तीन प्रकार के व्यक्तियों को दान न देने का कथन है। १६० का ही वर्णन १६२ में पृथक् संज्ञा के रूप में है। इस प्रकार इनकी वाक्यात्मक संगति है। इस क्लोक ने उसे भंग कर दिया है, ग्रतः प्रक्षिप्त है।
- २. **ग्रन्तविरोध**—इस आधार पर भी यह प्रक्षिप्त है [द्रष्टव्य ४।१८६ की ग्रन्तविरोध समीक्षा]।

# न वार्यपि प्रयच्छेत्तु बैडालव्रतिके द्विजे। न तकव्रतिके विप्रे नावेदविदि धर्मवित्॥ १६२॥ (६६)

(धमिवत्) धर्म का पालन करने वाले व्यक्ति को चाहिए कि (बंडाल-व्रतिके द्विजे) 'बैडालव्रतिक' [ =िबल्ली जैसे स्वभाव वाला ४। १६५] को (बकव्रतिके) 'बकव्रतिक' [ =बगुले जैसे स्वभाव वाला ४। १६६] (विषे) ब्राह्मण को (ग्रवेदविदि) वेद को न जानने-पढ़ने वाले ब्राह्मण को (वारि+ ग्रपि न प्रयच्छेत्) जल भी न दे।। १६२।।

अवन्य श्री टंडन्स : तीन प्रकार के स्रसम्मान्य व्यक्ति — इस श्लोक में १६० में विणत व्यक्तियों को सादश्यपरक दूसरी संज्ञाओं से विणत किया है, जैसे — स्रनिधीयान: — स्रवेदिवित्, स्रतपाः — सत्याचरण से रिहत किन्तु द्विजनामधारी स्रर्थात् वकद्रतिक (ढोंगी), प्रतिग्रहरिचः (प्रतिग्रह का लालची) — बैंडालव्रतिक । ग्रागे ४।१६५ — १६६ स्राखिरी दो के लक्षण भी स्पष्ट कर दिये हैं। ये वेदानुसार स्राचरण के त्याग करने वाले हैं। इस प्रकार इस श्लोक में पुनरुक्ति न होकर उनके स्पष्ट गुणों के आधार पर पर्यायवाची संज्ञाएँ दी हैं।

- (२) 'म्रनधीयानः या स्रवेदिवत्' का यहां स्रथं स्रविद्वान् नहीं है, स्रिपितु उन व्यक्तियों से स्रिभिप्राय है जो एक बार वेद पढ़कर उसका निरन्तर स्रघ्ययन-अभ्यास, मनन-चिन्तन छोड़ देते हैं। ऐसे लोग वेदों के विद्वान् नहीं होते। मनु ने ब्राह्मणों को सदैव वेदों का स्वाध्याय-स्रभ्यास करते रहने का निर्देश दिया है [२।७६—६१ (२१।१०४—१०७), २।१४०—१४३ (२।१६४—१६८), ४।१७—२०,१४७,१४६,११।२४५ स्रादि] निरन्तर वेदाभ्यासी यजन-याजनशील, वेदाध्ययन-स्रध्यापन कराने वाले को ही मनु दान लेने का स्रधिकार देते हैं [१। ६६,४।३१]। स्रन्य सूत्रवत् होते हैं [२।१४३]।
- (३) ४। ३० में भी इन व्यक्तियों ग्रीर इस प्रकार के ग्रन्य व्यक्तियों को भी दान-सम्मान न देने का कथन है।

त्रिष्वप्येतेषु दत्तं हि विधिनाऽप्याजितं धनम् । दातुर्भवत्यनर्थाय परत्रादातुरेव च ॥ १६३ ॥ (६७) (विधिना र्म्याजतं धनम् एतेषु त्रिषु दत्तं हि) जो धर्म मे प्राप्त हुए धन का उक्त तीनों को देना है वह दान (दातुः ग्रनर्थाय भवति) दाता का नाश इसी जन्म (च) ग्रीर (ग्रादातुः परत्र एव) लेने वाले का नाश परजन्म में करता है।। १६३।। (स॰ प्र० १०५)

> यथा प्लवेनौपलेन निमञ्जायुदके तरन्। तथा निमञ्जतोऽधस्तादका दातृप्रतीच्छको।। १६४।। (६८)

(यथा उपलेन प्लवेन) जैसे पत्थर की नौका में बैठकर (उदके तरन् निमज्जित) जल में तरने वाला डूब जाता है (तथा) वैसे (ग्रज्ञौ दातृ-प्रति + इच्छकौ) ग्रज्ञानी दाता ग्रीर गृहीता दोनों (ग्रधस्तात् निमज्जतः) ग्रधो-गति ग्रथीत् दुःख को प्राप्त होते हैं ॥ १६४ ॥ (स० प्र० १०५)

बैडाल व्रतिक का लक्षण--

धर्मध्वजी सदा लुब्धवद्याधिको लोकदम्भकः । बैडालवृतिको न्नेयो हिस्तः सर्वाभिसन्धकः ॥१६५॥ (६६)

(धर्मध्वजी) धर्म कुछ भी न करे परन्तु धर्म के नाम से लोगों को ठगे (सदालुब्बः) सर्वदा लोभ से युक्त (छाद्मिकः) कपटी (लोकदम्भकः) संसारी मनुष्यों के सामने प्रपने बड़ाई के गपोड़े मारा करे (हिस्रः) प्राणियों का घातक ग्रन्य से वैरबुद्धि रखने वाला (सर्व + ग्रभिसन्धकः) सब ग्रच्छे भीर बुरों से भी मेल रखे उसको (बैडालव्रतिकः ज्ञेयः) बैडालव्रतिक ग्रर्थात् बिड़ाल के समान घूर्त ग्रीर नीच समभो।। १६५।। (स० प्र० १०५)

**अर्ज्युट्योत्जन्म** : इनका वर्णन ४। ३०, १६२ में भी द्रष्टव्य है।

बकद्रतिक का लक्षण---

ब्रघोहिष्टिनेंष्कृतिकः स्वार्थसाधनतत्परः। शठो मिण्याविनीतश्च बकन्नतचरो द्विजः॥ १६६॥ (७०)

(ग्रघोदिष्टः) कीर्ति के लिए नीचे दिष्ट रखे (नैष्कृतिकः) ईष्यंक, किसी ने उस का पैसा भर अपराध किया हो तो उस का बदला प्राण तक लेने को तत्पर रहे (स्वार्थमाधनतत्परः) चाहे कपट, अधर्म, विश्वासघात क्यों न हो अपना प्रयोजन साधने में चतुर (शठः) चाहे अपनी बात भूठी क्यों न हो परन्तु हठ कभी न छोड़े (मिथ्याविनीतः) भूठ-मूठ ऊपर से शील, सन्तोष और साधुता दिखलावे, उस को (बकब्रतचरः द्विजः) बगुले के समान नीच समभो।। १६६।। (स० प्र० १०६)

अस्तुर्शोट्डनः बनद्रतिक व्यक्तियों की चर्चा ग्रीर निन्दा ४। ३०, १६२ में भी द्रष्टव्य है।

> ये वक्तवतिनो विप्रा ये च मार्जारिलिङ्गिनः। ते पतन्त्यन्धतामिस्र तेन पापेन कर्मणा॥ १६७॥

(ये बकब्रितनः च ये मार्जारिलिङ्किनः विष्राः) जो बगुले के स्वभाव के और जो बिल्ली जैसे स्वभाव के ब्राह्मण विद्वान् हैं (ते) वे (तेन पापेन कर्मणा) उस पापयुक्त स्वभाव ग्रीर कर्म के कारण (ग्रन्धतामिस्रो पतन्ति) 'ग्रन्थतामिस्रो' नामक नरक में पड़ते हैं।। १६७॥

## न धर्मस्यापदेशेन पापं कृत्वा व्रतं चरेत्। व्रतेन पापं प्रच्छाद्य कुर्वन् स्त्रीशुद्रदस्मनम् ॥ १६८॥

(धर्मस्य + अपदेशेन) धर्म के बहाने से (पाप कृत्वा) पाप करके (स्त्रीशूद्रदम्भनं कुर्वन्) स्त्री-शूद्रों के समान पाखंड करता हुआ (व्रतेन पाप प्रच्छाद्य) व्रत से पाप को ढकने के लिए (व्रतं न चरेत्) प्रायश्चित्त व्रतं न करे अर्थात् व्रतं करने से मेरा पाप तो छूट जायेगा, यह मानकर धर्म की आड़ में पाप कार्यं न करे और न व्रतं का दिखावा करे।। १६८।।

#### प्रेरपेह चेह्या विप्रा गर्ह्यन्ते ब्रह्मवादिमिः । खब्मनाऽऽचरितं यच्च व्रतं रक्षांसि गच्छति ।। १६६ ।।

(ईदशाः विप्राः) ऐसे विद्वानों की (प्रेत्य + इह) परलोक ग्रौर इस लोक में भी (ब्रह्मवादिभिः गर्छा न्ते) ब्रह्मवादी लोग निन्दा करते हैं (च) ग्रौर (यत् ग्रतं छद्मना + उपचरितम्) जो व्रत कपट से किया जाता है वह (रक्षांसि गच्छति) राक्षसों को पहुँचता है ॥ १६६॥

## म्रालङ्को लिङ्किवेषेण यो वृत्तिमुपजीवति । स लिङ्किनां हरस्येनस्तियंग्योमौ च जायते ॥ २००॥

(यः) जो व्यक्ति (अलिङ्गी) उन गुणों से युक्त न हो श्रीर (लिङ्गिवेषेन) दिखावे के रूप में उक्त गुणों का पाखंड करके (वृत्तिम् + उपजीवित) श्राजीविका चलाता है (सः) वह पाखण्डी व्यक्ति (लिङ्गिनाम् एनः हरित) जो वास्तविक पुरुष हैं उनके पाप का भागीदार होता है (च) श्रीर (तिर्यक्योनी जायते) वह नीच योनियों में जन्म पाता है।। २००।।

अप्रन्य हारी टाउन्पः १६७ से २०० तक के श्लोक निम्न 'प्राधारों' के अनुसार प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं—

१. ब्रन्तिवरोध---(१) १६७ वें श्लोक में 'ग्रन्धतामिस्र' नामक नरक में जाने

का कथन मनु की मान्यता के विरुद्ध है। मनु के मनानुसार नरक नामक कोई योनि या स्थानविशेष ही नहीं है [देखिए ४। ८०—६१ इलोकों पर 'ग्रन्तविरोध' शीर्षक में 'नरक' सम्बन्धी समीक्षा]। (२) १६६ वें ब्लोक में व्रतों का राक्षसों को पहुँचना तथा २०० में दूसरों के पापों को लेने का कथन मनु के ४। २४० वें ब्लोक के विरुद्ध है। उसमें कर्ता को स्वयं फलों का भोकता माना है। इन ग्रन्तविरोधों के ग्राधार पर परस्पर—सम्बद्ध ये चारों इलोक प्रक्षिप्त हैं।

दूसरों के स्नान किये जल में न नहाये —

परकीयनियानेषु न स्नायाच्च कदाचन। नियानकर्तुः स्नात्वा तु दुष्कृतांशेन लिप्यते ॥ २०१॥ (७१)

(परकीयनिपानेषु कदाचन न स्नायात्) दूसरों के हौज या टब में कभी न नहाये (तु) क्योंकि (स्नात्वा) वहां नहाकर (निपानकर्त्तुः दुष्कृ-तांशेन लिप्यते) हौज या टब वाले की गन्दगी या वीमारी से नहाने वाला लिप्त हो जाता है ग्रर्थात् उसकी वीमारियां लग जाती हैं।। २०१।। ﷺ

आनुशिका : 'दुष्कृत'का यहाँ 'पाप' ग्रथं ग्रप्रामंगिक एवं ग्रयुक्ति है। प्रसंगानुसार 'रोगकारक मल' ग्रथं ही उचित है।

यानशय्यासनान्यस्य कूपोद्यानगृहाग्गि च । अदत्तान्युपभुञ्जान एनसः स्यात्तुरीयभाक् ॥ २०२ ॥

(ग्रस्य) किसी व्यक्ति के (ग्रदत्तानि) विना दिये या विना ग्राज्ञा के (यान-शय्या + ग्रासनानि च कूप + उद्यानग्रहािएा) सवारी, पलंग, ग्रासन, कूग्रां, वगीचा ग्रीर घर, इनका (उपभुञ्जानः) प्रयोग करके (एनसः तुरीयभाक् स्यात्) उसके चौथे हिस्से के पाप का भागी होता है।। २०२।।

# अनुरारित्जनः २०२ वां श्लोक प्रक्षिप्त है—

- १. प्रसंगिवरोध—यह पूर्वापर प्रसंगिवरुढ है। २०१ में 'कहां नहीं नहाना चाहिए' यह वर्णन किया था २०३ में 'कहां नहाना चाहिए' यह कथन है। इस सम्बद्ध चचिक्रम को इस क्लोक ने भंग कर दिया है ग्रीर प्रसंगिभन्न वातों का वर्णन किया है, ग्रतः प्रक्षिप्त है।
  - २. विषयविरोध--यह विषयवाह्य श्लोक है। इसमें वर्णित वातों का 'सत्व-

ﷺ [प्रचलित प्रयं—दूसरों के बनवाय हुए जेलाशय (पोखरा, बावड़ी, कुग्रां ग्रादि) में कभी स्नान न करे । ग्रीर स्नान कर उक्न जलाशय बनवाने बाले के पाप के चौथाई भाग से (स्नान करने बाला मनुष्य) युक्त होता है ।। २०१ ।।]

गुणवर्धन' से कोई सम्बन्ध नहीं है और न यह वृत कहा जा सकता है (द्रष्टव्य ४ : ३३-३४ पर समीक्षा), ग्रतः प्रक्षिप्त है ।

किन जलों में स्नान करे-

नदीषु देवलातेषु तडागेषु सरःसु च । स्नानं समाचरेन्नित्यं गतंत्रस्रवणेषु च ॥ २०३ ॥ (७२)

(नदीपु) नदियों में (देवखातेषु) प्राकृतिक जलाशयों में (तडागेषु) तालाबों में (सर:सु) भरनों में (व) श्रीर (गतंत्रस्रवणेषु) ऐसे गड्ढों में जिनका बहता पानी हो, बावड़ी श्रादि में (नित्यं स्नानं समाचरेत्) सदा स्नान करना चाहिए ॥ २०३॥

यम-सेवन की प्रधानता---

यमान्सेवेत सततं न नित्यं नियमान्बुधः। यमान्यतत्यकुर्वागो नियमान्केवलान्भजन्॥ २०४॥ (७३)

(यमान् सततं सेवेत) यमों का सेवन नित्य करे (नित्यं नियमान् न) केवल नियमों का नहीं, क्योंकि (यमान् ग्रकुर्वागः) यमों को न करता हुग्रा ग्रीर (केवलान् नियमान् भजन्) केवल नियमों का सेवन करता हुग्रा भी (पतित) ग्रपने कर्त्तं य से पितत हो जाता है, इसलिए यमसेवनपूर्वक नियम-सेवन नित्य किया करे।। २०४।। (सं० वि० ८५)

अन्तु ट्रांडिन्ड न्त्र : (१) यमसेवन के बिना पतन कंसे ?— यहाँ मनु ने कहा है कि 'मनुष्य यमों का पालन न करके यदि नियमों के ही पालन में लगा रहे तो उसके पितत होने का भय रहता है।' क्यों कि यम मुख्यरूप से आत्मा से संबद्ध आचरण हैं, जबिक नियम प्रमुखतः बाह्याचरण हैं। केवल बाह्याचरणों के सेवन में व्यक्ति की आत्मिक उन्तित नहीं हो सकती और न उसकी आत्मा में इढ़ता रहती है। आत्मा से संबद्ध श्रेष्ठाचरणस्य यमों के पालन से मनुष्य वस्तुतः श्रेष्ठ बन जाता है। बाह्याचरण बाला व्यक्ति पाखण्ड भी कर सकता है, जबिक आत्मिक आचरण में पाखण्ड नहीं होता। इस प्रकार केवल नियमों के पालन के स्तर तक व्यक्ति के पतन की संभावना बनी रहती है।

(२) य**मों श्रोर नियमों की गराना एवं स्याल्या**—योगदर्शन २।३० — ४५ सूत्रों में इनकी गणना की गई है। यहां यमों और नियमों का संक्षेप से उल्लेख किया जाता है—

"अहिसा सत्य अस्तेय-ब्रह्मचर्य-ग्रपिग्रहाः यमाः।" (योग० २।३०)

''(१) अहिंसा— ग्रथित सब प्रकार से, सब काल में, सब प्राणिकों के साथ वैर छोड़ के प्रेम — प्रीति से वर्त्तना । (२) सत्य— अर्थात् जैसा अपने ज्ञान में हो। वैसा ही सत्य बोले, करे और माने। (३) अस्तेय—अर्थात् पदार्थवाले की आज्ञा के बिना किसी पदार्थ की इच्छा भी न करना। इसी को चोरी-त्याग कहते हैं। (४) ब्रह्मचर्य — अर्थात् विद्या पढ़ने के लिए बाल्यावस्था से लेकर सर्वथा जितेन्द्रिय होना और पच्चीसर्वे वर्ष से लेके अड़तालीस वर्ष पर्यन्त विवाह का करना; परस्त्री, वेश्या आदि का त्यागना; सदा ऋतुगामी होना, विद्या को ठीक-ठीक पढ़के सदा पढ़ाते रहना; और उपस्थ इन्द्रिय का सदा नियम करना। (५) अपरिग्रह — अर्थात् विषय और अभिमान आदि दोषों से रहित होना। "(ऋ० भा० भू० उपासना विषय)

"शौब-सन्तोष-तयः-स्वाघ्याय-ईइवरप्रियानानि नियमाः ।" (योग० २।३२)

"(१) शौच — अर्थात् पिवत्रता करनी। सो भी दो प्रकार की है — एक भीतर की और दूसरी बाहर की। भीतर की शुद्धि धर्माचरण, सत्यभाषण, विद्याम्यास, सत्सङ्ग आदि शुभगुणों के ग्राचरण से होती है ग्रीर वाहर की पिवत्रता जल ग्रादि से शरीर, स्थान, मागं, वस्त्र, खाना-पीना आदि शुद्ध करने से होती है। (२) सन्तोष — जो सदा धर्मानुष्ठान से ग्रत्यन्त पुरुषार्थं करके प्रसन्त रहना, ग्रीर दुःख में शोकातुर न होना, किन्तु ग्रालस्य का नाम सन्तोष नहीं है। (३) तप — जैसे सोने को अग्न में तपाके निर्मल कर देते हैं, वैसे ही ग्रात्मा और मन को धर्माचरण ग्रीर शुभगुणों के ग्राचरण कप तप से निर्मेश कर देना। (४) स्वाष्याय — ग्रर्थात् मोक्षविद्याविधायक वेदशास्त्र का पढ़ना-पढ़ान ग्रीर ग्रीर ग्रोकार के विचार से ईश्वर का निश्चय करना-कराना, और (५) ईश्वरप्रणिधान — ग्रर्थात् सब सामर्थ्य, सब गुण, प्राण, ग्रात्मा ग्रीर मन के प्रेमभाव से ग्रात्मादि सत्य द्रव्यों का ईश्वर के लिए समर्पण करना।"

(ऋ॰ भा॰ भू० उपासना विषय)

ग्रमध्य शोजन --

;===== (

77.17

Recognition of

ब्रइलीलमेतत्सायूनां यत्र जुह्वत्यमी हविः। प्रतीपमेतद्देवानां तस्मात्तत्परिवर्जयेत्।। २०६॥

(यत्र अभी हिवः जुह्नित) जिसमें स्त्री ग्रीर शूद्र ग्राहुति डालते हैं (एतत्) वह यज्ञ (साधूनाम् अञ्जलिन्म्) श्रेष्ठ लोगों की श्री का नाशक होता है (एतत् देवलां प्रती-पम्) ग्रीर इस प्रकार का यज्ञ देवताग्रों के प्रतिकृत होता है (तस्मात्) श्रविष्ट (तत परिवर्जयेत्) उसे छोड़ दे॥ २०६॥

#### मतक्रुद्धानुराणां च न भुञ्जीत कदाचन। केशकीटावयन्नं च पदा स्पृष्टं च कामतः॥ २०७॥

(च) ग्रीर (मत्त-क्रुड + ग्रातुराएगम्) पागल, क्रोघी, रोगी, इनका (केश-कीट-ग्रवपन्तम्) जिसमें बाल या कीडे पड़ गये हों (च) ग्रीर (पदा स्पृष्टम्) पैरों से छुत्रा हुग्रा भोजन (कामतः न भुञ्जीत) जानबूमकर न खाये।। २०७॥

> भ्रूणघ्नावेक्षितं चैव संस्पृष्टं चाप्युदक्यया। पतित्रिणावलीढं च शुना संस्पृष्टमेव च ॥ २०५॥

(भ्रूणध्ना + स्रवेक्षितम्) भ्रूणहत्यारे द्वारा देखा हुम्रा (च) स्रौर (उदक्यया संस्पृष्टम्) रजस्वला स्त्री द्वारा स्पर्शं किया हुम्रा (च) तथा (पतित्रणा + अवलीढम्) पक्षी का झूठा किया हुम्रा (च) और (शुना संस्पृष्टम् + एव) कुत्ते का खुम्रा भोजन भी न करे।। २०८॥

## गवा चान्नमुपाघ्रातं घुष्टान्नं च विशेषतः । गरणान्नं गरिएकाऽन्नं च विदुषा च जुगुप्सितम् ॥ २०६॥

(च) ग्रौर (गवा उपाघातम् अन्नम्) गाय के द्वारा सूघा हुग्रा अन्न (विशेषतः घुष्टान्नम्) किसी व्यक्ति के लिए विशेषरूप से घोषित ग्रर्थात् निश्चित किया हुग्रा ग्रन्न (गणान्नम्) किसी समुदाय विशेष का ग्रन्न (च) और (गणिका + अन्नम्) वेश्या का अन्न (च) तथा (विदुषां जुगुष्सितम्) विद्वानों द्वारा निन्दित ग्रन्न भी न खाये ॥ २०६॥

स्तेनगायनयोश्चान्नं तक्ष्णोर्वाष्ट्रं विकस्य च। दीक्षितस्य कदर्यस्य बद्धस्य निगडस्य च॥ २१०॥

(स्तेनगायनयोः) चोर ग्रीर गाने वाले के (तक्ष्णोः वार्धु विकस्य) बढ़ई ग्रीर स्थाना के विकास सम्बद्धिय च निगडस्य प्रज्ञा में दीक्षित, कंजूस और स्थ-



रताका (क्यान्मकरूप) पालण्डी का (च) श्रीर (शुक्तम्) जिसमें खटास या खमीर उठ श्राया हो (पर्युंपितम्) बासी (च) तथा (शूद्रस्य + उच्छिष्टम् + एव) शूद्र का झ्ठा अन्त न खाये ॥ २११ ॥

चिकित्सकस्य मृगयोः क्रूरस्योच्छिष्टमोजिनः । उग्रान्नं सूतिकाऽन्नं च पर्याचान्तमनिर्देशम् ॥ २१२ ॥ (चिकित्सकस्य) वैद्य का (मृगयोः) शिकारी ग्रोर व्याध का (क्रूरस्य) निर्देयी का (उच्छिष्टभोजिनः) झूठा खाने वाले का (उग्रान्नम्) उग्र स्वभाव वाले का अन्न (सृतिका + ग्रन्नम्) प्रस्ता का (पर्याचान्तम्) बहुतों के भोजन करते समय जहाँ कोई बीच में ही ग्राचमन कर ले, उस अन्न को (च अनिर्दशम्) और मरणशौच के दश दिन होने से पूर्व किसी का अन्न न खाये॥ २१२॥

#### म्रनींचतं वृथामांसमवीरायाःच योषितः । द्विषदन्नं नगर्यन्नं पतितान्नमवश्रुतम् ॥ २१३ ॥

(ग्रनिवतम्) बिना आदर के दिया गया ग्रन्न (वृथामांसम्) यज्ञ के या देवताओं के उद्देश्य के बिना बनाया माँस (च) तथा (अवीरायाः योषितः) सन्तानहीन स्त्री का अन्न (द्विषत् + ग्रन्नम्) वैरी का अन्न (नगरी + अन्नम्) नगराष्ट्रयक्ष का ग्रन्न (पतित ; ग्रन्नम्) पतित का अन्न (अवक्षुतम्) जिस पर छींक दिया हो, उस ग्रन्न को न खाये ॥ २१३॥

#### पिशुनानृतिनोक्चान्नं क्रतुविक्रयिसस्या । ज्ञैतुषतुन्नवायान्नं कृतघ्नस्यान्नमेव च ॥ २१४ ॥

(पिशुन + अनृतिनः ग्रन्नम्) चुगलखोर तथा भूठे व्यक्ति का अन्न (तथा क्रतु-विक्रयिणः) तथा मूल्य लेकर यज्ञ करने वाले का ग्रन्न (शैलूष-तुन्नवाय + ग्रन्नम्) नट और जुलाहे का ग्रन्न (च) ग्रौर (कृतघास्य + ग्रन्नम् + एव) कृतघन = किये हुए उपकार को न मानने वाले का ग्रन्न भी न खाये॥ २१४॥

#### कर्मारस्य निवादस्य रङ्गावतारकस्य च। सुवर्णकर्तुं वेरगस्य शस्त्रविकयिगस्तथा ॥ २१५ ॥

(कर्मारस्य) लोहार का (निषादस्य) मिछहारे का (च) ग्रौर (रङ्गावतारकस्य) नाटक खेलने वाले का (सुवर्णकर्तुः) सुनार का (वेणस्य) बाँस से ग्राजीविका करने वाले का (तथा शस्त्रविक्रयिएाः) तथा हथियार बेचने वाले का ग्रन्न न खाये ॥ २१५ ॥

## श्ववतां शौण्डिकानां च चैलनिर्णेजकस्य च । रञ्जकस्य नृशंसस्य यस्य चोषपतिर्गृहे ॥ २१६ ॥

(श्ववताम्) कुत्ते पालने वालों का (शौण्डिकानाम्) शराव वेचने वालों का (चैलनिर्णेजकस्य) धोबी का (रञ्जकस्य) रंगरेज का (नृशंसस्य) घातक का (च) श्रौर (यस्य गृहे उपपतिः) जिसके घर में जार रहता हो, उसका श्रन्न न खाये ॥ २१६ ॥

## मृष्यन्ति ये चोपपित स्त्रीजितानां च सर्वशः । स्रनिर्वशं प्रेतान्नमतुष्टिकरमेव च ॥ २१७ ॥

(च) तथा (ये उपपित मृष्यन्ति) जो स्रपने घर में जार को रखते हैं (सर्वशः स्त्रीजितानाम्) जो सब प्रकार से स्त्रियों के वशीभूत रहते हैं (ग्रनिर्दशं प्रेतान्नम्) दश दिन से पूर्व प्रेत वाले घर का ग्रन्न (च) तथा (ग्रतुष्टिकरम् + एव) मन को जो ग्रन्न अरुचिकर लगे, उसको नहीं खाना चाहिए।। २१७॥

## राजान्नं तेज ब्रावत्ते शूद्रान्नं ब्रह्मवर्षसम् । ब्रायुः सुवर्शकारान्नं यशस्यमीवर्कातनः ॥ २१८ ॥

(राजा + ग्रन्न तेजः ग्रादत्ते) राजा का अन्न तेज को नष्ट करता है (शूद्र + ग्रन्न ब्रह्मवर्चसम्) शूद्र का ग्रन्न ब्रह्मतेज को नष्ट करता है (मुवर्णकार + अन्नम् आयुः) सुनार का ग्रन्न ग्रायु को (चर्म + अवकर्तिनः यशः) चमार का अन्न यश को नष्ट करता है ॥ २१८॥

#### कारुकान्नं प्रजां हन्ति बलं निर्णेजकस्य च । गरुगान्नं गरिगकान्नं च लोकेम्यः परिकृत्तति ॥ २१६ ॥

(कारुक + ग्रन्नं प्रजां हन्ति) कारीगर का अन्त सन्तान को मारता है (निर्णेज-कस्य बलम्) धोवी का ग्रन्न बल का नाश करता है (गणान्नं च गणिकान्नं लोकेम्यः परिक्रन्तित) समुदायविशेष का ग्रीर वेश्या का ग्रन्न उत्तम लोकों की प्राप्ति से वंचित कर देता है।। २१६।।

#### पूर्वं चिकित्सकस्यान्नं पुँडचल्यास्त्वन्नमिन्द्रियम् । विष्ठा वार्षुं विकस्यान्नं शस्त्रविकयिएो मलम् ॥ २२० ॥

(चिकित्सकस्य अन्तं पूर्यम्) वैद्यं का अन्त राद = विक्रुत रक्त (पुंश्चल्या तु अन्तम् + इन्द्रियम्) व्यभिचारिणी स्त्री का अन्त वीर्य (वार्षु पिकस्य अन्तं विष्ठा) व्याजखीर का अन्त विष्ठा (शस्त्रविक्रयिणः मलम्) शस्त्र वेचने वाले का अन्त मल के समान है ॥ २२०॥

#### य एतेऽन्ये त्वभोज्यान्नाः क्रमशः परिकीर्तिताः । तेषां त्वगस्थिरोमारिंग वदन्त्यन्नं मनीषिगः ॥ २२१ ॥

(ये एते + अन्ये तु + अभोज्यः नाः क्रमशः परिकीर्तिताः) ये जो स्रौर भी अभक्ष्य अन्त क्रमशः [४। २०५ से २२० तक] कहे हैं (तेषां तु अन्तम्) उनके अन्त को (मनीषिणः) विद्वान् लोग (त्वक् + अस्थि + रोमाणि वदन्ति) त्वचा, हड्डी स्रौर रोम के समानं कहते हैं ॥ २२१ ॥

## भुक्तवाऽतोऽन्यतमस्यान्नमसत्या क्षयणं त्र्यहम्। मत्या भुक्तवाऽऽचरेत्कृच्छ्रं रेतो विष्मुत्रमेव च ॥ २२२ ॥

(त्रतः + ग्रन्यतमस्य + ग्रन्नम् + ग्रमत्या भुक्त्वा) इनमें से किसी का भी ग्रन्त अनजाने में खाकर (त्रि + ग्रहं क्षपणम्) तीन दिन तक उपवास करे (मत्या भुक्त्वा) जानवू अकर खाकर (कृच्छ्रं चरेत्) 'कृच्छ्रं' नामक प्रायश्चित्त करे (च) ग्रौर (रेतः + विट् + मूत्रम् + एव) वीर्यं, विष्ठा, मूत्र खाकर भी 'कृच्छ्रं' वृत करे ॥ २२२ ॥ मनुस्मृतिः

#### नाद्याच्छ्रद्रस्य पक्वान्नं विद्वानश्राद्धिनो द्विजः । श्रावदीताममेवास्मादवृत्तावेकरात्रिकम् ॥ २२३ ॥

(विद्वान् द्विजः) विद्वान् ब्राह्मण को चाहिये कि (ग्रश्नाद्धिनः शूद्रस्य पक्वान्तं न + ग्रद्यात्) श्राद्ध के ग्रनधिकारी का पका ग्रन्त न खाये, किन्तु (ग्रवृत्तौ) खाने के लिये कहीं भी कुछ न मिलने पर (ग्रस्मात्) इस शूद्र से (एकरात्रिकम् ग्रामम् + एव ग्राददीत) एक रात भोजन करने योग्य कच्चे ग्रन्त को ही ले ले॥ २२३॥

#### श्रोत्रियस्य कदर्यस्य वदान्यस्य च वार्षु वेः । मीमांसित्वोभयं देवाः सममन्नमकल्पयन् ॥ २२४॥

(कदर्यस्य श्रोत्रियस्य) कंजूस वेदपाठी (च) ग्रौर (वदान्यस्य वार्डु षेः) दानी व्याजखोर के ग्रन्न को (मीमांसित्वा) गुण-दोष विचार कर (देवाः) देवताग्रों ने (उभयम् ग्रन्नं समम् ग्रकत्पयन्) दोनों के ग्रन्न को समान बताया है ॥ २२४॥

## तान्त्रजापितराहैत्य मा कृष्वं विषमं समम् । श्रद्धापूर्तं वदान्यस्य हतमश्रद्धयेतरत् ॥ २२५ ॥

किन्तु (प्रजापित: तान् एत्य ग्राह) ब्रह्मा उनके पास ग्राकर बोले कि (विषमं समं मा कृष्वम्) ग्रसमान को समान मत बतलाग्रो (वदान्यस्य श्रद्धापूतम्) दानी क्याजखोर का ग्रन्न श्रद्धा से दिया गया होने के कारण पित्र है तथा (ग्रश्रद्धया + इतरम् हतम्) ग्रश्रद्धा से दिया गया कंजूस वेदपाठी का ग्रन्न ग्रपित्र है, इस प्रकार दोनों ग्रन्न समान नहीं हैं, अपितु श्रद्धा से दिया गया ग्रन्न या दान श्रेष्ठ माना है।। २२४।।

श्रद्धा से दानकार्य करे-

## श्रद्धयेष्टं च पूर्वं च नित्यं कुर्यादतन्द्रितः। श्रद्धाकृते ह्यक्षये ते भवतः स्वागर्तर्धनैः॥ २२६॥

(स्रतन्द्रितः) स्रालस्य रहित होकर (श्रद्धया) श्रद्धा से (नित्यम्) सदा (इण्टम्) यज्ञादि का स्रायोजन (च) श्रीर (पूर्तम्) क्रूया, तालाब स्रादि का निर्माण (कुर्यात्) करे (सु + स्रागतैः धनैः) ईमानदारी से कमाये धन से (श्रद्धाकृते ते) श्रद्धापूर्वक किये गये ये कार्य (अक्षये भवतः) स्रक्षा फल को देने वाले होते हैं ॥ २२६॥

अन्तुरारित्जना: २०५ से २२६ श्लोक निम्न 'म्राधारों' पर प्रक्षिण सिद्ध होते हैं—

१. ग्रन्तिविरोध—(१) इस सम्पूर्ण प्रसंग के प्रारम्भिक या ग्राधारभूत क्लोक २०५—२०६ हैं। ५०५ वें से 'न'''' भुक्रजीत बाह्मएाः क्विचत्' कहकर यहां निषिद्ध भोजनों का प्रसंग चुक्र किया गया है। ये दोनों क्लोक कई तरह से मनु की मान्यताग्रों से विरुद्ध हैं, यथा—(क) इन क्लोकों में अश्लोत्रिय के द्वारा प्रारम्भ किये गये यज्ञ में जीमना निषिद्ध है। पहली बात तो यह है कि सम्पूर्ण मनुस्मृति में यज्ञों में जीमने का कहीं विधान नहीं है। हां, मृतकश्राद्ध के प्रसंग में देव और पित्यज्ञ में विधान है किन्त बह मान्यता मन्विरुद्ध है। दूसरी बात यह है कि मन की व्यवस्था के अनुसार यज्ञ कराना ब्राह्मणों का कर्त्तथ्य है [१।८८]; श्रीर ब्राह्मण वहीं होता है जो वेदपाठी या अध्ययन-ग्रध्यापन कर्मवाला हो । ग्रतः ग्रश्नोत्रिय द्वारा यज्ञ प्रपरम्भ करने की व्यवस्था ही मनुसम्मत नहीं है। (ख) इनमें बहुतों को यज्ञ कराने वाले के यज्ञ में भी खाने का निषेध है। मनू ने यज्ञों का विधान सभी द्विजों के लिए किया है और इन्हें पुण्यदायक कृत्य माना है। अतः जो व्यक्ति इन्हें जितना अधिक करेगा मन् के मता-नुसार वह उतना ही धर्म का पालन करने वाला माना जायेगा। स्रतः यह कल्पना भी मनुसम्मत नहीं है। (ग) स्त्री और नपुंसकों द्वारा ग्राहुति दिए जाने वाले यज्ञ की निन्दा भी मनूसम्मत नहीं है। मनू ने यज्ञ का निषेश कि ती भी व्यक्ति के लिए नहीं किया है। स्त्रियों के लिए मन् ने स्पष्टत: यज्ञ का विधान किया है दिखिये २। ४१-४२ (६६-६७) पर समीक्षा]। ग्रतः यह मान्यता भी मनुविरुद्ध है। इन ग्रन्तविरोधों के आधार पर ये दोनों ही इस प्रसंग के आधारभूत इलोक प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं। आधार-भूत श्लोकों के प्रक्षिप्त सिद्ध हो जाने पर शेष २०७-२२६ सभी श्लोक स्वतः प्रक्षेपा-न्तर्गत मा जाते हैं। इस प्रसंग में मन्य कुछ मन्त्रविरोध भी हैं - (२) २१०, २२०, २२४---२२६ इलोकों में 'ब्याज देने वाले' व्यक्ति के ग्रन्न को अभक्ष्य ग्रीर निन्दनीय माना है, जबकि मनु ने ब्याज लेना वैश्यों का कर्म बतागा है [१। ६०]। अतः मनु की व्यवस्था के अनुसार यह कार्य निन्दा नहीं है। निन्दा होने से ये इलोक भी शनुसम्मत सिद्ध नहीं होते। (३) २१३ में मांसभक्षण का वर्णन मनुविरुद्ध है दिलिये ४। २६ -- २८ पर समीक्षा]। (४) २२३ में मृतकश्राद्ध का वर्णन भी मन की मान्यता के विरुद्ध है (देखिए ३।११६--२=४ पर 'म्रन्तिवरोध शीर्षक)। (४) इस प्रसंग में विभिन्न जातियों का उल्लेख है, जैसे -- २१४ में दर्जी का; २१४ में लुहार, सुनार का; २१८ में सुनार, चमार का स्रादि । मनुकी वर्णव्यवस्था के अनुसार ये कोई जातियां नहीं हैं, ग्रिपत वैश्य के कर्म हैं। ग्रीर इस प्रसंग में इनके अन्न को निन्द्य कहना भी मन्-विरुद्ध है। क्योंकि मनू वैश्यों की गणना द्विजों के अन्तर्गत करते हैं और उनके द्वारा किये जाने वाले ये कार्य भादरयोग्य हैं। जातियों के उल्लेख से यह प्रतीत होता है कि ये श्लोक मनुसे परवर्ती हैं। श्रतः मनुकी व्यवस्था से तालमेल नहीं खाते। इन श्रन्तिवरोघों के श्राघार पर ये इलोक तथा इनसे सम्बद्ध श्रन्य सभी प्रविषद इलोक प्रक्षिप्त हैं।

२. विषयिषरोध— २०५ से २२५ इलोक विषयबाह्य हैं। ये न तो व्रत ही हैं श्रीर न इनका 'सरवगुणवर्धन' के साथ कोई सम्बन्ध है। श्रपितु २०५—२०६ इलोक तो सरवगुणविरोधी हैं, अत: ये विषयविरोध के आधार पर प्रक्षिप्त हैं [विस्तृत जानकारी के लिए ४। ३३—३४ पर 'विषयविरोध' शीर्षक देखिये]।

३. शैलीगत म्राधार—इस प्रसंग में २१३, २१८, २१६—२२१ श्लोकों की शैली स्रयुक्तियुक्त एवं म्रतिसयोक्तिपूर्णतथा स्रपशब्दात्मक है। यह शैली मनु की नहीं है।

दानधर्म के पालन का कथन---

# दानधर्मं निषेवेत नित्यमैष्टिकपौर्तिकम् । परितुष्टेन भावेन पात्रमासाद्य शक्तितः ॥ २२७ ॥ (७४)

द्विज (पात्रम्+आसाद्य) सुपात्र को देखकर (परितुष्टेन भावेन) सात्त्विक स्रर्थात् निःस्वार्थं स्रोर निर्लोभ भाव से श्रेष्ठ कार्य के लिए [१२।२७—३७] (शक्तितः) शक्ति के स्रनुसार (नित्यम्) सदैव (पेष्टिक-पौतिकम्) यज्ञों के स्रायोजन-सम्बन्धो स्रोर पौतिक = उपकारार्थं क्स्रा, तालाब स्रादि निर्माण-सम्बन्धी (दानधर्मं निषेवेत) दानधर्मं का पालन करे स्रर्थात् दान दिया करे।। २२७।।

#### यत्किचिदिप दातव्यं याचितेनानसूयया। उत्पत्स्यते हि तत्मात्रं यत्तारयित सर्वतः ॥ २२८ ॥

(याचितेन) किसी के मांगने पर (यत् + किचित् + ग्रिप) जो कुछ थोड़ा-बहुत (ग्रनसूयया दातव्यम्) ईप्पी या दुःखरहित होकर ग्रवय्य देना चाहिए (हि) क्योंकि (तत् पात्रम् उत्परस्यते) दान लेने वालों में कभी तो ऐसा सुपात्र मिलेगा ही (यत् मर्वतः तारयित) जो सब दुःखों से पार कर देगा ॥ २२८ ॥

## बारिदस्तृष्तिन्नाप्नोति सुखमक्षय्यमन्नदः। तिलप्रदः प्रजामिज्दां दीयदश्चक्षुरुत्तमम्॥ २२६॥

(वारिदः तृष्तिम्) जल का दाता संतृष्टि को (अन्तदः ग्रक्षस्यं सुलम्) ग्रन्त का दाता ग्रक्षय मुल को (तिलप्रदः इष्टां प्रजाम्) तिल का दाता ग्रभीष्ट संतात को (दीपदः उत्तमं चक्षुः) दी कि का दात देते वाला उत्तम ग्रांल को (ग्राप्नोति) प्राप्त करता है।। २२६।।

## भूमिरो भूमिमाप्नोति दोर्घमायुहिरण्यदः। गृहदोऽग्रचास्यि वेदमानि रूप्यदो रूपमुत्तमम् ॥ २३० ॥

(भूमिद: भूमिम्) भूमि का दाता भूमि का (हिरण्यद: दीर्घम् े ग्रायुः) सोने का दाता लम्बी ग्रायु को (गृहद: | ग्रग्रयाणि वेश्मानि) थरों का दाता मुन्दर घरों को (रूप्यद: उत्तमं रूपम्) चांदी का दाता उत्तम रूपको (ग्राप्नोति) प्राप्त करता है ॥ २३०-॥

#### वासोबङ्चन्द्रसालोक्यमदिवसालोक्यमश्वदः ग्रनडुदुदः श्रियं पुष्टां गोदो ब्रष्टनस्य विष्टपम् ॥ २३१ ॥

(वासोदः चन्द्रसालोक्यम्) वस्त्र का दाता चन्द्रलोक को (अव्वदः अव्वि-सालोक्यम्) घोड़े का दाता अव्विनीकुमार लोक को (अनडुद्दः पुष्टां श्रियम्) बैल का दाता अत्यधिक लक्ष्मी को (गोदः ब्रष्टनस्य विष्टपम्) गाय का दाता सूर्यलोक को पाता है ॥ २३१ ॥

#### यानशय्याप्रदो भायमिश्वर्यमभयप्रदः। धान्यदः शाश्वतं सौख्यं ब्रह्मदो ब्रह्मसाध्विताम् ॥ २३२ ॥

(यान-शय्याप्रदः भार्याम्) सवारी ग्रीर पलंग का दातापत्नीको (ग्रभयप्रदः ऐश्वर्यम्) ग्रभय का दाता ऐश्वर्य को (धान्यदः शाश्वतं सौख्यम्) धान्यों का दाता ग्रनन्त सुख को (ब्रह्मदः ब्रह्मसाध्टिताम्) वेद का दाता ब्रह्मा की समानता को प्राप्त करता है।। २३२।।

#### अनुरातिका: २२८ से २३: इलोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं—

- १. श्रन्तिवरोध—(१) २२६ वें इलोक में दान लेने वाले के द्वारा 'दानदाता को तारना' यह मान्यता मनुविरुद्ध है। ४।२४० में मनु ने केवल कर्त्ता को ही अपने सुकृत और दुष्कृत कर्मों का भोक्ता माना है। तदनुसार ही ग्रगला जन्म मिलता है [१२।३—६, ३६—५२, ७४]। ग्रतः दूसरे कर्मों में दूसरा फलभोक्ता नहीं हो सकता। (२) २२६, २३२ इलोकों में अन्न और धान्य के दान से अक्षय सुख की प्राप्ति होना कहा है। यदि केवल इतने मात्र से ही अक्षय सुख की प्राप्ति हो जायेगी तो फिर मनुस्मृति प्रोक्त सब धर्म ग्रीर नैःश्रेयसकर कर्म ही व्यर्थ हो जाते हैं। मनु ने तो धर्मपालन और नैःश्रेयसकर कर्मों से ही अक्षय सुख की प्राप्ति मानी है [६।६७; १२।६२—१२६]। ग्रतः यह कथन मनुविरुद्ध हैं। (३) २३१ में विभिन्न लोकों की प्राप्ति भी मनुविरुद्ध है। मनु मृत्यु के उपरान्त किसी लोक आदि की प्राप्ति नहीं मानते, ग्रपितु संसार में पुनर्जन्म या मुक्ति, ये दो ग्रवस्थाए ही मानते हैं [६।६३,७४, ६१; १२।११६,२२४]। इन अन्तिवरोधों के आधार पर ये सभी इलोक प्रक्षिप्त हैं।
- २. शैलीगत आधार—इन सभी श्लोकों की शैली अयुक्तियुक्त, अतिशयोक्ति-पूर्ण है। क्यों कि इनमें परिगणित पदार्थों का और उनके फलों का कोई सम्बन्ध नहीं है। और इस प्रकार तो प्रत्येक व्यक्ति इन लाभों को प्राप्त कर सकता है फिर अन्य धर्मों के पालन की क्या आवश्यकना रह जाती है? मनु की शैली में ये त्रुटियाँ नहीं होतीं।

वेद-दान की सर्वश्रेष्ठता --

सर्वेषामेव दानानां ब्रह्मदानं विशिष्यते । वार्यन्नगोमहोदासस्तिलकाञ्चनसर्विषाम् ॥ २३३ ॥ (७४) (सर्वेषाम् एव दानानाम्) संसार में जितने दान हैं ग्रर्थात् (वारि-ग्रन्त-गो-मही-वास:-तिल-कांचन-सिप्षाम्) जल, ग्रन्त, गौ, पृथिवी, वस्त्र, तिल, सुवर्ण ग्रौर घृतादि इन सब दानों से (ब्रह्मदानं विशिष्यते) वेदविद्या का दान ग्रतिश्रेष्ठ है।। २३३।। (स० प्र०७६)

> येन येन तु भावेन यद्यद्दानं प्रयच्छति। तस्ततेनैव भावेन प्राप्नोति प्रतिपूजितः॥२३४॥

दाता (येन येन तु भावेन) जिस-जिस कामना से (यत् यत् दानं प्रयच्छति) जो-जो दान देता है। (तत् तत्) उस-उस को (तेनैव भावेन) उसी भाव से (प्रतिपूजितः प्राप्नोति) म्रादरपूर्वक प्राप्त करता है।। २३४।।

> योऽचितं प्रतिगृह्णाति ववात्यांचतमेव च। ताबुमो गच्छतः स्वर्गं नरकं तु विपयंये॥ २३५॥

(यः भ्राचितं प्रतिगृह्णाति) जो म्रादरपूर्वंक दिए हुए को लेता है (च) भ्रौर (ग्राचितम् + एव ददाति) जो म्रादरपूर्वंक देता है (तौ + उभौ) वे दोनों (स्वगं गच्छतः) स्वगं लोक को जाते हैं (विपर्यंये तु नरकम्) निरादर से देने भ्रौर लेने वाले तो नरक में जाते हैं।। २३४॥

न विस्मयेत तपसा वदेदिष्ट्वा च नानृतम् । नार्तोऽप्यपवदेद्विप्रान्न दस्वा परिकीर्तयेत् ॥ २३६ ॥

(तपसा न विस्मयेत) तप करके भ्राश्चर्यं न करे [िक मैंने इतनी कठिन तपस्या कर ली (इष्ट्वा अनुतं न वदेत्) यज्ञ करके भूठ न बोले (श्रातं: + श्रिप विश्रान् न श्रप-वदेत्) बाह्याणों से पीड़ित होता हुन्ना भी उन्हें बुरा न कहे (दत्त्वा न परिकीर्तयेत्) दान देकर अपनी बड़ाई न करे ॥ २३६॥

> यक्षोऽनृतेन क्षरति तपः क्षरति विस्मयात्। म्रायुर्विप्रापविवेन वानं च परिकीर्तनात्॥ २३७॥

(अन्तेन यज्ञः क्षरित) भूठ बोलने से यज्ञ का फल नष्ट हो जाता है (विस्मयात् तपः क्षरित) आदचर्यं करने से तप का फल (विप्र + अपवादेन आयुः) ब्राह्मणों की बुराई करने से आयु (च) और (पिरकीर्तनात् दानम्) अपनी बढ़ाई करने से दान का फल नष्ट हो जाता है।। २३७॥

अत्युद्धी टा २३४ से २३७ तक के इलोक निम्न ग्राधारों के ग्रनु-सार प्रक्षिप्त है—

१. विषयविरोध — इन क्लोकों में वर्णित बातें न तो व्रत के श्रन्तर्गत ही मानी जा सकती हैं श्रीर न इनका 'सत्त्वगुरावृद्धिकर' के साथ कोई सम्बन्ध है, श्रतः ये विषय-

बाह्य होने के कारण 'विषयविरोध' के ग्राधार पर प्रक्षिप्त हैं [ वस्तृत विवेचन ४। ३३—३४ क्लोक पर 'विषयविरोध' कीर्षक में द्रष्टव्य है]।

- २. ग्रन्तिवरोध— (क) २३४-२३५ इलोकों के वर्णन में 'नरक प्राप्ति' का कथन करना मनु की मान्यता के विरुद्ध है। मनु नरक नामक स्थान या योनि विशेष को नहीं मानते [देखिए ४। ८७-८१ इलोकों पर 'अन्तिवरोध' शीर्षक में नरक सम्बन्धी समीक्षा]।(ल) २३६—२३७ इलोकों में यज्ञ, तप ग्रादि कर्मों के फल कानण्ट हो जाना विहित है। मनु के सिद्धान्तानुसार कर्मों का फल तो भोगने पर ही नष्ट हो सकता है। मनु कर्मों के अनुसार ही पुनर्जन्म की प्राप्ति मानते हैं [४।२४०; १२।३—६,३६—५२,७४ ग्रादि]। यदि इतनी छोटी बातों से ही इन धर्मकार्यों का फल नष्ट होना मानलिया जाये तो इसका मतलब यह हुग्रा कि यज्ञादि धर्मकार्यं उनकी अपेक्षा स्वल्प फलवाले हैं! यह वर्णन मात्र काल्पनिक है। (ग) २३४ वें इलोक में 'जिस भाव से जो दान करेगा वह उसी वस्तु को प्राप्त करेगा' यह मान्यता भी मनुसम्मत नहीं है। मनु दान ग्रादि धर्मों से किन्हीं वस्तुयों की प्राप्ति नहीं, ग्रपितु सुख की प्राप्ति होना मानते हैं। ४।२४२,२४६ में उन्होंने यह मान्यता दर्शायी है। उसके आधार पर ये इलोक मनु-विरुद्ध हैं। इन ग्रन्तिवरोधों के ग्राधार पर ये सभी इलोक प्रक्षिप्त हैं।
- ३. शैलीगत ग्राधार—इन सभी क्लोकों की शैली ग्रयुक्तियुक्त एवं ग्रित-शयोक्तिपूर्ण है। इनमें विणन बातों ग्रीर उनके फलों का परस्पर कोई सम्बन्ध सिद्ध नहीं होता, ग्रतः ये मनुविरुद्ध हैं।

धर्मसंचय का विधान एवं धर्मप्रशंसा-

धर्मं शनैः सिवनुयाद्वल्मीकिमव पुत्तिकाः । परलोकसहायार्थः सर्वमूतान्यवीडयन् ॥ २३८ ॥ (७६)

(पुत्तिका वल्मोकम् + इव) जैसे पुत्तिका ग्रर्थात् दीमक वल्मीक ग्रर्थात् बांबी को बनातो है वैन (सर्वलोकानि + ग्रपीडयन्) सब भूतों को पीड़ा न देकर (परलोक-महायार्थम्) परलोक ग्रर्थात् परजन्म के सुखार्थ (शर्नैः धर्मं संचितुयात्) धोरे-धोरे धर्म का संचय करे।। २३८।।

(स० प्र० १०६)

''जैसे दीमक घीरे-घीरे वड़े भारी घर को बना लेती हैं, वैसे मनुष्य परजन्म के सहाय के लिए सब प्रास्पियों को पीड़ा न देकर धर्म का सचय घीरे-घीरे किया करे।'' (सं० वि० १८१)

अब्बुट्येडिक स्था प्रतिक प्रमिन प्राप्त से विश्वास भावधानी पूर्वक धर्म-पालन करने से हैं। जैसे दीमक अपनी बांबी को बनात हुए मावधानी बरतती है और उसे गिरने नहीं देती इसी प्रकार मनुष्य भी अपने को कभी धर्म से गिरने न दे। कहीं कोई अधर्म न हो जाये, इस बात की सावधानी रखे।

## नामुत्र हि सहायार्थं पिता माता च तिष्ठतः । न पुत्रदारा न ज्ञातिर्धर्मस्तिष्ठति केवलः ॥ २३६॥ (७७)

(हि) क्योंकि (प्रमुत्र) परलोक में (न पिता-माता, न पुत्र-दारा न ज्ञातिः सहायार्थं तिष्ठतः) न माता, न पिता, न पुत्र, न स्त्री, न सम्बन्धी सहाय कर सकते हैं, किन्तु (केवलः धर्मः तिष्ठित) एक धर्म हो सहायक होता है।। २३६।। (स॰ प्र॰ १०६)

एकः प्रजायते जन्तुरेक एव प्रलीयते। एकोऽनुभुङ्कते सुकृतमेक एव च दुष्कृतम्॥ २४०॥ (७८)

(एक: जन्तः प्रजायते एक + एव प्रलोयते) स्रकेता ही जीव जन्म स्रौर मरण को प्राप्त होता है (एक: सुकृतम् एक: + एव च दुष्कृतम् स्रनुभुङ्क्ते) एक ही धर्म के फल सुख स्रौर स्रधमं के दुःखरूप फल को भोगता है।।२४०।। (स॰ प्र० १०६)

अबन्द्वर्धीटा कर्मफल का भोक्ता कर्ता—(१) इस श्लोक में व्यक्तिगत स्तर के सुकृत, दुष्कृत करने पर कर्ता को ही फल का भोक्ता माना है। किन्तु यदि उसके साथ अधर्म में और अधर्म से प्राप्त उसके भोगों, धर्मों में अन्य व्यक्ति भी सम्मिलत होते हैं तो उस अधर्म का फल उनको भी प्राप्त होता है। मनु ने यह मान्यता अधर्म से धनसंग्रह के प्रसंग में [४।१७० में] स्पष्ट की है [४।१७३]। (इप्टब्य ४।१७३ पर भी इस विषयक अनुशीलन)। अभिप्राय यह है कि कर्ता के भोगने योग्य निजी फल को कोई दूसरा नहीं बांट सकता।

(२) सत्यार्थप्रकाश चतुर्थं समुल्लास में महर्षि दयानम्द ने २४० दलोक के पश्चात् एक ग्रम्य श्लोक भी उद्भृत किया है, जो प्रचलित पाठों में नहीं है। किन्तु महाभारत उद्योगपर्व ३३।४७ में मिलता है।

ब्लोक निम्त है—

एकः पापानि कुरुते फलं भुडलते *श*हाजरूः। ्व

महाजन अथाद कुटुन्य उलको भाक्ता है। भोगने वाले दोप-भागी नहीं होते किन्तु अधर्म का कत्ती ही दोप का भागी होता है।। (स॰ प्र० चतुर्थ समु०)

यहाँ महिष् दयानन्द ने स्रपराधकर्म की दिष्ट से कर्त्ता को ही दोषी माना है। दोषभागी होने के कारण वही उस अपराध में दण्डनीय होता है। कुटुम्ब ग्राश्रित होता है, उसे पापकर्म से लायी कमाई का कभी ज्ञान नहीं होता तो कभी होता है। इस प्रकार भोक्ता होते हुए भी कर्त्ता न होने के कारण कुटुम्ब उस ग्रपराथ कर्म में दोषी नहीं माना गया है। किन्तु व्यक्तिगत स्तर पर पाप फल की प्राप्ति में वह भागी अवश्य है। [४। १७०]।

# मृत शरीरमुत्सृज्य काष्ठलोष्ठसमं क्षितौ। विमुखा बान्यवा यान्ति धर्मस्तमनुगच्छति॥२४१॥(७६)

(मृतं शरीरं काष्ठलोष्ठसमं क्षितौ उत्सृष्य) जब कोई किसी का सम्बन्धी मर जाता है उसको अ मट्टी के ढेले के समान भूमि में छोड़कर, पीठ दे (वान्यवाः विमुखाः यान्ति) बन्धवर्गं विमुख होकर चले जाते हैं, कोई उसके साथ जाने वाला नहीं होता, किन्तु (धमः + तम् + अनुगच्छति) एक धमं ही उसका सङ्गी होता है।। २४१।। (स॰ प्र० १०६)

‰ (काष्ठ) लकड़ी ग्रीर .....

# तस्माद्धमं सहायाथं नित्यं संचितुयाच्छनेः। धर्मेण हि सहायेन तमस्तरति दुस्तरम्॥ २४२॥ (८०)

(तस्मात्) उस हेतु से (सहायार्थम्) परलोक ग्रर्थात् परजन्म में सुख ग्रीर जन्म के सहायार्थ (नित्यं धर्मं शनैः संचिनुयात्) नित्य धर्मं का संचय धीरे-घीरे करता जाये (हि) क्योंकि (धर्मेगा सहायेन) धर्म ही के सहाय से (दुस्तरं तमः तरित) वड़े-बड़े दुस्तर दुःखसागर को जीव तर सकता है ॥ २४२॥ (स॰ प्र०१०७)

# भर्मप्रधानं पुरुषं तपसा हतकितिबद्धन् । परलोकं नयस्याञ्च भास्वन्तं खद्यरीरिराम् ॥ २४३ ॥ (८१)

(धर्मप्रधानम् पुरुषम्) किन्तु जो पुरुष धर्म ही को प्रधान समभता (तपसा हतकित्विषम्) जिसका धर्म के अनुष्ठान से कर्त्तंव्य पाप दूर हो गया, उस को (भास्वन्तम्) प्रकाशस्वरूप (खशरीरिणम्) ग्रोर ग्राह्म

रता करता हु ।। २४३ ।। (स**० प्र० १०**५)

उत्तमों की संगति करे-

उत्तमैरुत्तमैनित्यं सम्बन्धानःचरेत्सह । निनीषुः कुलमुत्कर्षमधमानधमास्त्यजेत् ॥ २४४॥ (८२)

(कुलम् + उत्कर्षं निनीषुः) जो मनुष्य ग्रपने कुल को उत्तम करना चाहे (ग्रधमान् + ग्रधमान् त्यजेत्) वह नीच-नीच पुरुषों का सम्बन्ध छोड़- कर (नित्यम् उत्तमै: उत्तमै: सह सम्बन्धान् म्नाचरेत्) नित्य ग्रच्छे-म्रच्छे पुरुषों से सम्बन्ध बढ़ाता जावे ॥ २४४ ॥ (सं० वि० १८१) +

श्चान्य शिक्त : यहां उत्तम का ग्रथं बड़ा नहीं है अपितु श्रेष्ठ है, ग्रीर ग्रधम का 'नीच'। यह ग्रगले अर्थवादरूप श्लोक से भी सिद्ध है।

उत्तमानुत्तमान्गच्छन्हीनान्हीनांश्च वर्जयन् । बाह्यणः श्रेष्ठतामेति प्रत्यवायेन शुद्रताम् ॥ २४५॥ (८३)

(ब्राह्मणः) ब्राह्मण (उत्तमान्-उत्तमान् गच्छन्) श्रेष्ठ-श्रेष्ठ व्यक्तियों से सम्बन्ध बढ़ाते हुए (च) श्रीर (हीनान्-हीनान वर्जयन्) नीच-नीच व्यक्तियों से सम्बन्धों को छोड़ते हुए (श्रेष्ठताम्+एति) श्रीर श्रधिक श्रेष्ठता को प्राप्त करता है (प्रत्यवायेन) इसके विपरीत व्यवहार करने से (शूद्रताम्) वह शूद्रता को प्राप्त हो जाता है ॥ २४५ ॥

अद्भू श्री टिंड न्द्र: २४५ में बाह्यण शब्द से प्रमित्राय — इस श्लोक में 'बाह्यण' शब्द उपलक्षण के रूप में प्रयुक्त हुआ है। इसी प्रकार प्रत्य वर्णों को भी श्रेष्ठता और श्रूदता प्राप्त होती है, यह प्रभिप्राय भी इस श्लोक में सिन्नहित है। मनु की यह शैली है कि कहीं-कहीं छन्दपूर्त्य अथवा उपलक्षण रूप में उस प्रकार के शब्दों का प्रयोग विस्तृत प्रर्थ के लिए करते हैं; यथा — प्राणायामों का विधान सबके लिए है, किन्तु ६। ७० में सभी वर्णों के लिए बाह्यण शब्द का उपलक्षण रूप में प्रयोग है। इसी प्रकार ६। ६१ में चारों प्राश्रमवासियों के लिए धर्म के लक्षणों का विधान करते हुए भी उसी प्रसङ्ग में ६। ८८, ६४ श्लोकों में 'विप्र' शब्द का प्रयोग किया है, जो उपलक्षण रूप में है। २।१५ में भी बाह्यण शब्द का उपलक्षण रूपक प्रयोग है।

श्रेष्ठ स्वभाव बाला बनें---

हढकारी मृदुर्वान्तः क्रूराचारैरसंवसन्। स्राहिस्रो दमदानाभ्यां जयेत्स्वर्गं तथाव्रतः॥ २४६॥ (८४)

(दृढ़कारी) स्डा दृइकारी (मृदुः) कोमल स्वभाव (दान्तः) जितेन्द्रिय (क्रूराचारः + ग्रसंवसन्) हिंसक, क्रूर, दुष्टाचारी पुरुषों से पृथक् रहने हारा क्ष्रि(तथाव्रतः) धर्मात्मा (दम-दानाम्या स्वर्गं जयेत्) मन को जीत ग्रीर विद्यादि दान से सुख को प्राप्त होते ॥ २४६ ॥ (स० प्र०१०७)

% (प्र**हिस्रः)** हिंसा के स्वभाव से रहित.....

<sup>+ [</sup>प्रचलित अर्थ — वंश को उन्तत करने की इच्छा वाला सर्वदा (ग्रपन से) बड़ों-बड़ों के साथ सम्बन्ध करे ग्रीर (ग्रपने से) नीचों-नीचों को छोड़ दे (उनसे सम्बन्ध न करे)॥ २४४ ॥ ]

दान सम्बन्धी विविध बातें---

एधोदकं मूलफलमन्नमभ्युद्यतं च यत्। सर्वतः प्रतिगृह्णीयान्मध्वथाभयदक्षिणाम्।। २४७।।

(अभ्युद्धतम्) विना मांगे मिले (एध - उदकम्) लकड़ी, जल (मूल-फलं च यत् ग्रन्नम्) मूल, फल ग्रीर जो ग्रन्न हो उसको (मधु ग्रथ - ग्रभयदक्षिणाम्) शहद ग्रीर ग्रभयदान को (सर्वतः प्रतिगृह्णीयात्) सबसे ले ले ।। २४७ ।।

> न्नाहृताम्युद्यतां मिक्षां पुरस्तादप्रचोदिताम् । मेने प्रजापतिप्राह्यामपि बुष्कृतकर्मणः ॥ २४८ ॥

(ग्रप्रचोदिताम्) लेने वाले द्वारा स्वयं प्रथवा ग्रन्य किसी के द्वारा प्रेरणा न की हुई (ग्रम्युद्यताम्) लाने वाले के द्वारा स्वयं लाकर (पुरस्तात् ग्राहृतां भिक्षाम्) सामने रख दी गई भिक्षा (दुष्कृतकर्मणः ग्राप्) बुरे कर्म करने वाले की भी (ग्राह्याम्) ग्रहण कर लेनी चाहिए (प्रजापतिः सेने) ऐसी ब्रह्मा जी की मान्यता है।। २४ ८।।

नाइनन्ति पितरस्तस्य दश वर्षांगि प्रश्च च। न च हृब्यं वहत्यग्नियंस्तामम्यवमन्यते ॥ २४६ ॥

(यः) जो व्यक्ति (ताम् + ग्रिम + ग्रवमन्यते) उस भिक्षा को ग्रपमानित करता है ग्रर्थात् स्वीकार नहीं करता है (तस्य) उसके (पितरः) पितर (दश वर्शाण च पञ्च) पन्द्रह वर्ष तक (न + ग्रश्नित) श्राद्ध के ग्रन्न को नहीं खाते (च) ग्रीर (ग्रग्निः) यज्ञ की अग्नि (हव्यं न वहति) हिव को उन तक नहीं पहुंचाती ॥ २४६ ॥

> शन्यां गृहान्कुशान्यन्यानयः पुष्पं मरागिन्दिषि । याना मत्स्यान्ययो मासं शाकं चैव न निर्नु देत् ॥ २४० ॥

(शय्यां ग्रहान् कुशान् गन्यान् + अपः पुष्पं मणीन् दिध धानाः मस्स्यान् पयः मांसं च शाकं) पलंग, घर, कुश, सुगन्धित पदार्थं, जल, फूल, मिण्यां, दही, धान्य, मछली, दूध, मांस श्रौर शाक इन पदार्थों को (न निर्नुंदेत्) दान लेने से मना न करे ॥ २५०॥

गुरून्भृत्यांश्चोज्जिहीर्थन्निच्च्यन्वेवतातिथीन् । सर्वतः प्रतिगृह्णीयान्न तु तृप्येत्स्वयं ततः ॥ २५१ ॥

(गुरून्) माता-पिता ग्रादि गुरुजनों (च) ग्रीर (भृत्यान्) सेवकों का (उज्जि-हीर्षन्) भररापोषण करने के लिए (देवता + ग्रतिथीन् ग्राचिष्यन्) देवताग्रों ग्रीर ग्रति-थियों के पूजन के लिए (सर्वतः प्रतिगृह्णीय।त्) सब से दान ग्रहण कर ले (तु) किन्तु (ततः) उस दान से (स्वयं न तृष्येत्) स्वयं तृष्त न हो ग्रर्थात् उसे ग्रपने उपयोग में न लाये॥ २५१॥

> गुरुषु त्वम्यतीतेषु बिना वा तंर्गृहे वसन्। म्रात्मनो वृत्तिमन्विच्छन्गृङ्कीयात्साषुतः सदा।। २४२।।

(गुरुषु तु + ग्रम्यतीतेषु) माता-पिता ग्रादि गुरुजनों की मृश्यु हो जाने पर (वा) ग्रथवा (तै: बिना गृहे वसन्) उनसे ग्रलग ग्रकेले ही घर में रहते हुए (ग्रात्मन: वृत्तिम् + ग्रन्विच्छन्) ग्रपनी ग्राजीविका के लिए (साधुत: सदा गृह्णीयात्) श्रेष्ठ लोगों से सदा दान ग्रहण करले ॥ २५२॥

## म्राधिकः कुलमित्रं च गोपालो दासनापितौ। एते शुद्रेषु भोज्यान्ना यदचात्मानं निवेदयेत्।। २५३।।

(ग्राधिक) ग्राधे में खेनी करने वाला (कुलिमित्रम्) कुल का मित्र (गोपालः) ग्वाला (दास-नापितौ) अपना सेवक और नाई (च) ग्रौर (यः) जो (ग्रात्मानं निवेद-येत्) स्वयं को सेवा के लिए ग्रापंग करदे (एते शूद्रेषु भोज्यान्नाः) इन शूद्रों के यहाँ भोजन कर लेना चाहिए।। २५३॥

#### याहशोऽस्य मवेदात्मा याहशं च चिकीषितम् । यथा चोपचरेदेनं तथात्मानं निवेदयेत् ॥ २५४ ।।

(ग्रस्य) इस शूद्र की (यादशः ग्रात्मा भवेत्) जैसी कुलशील की स्थिति हो (च) ग्रीर (यादशं चिकीषितम्) जैसी इच्छा हो (च) तथा (यथा एनम् ग्रपचरेत्) जिस प्रकार इस ब्राह्मण की सेवा करना चाहे (तथा) उसी प्रकार (ग्रात्मानं निवेदयेत्) ग्रपने को निवेदन कर दे ग्रथीत् सब बातें स्पष्ट करके स्वयं को सेवा के लिए ग्रपण करदे ॥ २४४॥

# आन्त्रशीत्जन्तः २४७ से २५४ तक के क्लोक प्रक्षिप्त हैं-

- १. विषयविरोध (२) इन क्लोकों में वर्णित बातें विषयबाह्य हैं। इनका न तो 'सस्वगुणवर्धन' विषय से कोई सम्बन्ध है और न ये व्रत ही कहला सकते हैं। ग्रतः विषयविरोध के ग्राधार पर सभी क्लोक प्रक्षिप्त हैं [विस्तृत विवेचन ४। ३३-३४ क्लोकों पर 'विषयविरोध' के ग्रन्तगैंत द्रष्टव्य है]।
- २. श्रन्तिविरोध—(१) १। प्या श्लोक में 'दान लेना' ब्राह्मण का कर्म निश्चित किया है, अतः वह सभी धर्मानुसारी वस्तुओं का दान ग्रहण कर सकता है। २४७—२४० श्लोकों में कुछ वस्तुओं का दान ग्रहण कर लेना या न लेने की व्यवस्था मनु की उक्त ब्यवस्था से तालमेल नहीं खाती, श्रतः विरुद्ध है। (२) २४ प्रश्च श्लोक में स्वयं लाकर दी गई भिक्षा को निषेष न करने का कथन है। भिक्षा तो श्रयाचित होती ही नहीं। याचित को ही भिक्षा कहते हैं। २।२३-२४ [४८-४६], २५-२६ [४०-४१], १५७-१६० [१८२-१८४] ग्रादि श्लोकों में मनु ने य।चित को ही भिक्षा कहा है, ग्रतः इस श्लोक में ग्रयाचितको भिक्षा कहना ही मनु की व्यवस्था के विरुद्ध है। (३) २।१६० [१८४] में बुरे लोगों से भिक्षा प्राप्त करना निषिद्ध है। २४८ में बुरे लोगों से भिक्षा प्राप्त करना को ग्राप्त का नाम जोड़कर ग्रपनी बात को प्रामाणिक बनाने की प्रवृत्ति इसके प्रक्षिप्त होने को ग्रीर ग्रधिक पुष्ट करती

है। (४) २६४ में मृत पितरों के श्राद्ध की मान्यता मनुविष्द्ध है [देखिए ३। ११६-२८४ पर 'अन्तिवरोध' शीर्षक]। (४) २५० में मासभक्षण का विधान मनु की मान्यता के विष्द्ध है [देखिए ४। २६—-२८ श्लोकों पर टिप्पणी—'अन्तिवरोध']। (६) २५३ में 'नापित' जाति की गणना मनु की कर्मणा वर्णव्यवस्था के विषद्ध है। मनु केवल चार वर्णों को मानते हैं, अतः उनकी व्यवस्था में जातियों क वर्गीकरण नहीं है। सेवा करना शूद्रों का कार्य है और वे अपने सेवा-कार्यों में यथेच्छ्या परिवर्तन भी कर सकते हैं, अतः यह वर्णन उक्त मान्यता के विषद्ध है [द्रष्टव्य १।६२-११० पर समीक्षा]। २५४ में 'अस्य' तथा 'एन' पद पूर्व श्लोक से सम्बद्ध हैं, इन अन्तिवरोधों के आधार पर ये सभी श्लोक प्रक्षिप्त हैं।

भूठ बोलने वाला पापी है---

योऽन्यथा सन्तमःत्मानमन्यथा सःसु भावते । स पापकृत्तमो लोके स्तेन स्रात्मापहारकः ॥ २४५ ॥(८५)

(यः) जो व्यक्ति (ग्रन्यया सन्तम् + ग्रात्मानम्) स्वयं ग्रन्यथा होते हुए अपने आपकी (सत्सु) सज्जनों में (ग्रन्यथा भाषते) ग्रन्यथा = कुछ का कुछ वतलाता है (सः) वह (लोके) लोके में (पापकृत्तमः) ग्रति पापी माना जाता है, क्योंकि वह (ग्रात्मा + ग्रपहारकः स्तेनः) ग्रपनी ग्रात्मा का हनन करने वाला चोर है।। २५५।।

वाच्यर्था नियताः सर्वे वाङ्मूला वाग्विनिःसृताः । तांस्तु यः स्तेनयेद्वाचं स सर्वस्तेयकुन्नरः ।।२५६।। (८६)

(वाचि सर्वे म्रर्थाः नियताः) जिस वाणी में सब अर्थं = व्यवहार निश्चित हैं (वाङ्मूलाः) वाणी ही जिनका मूल भौर (वाग् विनि सृताः) जिस वाणी ही से सब व्यवहार सिद्ध होते हैं (यः नरः) जो मनुष्य (तां वाचं स्तेनयेत्) उस वाणी को चोरता म्रर्थात् निथ्या भाषण करता है (सः सर्वस्तेयकृत्) वह जानो सब चोरी म्रादि पाप ही को करता है, इसलिए निथ्याभाषण को छोड़के सदा सत्यभाषण ही किया करे।। २५६।।

"परन्तु यह भी ध्यान में रखे कि जिस वाणी में स्रर्थ स्रर्थात् व्यव-हार निश्चित होते हैं, वह वाणी ही उनका मूल स्रोर वागी ही से सब व्यवहार सिद्ध होते हैं, उस वागी को जो चोरता स्रर्थात् निथ्या-भाषण करता है, वह सब चोरी स्रादि पापों वा करने वाला है।"

(स॰ प्र॰ १०७)

योग्य पुत्र में गृह-कार्यों का समर्पण---

महर्षिपितृदेवानां गत्वाऽऽनृष्यं यथाविधि । पुत्रे सर्वं समासज्य वसेन्माध्यत्थमाश्रितः ॥ २५७ ॥ (८७)

(यथाविधि) उक्त विधि के अनुसार (महर्षि-पितृ-देवानाम् आनृण्यं गत्वा) व्यक्ति [ब्रह्मचर्य-पालन एवं अध्ययन-अध्यापन से] ऋषि-ऋण को [माता-पिता आदि बुजुर्गों की सेवा एवं सन्तानोत्पत्ति से] पितृ-ऋगा को [यज्ञों के अनुष्ठःन से] देवऋण को चुकाकर (सर्व पुत्रे समासज्य) घर की सारी जिम्मेदारी पुत्र को सौंपकर [तत्वश्चात् वानप्रस्थ लेने से पूर्व जव तक घर में रहे तब तक] (माध्यस्थम् + आश्रितः) उदासौन भाव के आश्रित होकर अर्थात् सांसारिक मोह-माया के प्रति विरक्त भाव रखते हुए (वसेत) घर में निवास करे।। २५७।।

अर्जु श्रीत्य : महर्षि, देव, पितृ शब्दों की विस्तृत विशेष प्यास्या के ज्ञान के लिए ३। दर देखिये।

ग्रात्मचिन्तन का ग्रादेश एवं फल---

एकाकी चिन्तयेग्नित्यं विविक्ते हितमात्मनः । एकाकी चिन्तयानो हि परं श्रेयोऽधिगच्छति ॥२५८॥ (८८)

(नित्यम्) प्रतिदिन (विविक्ते) एकान्त में बैठकर (एकाकी) स्रकेला स्रयात् स्वयं स्रपनी स्रात्मा में (स्रात्मनः हितं चिन्तयेत्) स्रपने कत्याण की बातों का चिन्तन करे (हि) क्योंकि (एकाकी चिन्तयानः) एकाकी चिन्तन करने वाला व्यक्ति (परं श्रेयः + स्रधिगच्छति) स्रधिकाधिक कल्याण को प्राप्त करता जाता है ॥ २५८॥

विषय का उपसंहार---

एषोविता गृहस्थस्य वृत्तिवित्रस्य शाश्वती । स्नातकव्रतकल्पश्च सस्ववृद्धिकरः शुभः ॥२५६॥ (८६)

(एषा) यह (गृहस्थस्य विप्रस्य) गृहस्थ द्विज की (शाश्वती वृत्तिः) नित्य की वृत्ति या दिनचर्या (उदिता) कही (च) श्रीर (सत्त्ववृद्धिकरःशुभः) सत्वगुण की वृद्धि करने वाला श्रेष्ठ (स्नानकव्रतकत्यः) स्नातक गृहस्थ के व्रतों के विधान को भी कहा ।। २५६ ।।

भ्रनेन विश्रो वृत्तेन वर्तयन्वेदशास्त्रवित्। व्यपेतकल्मषो नित्यं ब्रह्मलोके महीयते॥ २६०॥ (६०) (वेदशास्त्रवित् विप्रः) वेदशास्त्र का ज्ञाता द्विज (म्रनेन वृत्तेन वर्तयन्) इस जीविका या व्यवहार से वर्ताव करता हुम्रा (व्यपेतकल्मषः) पापरहित पुण्यजीवी होकर (नित्यं ब्रह्मलोके महीयते) सदा ब्रह्मलोक मर्थात् ब्रह्म में मग्न रहकर म्रानन्द को प्राप्त करता है।। २६०।।

अर्जुट्रीट्यन् : 'लोकृ दर्शने' धातु के स्रनुसार 'लोक' शब्द का 'दर्शन' या 'स्थान' सर्थ भी है। यहां ब्रह्मनोक का सर्थ ब्रह्मदर्शन अथवा परमात्मा में स्राक्षय प्राप्त करना = लीन होना है। मोक्ष में जीव परमात्मा के स्राक्षय में रहकर ब्रह्मानन्द को प्राप्त करने हैं।

इति मह्बिमनुत्रोकतायां सुरेन्द्रकुमारकृतहिन्दीभाष्यसमन्वितायाम् अनुशीलन— समीक्षाविभूषितायाञ्च मनुस्मृतौ गृहस्थवृत्ति-व्रतात्मकत्त्वतुर्थोऽध्यायः ॥



# च्यथ पठचमोऽध्यायः

[हिन्दीभाष्य-अनुज्ञीलनसमीक्षाम्यां सहितः]

(गृहस्थान्तर्गत-भक्ष्याभक्ष्य-देह्युद्धि-द्रव्यशुद्धि-स्त्रीधर्म-विषय)

[भक्ष्याभक्ष्य ५।१से ५। ५६ तक]

ऋषियों का भृगु ने प्रश्न--

श्रुत्वैतानृषयो धर्मान्स्नातकस्य यथोदितान् । इदमूचुर्महात्मानमनलप्रभवं भृगुम् ॥ १ ॥

(यथा + उदितान्) पूर्वं कहे हुए (स्नातकस्य धर्मान् श्रुत्वा) स्नातक गृहस्थ के कत्तंब्यों को सुनकर (ऋषयः) ऋषि लोग (महात्मानम् + ग्रनलप्रभवं भृगुम् + ऊचुः) महातमा, तेजस्वी महर्षि भृगु से यह वोले---।। १।।

> एवं यथोक्तं विप्राणां स्वधर्ममनुतिष्ठताम्। कथं मृत्युः प्रमवति वेदशास्त्रविदां प्रभो॥२॥

(प्रभो) हे प्रभो ! (एवं यथोक्तं स्वधर्मम् + अनुतिष्ठताम्) इस शास्त्र में कहे हुए ग्रपने धर्मों का पालन करने वाले (वेदशास्त्रविदां विप्राग्गाम्) वेदशास्त्र के विद्वानों की (मृत्युः कथं प्रभवति) मृत्यु कैसे हो जाती है ? ॥ २ ॥

> स तानुवाच धर्मात्मा महर्षीन्मानवो भृगुः। श्रूयतां येन दोवेण मृत्युविप्राञ्जिघांसति ॥३॥

(सः) वह (धर्भारमा मानवः भृगुः तान् महर्पीन् उवाच) धर्मात्मा मनु के पुत्र भृगु उन ऋषियों से कहने लगे (येन दोषेण विप्रान् मृत्युः जिघांसति) जिस दोष के कारण विद्वानों को मृत्यु मार देती है, उन्हें (श्रूयताम्) सुनो — ॥ ३ ॥

> म्रनम्यासेन वेदानामाचारस्य च वर्जनात्। म्रालस्यादन्नदोवाच्च मृत्युविप्राञ्जिघांसति ॥ ४ ॥

(वेदानाम् ग्रनभ्यासन) वेदों का अभ्यास छोड़ देने से (च) ग्रीर (ग्राचारस्य वर्जनात्) सदाचार को **छोड़ देने से (ग्रा**लस्यान्) ग्रालस्य के कारण (च ग्रन्नदोपात्) ग्रीर ग्रन्त-दोष के कारण (मृत्युः विप्रान जिथासिन) मृत्यु विद्वानों को मारना चाहती है।। ४॥ आनुशिकाः १-४ तक के श्लोक निम्न 'म्राधारों' के म्रनुसार प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं —

- १. शैलीगत श्राधार (१) वर्णन-शैली से यह स्पष्ट झात होता है कि इनमें ऋषि लोग भृगु से प्रश्न कर रहे हैं श्रीर भृगु उसका उत्तर दे रहे हैं। इस प्रकार ये श्लोक मनुप्रोक्त नहीं हैं। इसका संकलियता कोई भृगु से भी भिन्न व्यक्ति है। (२) सम्पूर्ण मनुस्मृति में मनु की एक निश्चित शैली यह है कि वे जब भी किसी विषय या प्रसङ्ग को प्रारम्भ या समाप्त करते हैं तो उसके प्रारम्भ, समाप्ति श्रथवा दोनों स्थानों पर उसको कहने का संकेत करते हैं [१।१२०] (२।१), २।४३ (६०), ३।२०३ ४।२५६ आदि]। बीच में प्रश्नोत्तर शैली से वर्णन करना मनु की शैली नहीं है। ये चारों इलोक मनु की शैली से भिन्नता रखते हैं।
- २. प्रसङ्गविरोध-इन चारों इलोकों का मनुस्मृति के ग्रग्निम भक्ष्याभक्ष्य सम्बन्धी क्लोकों से प्रसंग नहीं जुड़ता और न तालमेल बैठता है। (१) ४। २ में प्रश्न केवल वेदशास्त्रवेत्ताम्रों के लिए पूछा गया है, जब कि भक्ष्याभक्ष्य सम्बन्धी विधान सभी द्विजातियों के लिए किया जा रहा है, जैसे - "ग्रमश्यािश द्विजातीनाम" [४। ४]. "स्नेहाक्तं द्विजाति भिः" (४। २४)। (२) ४। २ में प्रक्त पूछा गया है कि 'स्वधर्म में स्थित वेदशास्त्रवेत्ताग्रों को मृत्यू कैसे मारती है ? ग्रौर उत्तर है— 'ग्रन्न आदि दोघों के कारण मृत्यू विघ्रों को मारती है।' फिर ग्रागे भक्ष्याभक्ष्य पदार्थों का वर्णन है। भक्ष्याभक्ष्य प्रसंग में विश्वित पदार्थों से ग्रीर उनकी वर्णनशैली से यह स्पष्ट हो जाता है कि यह प्रमंग न तो इन चार इलोकों से सम्बद्ध है, और न इनका उत्तर ही है। क्योंकि इस प्रसंग में भक्ष्या गक्ष्य पदार्थ मृत्युकारक अथवा जीवनदायक आधार पर बिहित नहीं किये गये हैं ग्रिवित सात्त्विक, तामिसक या राजसिक, पवित्रवा श्रीर श्रपवित्रता, श्रेष्ठता श्रीर श्रश्रेष्ठना तथा पाप श्रीर पूण्य के आधार पर भक्ष्य श्रीर म्रभक्ष्य माने हैं। प्रमाण के लिए पांचवां श्लोक पर्याप्त है---"लशुनं गुंजनं चैव"" श्रमक्ष्याणि द्विजातीनाम्" यहाँ तामसिकता के ग्राधार पर निषेध है, ग्रीर "ग्रमेध्य प्रभवारिंग च" यहाँ ग्रपवित्रता के ग्राधार पर । इनका मृत्युकारक रूप से कोई सम्बन्ध नहीं है। इसी प्रकार इस प्रसंग में विश्वत पूर्व के दश दिनों का गी का दूध, स्त्रीदृध, कांजी ग्रादि पदार्थों का भी इस प्रश्न से कोई सम्बन्ध नहीं है। इस प्रकार प्रथम चार ब्लोकों में वर्णित प्रक्तोत्तर के इस प्रसंग से कोई सम्बद्धता नहीं है ग्रौर उसे दिखाया गया है इस प्रसंग के ग्राधार रूप में । इस ग्राधार के ग्रनुसार ये चारों ब्लोक प्रक्षिप्त हैं ।
- ३. श्रवान्तरावरोध-—इन चारों श्लोकों में प्रदिशत प्रश्न श्रीर उत्तर में भी परस्पर कोई संगति नहीं है, जिससे यह जात होता है कि ये श्लोक किसी विद्वान की रचना नहीं हैं। (१) द्वितीय श्लोक में प्रश्न है—'स्वधर्म में स्थित देवताश्रों को मृत्यु कैसे मारती है ?' उत्तर है—'वेदों के श्रनम्यास से, श्राचार के त्याग से, श्रालस्य श्रीर श्रन्न के दोगों के कारण'। यहां विचारगीय यह है कि जो व्यक्ति शास्त्रीक्त स्वधर्म के

पालन में लगे हैं वे वेदों का अभ्यास, सदाचार का पालन भी अवश्य करेंगे और आलस्य तथा अभक्ष्य पदार्थों से दूर रहेंगे; यदि वे इन दोनों से युक्त हैं तो 'स्वधर्म में स्थित कैसे हुए। इसी प्रकार जो वेदशास्त्रों के वेत्ता हैं, वे वेदों का अभ्यास न करें यह कैसे हो सकता है ? और यदि वेदाम्याम ही नहीं करते तो वेदशास्त्रों के वेत्ता कैसे हो सकते हैं ? इस प्रकार प्रश्न और उत्तर परस्पर विरुद्ध हैं। (२) प्रश्न पूछा गया है—वेदशास्त्र-वेत्ताओं की मृत्यु कैसे होती है और उत्तर है—'अन्त आदि दोपों से।' क्या अन्त-दोप से रहित वेदशास्त्रवेत्ताओं की मृत्यु नहीं होती? इस प्रकार यह प्रश्न भी अपूर्ण है। यदि प्रश्न यह होता कि 'स्वधर्म में स्थित वेदवेत्ताओं की अकालमृत्यु क्यों हो जाती है ?' तो भी कुछ उचित माना जा सकता था। इस प्रकार अवान्तर विरोध के कारण भी ये श्लोक मनुसदश ऋषि द्वारा प्रोक्त प्रतीत नहीं होते।

विशेष—प्रतीत होता है कि मनु की शैली का 'विषय का संकेत देने वाला' मूल क्लोक इन क्लोकों को मिलाते समय हटा दिया गया थ्रीर फिर वह लुष्त हो गया। १२ वें अध्याय के प्रारम्भ में भी ऐसा ही किया गया है। उस स्थान का मूल क्लोक कुछ प्रतियों में उपलब्ध है। वह इस बात का प्रमाण है कि लोगों ने मनुनंहिता को भृगुसंहिता के रूप में बदलने की भरसक कोशिश की है।

द्विजातियों के लिए ग्रभक्ष्य पदार्थ-

## लशुनं गृञ्जनं चैव पलाष्डुं कवकानि च । अभक्ष्याणि द्विजातीनाममेश्यप्रभवाशि च ॥ ४ ॥ (१)

(लशुनं गुञ्जनं पलाण्ड्ंच कवकानि) लहसुन, सलगम, प्याज, कुकुरमुत्ता [छत्राक या कुम्हठा | (च) ग्रीर (ग्रमेध्यप्रभवाग्गि) ग्रशुद्ध स्थान में होने वाले सभी पदार्थ (द्विजातीनाम् ग्रभक्ष्याग्गि) द्विजातियों के लिये ग्रभक्ष्य हैं ।। ४ ।।

''द्विज ग्रथीत् ब्राह्मण क्षत्रिय, वैश्य प्रौर जूदों को मलीन, विष्ठा, मूत्रादि के संसर्ग से उत्पन्न हुए शाक फल-मूलादि न खाना।''

(स॰ प्र० २६४)

श्र न्यु श्री त्य ना : गृष्ठजन का ग्रथं शलगम—(१) यद्यपि 'गृष्ठजन' शब्द का वर्तमान में 'गाजर' ग्रथं प्रसिद्ध है, किन्तु प्राचीन काल में यह 'शलगम' के लिए नमुखरूप से प्रयुक्त होता था। धन्वन्तरि निघण्ड करवीरादि वर्ग ४। १० में गृष्ठजन की परिभाषा देते हुए कहा गया है कि 'गृष्ठजन के मूल पर शिखा होती है, यह यवनों को बहुत प्रिय है, गोलवत् है, गाठरार मूल है। इसके प्रत्य नाम हैं— शिखा कन्द, कन्द, डिण्डीरमोदक। वह स्वाद में कटु, उष्ण ग्रीर दुर्गन्ध युक्त है'—-गुष्ठजनं शिखमूलं च यवनेष्टं च वर्तृलम्। गृष्टिम्मूलं शिखाकन्वं कन्वं डिण्डीरमोदकम्।। गृष्टजनं कटुकोष्णं च बुर्गन्धं गृहम—

नाशनम्।" ये लक्षण वर्तनान प्रसिद्ध पीत, रक्तया कृष्णवर्ण और लम्बे आकार वाले गाजर में नहीं घटते।

(२) परिगणित पदार्थों के ग्रमध्य होने में कारण—इन पदार्थों को श्रमध्य इस कारण माना गया है कि ग्रायुर्वेद के श्रनुसार इनमें दुर्गुण की प्रमुखता है। ये सभी दुर्गन्धयुक्त पदार्थ हैं। लहशुन ग्रत्यन्त राजसिक है, प्याज ग्रत्यन्त तामसिक है, श्रलगम भी राजसिक है, खत्राक को दूरित पदार्थ माना गया है। मिलन ग्रीर तामसिक-राजसिक भोजन से खाने वाले का मन भी वैसा ही वनता है। ग्रनः ये निषद्ध हैं। [ग्रमध्य पदार्थों का विधान ६। १४ में भी द्रष्टव्य है।]

लोहितान्वृक्षनिर्यासान्वृज्ञचनप्रभवांस्तथा । ज्ञेलुंगव्यं च पेयूषं प्रयत्नेन विवजयेतु ॥ ६ ॥

(लोहितान् वृक्षनिर्यासान्) लाल वृक्षों का गोंद (तथा वृञ्चनप्रभवान्) तथा वृक्षों को काटने से निकालने वाला रस (जेलुम्) ल्हमीड़े का फल (च गव्यं पेयू गम्) और गाय की पेवसी [ = खीस ] इन्हें (प्रत्यनेन विवर्जयेत्) प्रयस्तपूर्वक छोड़ देवे॥ ६॥

#### वृथा कृसरसंयावं पायसापूर्यमेव च । स्रतुराकृतमांसानि वेवान्नानि हर्वोषि च ॥ ७ ॥

(वृथा क्रसर-संयावं च पायस-म्रपूपम् + एव) देवताम्रों के उद्देश्य के विना वनाये गये तिलमिश्रित चावल, हलुवा, खीर, मालपूमा (अनुपाकृतमांमानि) मन्त्रों के उच्चारण से शुद्ध न किया हुम्रा मांस (देवान्तानि) देवताम्रों के भोग के पदार्थ (च) और (हवींपि) होम से पहले की हवि, इनको भी छोड़ देवे।। ७।।

# अन्त्र श्रीत्वन : ६ — ७ व्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं —

श्रन्तिवरोष—सातवें श्लोक में मांसभक्ष ए का वर्णन है। किसी भी प्रकार के मांस का भक्ष ए करना मनु की मान्यता के विरुद्ध है [विस्तृत जानकारी के लिए देखिए ४। २६— २८ इलोकों पर 'ग्रन्तिवरोय' शीर्षक समीक्षा ]। छठे श्लोक की 'विवर्जयत्' क्रिया से सातवां श्लोक भी सम्बद्ध है। दोनों श्लोकों की सम्बद्धता के कारण दोनों श्लोक साथ के हैं। सातवां श्लोक प्रक्षित्त सिद्ध हो जाने पर छठा स्वतः प्रक्षित्त सिद्ध हो जाना है।

## ग्रनिर्दशाया गोः क्षीरमौष्ट्रमैकशफं तथा। ग्राविकं सन्धिनीक्षीरं विदत्सायाइच गोः पयः।। ८।। (२)

(ग्रनिरंशायाः गोः क्षोरम्) ज्याई हुई गौ का पहले दश दिन का दूष (ग्रीष्ट्रम्) ऊंटनीका (तथा ऐकशकम्) तथा घोड़ी ग्रादि का (ग्राविकम्) भेड़ का (संधिनीक्षोरम्) सांड के संसर्ग को चाहने वाली गौ का दूष (च) ग्रीर (विवत्साया: गो: पयः) जिसका वछड़ा या बछिया मर गई हो उस गौ के दूघ को भी छोड़ देवे । ['वर्ज्यानि' क्रिया ऋग्रिम क्लोक में है] ।। ८ ।।

स्रारप्यानां च सर्वेषां मृगागां माहिषं बिना। स्त्रीक्षीरं चैव वर्ज्यानि सर्वेगुक्तानि चैव हि।। ६।। (३)

(माहिषं बिना) भेंस के दूध को छोड़कर (सर्वेषाम् आरण्यानां मृगा-णाम्) सव जंगली पशुम्रों का दूध (च) और (स्त्रीक्षीरम्) स्त्री का दूध (वर्ज्यानि) वर्जित हैं (च+एव) तथा (सर्वशुक्तानि) सब प्रकार के खट्टे पदार्थ भी वर्जित हैं।। हु।।

भक्ष पदार्थ---

दिध भक्ष्यं च शुक्तेषु सर्वं च दिधसंभवन् । यानि चैवाभिष्यन्ते पुष्पमूलफलैः शुभैः ॥ १०॥ (४)

(गुक्तेषु) खट्टे पदार्थों में (दिध च सर्व दिधसंभवम् भक्ष्यम्) दही ग्रौर दही से बनने वाले सभी छाछ, मक्खन ग्रादि पदार्थ खाने योग्य हैं (च) ग्रौर (यानि) जितने पदार्थ (ग्रुभैः) हितकारी या गुराकारक (पृष्य-मूल-फ्लैः ग्रभिष्यन्ते) फून, मूल, फलों से तैयार किये जाते हैं, वे भी खाने योग्य हैं।। १०।।

अनुश्रीत्जनः श्रेष्ठ भक्ष्य पदार्थों का विवान ६।७, १३ में भी द्रष्टव्य है—

क्रव्यादाञ्छकुनान्सर्वास्तथा ग्रामनिवासिनः । ग्रामिदिष्टाञ्चकशफाष्टिट्रिभं च विवर्जयेत् ॥ ११ ॥

(क्रव्यादान्) कच्चा मांस खाने वाले गीध, चील ग्रादि को (तथा सर्वान् ग्राम-वासिनः द्यकुनान्) तथा सब गांव में रहने वाले कबूनर, चिड़िया, ग्रादि पक्षियों को (ग्रनिदिष्टान् एकद्यकान्)जिनका विधाननहीं किया है ऐसे एकखुर वाले गधा ग्रादि को (च) ग्रीर (टिट्टिमं विवर्जयन्) टिटहरी पक्षी को छोड़ देवे ॥ ११ ॥

> कलविङ्कं प्लवं हंसं प्रकाह्यं ग्रामकुक्कुटक्। सारसं रज्जुर्वातं च दास्त्रहं ग्रुकसाकि ।। १२ ।।

(कलविङ्कं प्लवं हंसं चक्राह्वं ग्रामकुक्कुटं सारसं रज्जुवालं दात्पूहं च शुक-सारिके) गोरैया, वत्तक, हंस, चकवा, गांव का मुर्गा, सारस, रज्जुवाल — जंगली मुर्गा, जलकौआ, तोता और मैना, इनको भी छोड़ दे ॥ १२॥

> प्रतुदाञ्जालपादांश्च कोयध्टिनखविब्किशन्। निमज्जतश्च मत्स्यादान् शौनं बल्लूरमेव च ॥ १३ ॥

(प्रतुदान्) चोंच से काटकर खाने वाले पक्षी 'कठफोड़ा' ग्रादि (जालपादान्) जिनके पैर फिल्ली से जुड़े हों (कोयष्टि) कोहड़ा नामक पक्षी (नखिवष्किरान्) खाने की वस्तुग्रों को नाखूनों से बिखेरकर खाने वाले तीतर आदि (च) ग्रीर (निमज्जतः मत्स्यादान्) पानी में गोता लगाकर मछिलयों को खाने वाले पक्षी (शौनम्) कसाई-खाने का मांस (च) तथा (वल्लूरम्) सूखा मांस—इनको भी न खाये।। १३।।

## वकं चैव बलाकां च काकोलं खञ्जरीटकम्। मत्स्यादान्विड्वराहांच्च मत्स्यानेव च सर्वशः॥ १४॥

(बकं बलाकां काकोलं खञ्जरीटकम्) बगुला, वत्तक, पहाडी कौआ, खंजन पक्षी इनके मांस को (च) और (मत्स्यादान्) मछली खाने वाले मगरमच्छ ग्रादि विड्वराहान्) विष्ठा जाने वाले सूग्रर आदि (च) तथा (सर्वशः एव मत्स्यान्) सभी मछलियों के मांस को न खाये।। १४॥

#### यो यस्य मांसमश्नाति सः,तन्मांसाद उच्यते। मत्स्यादः सर्वमांसादस्तस्माग्मःस्यान्विवजंयेत्।। १५ ॥

(यः यस्य मांसम् + ग्रह्नाति) जो जिसके मांस को खाता है (सः) वह (तत्) मांसादः + उच्यते) वह उसके मांस को खाने वाला कहाता है (मत्स्यादः) किन्तु मछ- लियों के मांस को खाने वाला (सर्वमांसादः) सर्वमांसभक्षी होता है (तस्मात्) इस कारण (मत्स्यान् विवर्जयेत्) मछलियों का मांस नहीं खाना चाहिए॥ १५॥

#### पाठीनरोहितावाद्यौ नियुक्तौ हव्यकव्ययोः। राजीवान्सिहतुण्डांदच सशल्कांदचेव सर्वदाः॥१६॥

किन्तु (हब्य-कब्ययोः नियुक्तो) हब्य ग्रीर कब्य के लिए समर्पित (पाठोन-रोहितो) पाठीन और रोहू मछलियां (आद्यो) खा लेनी चाहिएँ (च) ग्रीर (राजीवान् सिंहतुण्डान् सर्वेशः सशल्कान् एव) राजीव, सिंहतुण्ड और सब् काँटेदार मछलियों को भी इस विधि से खा लेना चाहिए।। १६।।

## न मक्षयेदेकचरानज्ञातांत्रच मृगद्विजान् । मक्ष्येष्विप समुद्दिष्टान्सर्वान्यञ्चनखांस्तया ॥ १७ ॥

(एकचरान्) अकेले विचरण करने वाले सांप आदि (अज्ञातान् मृग-द्विजान्) जिनके मांस के गुणदोषों का ज्ञान न हो ऐसे पशु तथा पक्षियों का (भक्ष्येषु + अपि समुद्दिष्टान्) भक्ष्य बताये गए पशुपक्षियों में भी जिनके गुणदोषों का ज्ञान न हो उन्हें (तथा सर्वीन् पञ्चनखान्) तथा सब पञ्चनखों जैसे बन्दर, लंगूर आदि को न खाये॥ १७॥

व्वात्रिषं शस्यकं गोषां खड्गकूर्मशशांस्तथा। मक्यान्यञ्चनलेष्वाहुरनुष्ट्रांश्चैकतोदतः ॥ १८ ॥ (श्वाविध शत्यक गोधां तथा खड्ग-कूर्म-शशान्) सेह या शाहो नामक प्राणी, शत्यक, गोह, गेंडा, कछुग्रा और खरगोश इनको (पञ्चनखेषु) पांच नाखून वालों में (च) तथा (अनुष्ट्रान्) ऊट को छोड़कर (एकतोदतः) एक ओर के दाँत वाले पशुग्रों को (भक्ष्यान् ग्राहुः) खाने योग्य कहा है ॥ १८॥

## छत्राकं विड्वराहं लशुनं ग्रामकुक्कुटम् । पलाण्डुं गृञ्जनं चैत्र मत्या जग्ध्या पते**द्**द्विजः ॥ १६ ।

(छत्राक विट्वराहं लग्नुनं ग्रामकुक्कुटम्) छत्राक —कुम्हठा, विष्ठा खाने वाला सूग्रर, लहसुन, गांव का मुर्गा (पलाण्डुं च गृञ्जनं मत्या जय्बा) प्याज और सलगम को जानबूक्कर खाने से (द्विजः पतेत्) द्विज पनित हो जाता है ॥ १६ ॥

# श्रमत्यैतानि षड् जगध्वा कृच्छ्नं सान्तपनं चरेत् । यतिचान्द्रायएां वापि शेषेषूपवसेदहः ॥ २०॥

(एतानि षट् अमत्या जग्ध्वा) ऊपर विणित इन छः वस्तुम्रों को अनजाने में खाकर (कृच्छ्नं सान्तपनं वा यितचान्द्रायणं चरेत्) कष्टप्रद 'सान्तपन' [११।२१२] अथवा 'यितचान्द्रायण' [११।२१८] नामक प्रायश्चित्त करे (म्रिप शेषेषु) म्रोर शेष बची वस्तुओं को खाकर (म्रहः उपवसेत्) एक दिन उपवास करे ॥२०॥

## संवत्सरस्यंकमपि चरेत्कृच्छ्रं द्विजोत्तमः। स्रज्ञातभुक्तशुद्धरुयं ज्ञातस्य तु विशेषतः॥२१॥

(द्विजोत्तमः) श्रेष्ठ द्विज (श्रज्ञातभुक्तशुद्धचर्यम्) अनजाने में खाई गई श्रभक्ष्य वस्तुश्रों की शुद्धि के लिए (संवत्सरस्य एकम् + श्रपि क्रुच्छ्रं चरेत्) वर्ष भर में एक 'क्रुच्छ्रं [११।२११] प्रायिष्ठचत्त ही कर ले [तो भी पर्याप्त है] (तु ज्ञातस्य) किन्तु जानवू अकर खाये हुए की शुद्धि के लिये (विशेषतः) विशेषरूप से कहे गये प्रायिष्ठचत्तों को हो करे॥२१॥

# यज्ञार्थं ब्राह्मर्गार्वध्याः प्रशस्ता भृगपक्षिराः। भृत्यःनां चैव वृत्त्यर्थमगस्त्यो ह्याचरत्पुरा॥२२॥

(ब्राह्मणैः) क्राइपों को (ब्राह्मपूरे को लिं (ब्राह्मणैः) उत्तम पशुओं और पक्षियों को (वध्याः) मार लेना चाहिय (च) स्रौर (भृत्यानां वृत्यर्थम्) एव) सेवकों के पालन-पोषण के लिये मार लें (पुरा स्रगस्त्यः हि स्राचरत्) प्राचीन काल में महर्षि स्रगस्त्य ने भी ऐसा ही किया था॥ २२॥

बभूवृहि पुरोडाज्ञा मध्याणां मृगयक्षिणाम् । पुराणेष्वपि यजेषु ब्रह्मक्षत्रसवेसु च ॥ २३ ॥ (हि पुराणेषु — ग्रिप यजेषु च ब्रह्मक्षत्रसवेषु) क्योंकि पहले भी यज्ञों में श्रीर बाह्मण क्षत्रियों के संयुक्त यज्ञानुष्ठानों में (भक्ष्याणां मृग-पक्षिणाम्) भक्ष्य कहे गये पशु और पक्षियों के (पुरोडाशाः बभूवुः) पुरोडाश-यज्ञ के लिये निर्मेल अन्न या हिवष्यान्न बने हैं ॥ २३॥

# अन्तुर्श्वीत्जनः : ११-२३ श्लोक निम्न प्रकार से प्रक्षिप्त हैं--

- १. अन्तिवरोध—सभी प्रकार का मांसभक्षण और यज्ञों में मांस डालना मनु की मान्यता के विरुद्ध है, अतः ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं [विस्तृत जानकारी के लिये ४।२६— २८ श्लोकों पर समीक्षा देखिये 'ग्रन्तिवरोध' शीर्षक ]।
- २. प्रसंगिवरोध - ये श्लोक पूर्वापर प्रसंगिवरुद्ध हैं श्रीर पूर्वापर प्रसंग को भंग कर रहे हैं। १० वें श्लोक में दही श्रीर दही से बन पदार्थों के खान का विधान किया है और २४ वें में दही से बन पदार्थों में छत श्रीर छतनिर्मित पदार्थों के भक्षण का विधान है। बीच के मांसभक्षण सम्बन्धी वर्णन ने उस प्रसंग को भंग कर दिया है। इस प्रकार प्रसंगिवरुद्ध होने के कारण ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं।

### यत्कि विःस्तेहसंयुक्तं भोज्यं भोज्यमगहितम् । यत्पर्यु षितमप्याद्यं हविःशेषं च यञ्जवेत्।। २४ ॥ (४)

(प्रगहितम्) दोषरहित या ग्रिनिन्दित ग्रथीत् निन्दित मांस ग्रादि भोजन [५।४५-४६,५१] से रहित ग्रीर (यत् कि चित् भोज्य स्तेह-संयुक्तम्) जा कोई खाने की वस्तु चिकनाई ग्रथीत् घृत ग्रादि से मिलाकर बनाया गयी हो (तत् पर्यु पितम् +ग्रपि) वह बासी भी (भोज्यम्)खा लनी चाहिए (च) तथा (यत् हिवः शेष भवेत्) जो यज्ञ की हिव से बची खाद्य-वस्तु हो वह भी (ग्राद्यम्) खा लेनी चाहिए।। २४॥

### चिरस्थितमपि त्वाद्यमस्नेहाक्तं द्विजातिभिः। यवगोधूमजं सर्वं पयसक्वेव विक्रिया।। २४।। (६)

(द्विजातिभिः) द्विजातियों को (यव-गोधूमजं सर्वम्) जो स्रौर गेहूं से बने पदार्थ (च) तथा (पयसः विक्रिया एव) दूध के विकार से बने खोया, मिठाई स्रादि पदार्थ (स्रस्तेहाक्तम्) घृत स्रादि चिकनी वस्तु के मेल से न बने हों तो भी (चिरस्थितम् + स्रिप) देर से बने हुए भी (स्राद्यम्) खा लेने चाहिएं।। २५।।

मांसभक्षण की यज्ञीय विधि-

एतदुक्तं द्विजातीनां मक्ष्याभक्ष्यमशेषतः । मांसस्यातः प्रवक्ष्यामि विधि मक्षणवर्जने ॥ २६ ॥ (एतत् द्विजातीनां भक्ष्य + ग्रभक्ष्यम् ग्रशेषतः उक्तम्) यह द्विजातियों का भक्ष्य ग्रीर ग्रभक्ष्य पूर्ण रूप से कहा (ग्रतः) ग्रव (मांसस्य भक्षणवर्जने विधि प्रवक्ष्यामि) मांस के खाने ग्रीर छोड़ने की विधि को कहंगा—॥ २६ ॥

### प्रोक्षितं मक्षयेन्मांसं बाह्याणानां च काम्यया। ययाविधि नियुक्तस्तु प्राणानामेव चात्यये॥ २७॥

मनुष्य (प्रोक्षितम्) मन्त्रों से पवित्र किया हुग्रा मांस (ब्राह्मणानां काम्यया) व्राह्मणों की इच्छा हो तब (च) ग्रीर (यथाविधि नियुक्तः) शास्त्रोक्त विधि के ग्रनुसार यज्ञ के लिए ग्रिपित मांस (च) ग्रीर (प्राणानाम् ग्रत्यये एव) प्राणों के संकट में पड़ जाने पर (मांस भक्षयेत्) मांस खा ले ॥ २७॥

### प्रारास्यान्नमिदं सर्वं प्रजापतिरकल्प्यत्। स्थावरं जङ्गमं चैव सर्वं प्रारास्य भोजनम् ॥ २८ ॥

(प्रजापितः) प्रजापित ने (इदं सर्वं स्थावरं च जङ्गमम्) यह सब स्थावर [ग्रन्न, शाक, फल ग्रादि] ग्रोर चर [पशु-पक्षी ग्रादि] संसार (प्राण्एस्य + ग्रन्नम्) जीव के खाने के लिए ग्रन्न के रूप में ग्रोर (सर्वं प्राणस्य भोजनम्) सव कुछ जीव के भोजन के लिए (अकल्पयत्) बनाया है।। २८॥

#### चराणामन्नमचरा वंब्द्रिणामप्यवंब्द्रिणः । ग्रहस्तात्रच सहस्तानां शूराणां चैव भीरवः ॥ २६ ॥

(ग्रचराः चराएगम्) स्थावर घास, फल-फूल ग्रादि खाद्य वस्तुएं चर प्रारिएयों के (ग्रदंष्ट्रिएगः दंष्ट्रिणाम्) दांत-जाड़ से रहित प्राणी दाँत-जाड़ वालों [व्याघ्र ग्रादि] के (च) ग्रीर (ग्रहस्ताः) हाथ से रहित [मछली ग्रादि] (सहस्तानाम्) हाथ वालों [मनुष्य ग्रादि] के (च) तथा (भीरवः शूराणाम्) डरपोक वहादुरों के (ग्रन्न) ग्रन्न ग्रयित् भक्ष्य हैं।। २६।।

### नात्ता दुष्यत्यदन्नाद्यान्त्राणिनोऽहन्यहन्यि। धात्रैव सुष्टा ह्याद्याश्च प्राणिनोऽलार एव च ॥ ३० ॥

(ग्रत्ता) खाने का ग्रधिकारी मनुष्य (ग्राद्यान् प्राणिनः) भक्ष्य प्राणियों को (ग्रहिन + ग्रहिन + ग्रिप भदन्) प्रतिदिन खाते हुए भी (न दुष्यित) किसी पाप का भागी या दोषी नहीं होता (हि) क्योंकि (ग्राद्याः प्राणिनः) खाने के लिए प्राणी (च) ग्रीर (ग्रत्तारः) उनको खाने वालों को (धात्रा एव सृष्टाः) परमात्मा ने ही बनाया है।। ३०॥

यज्ञाय जन्धिर्मीसस्येत्येष देवो विधिः स्मृतः । स्रतोऽन्यया प्रवृत्तिम्तु राक्षसो विधिरुच्यते ॥ ३१ ॥ (यज्ञाय मांसस्य जिष्धः) यज्ञ के लिए मांस का खाना (इति + एषः दैविविधः स्मृतः) यह 'देविविधि' मानी गयी है (ग्रतः + ग्रन्यया प्रवृत्तिः तु) इस से भिन्न विधि से माँस खाना तो (राक्षसः विधिः + उच्यते) 'राक्षसविधि' कही गयी है ॥ ३१॥

#### कीत्वा स्वयं वाऽप्युत्पाच परोपकृतमेव वा। देवान्पितृ इवार्चयित्वा सादन्मांसं न बुष्यति ॥ ३२ ॥

(क्रीत्वा) खरीदकर (वा) प्रथवा (स्वयम् प्रियम् जरपाद्य) स्वयं मारकर मांस तैयार करके (वा) प्रथवा (पर + उपकृतम्) दूसरे के द्वारा भेंट किये गये (मांसम्) मांस को (देवान् च पितृन् प्रवियत्वा खादन्) देवताओं और पितरों को प्रपंण करके खाने से (न दुष्यित) मनुष्य दोषभागी नहीं होता ॥ ३२ ॥

#### नाचारविधिना मांसं विधिज्ञोऽनापवि द्विजः । जम्बा ह्यविधिना मांसं प्रत्य तरचतेऽवज्ञः ॥ ३३ ॥

(ग्रनापदि) ग्रापित्तरिहत काल में (मांसिविधिज्ञः द्विजः) मांस खाने की विधि को जानने वाला द्विज (प्रविधिना) उक्त विधि के बिना (न + ग्रद्यात्) मांस को न खाये (हि) क्योंकि (ग्रविधिना मांसं जण्वा) विधिरहित रूप से मांस खाकर (प्रेत्य) परलोकों में (तैः) उन खाये गये प्राणियों द्वारा (ग्रवज्ञः + ग्रद्यते) बलात् खाया जाता है।।३३॥

#### न ताहरा भवत्येनो मृगहन्तुर्धनायिनः। याहरा भवति प्रत्य वृथामांसानि सावतः॥ ३४॥

(धनाधिनः मृगहन्तुः) धन के लिए पशुश्रों को मारने वाले व्यक्ति को भी (ताइशम् एनः न भवित) वैसा पाप नहीं होता (यादशम्) जैसा (वृथामांसानि खादतः) देवताश्रों के उद्देश्य के बिना मांस खाने वाले को (प्रेस्य) मरने के बाद होता है।। ३४।।

### नियुक्तस्तु ययान्यायं यो मांसं नात्ति मानवः। स प्रेरय पशुतां याति संभवानेकविंशतिम्।। ३५ ॥

(यः मानवः) जो मनुष्य (यथान्यायं नियुक्तः तु मांसं न + प्रत्ति) यथाविधि श्राद्ध या मधुपर्कं मेंसमपित मांस को नहीं खाता है (सः) वह (प्रेत्य) मरकर (एकशिशर्ति संभवान् पशुतां याति) इक्कीस जन्मों तक पशुओं का जन्म पाता है ॥ ३४॥

### म्रसंस्कृतान्यशून्मन्त्रैर्नाद्याद्विप्रः कदाचन । मन्त्रैस्तु संस्कृतानद्याच्छादवतं विधिमास्थितः ॥ ३६ ॥

(विप्रः) ब्राह्मण को चाहिए कि (कदाचन) कभी भी (मन्त्रैः श्रसंस्कृतान् पशून् न + श्रद्धात्) मन्त्रों से पवित्र न किये गये पशुमांसों को न खाये (शाववतं विधिम् + म्रास्थितः) सनातन विधि में म्रास्था रखकर (मन्त्रैः संस्कृतान् तु ग्रद्यात्) मन्त्रों से पवित्र किये गये मांसों को ही खाये ॥ ३६ ॥

कुर्याद् घृतपञ्चं संगे कुर्यात्पिष्टपशुं तथा। न त्वेच तु वृथा हन्तुं पञ्चिमच्छेत्कदाचन।। ३७।।

(संगे) पशुमांस लाने की ग्रधिक इच्छा होने पर (घृतपशुं कुर्यात्) घी का पशु बनाकर लाले (तथा) ग्रथवा (पिष्टपशुं कुर्यात्) चून का ही पशु बनाकर लाले (तु) किन्तु (कदाचन) कभी भी (वृथा एव) यशादि उद्देश्य के बिना (पशुं हन्तुं न तु इच्छेत्) पशुको मारने की भी इच्छान करे, फिर लाने का तो प्रश्न ही नहीं उठता ॥ ३७॥

#### यावन्ति पशुरोमारिण तावत्कृत्वो हि मारएम् । वृषापशुष्टनः प्राप्नोति प्रेरय जन्मनि जन्मनि ॥ ३८ ॥

(वृथापशुष्टनः) यज्ञ-देवता म्रादि के बिना पशुम्रों को मारने वाला (प्रेत्य) मरकर (जन्मिन जन्मिन) जन्म-जन्मान्तरों में (यावन्ति पशुरोमाणि) जितने उस मारे गये पशु के रोम हैं (तावत्कृत्वा हि) उतनी ही बार (मारणं प्राप्नोति) मारा जाता है।। ३८॥

यज्ञार्यं पत्रावः सृष्टाः स्वयमेव स्वयंभुवा । यज्ञत्व भूत्यं सर्वस्य तस्माद्यज्ञे वधोऽवधः ॥ ३६ ॥

(स्वयम्भुवा) ब्रह्मा ने (स्वयम्) स्वयं (पशवः) पशुत्रों को (यज्ञार्थम् एव सृष्टाः) यज्ञ के लिए ही बनाया (च) श्रौर (यज्ञः) यज्ञ (सर्वस्य भूत्यै) सब के कल्याण के लिए है (तस्मात्) इस कारण से (यज्ञे वधः - श्रवधः) यज्ञ में 'पशु श्रादि श्राणियों की हिंसा करना' श्राहंसा ही है।। ३६।।

> मोषघ्यः पश्चवो वृक्षास्तियंञ्चः पक्षिणस्तया । यज्ञार्यं निधनं प्राप्ताः प्राप्तुबन्त्युरसृतीः पुनः ॥ ४० ॥

(अोषघ्यः) स्रोषधियाँ (पशवः) पशु (वृक्षाः) वृक्ष (तिर्यञ्चः) तिर्यक्योनि बाले साँप, कछुए स्रादि (तथा पिक्ष्याः) तथा पक्षीः (यज्ञार्थं निधनं प्राप्ताः) यज्ञ के लिए मृत्यु को प्राप्त होकर (पुनः उत्मृतीः प्राप्नुवन्ति) फिर उद्धार या उत्तम योनि को प्राप्त करते हैं ॥ ४०॥

> मधुपकें च यज्ञे च पितृदैवतकर्मिए। स्रत्रैव पद्माची हिस्या नान्यत्रेत्यक्षवीन्मनुः ॥ ४१ ॥

(मधुपर्के यज्ञे पितृ-दैवत-कर्मणि) मधुपर्क में, यज्ञ में, श्राद्धः श्रीर देवकर्म में (भ्रत्र + एव प्रावः हिंस्याः) केवल इन्हीं स्थानों पर प्रशुग्नों की हिंसा करनी चाहिए (भ्रत्यत्र न) श्रीर कहीं नहीं (इति मनुः अववीत्) ऐसा मनु ने कहा है ॥ ४१ ॥

#### एष्वर्येषु पश्चित्तस्विदतस्वार्येषिद् द्विजः । भारमानं च पशुं चैव गमयस्युत्तमं गतिम् ॥ ४२ ॥

(वेदतत्त्वार्थवित्) वेद के रहस्य को जानने वाला (द्विजः) द्विज (एषु + ग्रर्थेषु पशून् हिंसन्) ऊपरवर्णित इन ग्रवसरों में पशुक्रों की द्विसा करके (आत्मान च पशुम्) ग्रपने को ग्रीर पशु को (उत्तमां गिंत गमयित) उत्तम गिंत प्राप्त कराता है ॥ ४२ ॥

> गृहे गुरावरण्ये वा निवसन्नात्मवान्द्विजः। नावेदविहितां हिंसामापद्यपि समाचरेत्॥४३॥

(ग्रहे गुरो वा ग्ररण्ये निवसन्) घर में, गुरु के यहां ग्रथवा जंगल में रहते हुए (ग्रात्मवान् द्विजः) आत्मा की उन्नित या पवित्रता चाहने वाला द्विज (ग्रापदि + ग्रिप) ग्रापत्ति काल में भी (ग्रवेदविहितां हिंसाम्) वेदविरुद्ध हिंसा को (न समाचरेत्) न करे।। ४३।।

#### या वेदिवहिता हिंसा नियतास्मित्त्वराचरे। ग्रहिसामेव तां विद्याद्वेदाद्वर्मो हि निबंभी।। ४४॥

(म्निस्मन् चर + म्रचरे) इस चर-म्रचर संसार में (या हिंसा वेदिविहिता नियता) जो हिंसा वेदों के विधानों द्वारा निश्चित की है (ताम् अहिंसाम् + एव विद्यात्) उसे अहिंसा ही समभना चाहिए (हि) क्यों के (धर्मः) धर्म (वेदात् निबंभौ) वेद से उत्पन्न हम्रा है ॥ ४४॥

### आनुर्धीत्उनः : २६ से ४४ श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं-

- १. श्रन्तिवरोध—सभी प्रकार के मांसभक्षण की मान्यता श्रीर पशुयज्ञ का विधान सर्वथा मनु की मान्यता के विषद्ध है; ग्रतः ये सभी इलोक प्रक्षिप्त हैं। (विस्तृत जानकारी के लिए ४। २६—२८ इलोकों पर 'ग्रन्तिवरोध' शीर्षक समीक्षा देखिए)।
- २. प्रसंगिवरोध ५। २४ २५ क्लोकों में मांस म्रादि से रहित म्रिनिदित भोजन करने का कथन किया है। तदनुसार ४५ ४६, ५१ क्लोकों में मांस का भोजन निन्दित है भीर वह किस प्रकार निन्दित है, यह वर्णित किया गया है (इस प्रकार २४ २५ क्लोकों की ४५ वें क्लोक से प्रसंगगत सम्बद्धता है। इन क्लोकों में इनसे विरुद्ध निन्द्ध भोजन का ही वर्णन किया है, जिससे प्रसंग भंग हो गया है। म्रतः ये क्लोक प्रसंगविरुद्ध प्रक्षेप हैं।
- ३. शैलीगत झाधार—४१ वें श्लोक में 'झबबीत सतुः' पद से यह श्लोक मनु से भिन्न व्यक्ति द्वारा रिचत सिद्ध होता है, स्नतः यह श्लोक प्रक्षिप्त है; स्नौर पूर्वापर प्रसंग मण्डन-खण्डन या वेद के नाम से मण्डनात्मक रूप में होने से पूर्णतः इससे सम्बद्ध है। स्नतः इसके प्रक्षिप्त सिद्ध होने पर स्वतः प्रक्षिप्त सिद्ध हो जाता है।
  - ४. अवान्तर विरोध-प्राश्चर्य की बात तो यह है कि मौसभक्षण की सिद्धि

के लिए प्रक्षेप करने वाले व्यक्तियों ने ऐसी ग्रन्थता से प्रक्षेप किये हैं कि उन्हें ग्रपने पूर्वापर श्लोकों का भी घ्यान नहीं रहा। ये प्रक्षेप करने वाले भी स्रनेक व्यक्ति रहे हैं। .. इनकी परस्पर की बातों में भी ग्रनेक विरोध हैं ग्रौर मांससम्बन्धी सभी प्रमुख प्रसंगों में विरोधी विधान हैं। इनसे यह स्पष्ट हो जाता है कि ये सभी प्रसंग ग्रप्रामाणिक हैं। मांसभक्षियों के जो मन में ग्राया वैसा श्लोक बनाकर डाल दिया। मांसभक्षण की सिद्धि के लिए परलोक, पूण्य, यज्ञ, वेद, प्राचीन ऋषि, सबकी ब्राड ली। ब्रपने स्वार्थ के लिए यज्ञ और वेद को भी बदनाम और दूषित किया। अपनी बातों की सिद्धि के जो युक्तियाँ दी हैं वे अरयन्त खिछली, हास्यास्पद, श्रीर स्वार्थपुर्ण हैं, जैसे -- यज्ञ के लिए मांस खाना पुण्यदायक और देवताओं की विधि है, और यज्ञ के बिना अपनी शरीर-पुष्टि के लिए मांस खाना राक्षसों का कार्य है [४। ३१]। देवता श्रीर राक्षस में त्रन्तर कितनी **ग्रासानी से हो गया**! इसी प्रकार निम्न ग्रवान्तरविरोधों से कुछ ऐसी ही भ्रन्य वच्चों जैसी बातें स्पष्ट हो जायेंगीं---(१) ५।१४, १५ श्लोकों में मछलियों का खाना पूर्णतः निषिद्ध है, श्रीर १६ वें में निमन्त्रण में मछली खा लेने का विधान है। (२) ३। २६ द से २७२ इलोकों में कहा है कि श्राद्ध में मछली का मांस खाने से दो महीने तक पितर तृष्त होते हैं, सूकर के मांस से दशमास, कखुए के मांस से ग्यारह मांस, गेंडे के मांस से अनन्त वर्ष तक पितर तृष्त होते है, किन्तु ४। १८--१६ में इनका मांस न खाने का विधान है भीर कहा है कि इनका मांस खाने से द्विज पतित हो जाता है। (३) ५।२२ में कहा है कि स्त्री, सेवक ग्रादि के पालन के लिए पशु-पक्षी मारने चाहिए भीर ४। ३८ में कहा है कि यज्ञ के बिना पशुमों को मारने वाला, जितने पश्चों को मारता है, उतने ही जन्म लेकर बदले में वह भी मारा जाता है। (४) प्। ११--१६ श्लोकों में कुछ पशुम्रों को मध्य भीर कुछ को अभस्य कहा है, जबकि ५ । ३० में कहा है कि ब्रह्मा ने सारे पशु-पक्षियों को खाने के लिए रचा है। उनके खाने में मनुष्य दुषित नहीं होता।

इस प्रकार मांसभक्षण के सभी प्रसंग हास्यास्पद बातों से भरे हैं, जिनसे वे ग्रप्रामाणिक ग्रीर प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं।

प्र. वेदिवरोध—इस प्रसंग में मांसमक्षण की सिद्धि के लिए प्रक्षेप करने वालों ने वेद की आड़ ली है और मांसमक्षण को वेदिविहित माना है। स्वार्थी लोगों ने अपनी उदरपूर्ति के लिए भूठ ही वेदों को और यज्ञ को बदनाम करने का प्रयास किया है। 'वैदिकी हिंसा, हिंसा न मवित' की आड़ लेकर उसे भीजन प्रकरण में लागू करके अपने आचरण को शास्त्रसम्मत सिद्धि करने की कोशिश की गई है। यह बात यहाँ लागू ही नहीं होती। यतोहि यहां भोजन का प्रसंग हैं और इसमें मांसविधान को वेद-सम्मत बताने के लिए इस युक्ति का प्रयोग किया गया है। मांसमक्षण प्रथवा यज्ञ में हिंसा का वेदों में स्पष्टक्य से निषेध किया है। यहां तक कि केवल अन्नाहारी (अर्थाट् मांसाहारी नहीं) व्यक्तियों को यज्ञ करने का अधिकार दिया है। प्रमाणयुक्त विस्तृत विवेदन के लिए ५। २६—२८ की 'वेदिवरोध' समीक्षा देखिए।

निन्दित भोजन मांस हिंसामूलक होने से पाप है-

### योऽहिंसकानि मूतानि हिनस्त्यात्मसुखेच्छया। स जीवंश्च मृतश्चेव न क्वचित्सुखमेषते॥ ४५॥ (७)

(यः) जो व्यक्ति (म्रात्मसुख + इच्छया) स्रपने सुख की इच्छा से (म्राहिसकानि भूतानि) कभी न मारने योग्य प्राणियों की (हिनस्ति) हत्या करता है (सः) वह (जीवन च मृतः) जीते हुए म्रीर मरकर भी (क्वचित् सुखंन एघते) कहीं भी सुख को प्राप्त नहीं करता ॥ ४५ ॥

अब्ब्रिटिन : ४५ वें क्लोक की प्रसंगसम्बद्धता पर विवार— ५।२४—२५ क्लोकों में 'ग्रगॉहतम्' पद से ग्रनिन्द्य भोजन का विधान किया है। मांस ग्रादि का भोजन शास्त्र एवं लोक—दोनों द्वारा निन्दित है। उन क्लोकों की प्रसंगप्राप्त्यनुसार ४५—४६, ५१ क्लोकों में इस बात का वर्णन किया है कि—'मांस एक निन्दित भोजन है, ग्रीर किस प्रकार वह निन्दित है।' इस प्रकार २५—२५ क्लोकों से ४५ वें क्लोक की प्रसंगसम्बद्धता सिद्ध होती है।

### यो बन्धनवधक्लेशान्त्राणिनां न चिकीषंति । स सर्वस्य हितप्रेप्सुः सुखमत्यन्तमञ्जूते ॥ ४६॥ (८)

(यः) जो व्यक्ति (प्राणिनां बन्धन-वध-क्लेशान् न विकीर्षति) प्राणियों को बन्धन में डालने, वध करने, उनको पीड़ा पहुंचाने को इच्छा नहीं करता (सः) वह (सर्वस्य हितप्रेप्सुः) सब प्राणियों का हितेषी (ग्रत्यन्त सुखम् + ग्रश्नुते) बहुत ग्रिधिक सुख को प्राप्त करता है।। ४६।।

### यद्धधायति यस्कुरुते धृति बध्नाति यत्र च । तदबाप्नोत्यंयत्नेन यो हिनस्ति न किञ्चन ॥ ४७ ॥ (६)

(यः) जो व्यक्ति (किचन न हिनस्ति) किसी भी प्राणी की हिसा नहीं करता वह (यत् घ्यायति) जिसका घ्यान करता है (यत् कुरुते) जिस काम को करता है (च) ग्रीर (यत्र धृति बघ्नाति) जहां घेर्यपुक्त मन को लगाता है (तत्) उसको (ग्रयत्नेन) सुगमता से (ग्रवाप्नोति) प्राप्त कर जेता है।। ४७।।

### नाकृत्वा प्राणिनां हिंसा मांसमुत्पद्यते क्विचत् । न च प्राणिवधः स्वर्णेस्तस्मान्मांसं विवर्जयेत् ॥ ४८ ॥(१०)

(प्राणिनां हिंसाम् श्रकृत्वा क्वचित् मांसंन उत्पद्यते) प्राणियों की हिंसा किये बिना कभी मांस प्राप्त नहीं होता (च) श्रीर (प्राणिवधः) जीवों

की हत्या करना (न स्वर्ग्यः) सुखदायक नहीं है (तस्मात्) इस कारण (मासं विवर्जयेत्) मांस नहीं खाना चाहिए ।। ४८ ।।

> समुत्पत्ति च मांसस्य वधवन्धौ च देहिनाम् । प्रसमीक्य निवर्तेत सर्वमांसस्य भक्षाणात् ॥ ४६ ॥ (११)

(च) ग्रीर (मांसस्य समुत्पत्तिम्) मांस की उत्पत्ति जैसे होती है उसको (देहिनां वघ-बन्घी) प्राणियों की हत्या ग्रीर बन्धन के कब्टों को (प्रसमीक्ष्य) देखकर (सर्वमांसस्य भक्षणात्) सब प्रकार के मांसभक्षण से (निवर्तेत) दूर रहे।। ४६।।

न मक्षयति यो मांसं विधि हित्वा पिशाचवत् । स लोके प्रियतां याति व्याधिमिश्च न पीडचते ॥ ५०॥

(यः) जो मनुष्य (पिशाचवत्) राक्षस के समान (विधि हित्वा) भक्ष्य-अभक्ष्य की विधि — नियमों को छोड़कर (मांस न भक्षयिति) ग्रमक्ष्य मांस को नहीं खाता है (सः) वह (लोके प्रियता याति) लोके में प्रेम को प्राप्त करता है (च) ग्रौर (व्याधिभिः न पीडचते) रोगों से पीड़ित नहीं होता ॥ ५०॥

### **अन्तुराहिन्य**: ५० वाँ इलोक प्रक्षिप्त है—

- १. ग्रन्तिवरोध—मनुकी मान्यता के अनुसार सभी प्रकार का मासभक्षण निषिद्ध और निन्दित है। इस क्लोक में 'विधि' शब्द द्वारा केवल विधिरहित मांस की निन्दा है, शेव न्याय से 'विधिपूर्वक' मांस का समर्थन है; अतः यह मान्यता मनुविरुद्ध है [विस्तृत समीक्षा ४। २६—२८ पर देखिए]।
- २. प्रसंगिवरोध पूर्वापर प्रसंग सर्वप्रकार के मांसभक्षण के निषेध का है। ४६ वें "निवर्तेत सर्वसांसस्य मक्षरणात्" कहा है ग्रीर ५१ वें में मांसप्राप्ति से सम्बद्ध सभी व्यक्तियों को पापी माना है। बीच में विधि ग्रीर अविधि के ग्राधार पर मांसभक्षण की निन्दा या प्रशंसा पूर्वापर प्रसंगिविषद्ध है। अतः ५० वां क्लोक प्रक्षिप्त है।
- ३. शैलीगत स्राधार—इसकी शैली भी स्रयुक्तियुक्त है। 'विधिरहित मांस खाने वाला रोगों से पीड़ित होता है स्रीर विधिपूर्व क खाने वाला पीड़ित नहीं होता' यह कथन निराधार है। मांस के गुण यज्ञ में डालकर खाने से कदापि नहीं बदल सकते। इस प्रकार भी यह प्रक्षिप्त सिद्ध होता है।

मासभक्षण-प्रसंग में ब्राठ प्रकार के पापियों की गणना-

अनुमन्ता विश्वसिता निहन्ता क्रयविक्रयी। संस्कर्ता चोपहर्ता च लादकश्चेति घातकाः ॥ ४१ ॥ (१२) (अनुमन्ता) मारने की ग्राज्ञा देने वाला (विश्वसिता) मांस को काटने, वाला (निहन्ता) पशु को मारने वाला (क्रय-विक्रयी) पशुश्रों को मारने के लिए मोल लेने श्रीर बैचने वाला (संस्कर्ता) पकाने वाला (उपहर्ता) परोसने वाला (च) श्रीर (खादकः) खाने वाला (इति घातकाः) ये सब हत्यारे श्रीर पापी हैं।। ११।।

"ग्रनुमित = मारने की ग्राज्ञा देने, मांस के काटने, पशु ग्रादि के मारने, उनको मारने के लिए लेने ग्रीर बेचने, मांस के पकाने, परोसने ग्रीर खाने वाले, ग्राठ मनुष्य घातक = हिंसक ग्रयीत् ये सब पापकारी हैं"।
(द० ल० गो० ४११)

श्र न्यु श्री ट्यन्य: जैसे हिंसा के पाप में बाठ प्रकार के पापी होते हैं उसी प्रकार ग्रन्य अधर्म के कार्यों में भी ये सब पापी होते हैं, ग्रीर सभी को उसका फल मिलता है। इसकी सिद्धि के लिए ४। १७३ वाँ क्लोक प्रमाणरूप में द्रष्टव्य है।

> स्वमांसं परमांसेन यो वर्षयितुमिष्छति । मनस्यष्यं पितृन्वेवांस्ततोऽम्यो नास्स्यपुष्यकृत् ॥ ५२ ॥

(पितृन्-देवान् अनम्यच्यं) पितरों भीर देवताभों को विना पूजे (यः) जो व्यक्ति (परमांसेन) दूसरे प्राणियों के मांस से (स्वमांसं वर्षयितुम् + इच्छिति) अपने मांस को बढ़ाना चाहता है (ततः + अन्यः अपुण्यकृत् न + अस्ति) उससे बढ़कर पापी कोई दूसरा नहीं है।। ४२।।

वर्षे वर्षेऽवनिधेन यो यजेत शतं समाः। मांसानि चन खाबेशस्तयोः पुण्यकलं समम्॥ ५३॥

(यः) जो व्यक्ति (शत समाः) सौ वर्ष तक (वर्षे वर्षे + प्रश्वमेधेन यजेत) प्रतिवर्ष ग्रश्वमेध यज्ञ करता है (च) ग्रौर (यः) जो (मांसानि न खादेत्) मांस नहीं खाता (तयोः पुण्यफलं समम्) उन दोनों के पुण्य का फल बराबर होता है।। ५३।।

> फलमूलाशनैर्मेध्येर्मु न्यन्नानां च मोजनैः। नुतरफलमवाप्नोति यन्मांसपरिवजनातु॥ ५४॥

(मेघ्यै: फल-मूल-ग्रशनै:) पितत्र फल-मूल खाने से (च) श्रीर (मुनि + ग्रन्नानां भोजनै:) नीवार श्रादि मुनियों के श्रन्न चावलादि खाने से भी (तत् फलं न श्रवाप्नोति) वह पुण्यफल नहीं प्राप्त होता (यत्) जो (मांसपरिवर्जनात्) मांस के छोड़ने से होता है।। १४।।

मां सः भक्षयिताऽमुत्र यस्य मांसमिहाद्ग्यहम् । एतन्मांसस्य मांसस्यं प्रवदन्ति मनोषिगः ॥ ५५ ॥

(इह ग्रहं यस्य भ पम् ग्रद्मि अमुत्र मां सः भक्षयिता) इस जन्म में मैं जिसके

मांस को ला रहा हूं परजन्म में 'माम् मुक्के, सः = वह [मां + सः] लायेगा' (एतत् मांसस्य मांसत्वम्) यही मांस का मांसपन ग्रर्थात् ग्रिभित्राय या मांस लाने का फल (मनीषिणः प्रवदन्ति) विद्वान् लोग बतलाते हैं।। ४४॥

> न मांसमक्षणे बोदो न मद्ये न च मैथुने। प्रवृत्तिरेवा भूतानां निवृत्तिस्तु महाफला।। ५६॥

(न मांसभक्षा दोषः) न मांस खाने में कोई दोव है (न मद्ये) न शराब पीने में (च) ग्रीर (न मैंथुने) न किसी के साथ मैंथुन करने में ही बुराई है (एवा भूतानां प्रवृत्तिः) यह प्राणियों का स्वभाव ही है (तु) किन्तु (निवृत्तिः महाफला) इनका त्याग करना महान् फल देने वाला है। ग्रतः इन्हें त्याग देना चाहिए॥ ४६॥

अन्तुर्धोट्डनः ५२ से ५६ ब्लोक निम्न माधारों के मनुसार प्रक्षिप्त सिंद होते हैं—

- १. ग्रन्तिवरोध— (१) ५२ वां रलोक विधिपूर्वक मांसभक्षण का विधायक है ग्रीर ५६ वां सर्व प्रकार के मांसभक्षण का । मनु ने सब प्रकार से मांसभक्षण का निषेष किया है। मांसभक्षण तो क्या, उसमें सहयोगी भी दोषी हैं [५। ५१]। मनु-विरुद्ध मान्यता होने से ये रलोक प्रक्षिप्त हैं [विस्तृत समीक्षा ४। २६— २६ पर द्रष्टव्य है।] (२) इसी प्रकार मद्यविधान भी मनुविरुद्ध है। मनु ने ''वर्जयेत मधुमांसं च" [२। १५२ (१७७); ५। १४] कहकर मधु ग्रर्थात मद्य का स्पष्टतः निषेध किया है। (३) ५२ वें रलोक में मृतककाद्ध की मान्यता के ग्राधार पर मांसभक्षण का संकेत है। यह मान्यता भी मनुविरुद्ध है [देखिए ३। ११६ से २८४ रलोको पर 'ग्रन्तिवरोध' शीर्षक]। (इसी प्रकार किसी एक ही कमं द्वारा परजन्म की योनि का निश्चय करना (५५) भी मनुविरुद्ध है। मनु ग्रनेक कमों के ग्राधार पर उत्तम, मध्यम, भ्रधम योनियों की प्राप्ति मानते हैं [१२। ३—६, ४०—५२, ७३—७४]। इस प्रकार ग्रनेक ग्रन्तितरोधों के ग्राधार पर ये रलोक प्रक्षिप्त हैं।
- २. श्रांसीगत आधार—५३ वें क्लोक में सी वर्ष तक के श्रव्यमेध यज्ञों के फल तथा मांस न खाने के फल की समानता का निक्चय करना, ५४ वें में मुन्यन्नों से भी बढ़कर मांस छोड़ने के फल का निक्चय करना आदि बातें निराधार एवं श्रयुक्ति तथा अतिश्योक्तिपूर्ण शैली की हैं। इनका ऐसा निक्चय न तो किसी मानदण्ड से संभव है श्रीर न सम्बद्धता है।

(गृहस्थान्तर्गत देहशुद्धि-विषय)
[४। ४७ से ४। ११० तक]
देहशुद्धि प्रवक्ष्यामि द्रव्यशुद्धि तथैद च।
चतुर्णामपि वर्णानां यथावदनुपूर्वशः॥ ४७॥ (१३)

(चतुर्णाम् + म्रापि वर्णानाम) म्रब मैं चारों वर्णों की (अनुपूर्वशः) क्रमशः [पहले] (देहशुद्धिम्) शरीर ग्रीर शरीरसम्बन्धी शुद्धि [१०५ —११०] (च) ग्रीर [फिर] (तथा + एव) उसी प्रकार चारों वर्णों के लिए (द्रव्यशुद्धिम्) पात्र, वस्त्र म्रादि पदार्थों की शुद्धि [१११—१४६] को (प्रवक्ष्यामि) कहूंगा—।। ५७ ।। 🎉

श्रान्तु श्री टिंड ना : 'बेह्गु दिम्' पाठ मौ लिक — इस क्लोक के प्रथम पाद में 'प्रेत्त प्रदिम्' पाठ प्रचलित संस्करणों में प्रचलित है। इसके स्थान पर 'देह गुद्धिम्' पाठ होना चाहिये, ऐसा मनु की शैली और विषयविवेचन से संकेत मिलता है। प्रतीत होता है कि अन्य प्रक्षेपों के समान कालान्तर में जब प्रेत-जन्म ग्रादि में गुद्धिक्रिया एक कर्म-काण्ड का रूप ले गयी, तब यह पाठभेद करके प्रेतादि विषयक क्लोक मिला दिये गये। इस पाठ की ग्रमौलिकता और 'देह गुद्धिम्' पाठ की मौलिकता निम्न प्रमाणों एवं युक्तियों से सिद्ध होती है—

- (क) मनु की यह शैली है कि वे जिस विषय का प्रारम्भ जिस विषयसंकेत से करते हैं, उसी संकेत से उसकी समाप्ति करते हैं [इष्टब्य ३। २८६ और ४। २४६॥ ८। १ और ६। २४०॥ १०। १३१ और ११। २६६ आदि], लेकिन यहां उस शैली से विपरीत विषय का प्रारम्भ प्रेतशुद्धि से दर्शाया गया है [४। ४७] और समाप्ति 'शारीरशुद्धि' से [४। १९०]। विषय समाप्ति सूचक श्लोक के पदों से यह सिद्ध होता है कि यह 'शारीरशुद्धि' का विषय थान कि प्रेतशुद्धि का। ग्रतः इस श्लोक में समानार्थक 'देहशुद्धि' शब्द ही मनुसम्मत सिद्ध होता है।
- (ख) मनु ने इस प्रसंग का वर्णन भी देह [४।१०४], गात्र [४।१०६], शरीर [११०] ग्रादि शब्दों से किया है, जो यह सिद्ध करता है कि यह वर्णन प्रेतविषयक नहीं ग्रिपितु देहगुद्धि-विषयक है।
- (ग) प्रचलित पाठ के अनुसार यदि प्रेतशुद्धि पाठ को सही मानकर यहाँ इसी विषय का प्रसंग मान लिया जाये, तो यह आपित्त आती है कि प्रेतशुद्धि-विषय में दन्तो-त्पित्तकालीन शुद्धि, सूतकशुद्धि, मन, आत्मा आदि की शुद्धि का वर्णन क्यों किया ? प्रेत के मन और आत्मा होते ही नहीं। इस प्रकार विषयसंकेतक क्लोक में और वर्णन में तालमेल का न होना भी यह सिद्ध करता है कि प्रक्षेपों का समायोजन करने के लिये यह पाठभेद बाद में किया गया है। शैलीश्वं खला में जुड़ाहुआ पाठ 'देहशुद्धिम्' ही है, और मन तथा आत्मा आदि शरीर से सम्बन्ध रखने वाले पदार्थ हैं। अतः इसी पाठ को मान्य पाठ के रूप में स्वीकार किया है।

पदायों की शुद्धि) को क्रम से यथायोग्य कहुंगा ।। ५७ ॥]

ॐ [प्रचलित अर्थ — प्रचलित संस्करणों में इस क्लोक के प्रथम पाद में 'देह-शुद्धिम्' के स्थान पर 'प्रेतशुद्धिम्' पाठ ग्रहण करके निम्न अर्थ प्रचलित है — ''चारों वर्णों के प्रेतशुद्धि (मरणाशीच से शुद्धि) तथा द्रव्यशुद्धि (तैजसादि

श्रशुद्धि के समय---

वन्तजातेऽनुजाते च कृतचूढे च संस्थिते। प्रशुद्धा बान्धवाः सर्वे सूतके च तथोध्यते॥ ५८॥

(दन्तजाते) बालक के दांत निकलते समय (च) ग्रौर (ग्रनुजाते) दांत निकलने के बाद (च) तथा (कृतचूडे) मुण्डन संस्कार करने के पीछे, (संस्थिते) मृत्यु हो जाने पर (सर्वे बान्धवाः ग्रशुद्धाः) सब कुटुम्बी ग्रशुद्ध हो जाते हैं (तथा च) ग्रौर उसी प्रकार (सूतके उच्यते) पुत्रोत्पत्ति में भी ग्रशुद्धि मानी जाती है ॥ ५८॥

> दशाहं शावमाशौचं सिपण्डेषु विषीयते। ग्रर्वाक् सञ्चयनादस्थ्नां त्र्यहमेकाहमेव वा ॥ ५६ ॥

(सिपण्डेषु) एक उदर या कुटुम्ब के लोगों में (शावम् + ग्राशोचम्) शव सम्बन्धी शुद्धि (दश + ग्रहम् ग्रस्थनां संचयनात् ग्रविक् त्रि + ग्रह वा एक + ग्रहम् + एव विधी-यते) दश दिन तक, या ग्रस्थि चुनने से पहले तीन दिन तक, ग्रथवा एक ही दिन की विद्यित की है।। ४६॥

अर्जुर्धोटा नाः पिण्ड का प्रथं शरीर है। सपिण्ड का प्रथं है—'एक ही माता-पिता के शरीर से जन्म लेने वाले व्यक्ति प्रथित भाई-वहन'।

सपिण्डता श्रीर समानोदक भाव---

सिवण्डता तु पुरुषे सप्तमे विनिवर्तते । समानोदकमावस्तु जन्मनाम्नोरवेदन ॥ ६० ॥

(सापण्डता तु) सगापन तो (सप्तमे पुरुषे विनिवर्त्तते) सातवीं पीढ़ी में समाप्त हो जाता है (तु) श्रीर (समानोदकभावः) घिनष्ठपन (जन्म-नाम्नोः श्रवेदने) जन्म श्रीर नाम के ज्ञात न रहने पर छूट जाता है ॥ ६० ॥

अर्जुट्रिटिंडन्ड: 'समानीदकभावः' मूलार्थं में एक मुहावरा है, जिसका अर्थ है—'एक जल का दूसरे जल में मिलकर एक हो जाना'। इसका अभिप्राय, 'धनिष्ठ-पन' के व्यवहार से है। धनिष्ठता रहते हुए हो जन्म और नाम आदि का ज्ञान रहता है, धनिष्ठता न रहते पर बहु नहीं रहता । तब का स्थानीदकार कि विकास कि जाता है।

### ययेवं ज्ञावमाज्ञीचं सपिण्डेषु विधीयते। जननेऽप्येवमेव स्यान्निपृत्तं जुद्धिमिच्छताम्॥ ६१॥

(यया) जैसे (इदं शावम् + प्राशी वं सिपण्डेषु विधीयते) यह मृतक-बुद्धि सिपण्डों के लिए विहित की है (एवम्) इसी प्रकार (निपुणं बुद्धिम् + इच्छत।म्) मलीभांति बुद्धि चाहने वालों के लिए (जनने + म्रिपि स्यात्) जन्म के समय भी होती है ॥ ६१॥ सूतक ग्रीर मृतक-सम्बन्धी विधान---

सर्वेषां शावमाशीचं मातापित्रोस्तु सूतकम् । सूतकं मातुरेव स्यादुपस्पृश्य पिता श्रुचिः ॥ ६२ ॥

(शावम् + ग्राशोचं सर्वेषाम्) मृतक-आशोच सब कुटुम्ब वालों के लिए है (सूतकं तुमातािपत्रोः) किन्तु सूतक = पुत्रजन्म के समय की अशुद्धितों केवल माता-िपता के लिए है, इनमें भी (सूतकम्) जन्म देने की ग्रगुद्धि तो वस्तुतः (मातुः + एव स्यात्) माता की ही होती है (पिता उपस्पृत्र्य शुचिः) पिता तो [ग्रगुद्धि के सम्पर्कं में ग्राने पर] जल से धोकर या स्नान करके ही शुद्ध हो जाता है।। ६२।।

निरस्य तु पुमाञ्छकम्परमृश्येव शुद्धयति । वैजिकादमिसम्बन्धादनुरुन्ध्यादयं त्र्यहम् ॥ ६३ ॥

(पुनान्) पुरुष (शुक्रं निरस्य) वीर्यपात करके (उपस्पृश्य + एव शुद्धयित) नहाने से ही शुद्ध हो जाता है (बैजिकात् + ग्रभिसम्बन्धात्) परस्त्री में बैजिक सम्बन्ध अर्थात् गर्भस्थिति होने से (त्रि + ग्रहम् ग्रघम् श्रनुरुन्ध्यात्) तीन दिन तक पाप की शुद्धि करे।। ६३।।

समीपस्थ बान्धवों की शुद्धि की विधि तथा अवधि-

अङ्गा चैकेन राध्या च त्रिरात्रैरेव च त्रिमिः। शवस्पृको विशुष्यन्ति त्र्यहादुदकदायिनः।। ६४।।

(शवस्पृशः) मुर्दे को छूने वाले (एकेन ग्रह्मा च राज्या) एक दिन ग्रौर रात में (त्रिरात्रैः एव च त्रिभिः) ग्रौर तीन को तीन से गुणा करने पर श्रयति नौ, इस प्रकार दश दिन में (विशुद्धचन्ति) शुद्ध होते हैं (उदकदायिनः त्रि + ग्रहात्) जलदान करने वाले तीन दिन में शुद्ध होते हैं ॥ ६४॥

गुरोः प्रेतस्य शिष्यस्तु पितृमेषं समाचरन्। प्रेतहारैः समं तत्र दशरात्रेण शुद्धचित ॥ ६५ ॥

(प्रेतस्य गुरोः) जब गुरु का प्राणान्त हो, तब मृतक शरीर जिसका नाम प्रेत है उसका (पितृमेधं समाचरन् शिष्यः) दाह करने हारा शिष्य (प्रेतहारैः समम्) प्रेतहार ग्रयित् मृतक को उठाने वालों के साथ (तत्र दशरात्रेण शुद्धचिति) दशवें दिन शुद्ध होता है।। ६४।। (स॰ प्र०३०)

श्र न्यू श्री किन्य: महिष दयानन्द ने यह श्लोक प्रेत किसको कहते हैं, केवल उसका ग्रथं दशिन के उद्देश्य से प्रयुक्त किया है। प्रश्नकर्त्ता की बात का उन्हीं की मान्यता से उत्तर दिया है। यहां शुद्ध प्रकरण नहीं है, ग्रतः महिष जी की वहां इस श्लोक को प्रामाणिक मानने की भावना भी नहीं है।

#### मनुस्मृति:

#### रात्रिमिर्मासतुल्यामिर्गर्भन्नावे विशुद्धपति । रजस्युपरते साध्वी स्नानेन स्त्री रजस्वला ॥ ६६ ॥

(गर्भस्नावे) गर्भस्नाव हो जाने पर (मासतुल्याभिः रात्रिभिः) जितने मासका गर्भ हो उतनी ही रात्रियों में स्त्री (विश्द्धधित) शुद्ध होती है (साघ्वी रजस्वला) पतिन्नता रजस्वला स्त्री (रजिस + उपरते) रज बन्द हो जाने पर (स्नानेन) स्नान करने से शुद्ध हो जाती है।। ६६।।

#### नृणामकृतचूडानां विशुद्धिर्नेशिकी स्मृता। निर्वृत्तचूडकानां तु त्रिरात्राच्छुद्धिरिष्यते।। ६७॥

(स्रकृतचूडानां नृणां विशुद्धिः) जिन बालकों का मुण्डन संस्कार नहीं हुन्न। हैं उनकी शुद्धि (नैशिकी स्मृता) एक रात में हो जाती है (तु) किन्तु (निवृत्तचूड़कानां शुद्धिः) मुण्डन हो चुकने पर [मरने वालों की] शुद्धि (त्रिरात्रात् इष्यते) तीन रात में होती है।। ६७।।

#### क्रनद्विवः विकं प्रेतं निदध्युर्वान्धवा बहिः । प्रलंकृत्य शुर्वौ सूमावस्थिसंचयनाहते ॥ ६८ ॥

(बान्धवा) कुटुम्बीजन (ऊनद्विवार्षिकं प्रेतम् प्रलंकत्य) दो वर्षं से कम प्रायु के बच्चे के शव को वस्त्रों में लपेटकर (बिहः) गांव के बाहर (शुचौ) शुद्ध स्थान में (ग्रस्थिसंचयनात् ऋते) ग्रस्थिसंचय की क्रिया के बिना (भूमौ निदन्युः) भूमि में गाड़ दें।। ६८।।

### नास्य कार्योऽन्निसंस्कारो न च कार्योदकक्रिया। ग्ररण्ये काष्ठ्रवस्यक्त्वा क्षपेयुस्ध्यहमेव च ॥ ६६ ॥

(ग्रस्य) इस बालक की (अग्निसंस्कारः न कार्यः) ग्रग्निसंस्कार की क्रिया नहीं करनी चाहिए (च) ग्रौर (न उदकक्रिया कार्या) न जलदान क्रिया करनी चाहिए (ग्ररण्ये काष्ठवत् त्यक्त्वा) जंगल में लकड़ी के समान छोड़कर ग्रर्थात् गाड़कर (त्रि + ग्रहम् + एव क्षपेग्रः) तीन दिन तक ग्राशौच मनार्वे ॥ ६६ ॥

#### नात्रिवर्षस्य कर्तस्या बान्धवैरुदकक्रिया। जातदन्तस्य वा कुर्युंनीम्नि वापि कृते सति ।। ७०॥

(बान्धवैः) कुटुम्बियों को (ग्रित्रिवर्षस्य उदक्षक्रिया न कर्तब्या) तीन वर्ष से कम ग्रायु वाले वालक की जलदान क्रिया नहीं करनी चाहिए (जातदन्तस्य) दांत निकल जाने पर (वा) ग्रीर (नाम्नि कृते सित ग्रिप) नामकरण संस्कार करने पर मृत्यु होने के बाद-जलदान करें ।। ७०।।

> सब्रह्मचारिण्येकाहमतीते क्षपणं स्मृतम् । जन्मन्येकोदकानां तु त्रिरात्राच्छुद्धिरिष्यते ॥ ७१ ॥

(सब्रह्मचारिण ग्रतीते) सहपाठी ब्रह्मचारी के मरने पर (एक + ग्रह क्षपणं स्मृतम्) एक दिन की शुद्धि कही है (एक + उदकानां जन्मनि तु) समानोदकों [४।६०] के यहां जन्म होने पर (त्रिरात्रात् शुद्धिः इष्यते) तीन रात की शुद्धि कही गयी है ।।७१॥

स्त्रीत्मामसंस्कृतानां तु त्र्यहाच्छुद्धचन्ति बान्धवाः । यथोपतेनैव कल्पेन शुद्धचन्ति तु सनामयः ॥ ७२ ॥

(ग्रसंस्कृतानां स्त्रीणां तु) जिनका वाग्दान हो चुका है किन्तु विवाह संस्कार नहीं हुन्ना है, ऐसी स्त्रियों की मृत्यु होने पर (बान्धवाः) पितपक्ष के रिक्तेदार (त्रि— ग्रहात् शुद्धधन्ति) तीन दिन में शुद्ध होते हैं (तु) ग्रीर (सनाभयः) स्त्री के वंश के लोग (यथोक्तेन एव कल्पेन शुद्धधन्ति) इसी पूर्वोक्त विधान के ग्रनुसार ही शुद्ध होते हैं ॥ ७२ ॥

अक्षारलवरणाञ्चाः स्युनिमप्जेयुक्च ते त्र्यहम् । मांसाज्ञानं च नाक्तीयुः ज्ञायीरंक्च पृथक् क्षितौ ॥ ७३ ॥

(ते) वे बान्धव (त्र्यहम्) तीन दिन तक (ग्रक्षारलवण + ग्रन्नाः स्युः) समुद्री-नमक से रहित भोजन करें (च) ग्रीर (निमज्जेयुः) नदी, तालाब ग्रादि में डुबकी लगा-कर स्नान करें (च) तथा (मांस + ग्रशनं न ग्रन्नीयुः) मांस का भोजन न करें (च) ग्रीर (क्षिती पृथक् शयीरन्) घरती पर ग्रलग-ग्रलग सोयें।। ७३।।

> सन्निधावेय वे कस्पः शाबाशीचस्य कीर्तितः। ग्रसन्निधावयं ज्ञेयो विधिः सम्बन्धिबाग्यवैः।।७४॥

(एषः) यह (शाव + म्राशीचस्य कल्पः) मृतक-शुद्धि का विधान (सिन्तिधी कीर्तितः) पास में रहने वालों के लिए कहा (म्रसिन्धी) दूर होने पर (संबन्धिबान्धवैः) सम्बन्धियों भीर कुटुम्बियों को (म्रयं विधिः ज्ञेयः) मृतकशुद्धि की यह विधि करनी या समभनी चाहिए॥ ७४॥

विदेशस्य बान्धवों की शुद्धि ग्रीर ग्रविध-

विगतं तु विदेशस्यं भृषुयाद्यो ह्यनिदंशम् । यच्छेषं दशरात्रस्य तावदेवाशुचिभंदेत् ॥ ७५ ॥

(यः) जो बान्धव (विदेशस्यं विगतम् ग्रनिर्देशं श्रुणुयात्) परदेश में गये की मृत्यु का समाचार दश दिन से पहले सुन ले तो (दशरात्रस्य यत् शेषं तावत् + एव + ग्रुशुचिः भवेत्) वह दश दिन पूरा होने में जितने दिन शेष हों उतने ही दिन तक प्रशुद्ध रहता है।। ७५॥

अतिकान्ते दशाहे च त्रिरात्रमशुचिमंबेत्। संबत्सरे व्यतीते तुन्मृष्ट्वेवापो विशुद्घ्यति॥ ७६॥ (च) भीर (दश + श्रहे अतिक्रान्ते) दश दिन के बीत जाने पर (त्रिरात्रम् + श्रशुचिः भवेत्) तीन रात तक अशुद्ध रहता है (तु) श्रीर (संवत्सरे व्यतीते) एक वर्ष के बाद मृत्यु का समाचार सुनने पर (श्रापः स्पृष्ट्वा विशुद्धधित) केवल जल का स्पर्श करने से ही शुद्ध हो जाता है ॥ ७६॥

निर्दशं ज्ञातिमरणं श्रुत्वा पुत्रस्य जन्म च। सवासा जलमाप्तुत्य शुद्धो मवति मानवः ॥ ७७ ॥

(मानवः) मनुष्य (ज्ञातिमरणं च पुत्रस्य जन्म निर्देशं श्रुखा) सम्बन्धी की मृत्यु श्रीर पुत्र के जन्म का समाचार दश दिन बीत जाने पर सुनकर (सवासा जलम् + श्राप्लुत्य शुद्धः भवति) वस्त्रसिहत जल में स्नान करके शुद्ध हो जाता है।।७७।।

वाले देशान्तरस्थे च पृथक् पिण्डे च संस्थिते। सवासा जलमाप्तुत्य सद्य एव विश्वद्वयति॥ ७८॥

(वाले देशान्तरस्थे) बालक के परदेश में रहते हुए (च) ग्रीर (पृथक्पिण्डे) सिपण्ड से भिन्न व्यक्ति के (संस्थिते) मर जाने पर (सवासा जलम् + ग्राप्लुत्य) वस्त्र- सिहत जल में स्नान करके (सद्य: एव विशुद्धचित) शीघ्र ही शुद्ध हो जाता है।। ७८।।

अन्तर्वशाहे स्यातां चेत्पुनमंश्एाजन्मनी। तावत्स्यावशुचिवित्रो यावत्तत्स्यावनिवंशम्।। ७६।।

(अन्तः दशः + म्रहे चेत्) दश दिन के म्रन्दर ही यदि (पुनः मरणजन्मनी स्याताम्) फिर मरण या जन्म हो जाये तो (विप्रः) द्विज (य। वत् म्रनिदंशं स्यात्) जब तक पहले वाली मृत्युशुद्धिया जन्मशुद्धिके दश दिन पूरे न हो जायें (तावत् म्रशुचिः स्यात्) तब तक म्रशुद्ध रहता है।। ७६।।

अन्य प्रशुद्धियों की विधि---

त्रिरात्रमाहुराशौचमाचार्ये संस्थिते सति । तस्य पुत्रे च पत्न्यां च दिवारात्रमिति स्थितिः ॥ ८० ।।

(ब्राचार्ये संस्थिते सित) ब्राचार्य की मृत्यु हो जाने पर (त्रिरात्रम् आशौचम् आहुः) तीन दिन का ब्राशीच कहा है (च) ब्रीर (तस्य पुत्रे च पत्न्याम्) उस ब्राचार्य के पुत्र तथा परनी की मृत्यु पर (दिवारात्रम् + इति स्थितिः) एक दिन-रात का ब्राशीच होता है, ऐसी मान्यता है ॥ ८०॥

श्रोत्रिये तूपसंपन्ने त्रिरात्रमशुचिभंबेत्। मातुले पक्षिणीं रात्रि शिष्यित्विग्वान्धवेषु च ॥ ५१॥

(तु) श्रौर (श्रोत्रिये उपसंपन्ने) वेदपाठी के मरने पर (त्रिरात्रम् + श्रशुचिः भवेत्) तीन दिन तक श्राशौच होता है (च) भ्रौर (मातुले शिष्य-ऋत्विक्-बान्धवेषु)

नामा, शिष्य, ऋत्विज् ग्रीर रिश्तेदारों के मरने पर (पक्षिणीं रात्रिम्) दो रात और उनके बीच एक दिन का ग्राशीच होता है।। ८१।।

> प्रेते राजिन सम्यातिर्यस्य स्यादिषये स्थितः। अश्रोत्रिये त्वहः कृत्स्नमनूचाने तथा गुरौ॥ ५२॥

मनुष्य (यस्य विषये स्थितः) जिसके राज्य में रहता हो ऐसे (राजिन प्रेते) राजा के मर जाने पर (सज्योतिः) यि दिन में मरा हो तो सूर्यास्त तक श्रीर यदि रात में मरा हो तो सवेरे तारे छिपने तक आशौच रहता है (तु) और (अश्रीत्रिये) श्रवेद-पाठी (क्रुत्स्नम् + ग्रनूचाने) सम्पूर्णं वेद-वेदांग जानने वाले (तथा गुरौ) तथा गुरु के मरने पर (ग्रहः) एक दिन का ग्राशौच रखे॥ ६२॥

शुद्धचे दिश्रो दशाहेन द्वादशाहेन भूमियः। वैश्यः पञ्चदशाहेन शुद्धो मासेन शुद्धचित।। ८३।।

मृतक त्रशुद्धि में (विप्रः दश + ग्रहेन शुद्धिये त्) ब्राह्मण दश दिन में शुद्ध होता है (भूमिपः द्वादश + ग्रहेन) क्षत्रिय बारह दिन में (वैश्यः पञ्चदश + अहेन) वैश्य पन्द्रह दिन में (शूद्धः मासेन शुद्धधित) शूद्ध एक मास में शुद्ध होता है।। द ३।।

न वर्षयेदघाहानि प्रत्यूहेन्नाग्निषु क्रियाः। न च तत्कमं कूर्वागः सनाम्योऽप्यश्चचिभंवेत ॥ ८४ ॥

(श्रम + प्रहान न वर्धयेत्) प्रशुद्धि के दिनों को इससे [४। ६३] प्रधिक न बढ़ाये (श्रिनेषु क्रियाः न प्रति + ऊहेत्) यज्ञ करना न छोड़े (तत् कर्म कुर्वाणः) इस यज्ञ कर्म को करने पर (सन। स्यः + ग्रिप + ग्रिषुचिः न भवेत्) सपिण्ड व्यक्ति भी प्रशुद्ध नहीं होता ॥ ६४॥

दिवाकीर्तिमुदक्यां च पतितं सूतिकां तथा। शवं तत्स्पृष्टिनं चैव स्पृष्ट्वा स्नानेन शुक्र्धित ॥ ८५ ॥

(दिवाकीर्तिम् उदक्यां पिततं सूर्तिकां शवं च तत् स्पृत्वितं स्पृष्टवा) चाण्डाल, रजस्वला, पितत, प्रसूता, शव ग्रौर उस शव को छूने वाले इन सवको छूकर (स्नानेन एव शुद्धग्रति) स्नान करने से ही शुद्ध होता है ॥ ८५॥

> श्राचम्य प्रयतो नित्यं जपेदगुचिदर्शने। सौरान्मत्रान्यथोस्साहं पावमानीइच शक्तितः॥ ५६॥

(ग्रशुचि: दर्शने) यदि ग्रपिवत्र व्यक्तियों के दर्शन हो जायें तो (नित्यम्) सर्वदा (ग्राचम्य) ग्राचमन करके (प्रयतः) सावधान होकर (यथोत्साहम्) उत्साहपूर्वक (सौरान् मन्त्रान्) सूर्यसम्बन्धी मन्त्रों को ["उदुत्यं जातवेदस देव" (यजु० ३३ । ३१) मन्त्र] (च) ग्रौर (पावमानीः) पवित्र करने वाली ऋचाओं को ["पुनन्तु मा देवजनाः" ग्रादि ऋ० ६। ६७। २७-३२] (शक्तितः जपेत्) यथाशक्ति जपे॥ ८६॥

#### नारं स्पृष्ट्वास्य सस्तेहं स्नात्वा विश्रो विशुद्ष्यति । आवस्यैव तु निःस्तेहं गामालस्यार्कमीस्य वा ॥ ५७ ॥

(विप्रः) द्विज (नारं सस्तेहं ग्रस्थि स्पृष्ट्वा) मनुष्य की गीली हड्डी को छूकर (स्तात्वा विशुद्धायित) स्तान करने से शुद्ध होता है (तु) ग्रीर (निःस्नेहम्) सूखी हड्डी को छूकर (आचम्य) आचमन करने से ही (वा) ग्रथवा (गाम् + ग्रालम्य) गौको स्पर्श करने से (ग्रर्भम् + ईक्ष्य) या सूर्य के दर्शन करने से ही शुद्ध हो जाता है।। ५७॥

#### आदिच्टी नोदकं कुर्यादावतस्य समापनात् । समाप्ते तुदकं कृत्वा विरावेशैव शुद्धचति ॥ ५६ ॥

(म्रादिष्टी) ब्रह्मवारी (आव्रतस्य समापनात्) ब्रह्मवर्यं व्रत के पूर्णं न होने तक (उदकं न कुर्यात्) जलदान क्रिया न करे (समाप्ते तु) व्रत समाप्त हो जाने पर (उदकं क्रःवा) जलदान देकर (विरात्रेण + एव शुद्ध्यति) तीन दिन-रात में शुद्ध हो जाता है।। प्रमा

#### वृथासङ्करजातानां प्रवण्यासु च तिष्ठताम् । आत्मनस्त्यागिनां चैव निवर्तेतोदकक्रिया ॥ ८६ ॥

(वृथा + संकरजातानां च प्रव्रज्यासु तिष्ठताम्) जो वृथा उत्पन्न हुए हैं प्रथीत् जो घर्म-कर्म से हीन हैं ग्रीर जो वर्णसंकर हैं उनको तथा परिव्राजकों की (च) ग्रीर (ग्रात्मन: त्यागिनाम् एव) ग्रात्महत्या करने वालों की (उदकक्रिया निवर्तेत) जलदान क्रिया न करे।। ८९।।

#### पालण्डमाश्रितानां च च स्तीनां च कामतः। गर्भमत्रृद्धहां चैव सुरापीनां च योषिताम्।। ६०।।

(च) ग्रौर (पाखण्डम् + ग्राश्रिताताम्) जो स्त्रियां पाखण्ड रचती हैं (च) ग्रौर (कामतः चरन्तीनाम्) इच्छानुसार विवरण करने वाली ग्रर्थात् व्यभिचारिणी (गर्भ-भर्तृ-द्रुहाम्) गर्भपात ग्रौर पति से द्रोह करने वाली (च) तथा (सुरापीनां योषिताम्) शराब पीने वाली—इन स्त्रियों की जलदान क्रिया नहीं करनी चाहिए॥ ६०॥

#### भावार्षं स्वमुपाघ्यायं पितरं मातरं गुरुम्। निहृत्य तु वती प्रेतान्न वतेन वियुज्यते ॥ ६१ ॥

(व्रती) ब्रह्मचारी (स्वम् ग्राचार्यम् उपाध्यायं पितरं मातरं गुरुं प्रेतान् तु निर्हृत्य) ग्रपते ग्राचार्यं, उपाध्याय, पिता, गुरु, इनके शवों को उठाकर (व्रतेन न वियुज्यते) व्रत से हीन नहीं होता ॥ ६१ ॥

#### दक्षिरोन मृतं श्रूद्रं पुरद्वारेग निर्हरेत्। पश्चिमोत्तरपूर्वेस्तु यथायोगं द्विजन्मनः॥ ६२ ॥

(मृतं शूद्रं दक्षिणेन पुरहारेण) मृत शूद्र को नगर के दक्षिण द्वार से तथा (द्विजन्मनः) द्विजों के शवों को (यथायोगम्) कमशः (पश्चिम-उत्तर-पूर्वेः तु) पश्चिम द्वार से वैश्य को, उत्तर द्वार से क्षत्रिय को श्रीर पूर्व द्वार से ब्राह्मण को (निर्हरेत्) श्मशान में ले जाये।। ६२।।

#### न राज्ञामघदोषोऽस्ति व्रतिनां न च सत्रिएाम्। ऐन्द्रं स्थानमुशासीना ब्रह्मभूता हि ते सदा॥ ६३॥

(राजां व्रतिनां च सित्रणाम्) राजास्रों को, ब्रह्मचारियों को, यज्ञ कराने वालों को (स्रघदोषः न स्रस्ति) मृतक-स्रशुद्धि नहीं लगती (हि) क्योंकि (ते) ये (ऐन्द्र स्थानम् + उपासीनाः सदा ब्रह्मभूताः) इन्द्र के स्थान पर बैठे हुए सदा ब्रह्मरूप होते हैं ॥ ६३ ॥

#### राज्ञो माहात्मिके स्थाने सद्यःशौचं विधीयते। प्रजानां परिरक्षार्थमासनं चात्र कारएम्।। ६४॥

(माहात्मिके स्थाने) महान्या महत्त्वपूर्णं पद पर बैठने के कारण (राज्ञः) राजा की (सद्यः शौचं विधीयते) तत्काल ही शुद्धि हो जाती है (प्रजानां परिरक्षार्थंम् + स्रासनम् त्रत्र कारणम्) प्रजास्रों की रक्षा के लिए राजा का राजपद पर बैठना ही इज शीघ्र शुद्धि का कारण है ॥ ६४॥

#### डिम्माह्बहुतानां च विद्युता पायिवेन च। गोबाह्यसम्य चैवार्थे यस्य चेच्छति पायिवः॥ ६५ ॥

(च) ग्रीर (डिम्भ + ग्राहवहतानाम्) विद्रोह या दंगे में ग्रीर युद्ध में मारे गयों की (विद्युता च पार्थिवेन) विजली ग्रीर राजा द्वारा दण्ड दिये जाने पर मरे हुग्रों की (च) ग्रीर (गो- ग्राह्म स्मास्य ग्रर्थे एव) गौ ग्रीर बाह्मण के लिए मरे हुग्रों की (च) तथा (यस्य पार्थिव: इच्छिति) जिसकी शुद्धि राजा चाहता है, उसकी भी तत्काल शुद्धि हो जाती है।। ६५॥

#### सोमान्यर्कानिलेन्द्रागां वित्ताप्पत्योर्वत्रस्य च । श्रष्टानां लोकपालानां वयुर्धारयते नृपः ॥ ६६ ॥

(सं.म.ग्राग्त-ग्रर्क-अनिल-इन्द्राणां वित्त + ग्रप्पत्योः च यमस्य) सोम = चन्द्रमा, ग्राग्त, सूर्य, वायु, इन्द्र, कुवेर, वरुण ग्रीर यम (ग्रप्टानां लोकपालानां वपुः नृपः धारयते) इत ग्राठ लोकपालों के जारीरिक गुणों को राजा धारण करता है ॥ ६६ ॥

> लोकेइप्धिष्ठितो राजा नास्याशौचं विधीयते । शौचाश*ां* हि मर्त्यानां लोकेशश्रभवाष्ययम् ॥ ६७ ॥

(राजा लोकेश + अधिष्ठितः) राजा लोकपालों के श्रंश या गुर्गों से संपन्न है (ग्रस्य + श्रशीचं न विधीयते) इसलिए इसको श्रशीच नहीं लगता (हि) क्योंकि (मत्यांनां शौच + श्रशौचं लोकेश-प्रभव + अप्ययम्) मनुष्यों का यह शौच श्रौर श्रशौच क्रमशः लोकपालों से उत्पन्न होता है श्रौर नष्ट होता है, इस प्रकार उनके श्रंशों से युक्त होने के कारग राजा को अश्दि लग ही नहीं पाती।। १७॥

उद्यतेराहवे शस्त्रैः क्षत्रधमंहतस्य च। सद्यः संतिष्ठते यज्ञस्तथाशौचमिति स्थितिः ॥ ६८ ॥

(म्राहवे) युद्ध में (उद्यतैः शस्त्रैः) लड़ते के लिए उठाये गये हिथयारों से (च) ग्रीर (क्षत्रधर्महतस्य) क्षत्रिय धर्म का पालन करते हुए मरे सैनिक को (सद्यः यज्ञः संतिष्ठते) तत्काल यज्ञवाला श्रेष्ठ फल मिलता है (तथा + अशौचम् + इति स्थितिः) तथा उपे ग्रशौच नहीं लगता, ऐसा निश्चय है।। ६८।।

वित्रः शुद्घ्यत्यपः स्पृष्ट्वा क्षत्रियो वाहनायुषम् । वैदयः प्रतोदं रदमीन्वा यष्टि शुद्धः कृतक्रियः ॥ ६६ ॥

(कृतक्रियः विष्ठ. ग्रपः स्पृष्ट्वा शुद्धचिति) आशीच का क्रियाकर्म करके बाह्मण जल के स्पर्श से शृद्ध होता है (क्षत्रियः वाहन + ग्रायुधम्) क्षत्रिय सवारी ग्रीर शस्त्र को (वैश्यः प्रतोदं वा रश्मीन्) वैश्य चाबुक या लगाम को (शूदः यिष्टम्) शूद्र लकड़ी को स्पर्श करके शुद्ध होता है।। ६६।।

म्रसपिण्डों की प्रेतशुद्धि-

एतद्वोऽभिहितं शौचं सिपण्डेषु द्विजोत्तमाः । श्रसपिण्डेषु सर्वेषु प्रेतशृद्धि निबोधतः ॥ १०० ॥

(द्विजोत्तमाः) हे श्रेष्ठ द्विजो ! (एतत् सिपण्डेषु शौचम् श्रभिहितम्) यह सिपण्डों की मृतकशुद्धि कही (सर्वेषु ग्रसिपण्डों की शृतकशुद्धि कही (सर्वेषु ग्रसिपण्डों की मृतकसम्बन्धी शुद्धि को सुनो—॥ १००॥

श्रसिपण्डं द्विजं प्रेतं विश्रो निर्हृत्य बन्धुवत्। विशुद्धचिति त्रिरात्रेग मानुराप्तांक्व बान्धवान्।। १०१।।

(विष्रः) ब्राह्मण (म्रसपिण्डं प्रेतं द्विजं बन्धुद्रत् निर्हृत्य) स्रसपिण्ड मृत ब्राह्मण को बन्धु के समान उठाकर (च) ग्रीर (मातुः +ग्राष्त्रान् बान्यवान्) माता के सगे बांघवों को उठाकर (विरात्रण विशुद्धचित) तीन रात में शुद्ध होता है ॥ १०१॥

> यद्यन्तमत्ति तेषां तु दशाहेनैव शुद्ध्यति । अनदम्ननमङ्ग्रीय न चेत्तस्मिन्गृहे वसेत् ॥ १०२ ॥

(यदि तेषाम् ग्रन्नम् + ग्रत्ति) यदि प्रेत को ले जाने वाला उन मृतक के परिवार

वालों का अन्त खाता है तो (दश + अहेन + एव शुद्धधित) दश दिन में ही शुद्ध होता है (अनदन् + अन्तम्) यदि उनके अन्त को न खाता हो (न चेत् तस्मिन् गृहे वसेत्) और न उनके घर में रहता हो तो (अह्ना + एव) एक दिन में ही शुद्ध होता है ॥ १०२॥

#### स्रनुगम्येच्छया प्रेतं ज्ञातिमज्ञातिमेव च। स्नात्वा सर्चेलः स्पृष्ट्वाऽग्नि घृतं प्राध्य विद्युद्धपति ॥ १०३॥

(ज्ञाति च अज्ञातिम् एव प्रेतम् इच्छया अनुगम्य) मनुष्य अपने वंश के और बिना वंश वाले प्रेत के पीछे इच्छापूर्वक जाकर (सर्चैलः स्नात्वा) कपड़ों सहित नहाकर अर्थात् उस समय धारण किये हुए उन वस्त्रों को भी धोकर और स्वयं नहाकर (अग्निं स्पृष्ट्वा) अग्नि का स्पर्श करके (घृतं प्राश्य) घी चाटकर (विशुद्ध्यित) शुद्ध हो जाता है।। १०३।।

### न त्रिप्रं स्वेषु तिष्ठत्सु मृतं शूद्रेण नाययेत्। श्रस्वर्ग्या ह्याहुतिः सा स्याच्छूद्र संस्पशंदूषिता ॥ १०४ ॥

(स्वेषु तिष्ठत्सु मृत विष्रं शूद्रेण न नाययेत्) ग्रपने वर्णया वंश वालों के होते मृत ब्राह्माएा को शूद्रों से उठवाकर न ले जाये (हि) क्योंकि (शूद्रसंस्पशंदूषिता सा ग्राहुति: ग्रस्वर्ग्या स्यात्) शूद्र के स्पर्श से दूषित हुई वह शरीर की ग्राहुति स्वर्ग में पहुँचाने वाली नहीं होती ।। १०४।।

आनु शिल्जना: ५८ से १०४ तक के क्लोक निम्न आधारों के अनुसार प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं—

१. विश्यविरोध—प्रस्तुत विषय के प्रारम्भ का संकेत देने वाला इलोक ५७ वाँ है ग्रीर समाप्ति का संकेत देने वाला इलोक १९० वां है। इन इलोकों में दिये गये ''देहुशुद्धिम्' प्रविध्यामि" 'एव शौचस्य वः प्रोक्तः शारीरस्य विनिर्णयः' संकेतों के ग्रनुसार यह स्पष्ट होता है कि यह 'शारीर ग्रीर शारीर से सम्बन्धित मन, बुद्धि, ग्रात्मा ग्रादि की शुद्धि' को कहने का विषय है [इसकी पुष्टि के लिए ५। ५७ की समीक्षा भी पढ़िये]।

इस ग्राधार पर इस विषय में वही इलोक मौलिक माने जा सकते हैं जो इस विषयसंकेत से सम्बद्ध हों। ग्रपने संकेत के ग्रनुसार ही मनु ने १०५-१०६ इलोकों में पहले भूमिका रूप में शुद्धिकारक पदार्थों की गणना की है, फिर १०६ में श्रशुद्ध शरीर की 'श्रिवृम्मः गात्राणि शुद्धपन्ति' कहकर शुद्धि होना कहा है। क्रोध, लालच, ग्रधर्मा-चरण ग्रादि से मनुष्य के मन, बुद्धि, ग्रात्मा ग्रादि भी ग्रशुद्ध हो जाते हैं, संकेतानुरूप शरीरसम्बन्धी इन ग्रवयवों की शुद्धि भी कह दी है। इस प्रकार १०५ से ११० इलोक विषयानुरूप हैं। इस वीच में ५० से १०४ तक जितने खोक हैं, इनमें शरीर की शुद्धि का वर्णन न होकर आशौच मनाने की ग्रविभ, संपिण्ड एवं ग्रसपिण्डों के आशौच की विधि, सूतक-प्रशुद्धि, परदेश में रहते वालों की प्रशुद्धि ग्रादि का वर्णन है, जो विषय-विरुद्ध है।

- २. श्रन्तविरोध: प्रेतशुद्धि का श्राडम्बर मनुविषद्ध उपर्यु क्त विषयसंकेत देने वाले क्लोकों के आधार पर मनुकी एक मान्यताभी बन जाती है कि वे 'ग्रशुद्धि के सम्पर्क से शरीरादि की अशुद्धि होना' ही मानते हैं और उसकी शुद्धि का उपाय है-''अद्भः गात्राणि शुद्धचन्ति'' [१०६] प्रयति 'शरीर की शृद्धि जलों से होती है' म्रादि । ५८ से १०४ श्लोकों में जो भी कुछ विणत है, वह मनु की इस मान्यता से विरुद्ध है ग्रीर न इससे तालमेल खाती है—(१) ५० से ६० इलोक, जिनमें सपिण्ड-ग्रसपिण्ड के भेद से प्रेतशुद्धि ग्रीर अशुद्धि मानने की १-१० दिन तक की चार ग्रविध दर्शाकर उसको एक 'धार्मिकक्रुत्य' के रूप में विख्ति किया है, वे मनु की उक्त मान्यता के विरुद्ध हैं। क्योंकि मन् केवल शरीर की अशुद्धि मानते हैं और वह सिपण्ड श्रीर असिपण्ड सबको समान रूप से होती है तथा उसकी अनेक दिनों की अविध नहीं होती। शरीर अशुद्ध हमातो जल में घोते से वह शुद्ध हो गया। इस प्रकार इन श्लोकों की व्यवस्था मनु-सम्मत ही सिद्ध नहीं होती, ऋतः ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं। शेप श्लोक इन पर ऋ।धारित हैं, ग्रतः ग्राधारभूत क्लोकों के प्रक्षिप्त सिद्ध हो जाने पर वे स्वतः प्रक्षिप्त कहलायेंगे। (२) ७४ से ८४ क्लोकों में परदेश में रहने वालों की शुद्धि कहना भी मनुविरुद्ध है। जब किसी ग्रशुद्धिका सम्पर्कही नहीं हुन्नातो फिर उनके शरीर की ग्रशुद्धि ही कहां हुई ? (३) ५४-५७, १०३ श्लोकों में शूद्र को अस्पृष्य प्रयति प्रपवित्र माना है। मन् ऐसा नहीं मानते। वे शूद्र को 'शुचिः' ग्रथत् 'पवित्र' मानते हैं [६। ३३४]। ग्रतः इन इलोकों की मान्यता मनुविरुद्ध है।
- ३. बैलीगत प्राघार—५८ से १०४ श्लोकों की मान्यता है—'सपिण्ड, असपिण्ड के भेद से चार अविधयों के [५८—६०] अनुसार अशुद्धि मनाना'। यह अयुन्तियुक्त वर्णन है, क्योंकि मृतक के सम्पर्क से यदि शरीर की अशुद्धि मानी गयी है तो वह सपिण्ड-असपिण्डों की समान होगी और जसकी शुद्धि जल से हो जायेगी। इसके

हैं । श्रेतः यह ज्लेपरका हा अर्थु।क्षापुक्षा है । क्षु की व्यपस्थाए पुष्किन्युक्त हाती है । इस विरोध के <mark>स्राधार पर भी ये श्लोक मनुसम्मत नहीं माने जा सकते ।</mark>

४. प्रसंगिवरोध — प्रसङ्गिविरोध के आधार पर यदि इन क्लोकों को परखें तो ये सभी प्रसङ्गिविरुद्ध सिद्ध होते हैं। ५७ वें स्रौर १९० वें क्लोक में 'शरीर स्रौर शरीर-सम्बन्धी स्रवयवों की स्रशुद्धि की शुद्धि' कथन करने का संकेत है। उनके स्रनुसार इस प्रसंग का क्रम इस प्रकार बनता है —

- (क) शरीर एवं शरीर-सम्बन्धी स्रवयवों की श्रशुद्धि की शुद्धि कहने के विषय का संकेत [५७]—
  - (ख) फिर १०५ में भूमिका रूप में शुद्धिकारक पदार्थों का परिगणन-
- (ग) फिर शरीर एवं शरीर-सम्बन्धी शुद्धियों का वर्णन [१०६-१०६], जो कि सर्व-सामान्य विधि के रूप में भावगाम्भीयं से युक्त संक्षिप्त वर्णन है। इसमें शरीर-सम्बन्धी ग्रात्मा, मन, बुद्धि, चरित्र की शुद्धि का उल्लेख है।

इस प्रकार मनु की मान्यता एवं विषय-संकेत [५७ तथा ११०] के अनुसार यह एक संगत क्रम वनता है। ५० से १०४ श्लोकों ने उस क्रम को ही भंग कर दिया है और शरीरादि की शुद्धि से भिन्न अशुद्धि को 'धार्मिककृत्य' के रूप में मनाने की एक पृथक् पूर्वापर प्रसंग से भिन्न ही ब्यवस्था विहित की है। शुद्धि की बात कहने के लिए पहले शुद्धिकारक पदार्थों का उल्लेख ही प्रासंगिक बनता है। इस आधार पर ५७ के बाद १०५ वां श्लोक प्रसंग की दृष्टि से सम्बद्ध सिद्ध होता है। शेष बीच के सभी श्लोक प्रसंग-विरुद्ध या प्रसंगभञ्जक होने के कारण प्रक्षिप्त हैं।

देह शुद्धिकारक पदार्थों की गणना ---

ज्ञानं तपोऽग्निराहारो मृन्मनो वार्युपाञ्जनम् । वायुः कर्मार्ककालौ च गुद्धेः कर्तृ णि देहिनाम् ।। १०५ ॥ (१४)

(ज्ञानं तपः ग्रन्निः + ग्राहारः मृद्मनः वारि + उपाञ्जनं वायुः कर्म ग्रर्ककालौ) ज्ञान, तप, ग्रन्नि, ग्राहार, मिट्टी, मन = विचार, जल, लेप करना, वायु, कर्म, सूर्य श्रीर काल (देहिनां शुद्धेः कर्तृ िशा) ये प्राणियों की शुद्धि करने वाले पदार्थ हैं ॥ १०४ ॥

<del>-</del>

ુ 🗽 ા હાલન મૃદ્ધારિશાचः શુંचિः ॥ १०६ ॥ (१५)

(ग्रर्थशौचं सर्वेषाम् + एव शौचानां परंस्मृतम्) जो धर्म ही से पदार्थों का संचय करना है वही सब पिवत्रताश्रों में उत्तम पिवत्रता ग्रर्थात् (यः + ग्रर्थे शुचिः सः शुचिः) जो ग्रन्याय से किसी पदार्थं का ग्रहण नहीं करता वही पिवत्र है, किन्तु (मृद्-वारि-शुचिः न शुचिः) जल, मृत्तिका ग्रादि से जो पिवत्रता होती है वह धर्म के सदश उत्तम नहीं होती।। १०६।।

(सं० वि० १५२)

धर्माचरण से विविध चरित्र दोषों की शुद्धि-

क्षान्त्या शुद्धचन्ति विद्वांसो दानेनाकार्यकारिणः । प्रच्छन्नपापा जप्येन तपसा वेदवित्तमाः ॥ १०७॥ (१६)

(विद्वांसः क्षान्त्या) विद्वान् लोग क्षमा से (ग्रकार्यंकारिएाः दानेन) दुष्टकमंकारी सत्संग ग्रौर विद्यादि शुभगुणों के दान से (प्रच्छन्नपापा जप्येन) गुप्त पाप करने हारे विचारसे त्यागकर (तपसा वेदवित्तमाः) ग्रौर ब्रह्मचर्यं तथा सत्यभाषणादि मे वेदवित् उत्तम विद्वान् (शुध्यन्ति) शुद्ध होते हैं ॥ १०७॥ (सं० वि० १४२)

अस्तु श्री त्उन्तः दान से शुद्धि मनु ने ४। २३३ में कहा है--''सर्वे-षामेव दानानां ब्रह्मदानं विशिष्यते।'' वेदादि से श्रेष्ठता की प्राप्ति होती है। इन मान्यता ग्रों की पुष्टि के लिये द्रष्टव्य है ११। २२६ ग्रीर ११। २२७ इलोक। शुद्ध होने से यहां ग्रभिप्राय पापभावना से रहित होने से है, पापभल के क्षीण होने से नहीं। द्रष्टव्य ११। २२७ पर एतद्विषयक ग्रनुशीलन।

> मृत्तोयैः शुद्धचते शोष्यं नदी वेगेन शुद्ध्यति । रजसा स्त्री मनोद्रष्टा संन्यासेन द्विजोत्तमः ॥ १०८ ॥

(शोध्यं मृत् + तोयै: शुध्यते) मल म्रादि से दूषित वस्तु मिट्टी ग्रीर जल से शुद्ध होती है (नदी वेगेन शुद्धचित) नदी बहती धारा से शुद्ध होती है (मनोदुष्टा स्त्री रजसा) मन से दूषित स्त्री रजस्वला होकर (द्विजोत्तमः संन्यासेन) ब्राह्मण संन्यास धारण करने से शुद्ध होता है ॥ १० = ॥

अप्रज्ञुक्येरिट्य न्यः १०८ वां श्लोक निम्न ग्राधारों के ग्रनुसार प्रक्षिप्त है-१. शेली एवं जिषय-विरोध—१०८ वां श्लोक प्रक्षिप्त है—[विस्तृत जानकारी के लिए ४८ से १०४ श्लोकों की समीक्षा देखिए] मन से दूषित स्त्री रजस्वला होकर कैसे शुद्ध होगी, इसमें कोई कार्यकारण सम्बन्ध नहीं है। यह ग्रयुक्तियुक्त शैली है।

शरीर, मन, आत्मा, बुद्धि की शुद्धि-

म्रद्भिगात्रि। शि शुद्ध्यन्ति मनः सत्येन शुद्धचित । विद्यातपोम्यां मूतात्मा बुद्धिर्शानेन शुद्धचित ॥ १०६॥ (१७)

(म्रद्भि: गात्राणि शुद्धचिन्ति) जल से शरीर के बाहर के स्रवयव (सरयेन मनः) सत्याचरण से मन (विद्यातपोम्यां भूतात्मा) विद्या स्रीर तप स्रयात् सब प्रकार के कष्ट भी सहके धर्म ही के स्रनुष्ठान करने से जीवात्मा (ज्ञानेन बुद्धि: शुद्धचिति) ज्ञान अर्थात् पृथिवी से लेके परमेदवर पर्यन्त पदार्थों के विवेक से बुद्धि दढ़ निश्चय पवित्र होती है ।। १०६।। (स० प्र०३६) "िकन्तु जल से ऊपर के ग्रङ्ग पिवत्र होते हैं ग्रात्मा ग्रौर मन नहीं, मन तो सत्य मानने, सत्य बोलने ग्रौर सत्य करने से शुद्ध ग्रौर जीवात्मा विद्या, योगाभ्यास ग्रौर धर्माचरण ही से पिवत्र तथा बुद्धि-ज्ञान से ही शुद्ध होती है, जल मृत्तिकादि से नहीं" (सं० वि० १४२)

> एष शौचस्य वः प्रोक्तः शारीरस्य विनिर्णयः। नानाविधानां द्रव्याणां शुद्धेः शृखुत निर्णयम् ॥ ११० ॥ (१८)

(एषः) यह (शारीरस्य शौचस्य विनिर्णयः) शरीर सम्बन्धी स्रर्थात् शरीर, मन, स्रात्मा की शुद्धि का निर्णय (वः प्रोक्तः) तुमसे कहा, स्रब (नानाविधानां द्रव्याणां शुद्धेः निर्णयं शृणुत) विभिन्न प्रकार के पदार्थों की शुद्धि का निर्णय सुनो--॥ ११०॥

# (द्रव्य-शुद्धि विख्य) [४।१११ से ४।१४६ तक]

पात्रों की शुद्धि का प्रकार---

तैजतानां मणीनां च सर्वस्यादममयस्य च। भस्मनाऽद्भिमृंदा चेव शुद्धिरुक्ता मनीषिभिः ॥१११॥ (१६)

(तैजसाम्) तंजस पदार्थ प्रयात् चमकोले सोना म्रादि की (घ) ग्रौर (मएगोनाम्) मिएयों के पात्रों की (च) ग्रौर (सर्वस्य + ग्रवमनयस्य) सब प्रकार के पत्थरों के पात्रों की (शुद्धिः) शुद्धि (मनीपिभिः) विद्वानों ने (भस्मना + ग्रद्भिः च मृदा एव उक्ता) भस्म = राख, जल ग्रौर मिट्टी से कही है।। १११।।

निर्लेषं काञ्चतं भाण्डमिद्भिरेव विद्युद्ध्यित । स्रव्जमञ्ममयं चैव राजतं चानुपस्कृतम् ॥११२॥ (२०)

(निर्लेपम्) जिसमें किसी चिकनाई, जूठन ग्रादि का लेप न लगा हो ऐसा (काञ्चनम्) सोने का (भाण्डम्) पात्र, (ग्रव्जम्) जल में उत्पन्त होने वाले मोती शंख ग्रादि से बना पात्र (च) ग्रौर (ग्रश्ममयम्) पत्थरों के पात्र (ग्रनुपस्कृतं राजतम्) चित्रकारी की खुदाई से रहित चांदी का पात्र (ग्रद्भिः +एव विशुद्धचित्र) केवल जल से ही शुद्ध हो जाता है ॥ ११२ ॥

अन्तु शरित्जना: यहां 'निलेंपम्' शब्द का सम्बन्ध प्रत्येक प्रकार के पात्र से है।

#### अपामग्नेश्च संयोगाद्धंमं रौष्यं च निर्वभौ । तस्मात्तयोः स्वयोन्यैव निर्णेको गुरावत्तरः ।। ११३ ।।

(हैम च रौप्यम्) सोना ग्रौर चांदी (अपा च ग्रग्ने: संयोगात् निर्बभौ) जल और संयोग से उत्पन्त हुए हैं (तस्मात्) इसलिए (तयोः) उन दोनों पदार्थों से बन पात्रों की (निर्णेकः) शुद्धि (स्वयोग्या + एव) अपने उत्पतिस्थान ग्रथित् जल ग्रौर अग्नि ग्रयित् राख या तपान से ही (गुणवत्तरः) बहुत अच्छी होती है ।। ११३॥

#### अनुश्रीत्जनः ११३ वां श्लोध निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है-

- श्रन्तिवरोध—स्वर्ण ग्रादि की कृद्धि का उल्लेख १११ वें श्लोक में हो चुका है, इस श्लोक में पुन: िन्न प्रकार से शुद्धि का उल्लेख ग्रनावश्यक एवं विरुद्ध है।
- २. शंलीगत श्राधार—इस ब्लोक की वर्णनशैली श्रयुक्तियुक्त है। यहां जो कारण दर्शाया गया है, इसका शुद्धि से कोई सम्बन्ध नहीं है। यों तो सभी धातुण श्रीन श्रीर जल के संयोग से निकली हैं फिर केवल चांदी श्रीर सोने को ही पृथक् से इस रूप में कहना श्रयुक्तिपूर्ण है।

### ताम्रायःकांस्यरंस्यानां त्रपुणः सीसकस्य च । शौचं यथाह**ं कर्त्तंव्यं** क्षाराम्लोदकवारिभिः ॥ ११४ ॥(२१)

(ताम्र + ग्रयः-कांस्य-रैत्यानां त्रपुगाः च सीसकस्य शौचम्) तांवा, लोहा, कांसा, पोतल, रांगा ग्रौर सीसा, इनके वर्तनों की शृद्धि (यथाईम्) यथाग्रावश्यक (क्षार + ग्रम्ल + उदक वारिभिः) राख, खट्टा पानी ग्रौर जल से (कर्त्तव्यम्) करनी चाहिए ।। ११४॥

## द्रवा**गां चैव सर्वेषां श्क्षिकत्पवनं स्मृतम् ।** प्रोक्षणं संहतानां च दारवाणां च तक्षग्राम् ॥ ११४ ॥ (२२)

(सर्वेषां द्रवाणाम्) सब घी, तैल म्रादि द्रव पदार्थों की (शुद्धिः) शुद्धि उत्पवनम्) छान लेने से (च) म्रीर (संहतानां प्रोभणम्) ठोस वस्तु जैसे लकड़ी को चौकी म्रादि की पोंछने से (च) तथा (दारवाएएम् तक्षणम्) लकड़ी के पात्रों की शुद्धि छीलने से (स्मृतम्) मानो है।। ११४।।

यज्ञ पात्रों की शुद्धि का प्रकार—

## मार्जनं यज्ञपात्राणां पाणिना यज्ञकर्मेिंगा। चमसानां ग्रहाणां च शुद्धिः प्रक्षालनेन तु ॥ ११६ ॥ (२३)

(यज्ञकर्मणि) यज्ञ करते समय प्रयुक्त (यज्ञपात्राणाम) यज्ञ के पात्रों (चमसानां च ग्रहाणां गुद्धिः) चमचों ग्रौर कटोरां की गुद्धि (पाणिना मार्जनं तु प्रक्षालनेन) हाथ से रगड़कर मांजने ग्रौर धोने से होती है ।। ११६ ।। अन्तु श्री त्उन्तः यह शुद्धि चिकनाईरिहत पात्रों की कहीं है। चरूणां स्नुक्सुवार्गां च शुद्धि रुष्णेन वारिणा। स्वयत्र्पंशकटानां च मुसलोलुखलस्य च।। ११७॥ (२४)

[घृत ग्रादि की चिकनाई लगे पात्रों की युद्धि की विधि है—] (चरू-णाम्) यज्ञ के लिए पाक बनाने के पात्र चरुस्थाली ग्रादि (स्नुक्सृत्वाएगम्) स्नुक् ग्रीर स्नुत नामक चम्मचित्रिय पात्रों की (स्पय-शूर्प-शकटानाभ्)स्पय= तलवार की ग्राकृति का खदिर वृक्ष का बना खड्ग, शूर्प=छाज, शकट= यज्ञीयपदार्थ ढ़ोने की गाड़ी (च) ग्रीर (मुसल + उल्खलस्य च) मूसल ग्रीर ऊखल ग्रादि यज्ञीय पदार्थों की (शुद्धिः) शुद्धि (उष्णेन वारिएगा) गर्म जल से धोने से होती है।। ११७।।

अद्भुट्यी ट्यं : यजपात्रों का परिचय एवं विवरण — मनु ने यहां संकेतरूप मं कुछ ही पात्रों का उल्लेख किया है। ब्राह्मणप्रन्थों ग्रीर श्रीतसूत्र प्रन्थों में ग्रनेक यजीय साधनों और यजपात्रों का वर्णन ग्राता है। श्लोकोक्त पात्रों का सामान्य परिचय इस प्रकार है — (१) स्नुक् — यद्यपि स्नुक् ग्रीर स्नुवों के ग्रनेक प्रकार हैं, किन्तु प्रमुखतः चार स्नुक् हैं — जुहू:, उपभृत्, ध्रुवा ग्रीर ग्रग्निहोत्रहवनी। (२) स्नुव — वैकङ्कत स्नुव ग्रीर खादिर स्नुव दो प्रमुख हैं। (३) स्पय - खदिर वृक्ष की लकड़ी का बना २२ ग्रंगुल लम्बा खड्ग। (४) शूर्य — पदार्थों की सफाई के लिए छाज। (५) शकट — यज का सामान ढोने की गाड़ी। (६) मुसल-उल्लूखल — ऊखल सामान्यतः पलाश का बना होता है ग्रीर नाभि तक छंचाई वाला होता है। मूसल सामान्यतः शिर तक लम्बा खदिर का बना होता है। ये इच्छाप्रमाण में ग्रीर ग्रन्य वृक्ष के भी हो सकते हैं।

प्रनय प्रमुख यज्ञपात्र ग्रौर यज्ञोपयोगी पदार्थ हैं—(७) ग्राज्यस्थाली, (६) पुरोडाशपात्री, (६) प्रणीता, (१०) शम्या, (११) श्रृतावदानम्, (१२) उपवेषः, (१३) मकराकारकूर्वः, (१४) इषत्, (१४) उपलः, (१६) षडवत्तम्, (१७) ग्रिञ्चः, (१०) ग्राञ्चः, ग्राञ्चः, ग्राञ्चः, ग्राञ्चः, (१०) ग्राञ्चः, (१०) ग्राञ्चः, व्याञ्चः, (१०) ग्रञ्चः, ग्राञ्चः, ग्राञ्चः, ग्राञ्चः, (१०) ग्राञ्चः, (१०) ग्राञ्चः, (१०) ग्राञ्चः, व्याञ्चः, (१०) ग्राञ्चः, (१०) ग्राञः, (१०

अन्य वस्त्रादि पदार्थों की शुद्धि-

स्रद्भिस्तु प्रोक्षणं शौचं बहूनां धान्यवाससाम् । प्रक्षालनेन त्वल्पानामद्भिः शौचं विधीयते ॥ ११८ ॥(२५) (बहूनां धान्यवाससां शौचम् ग्रिइभः प्रोक्षणम्) बहुत-से ग्रन्नों ग्रौर वस्त्रों की शुद्धि जल से पोंछने ग्रर्थात् डुबाने मात्र से हो जाती है (तु) किन्तु (ग्रत्यानाम्) कुछ ग्रन्त एवं वस्त्रों की (शौचम्) शुद्धि (ग्रिट्भः प्रक्षालनेन विधीयते) जल से मलकर धोने से होतो है।। ११८।।

### चैलवच्चर्मगां गुद्धिर्वेदलानां तथेव च। शाकसूलफलानां च धान्यवच्छुद्धिरिष्यते ॥ ११६॥ (२६)

(चर्मगां शुद्धिः चैलवत्) चमड़े के वर्तनों की शुद्धि वस्त्रों के समान होती है (वैदलानां तथेव) वांस के पात्रों की शुद्धि भी उसी प्रकार होती है (च) ग्रीर (शाक-मूल-फलानां शुद्धिः धान्यवत् इष्यते) शाक, कन्दमूल ग्रीर फलों की शुद्धि ग्रन्नों के समान [४। ११८] जल में धोने से होती है।। ११९।

### कौज्ञेयाविकयोरूषैः कुतपानामरिष्टकैः । श्रीफलैरंजुपट्टानां क्षौमःगां गौरसर्षपैः ।। १२० ।। (२७)

(कौशेय + म्राविकयोः) रेशमी ग्रौर ऊनी वस्त्रों की शुद्धि (ऊषैः) क्षारिमिश्रित पदार्थों से (कुतपानाम्) कम्वलों की शुद्धि (ग्रिरिष्टकैः) रीठों से (ग्रंशुपट्टानां श्रीफलैंः) सन ग्रादि से वने कपड़ों की शुद्धि बेलफलों से (क्षौमाएां गौरसर्षपैः) अलसी आदि की छाल से बने वस्त्रों = वल्कल वस्त्रों की शुद्धि सफेद सरसों से होती है।। १२०।।

### क्षौमवच्छङ्क्रशृङ्गाणामस्थिदन्तमयस्य च। शुद्धिवजानता कार्या गोमूत्रेणोदकेन वा॥ १२१॥ (२८)

(शंख-शृङ्गाणां ग्रस्थि-दन्तमयस्य शृद्धिः) शंख, सोंग, हड्डी, दांत, इन से वने पदार्थों की शृद्धि (विजानता) बुद्धिमान् व्यक्ति को (क्षीमवत्) छाल = बल्कल से वने वस्त्रों के समान (वा) ग्रथवा (गोमूत्रेण + उदकेन) गोमूत्र ग्रीर पानी से (कार्या) करनी चाहिए ॥ १२१॥

### प्रोक्षणातृएकाष्ठं च पलालं चैव शुध्यति । मार्जनोपाञ्जनेर्वेश्म पुनः पाकेन मृन्मयम् ॥ १२२ ॥ (२६)

(तृण-काष्ठं च पलालम्) घास, काष्ठ ग्रीर पुग्नाल से बना पदार्थं (प्रोक्षणात् युद्धचिति) जल में ड्बाकर पोंछने से युद्ध होता है (वेश्म) घर की शुद्ध (मार्जन + उपाञ्जनैः) धोने-बुहारने ग्रीर लीपने से होती है (मृद्+मयं पुनः पाकेन) निट्टो का पात्र या पदार्थं फिर ग्राग में पकाने से शुद्ध होता है।। १२२।।

## मद्येमू त्रेः पुरीषैर्वा ब्ठीवनैः पूयशोग्तितैः। संस्पृब्दं नैव शुद्ध्येत पुनः पाकेन मृन्मयम्।। १२३।। (३०)

(मद्यै: मूत्रै: पुरीषै: ष्ठीवनै: पूयशोिएतिः) शराब, मूत्र, मल, थूक, राद, खून इनसे (संस्पृष्टं मृन्मयम्) लिपा हुग्रा मिट्टी का बर्तन (पुन: पाकेन नैव शुद्धचेत) फिर पकाने से भी शुद्ध नहीं होता ॥ १२३ ॥

### संमार्जनोपाञ्जनेन सेकेनोल्लेखनेन च। गवां च परिवासेन सूमिः शुद्ध्यति पञ्चभिः ॥ १२४॥ (३१)

(संमार्जन + उपाञ्जनेत सेकेन + उल्लेखनेन च गयां परिवासेन पञ्चभिः) बुहारना, लीपना, छिड़काव करना या घोना. खुरचना ग्रौर गौग्रों का निवास—इन पांच कामों से (भूभिः गुड्रचिति) भूमि गुद्ध होतो है ॥१२४॥

### पक्षिजार्थं गवाद्रातमवयूतमवस्तम्। दूषितं केञकीटैश्च मृत्प्रक्षेपेरा शुद्ध्यति ।। १२५ ।।

(पक्षिजग्धम्) पक्षी से खाया हुम्रा (गवा + ग्राघ्रातम्) गौ के द्वारा सूंघा हुम्रा (ग्रवधूतम्) पैर से छूम्रा हुम्रा (ग्रवक्षुतम्) जिस पर किमी ने छींक दिया हो, वह पदार्थ (केशकीटैं: दूपितम्) केश मौर कीटों से बिगड़ा हुम्रा पदार्थ (मृत्प्रक्षेपेण शुद्धचित) मिट्टी के डालने से शुद्ध होता है।। १२५॥

### अन्तुरारिन्ज-न-१२५ वां श्लोक निम्नप्रकार प्रक्षिप्त है-

- १. विषयविरोध—११० वें ग्रौर १४६ वें ब्लोक के संकेतानुसार प्रस्तुत विषय 'दैनिक उपयोग में आने वाले वर्तन, वस्त्र ग्रादि पदार्थों की शुद्धि' का है। इस क्लोक में उन पदार्थों से भिन्त वस्तुग्रों का वर्णन करना विषयविरुद्ध है।
- २. प्रसङ्गिबरोध १२४ ग्रीर १२६ क्लोकों में पूर्वापर प्रसङ्गवाह्य उपयोग के पदार्थों की शुद्धि का है। इस क्लोक में भक्ष्य पदार्थों की शुद्धि का वर्गान पूर्वापर प्रसङ्ग-विरुद्ध है।
- ३. शंलीगत श्राधार—भक्ष्य पदार्थ मिट्टी गेरने मात्र से शुद्ध नहीं होते। इस
   प्रकार इसकी शैली भी निराधार-अयुक्तियुक्त है।

### यावन्नापैत्यमेध्याक्ताद् गन्धो लेपदच तत्कृतः । तावन्मृद्वारि चादेयं सर्वासु द्रव्यशुद्धिषु ॥ १२६ ॥ (३२)

(यावत्) जव तक (ग्रमेध्य + ग्रवतात्) ग्रशुद्ध वस्तु से (तत्कृतः गन्धः च लेपः) उस ग्रशुद्ध वस्तु की गन्ध ग्रीर लेप [ = लगा होना ] (न ग्रपैति) नहीं दूर हो जाता है (सर्वासु द्रव्यशुद्धिपु) मिट्टी ग्रीर जल से धोये जाने वाले सव पदार्थों की शुद्धि के लिए उन्हें (तावत्) तबतक (मृद्+वारि स्रादेयम्) मिट्टी स्रोर जल से धोते रहना चाहिए ॥ १२६॥

शुद्ध और अशुद्ध वस्तुओं की गणना—

त्रीिंग देवाः पवित्राणि बाह्यगानामकल्पयत् । अहष्टमद्भिर्निग्लिनं यच्च वाचा प्रशस्यते ।। १२७ ।।

(देवाः) देवताओं ने (त्रीणि ब्राह्मणानां पित्रशाणि अकल्पयन्) तीन प्रकार की वस्तुओं को ब्राह्मणों के लिए पित्रत कहा है—एक तो (अहन्द्रम्) जिसकी अपित्रता ग्रांखों से न देखी गई हो (ग्रद्भिः निणिक्तम्) जिसकी ग्रपित्रता की शङ्का होने पर जिस पर जल छिड़क दिया गया हो (च) ग्रौर (यत् वाचा प्रशस्यते) जिसको वाणी के द्वारा ग्राह्मण लोग पित्रत्र कह दें।। १२७॥

न्नापः शुद्धाः भूमिगता वंतृष्ण्यं यासु गोभंवेत् । ब्रय्याःताइचेदमेध्येन गन्धवर्णरसान्विताः ॥ १२८ ॥

(यासुगोः वैतृष्ण्यं भवेत्) जिस पानी को पीकर गौ तृष्त हो जाये (च) ग्रौर (अमेध्येन ग्रव्याप्ताः) जिसमें कोई ग्रपवित्र वस्तु [हड्डी, मांस, मल ग्रादि] न पड़ी हो (गन्थ-वर्णं-रस-ग्रन्विताः)जिनकी गन्य, रङ्ग ग्रौर स्वाद ठीक हो, ऐसे(भूमिगताः ग्रापः ग्रुद्धाः) भूमि में स्थित या भूमि पर वहने वाला पानी शुद्ध होता है।। १२८।।

> नित्यं शुद्धः कारुहस्तः पण्ये यस्च प्रसारितम् । ब्रह्मचारिगतं भैक्ष्यं नित्यं मेध्यमिति स्थितिः ॥ १२६ ॥

(कारुहस्तः नित्यं शुद्धः) कारीगर का हाथ सदा शुद्ध होता है (च) श्रौर (यत् पण्ये प्रसारितम्) जो वस्तु वाजार में वेचने के लिए रखी गयी है (ब्रह्मचारिगतं भैक्ष्यम्) ब्रह्मचारी को प्राप्त भिक्षा, ये (नित्यं मेष्यम्) सदा पवित्र रहने वाली वस्तुएं हैं; (इति स्थितिः) ऐसी मान्यता है ॥ १२६॥

नित्यमास्यं शुचिः स्त्रीणां शकुनिः फलपातने । प्रस्रवे च शुचित्रंत्सः श्वा मृगप्रहणे शुचिः ॥ १३० ॥

(स्त्रीणाम् स्रास्यं नित्यं श्रुचिः) स्त्रियों का मुख सदा पित्र होता है (फल-पातने शकुनिः) फल गिराने से पक्षियों का मुख पित्र होता है स्रर्थात् वह फल स्रपित्र नहीं होता जिसे पक्षी स्रपने मुख से काटकर गिराते हैं (च) श्रीर (प्रस्नवे वत्सः श्रुचिः) दूथ दुहाते समय वछड़े का मुख पित्र है अर्थात् वछड़े के द्वारा स्तनों से दूथ पीने के वाद वह दूथ अशुद्ध नहीं होता (मृगग्रहणे क्वा शुचिः) हिरण को पकड़ने में कुत्ते का मुख पित्र है।। १३०।।

श्वमिहंतस्य यन्मासं शुचिस्तन्मनुरस्रवीत्। कव्याद्मिश्च हतस्यान्यैश्चण्डालाखंश्च बस्युमिः ॥ १३१ ॥ (श्विभिः हतस्य) कुत्तों के द्वारा मारे हुए (च) तथा (क्रव्य + स्रद्भिः हतस्य) कच्चा मास खाने वाले पशुभ्रों द्वारा मारे हुए (च) स्त्रौर (ग्रन्यैः पण्डाल + स्राद्यैः) स्रन्य चाण्डाल व्याध स्नादि द्वारा मारे हुए (दस्युभिः) राक्षसों द्वारा मारे हुए पशुका (यत् मांसम्) जो मांस है (तत् मनुः शुचि स्रब्रवीत्) उसे मनु ने पवित्र कहा है ॥१३१॥

> क्रध्वं नाभ्रेयानि खानि तानि मेध्यानि सर्वशः। यान्यथस्तान्यमेध्यानि देहास्त्रेव मलाश्च्युताः॥ १३२॥

(नाभेः ऊर्घ्वं यानि खानि) नाभि से ऊपर जितनी इन्द्रियां हैं (तानि सर्वशः मेध्यानि) वे सव शुद्ध हैं (यानि) जो (ग्रधस्तात्) नाभि से नीचे की इन्द्रियां हैं वे (च) ग्रीर (देहात् च्युताः मलाः) अरीर से निकलने वाले सभी मल (ग्रमेध्यानि) ग्रपवित्र हैं ॥ १३२॥

मक्षिका विद्युदश्छाया गौरश्यः सूर्यरश्मयः। रजो भूर्वायुरग्निश्च स्पर्शे मेध्यानि निर्दिशेत्।। १३३।।

(मिक्षका, विश्रुष:, छाया, गौ, अश्वः, सूर्यरश्मयः, रजः, भूः, वायुः च ग्रग्निः) मधुमक्ती, उड्कर पड़ते जलकण, छाया, गौ, घोड़ा, सूर्य की किरऐं, धूल, भूमि, वायु, अग्नि ये सब (स्पर्शे मेध्यानि निर्दिशेत्) स्पर्श करने में पवित्र होते हैं ग्रथित् इनके स्पर्श से ग्रपवित्रता नहीं होती ॥ १३३॥

िंग्मूत्रोत्सर्गशुद्ध्यर्थं मृद्वायियमर्थेवत् । देहिकानां सलानां च शुद्धिषु द्वादशस्वित् ॥ १३४॥ वसा शुक्रमसृङ्मज्जा मूत्रविट् घ्रारणकर्णविट् । इलेब्साशुद्रविका स्वेदो द्वादशैते नृगां मलाः ॥ १३४॥

(विष्मूत्र-उत्सगं-शुद्धधर्यम्) मल-मूत्र त्याग के वाद की शुद्धि के लिए (च) ग्रीर दैहिकानां मलानां द्वादशमु + ग्रिप शुद्धिषु) शरीर के मलों की बारह प्रकार की शुद्धि के लिए (ग्रर्थवत्) ग्रावश्यकता के अनुसार (मृत् + वारि + आदेयम्) मिट्टी और जल का उपयोग करना चाहिए। (नृणां द्वादश मलाः एते) मनुष्यों के बारह शारीरिक मल ये हैं — (वसा, शुक्रं, ग्रस्कृ, मज्जा, मूत्रं, विट्, घ्राण-कर्णविट्, श्लेष्मा, ग्रश्नु, दूषिका, स्वेदः,) चर्वी, वीर्यं, खून, मांस, मूत्रं, विष्ठा, नाक और कान का मैल, थूक, आंसू, ग्रांख का मैल ग्रीर पसीना। १३४, १३४॥

एका लिङ्गे गुदे तिस्नस्तर्यंकत्र करे दश। उमयोः सप्त दातव्या मुदः शुद्धिमभीप्सता ॥ १३६॥

(शुद्धिम् + ग्रभीप्सता) शुद्धि चाहने वाले व्यक्ति को (लिङ्को एका) लिङ्कापर एक बार (गृदे तिस्रः) गुदापर तीन बार (तथा एकत्र करे दश) तथा शुद्धि में इनके सम्पर्क में ग्राने वाले बायें हाथ में दस वार (उभयोः सप्त) दोनों हाधों में सात-सात बार (मृदः दातव्या) मिट्टी से धोना चाहिये ॥ १३६ ॥

ब्रह्मचारी और संन्यासियों के लिए शुद्धि प्रकार—

एतच्छीचं गृहस्थानां द्विगुरां ब्रह्मचारिस्साम्। त्रिगुरां स्याद्वनस्थानां यतीनां तु चतुर्गुणम्।। १३७॥

(एतत्) यह (शौचं गृहस्थानाम्) गृद्धि का विधान गृहस्थों के लिए है (ब्रह्म-चारिणां द्विगुणम्) ब्रह्मचारियों को इससे दुगनी शृद्धि करनी चाहिए (वनस्थानां त्रिगुणं च) वानप्रस्थियों को तिगुनी (तु) और (यतीनां चतुर्गुणम्) संन्यासियों को चौगुनी शृद्धि करनी चाहिए ॥ १२७ ॥

विभिन्न प्रकार की ग्रशुद्धियों की शुद्धि का प्रकार—

कृत्वा मूत्रं पुरीषं वा खान्याचान्त उपस्पृक्षेत् । वेदमध्येष्यमाणक्च अन्नमक्तंत्रच सर्वदा ॥ १३८ ॥

(मूत्रं वा पुरीषं कृत्वा) मूत्र या मल त्यागकर [गुद्धि के उपरान्त] (च) ग्रौर वेदम् + ग्रध्येष्यमाणः) वेद पढ़ना प्रारम्भ करने से पूर्व (च) तथा (अन्नम् + अक्ष्तन्) भोजन के समय (सर्वदा) सदा (ग्राचान्तः खानि उपस्पृशेत्) ग्राचमन करके इन्द्रियों का स्पर्श करे।। १३८।।

> त्रिराचामेदपः पूर्वं द्विःप्रमृष्यात्ततो मुखम् । शारीरं शौचमिच्छन् हि स्त्री शूद्रस्तु सकृतसकृत् ॥ १३६ ॥

(शारीरं शौचम् + इच्छन् हि) शरीर की शुद्धि को चाहने वाला व्यक्ति (पूर्व त्रिः + स्राचामेत्) पहले तीन बार स्राचमन करे (ततः मुखं द्विः प्रमुख्यात्) फिर दो बार मुख को धोये (तु) किन्तु (स्त्री-शूद्रः तु सकृत्-सकृत्) स्त्री स्रौर शूद्र तो एक-एक वार ही स्राचमन स्रौर मुखप्रक्षालन करें ॥ १३६॥

> शूद्रारणां मासिकं कार्यं वपनं न्यायवर्तिनाम् । वैश्यवच्छीचकल्पश्च द्विजोस्छिष्टं च मोजनम् ॥ १४० ॥

(न्यायवर्तिनां शूद्राणाम्) शास्त्रोक्त कर्त्तव्यों के ग्रनुसार ग्राचरण करने वाले शूक्रों का (वपनं मासिकं कार्यम्) मुण्डन प्रतिमास कराना चाहिए (च शौंचकल्पः वैश्यवत्) ग्रौर उनके जन्म-मरण-सूतक विधान भी वैश्य के समान मानने चाहिएं (च) ग्रौर तथा (द्विजोच्छिष्टं भोजनम्) द्विजों द्वारा खाने से छोड़ा जूठा भोजन करना चाहिए ॥ १४०॥

> नोच्छिष्टं कुर्वते मुख्या विष्रुषोऽङगे पतन्ति याः । न इमश्रुणि गतान्यास्यं न दन्तान्तरिषष्ठितम् ॥ १४१ ॥

(या: मुख्या: विप्रुष: + ग्रङ्गे पतन्ति) जो मुख से निकलने वाली बूंदें हैं वे, तथा

(ग्रास्यं गतानि इमथूणि) मुख में गये दाढ़ी-मूंछ के वाल, (दन्त + ग्रन्तः + ग्रिधिष्ठितम्) दांतों के भीतर लगा हुग्रग ग्रन्त, ये (उच्छिष्टं न कुर्वते) मनुष्य को जूठा या अपवित्र नहीं करते ।। १४१ ।।

#### स्रुक्षस्ति क्षिन्दवः पादौ य श्राक्षामयतः परान् । भौमिकस्ते समा ज्ञेया न तैराप्रयतो भवेत् ॥ १४२ ॥

(ये परान् ग्राचामयतः) जो दूसरों को पानी पिलाते समय (बिन्दवः पादौ स्पृशन्ति) नीचे गिरने वाली जल की बूंदें पैरों को छूती हैं (ते भौमिकैः समा ज्ञेयाः) वे भूमि के जल के समान पित्र समभनी चाहिएं (तैः + ग्राप्रयतः न भवेत्) उनसे ग्रपित्र नहीं होता ॥ १४२॥

### उच्छिष्टेन तु संस्रुष्टो द्रव्यहस्तः कथंचन। स्रनिधायैव तद्द्रव्यमाचान्तः शुचितामियात्।। १४३।।

(कदाचन) जो कभी (द्रव्यहस्तः उच्छिप्टेन संस्पृष्टः) कोई भक्ष्य पदार्थ अथवा अन्य कोई पदार्थ हाथ में लिए हुए हो और किसी जूठे मुंह-हाथ वाले व्यक्ति से छू जाये तो (तत् द्रव्यम् अनिधाय एव) वह द्रव्य नीचे रखे विना अर्थात् हाथों में रखा हुआ (आचान्तः) आचमन करके ही (शुचिम् + इयात्) शुद्ध हो जाता है ॥ १४३॥

#### वान्तो विरिक्तः स्नात्वा तु घृतप्राश्चनमाचरेत्। स्राचामेदेव भुक्त्वान्नं स्नानं मैथुनिनः स्मृतम्।। १४४।।

(वान्तः तु विरिक्तः) वमन होने पर श्रौर दस्त लगते के बाद (स्नात्वा) स्नान करके (द्यत-प्राशनम् + ग्राचरेत्) घी को चाटकर शुद्ध हो जाता है (ग्रन्नं भुक्त्वा एव श्राचामेत्) ग्रन्न ग्रर्थात् भोजन करते ही जो वमन हों जाये तो केवल ग्राचमन ही करे (मैथुनिनः स्नानं स्मृतम्) मैथुन करने वाले को तो शुद्धि के लिए स्नान करना कहा है॥ १४४॥

#### सुप्त्वा क्षुत्वा च भुक्त्वा च निष्ठीब्योक्त्वाऽनृतानि च । पीत्वाचोऽघ्येष्यमारगञ्च आचामेत्प्रयतोऽपि सन् ॥ १४४ ॥

(सुप्त्वा क्षुत्वा भुक्त्वा निष्टिण्य) सोने से उठने पर, छींककर, भोजन करके, थूककर (च) और (अनृतानि उक्त्वा) भूठ बोलकर (अपः पीत्वा च अघ्येष्यमाणः) जल पीकर और वेद पढ़ने से पहले (प्रयतः + अपि सन् आचामेत्) किसी काम में व्यस्त होते हुए भी अर्थात् कार्य की शीघ्रता हो, तब भी अवश्य आचमन करे।। १४५।।

अन्तु श्रीत्जनाः १२७ से १४५ श्लोक निम्न ग्राधारों के ग्रनुसार प्रक्षिप्त हैं—

१. विषयविरोध—विषयसकेत श्लोक ११० और १४६ के अनुसार प्रस्तुत

विषय द्रव्यों == वर्तन, वस्त्र श्रादि पदार्थों की गुद्धि करने के उपायों के वर्णन करने का है। इससे सम्बद्ध वर्णन ही यहां विषयसम्मत माने जा सकते हैं, इससे भिन्न विषयविरुद्ध कहलायेंगे। इन क्लोकों में न तो इस प्रकार के पदार्थों का वर्णन है ग्रौर न शुद्धि का, ग्रिपितु क्या शुद्ध है ग्रौर क्या ग्रशुद्ध यह वर्णन किया गया है।ग्रतः ये सभी क्लोक विषय-विरुद्ध होने के कारण प्रक्षिप्त हैं।

- २. प्रसंगिवरोध द्रव्यों की शुद्धि का प्रसंग १११ वें क्लोक से प्रारम्भ हुया है ग्रीर १२६ वें क्लोक तक विभिन्त पदार्थों का वर्णन करके १२६ वें में शेप सभी पदार्थों के लिए सामूहिक रूप में यह विधान करके कि 'जब तक ज्ञानुद्ध पदार्थ मुक्त वस्तु में से अशुद्ध पदार्थ की गन्ध और लेप दूर न हो जाये, तब तक उस वस्तु की शुद्धि के साधन मिट्टी ग्रीर जल का प्रयोग करे, इसका उपसहार कर दिया है। इससे यह भी संकेत मिलता है कि मौलिक रूप से यह प्रसंग यहां समाप्त हो गया है। एक पूर्वप्रसंग के पूर्ण हो जाने के बाद पुन: उस सम्बन्ध के वर्णनों का प्रसंग प्रारम्भ करना प्रसंगविरुद्ध है। इस ग्राधार पर १२७ से १४५ तक सभी क्लोक प्रक्षिप्त हैं।
- 3. श्रन्तिंदरोध—इन दलोकों में विणित यनेक वातों का मनु की मान्यताय्रों से विरोध है—(१) १२७ में केवल ब्राह्मणों की वाणी से ही किसी वस्तु के पिवत्र हो जाने का कथन १११—१२६ क्लोकों की व्यवस्थायों के विरुद्ध है। इस प्रकार तो ये सब विधान निर्धिक हो जाते हैं। (२) १३०, १३१ क्लोकों में मांस क्षण का उल्लेख मनु की मान्यता के विरुद्ध है। मनु ने सब प्रकार के माँस अक्षण को निषिद्ध मानः है [विस्तृत जानकारी के लिए ४। २६-२= क्लोकों पर अन्तिंवरोध शीर्षक स्राधार देखिए]। (३) १४० वें क्लोक में शूद्रों को द्विजों का जूठा भोजन खाने का विधान २। ३१ [४६] के विरुद्ध है। उसमें जूठा भोजन किसी को न देने का कथन है। इन स्रन्तिंवरोधों के स्राधार पर ये तथा इनसे सम्बद्ध स्रन्य सभी क्लोक प्रक्षिप्त हैं।
- ४. शैलीगत ग्राधार—प्रायः इत सभी ब्लोकों की शैली ग्रयुक्तियुक्त एवं ग्रिति शयोक्तिपूर्ण है। जैसे कुछ उदाहरण (१) ब्राह्मणों द्वारा वाणी से 'शुद्ध' कह देने से ही वस्तु का शुद्ध होना [१२७] (२) वाजार में रखी प्रत्येक वस्तु का शुद्ध होना, कारीगर का हाथ सदा शुद्ध होना [१२६], (३) स्त्रियों का युख सदा शुद्ध होना, कुत्तों से मारे गये पशु का मांस्र शुद्ध होना [१३०, १३१] (४) चालीस-चालील करा स्रद्धांस्य वार मिट्टी मलने से हाथों की शुद्धि का विधान [१३७] (४) जुलाब के वाद म्रतभक्षण से शुद्धि होना [१४४] ग्रादि सभी कथन मनु की शैली के विरुद्ध हैं। (६) १३१ वें में 'मनुरव्रवीत्' पद से यह ब्लोक ग्रन्थोक्त सिद्ध होता है। इन शैलियों के ग्राधार पर भी यह सम्पूर्ण प्रसंग श्रीक्षान्त है।

एष शौचविधः कृत्स्नो द्रव्यशुद्धिस्तथेव च । उक्तो वः सर्ववर्णानां स्त्रीणां धर्मान्तिबोधत॥ १४६ ॥ (३३) (एषः) यह (सर्ववर्णानां कृत्स्नः शौचिविधिः) सब वर्णौ के लिए सम्पूर्ण शरीर-शृद्धि (च) ग्रौर (तथा + एव) उसी प्रकार (द्रव्यशृद्धिः) पदार्थौ की शृद्धि (वः उक्तः) तुम्हें कही (स्त्रीणां धर्मान् निबोधत) ग्रब स्त्रियों के धर्मौ = कर्त्तवर्यौ को सुनो — ।।१४६।।

# (गृहस्थान्तर्गत पत्नीधर्म विषय) [४। १४७ से ४। १६६ तक]

स्त्री-स्वतन्त्रता का निषेध-

बालया वा युवत्या वा वृद्धया वाऽपि योविता । न स्वातन्त्रयेगा कर्तव्यं किञ्चित्वार्यं गृहेष्वपि ॥ १४७ ॥

(बालया वा युवत्या वा वृद्धया भ्रिप योषिता) बालिका, युवती अथवा वृद्धा-वस्था को प्राप्त स्त्री को भी (गृहेषु स्वातन्त्र्येण किंचित् कार्यं न कत्तंव्यम्) स्वतन्त्र होकर ग्रथीत् पिता, पित, पृत्र ग्रादि की ग्राज्ञा लिये बिना कोई कार्यं नहीं करना चाहिए॥ १४७॥

> बाल्ये पितुर्वशे तिष्ठेत्पारिणप्राहस्य यौवने । पुत्रारणां मर्तरि प्रेते न मजेत्स्त्री स्वतन्त्रताम् ॥ १४८ ॥

स्त्री (बाल्ये पितुः वशे तिष्ठेत्) बचपन में पिता के अधीन रहे (यौवने पाणि-ग्राहस्य) युवावस्था में पित के ग्राधीन (भतंरि प्रेते पुत्राणाम्) पित के मरने पर पुत्रों के ग्राधीन रहे (स्त्री स्वतन्त्रतां न भजेत्) स्त्री कभी स्वतन्त्र न रहे ।। १४८ ॥

अन्तुर्योट्डनः १४७-१४८ श्लोक निम्न 'ग्रावारों' के ग्रनुसार प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं—

१. विश्वयविरोध—यहां मुख्यविषय विवाहित स्त्री-पुरुषों का चल रहा है। इसका संकेत विषय को प्रारम्भ करने वाले ४। १ ग्रीर विषय की समाप्ति की सूचना देने वाले ४। १६६ क्लोक की "द्वितीयमायुषों मागं कृतवारों गृहे बसेत्" से मिलता है। इसी गृहस्थों के मुख्य विषय के ग्रन्तगंत १४६ से १६५ क्लोकों में स्त्रियों के घमों का वर्णन है। प्रस्तुत अवान्तर विषय का संकेत देने वाले क्लोक ५।१४६ ग्रीर ५।१६७ हैं। इन क्लोकों के निम्न पदों—"स्त्रीणां धर्मान् निबोधत" [१४६] "एवं वृत्तां सवर्णां स्त्रीम्" [१६७] पर घ्यान देने से यह स्पष्ट हो जाता है कि प्रस्तुत विषय केवल 'विवाहित स्त्रियों के धर्मों के वर्णन' का है। एक तो यह विषय हो केवल गृहस्थियों के कर्त्तव्यों का है ग्रीर फिर इस प्रसङ्ग में "एवं वृत्तां सवर्णां स्त्रीम्" पदों से यह ग्रीर भी स्पष्ट संकेत दे दिया है कि 'इस प्रकार का ग्राचरण करने वाली सवर्णां भायां को'।

इन श्लोकों में स्त्रियों के वही कर्त्तव्य बतलाये हैं जो पतिगृह में करणीय हैं। इन संकेतों एवं प्रमाणों से यही सिद्ध हुआ कि प्रस्तृत विषय 'पतिगृह में पालनीय स्त्रियों के कर्त्तंच्यों' का है ग्रथवा 'पति से सम्बद्ध कर्त्तं व्यों' का है। इस वर्णन में इससे भिन्न वर्णन वाले क्लोक विषयविरुद्ध कहलायेंगे। (१) इस ग्राधार पर १४८-१४८ क्लोक विषयविरुद्ध हैं क्योंकि इनमें विवाहित स्त्रियों के कर्त्तव्य न होकर विषयभिन्न वर्णन है। दोनों ही श्लोकों में बाला द्वारा घर में स्वतन्त्रतापूर्वक कोई कार्य न करने का उल्लेख स्रौर बाल्यावस्था में पिता के वश में रहने का कथन पति या पतिगृह से सम्बद्ध नहीं रखता। वाला का पतिगृह से क्या सम्बन्ध ? यदि कोई कहे कि इनमें वर्णित ग्रन्य दो बातों का पति से सम्बन्ध है, उसके साथ ही बाला का भी वर्णन कर दिया, तो यह युक्ति भी बृद्धिसङ्गत नहीं है। क्योंकि यह बात तो बाला क्या बालक के साथ भी लागू होती है ग्रौर बाल्या-वस्था में कौन बाला या बालक पूर्ण स्वतन्त्रता से कार्य करता है, या कर सकता है ? म्रतः यह कथन ही म्रनावश्यक सिद्ध होता है, भीर न ही यह कोई 'विधान' वनता है। इससें यह संकेत मिलता है कि ये श्लोक किसी ऐसे व्यक्ति द्वारा मिलाये गये हैं,जो स्त्रियों को पूरुषों के सर्वथा ग्रधीन रखने के पूर्वाग्रह से ग्रस्त था। मनू की मान्यताग्रों में इस प्रकार का पूर्वी ग्रह नहीं होता। (२) ये श्लोक इस लिए भी विषयविरुद्ध सिद्ध होते हैं कि यह विषय पति या पतिगृह से सम्बद्ध स्त्रियों के कर्त्तव्यों को बतलाने का है। इन इलोकों में बतलायी गयी बातें कर्त्तत्र्य नहीं हैं, ये तो ब्रादेश हैं ब्रौर वे भी उग्रशैली में। म्रतः ये विषयसम्मत सिद्ध नहीं होते। इन विषयविरोधों के म्राधार पर ये दोनों ही श्लोक प्रक्षिप्त हैं।

- 2. ध्रन्तिंदोध—सनु की स्त्री-सम्बन्धी मान्यताएं—(१) मनुस्मृति के विषय ग्रौर प्रसङ्ग की श्रृङ्खला से ग्राबद्ध (दूसरे शब्दों में इन्हें मौलिक श्लोक कह सकते हैं) श्लोकों से मनु की यह मान्यता स्पष्ट हो जाती है कि वे स्त्री ग्रौर पुरुष में न तो कोई पक्षपातपूर्ण ग्रन्तर करते हैं, न स्त्री को पुरुष की दासी या ग्रधीनता में बंबी रहने वाली मानते हैं। वे दोनों को ही एक-दूसरे की भावनाग्रों का समान रूप से ग्रादर करने वाली बातें कहते हैं, ग्रपितु स्त्रियों को ग्रधिक ग्रादरपूर्वक रखने की बातें कहते हैं। नीचे कुछ श्लोक प्रमाणरूप में दिये जा रहे हैं, जिनसे इन बातों की पुष्ट होती है कि (ग्र) मनु की स्त्रियों के प्रति पक्षपातपूर्ण, दमनात्मक, ग्रस्वतन्त्रतापूर्वक रखने की भावना नहीं है, ग्रपितु समानता की भावना है। यथा—
  - (क) पितृभिः स्नातृभिष्ठचैता ""पूज्या भूवियतव्याइच (३।५५)
  - (स) यत्र नार्यस्तु पूज्यन्ते रमन्ते तत्र देवताः। यत्रैतास्तु न पूज्यन्ते सर्वास्तत्राफलाः क्रियाः। (३। ४६)
  - (ग) तस्मादेताः सदा पूज्याः भूषरणाच्छादनाज्ञनैः। (३।५६)
  - (घ) संतुष्टो मायया मर्ता मर्त्रा मार्या तयैव च। यस्मिन्नेव कुले नित्यं कल्याणं तत्र वै ध्रुवम् ॥ (३।६०)

- (ग्रा) स्त्रियों पर बन्धन डालकर रखने की प्रवृत्ति की व्यर्थता का कथन ग्रीर स्त्रियों द्वारा स्वयं ग्रपने विवेक से ही ग्रपने ग्राचरगा को बनाने का समर्थन—
  - (ङ) न किंदचब् योषितः शक्तः प्रसह्य परिरक्षितुम् । (६ । १०)
  - (च) भ्रारक्षिता गृहे रुद्धाः पुरुषैराप्तकारिमिः । भ्रात्मानमात्मनायास्तुं रक्षेयुस्ताः सुरक्षिताः ।। (६ । १२)
- (इ) विन: किमी पक्ष रात के, स्त्री पुरुष दोनों को समानस्तर का मानते हुए मनु के स्त्री-पुरुषों को सुकाव, जिनसे स्त्री की पुरुष के पूर्ण प्रधीन रहने की मान्यता स्वत: खण्डित हो जाती है—
  - (छ) भ्रन्योन्यस्य भ्रव्यभिवारो भवेदामरणान्तिकः। एवः धर्मः समासेन क्षेयः स्त्रीपुंसयोः परः।। (६।१०१)
  - (ज) तथा नित्यं यतेयातां स्त्रीपुंसौ तुकृतिकियो । यया जाभिचरेतां तौ वियुक्तौ इतरेतरम् ॥ (६ । १०२)
  - (भ) प्रजनार्यं स्त्रियः सृष्टाः सन्तानार्यं च मानवाः । तस्मात्साघारणो धर्मः श्रुतौ पत्न्या सहोदितः ॥ (६। ६६)

इत मान्यतात्रों के ग्राघार पर कहा जा सकता है कि १४७-१४८ इलोकों में जो दमनात्मक ग्राग्रह से प्रेरित होकर ग्राज्ञा दी है, यह मनु की मान्यता नहीं हो सकती। यह मनु की व्यवस्थाग्रों के विरुद्ध है। (२) इन श्लोकों की ग्रिभिव्यक्तिशैली का ठीक ग्रगले क्लोक १४६ से ही विरोध स्पष्ट दीखता है। १४६ वें श्लोक में मनु कोई ग्रादेश या ग्राज्ञा नहीं थोप रहे, ग्रिपितु स्त्रियों के लिए हितकारी बात को सुभाव रूप में प्रस्तुत कर रहे हैं। इस इलोक में 'न इच्छेत्' ग्रार्थात् 'स्वयं ही न चाहे' पद घ्यान देने योग्य है। 'न इच्छेत्' के कयन में ग्रीर "न स्वातन्त्र्येण कर्त्वं किचित् कार्यम्" "न मजेत् स्त्री स्वतन्त्रताम्" में कितना ग्रन्तर ग्रीर विरोध है! दार से यह व्यक्त होना है कि स्त्रियों को स्वतन्त्र रहने का अधिकार है। ग्रिभव्यक्ति की शैली ही इन दो मान्यताग्रों को भिन्न कर देती है। इस प्रकार इन मान्यताग्रों के ग्राधार पर भी ये इलोक प्रक्षिप्त हैं।

- (ई) मनु ने स्त्रियों को कहीं भी हीनभावना से नहीं देखा है, श्रिपतु कहीं-कहीं तो पुरुषों से बढ़कर उन्हें सम्मान दिया है। कुछ उदाहरण देखिए—
  - (ञ) स्त्री के लिए मार्ग छोड़ देना चाहिए— "'स्त्रियः पंथा देयः" [२।११३ (२।१३८)]।
  - (ट) पत्नी से लड़ाई-ऋगड़ा नहीं करना चाहिए— "मार्यया™विवादं न समाचरेत्" [४ । १८०] ।
  - (ठ) पत्नी ग्रादि पर भूठा दोषारोपणा नहीं करना चाहिए ग्रीर न ग्रपशब्द

कहने चाहिएँ। यदि कोई ऐसा करे तो वह दण्डनीय है—मातरं पितरं जायाम् प्राक्षारयन् क्षतं दण्डचः [८।१८०]।

स्त्री के पिता, पति, पुत्र से मलग रहने से हानि की म्राशंका-

पित्रा भन्नी मुतैर्वापि नेच्छेद्विरहमात्मनः । एषां हि विरहेण स्त्री गहाँ कुर्यादुमे कुले ॥ १४६ ॥ (३४)

(स्त्री) कोई भी स्त्री (पित्रा भर्ता वा सुतै: ग्रिप) पिता, पित ग्रथवा पुत्रों से (ग्रात्मन: विरहं न इच्छेत्) ग्रपना बिछोह = ग्रलग रहने की इच्छा न करे (हि) क्योंकि (एषां विरहेशा) इनसे ग्रलग रहने से (उभे कुले गर्ह्यों कुर्यात्) यह ग्राशंका रहतो है कि कभी कोई ऐसी बात न हो जाये जिससे दोनों — पिता तथा पित के कुलों की निन्दा या बदनामी हो जाये। ग्रभिन्न्राय यह है कि स्त्रों को सर्वेदा पुरुष की सहायता ग्रपेक्षित रखनी चाहिए, उसके बिना उसकी ग्रसुरक्षा को ग्राशंका बनी रहती है।। १४६।।

परती में कौन से गुण होने चाहिएँ---

सदा प्रहृष्टया भाव्यं गृहकार्येषु दक्षया। सुसंस्कृतोपस्करया व्यये चामुक्तहस्तया।। १५०॥ (३५)

स्त्री को योग्य है कि (सदा प्रहुष्टया) ग्रातिप्रसन्नता से (गृहकायेंषु दक्षया) घर के कामों में चतुराई युक्त (सुसंस्कृत + उपस्करया) सब पदार्थों के उत्तम सस्कार, घर की ग्रुद्धि (च) ग्रौर (व्यये ग्रमुक्तहस्तया भाव्यम्) व्यय में ग्रत्यन्त उदार रहे। ग्रथात् सब चीजें पित्र ग्रौर पाक इस प्रकार बनावे जो ग्रौषधरूप होकर शरीर वा ग्रात्मा में रोग को न ग्राने देवे। जो-जो व्यय हो उसका हिसाब यथावत् रखके पित ग्रादि को सुना दिया करे। घर के नौकर-चाकरों से यथायोग्य काम लेवे, घर के किसी काम को बिगड़ने न देवे।। १५०।। (सं० प्र० ६६)

"स्त्री को योग्य है कि सदा ग्रानन्दित होके चतुरता से गृहकार्यों में वर्तमान रहे तथा ग्रन्नादि के उत्तम संस्कार, पात्र, वस्त्र, गृह ग्रादि के संस्कार ग्रीर घर के भौजनादि में जितना नित्य धन ग्रादि लगे उस के यथायोग्य करने में सदा प्रसन्न रहे।।" (स० वि० १४८)

वित की सेवा-सुश्रूषा करे-

यस्मै बद्यात्पिता त्वेनां भ्राता वाऽनुमतेः वितुः । तं शुश्रूषेत जीवन्तं संस्थितं च न लङ्घयेत् ॥१५१॥(३६) (पिता तु एनां यस्में दद्यात्) पिता इस स्त्री को जिसे दे दे ग्रर्थात् जिसके साथ विवाह करे (वा) ग्रथवा (पितुः ग्रनुमतेः भ्राता) पिता की सहमित से भाई जिससे विवाह कर दे (तं जीवन्तं ग्रुश्रूषेत) उसके जीवित रहते हुए उसकी सेवा करे (च) और (संस्थितं न लङ्घयेत्) पित के रूप में साथ स्थित रहते हुए अवमानना, व्यभिचार आदि से उसका उल्लंघन न करे। अन्यार्थ में-मर जाने पर व्यभिचार से पितव्रत-धर्म का उल्लंघन न करे। ११११ भू

अब न्यु क्यों टिजन्यः 'संस्थित' शब्द का विवेचन — 'सम्' पूर्वक 'स्था' धातु से 'क्त' प्रत्यय के योग से संस्थित शब्द बनता है। प्रत्य टीकाकारों ने इसका केवल रूढार्थ 'मरने पर' अर्थ किया है किन्तु वह उतना प्रासंगिक नहीं है, यतोहि — (१) यहां जीवित अवस्था में साथ-साथ रहते हुए स्त्री के कत्तं ब्यों के विधान का प्रसंग है। [४।१४६]। इस क्लोक में भी जीवित अवस्था का ही प्रसंग है। (२) और पित के मरने पर, आवश्यकता पड़ने पर मनु ने नियोग का विधान किया है [६। ४६ — ६३]। इस प्रकार इस भाष्य में किया अर्थ — 'पत्नी के रूप में साथ रहते हुए अवमानना आदि से और व्यभिचार आदि से पतिव्रत धर्म का उल्लंघन न करे' प्रासंगिक एवं मनुसम्मत है। (३) ६।७६,५१ क्लोकों में विशेष कारणों से और विदेशगमन में अधिक समय बीतने पर जीते जो स्त्री-पुरुष दोनों के लिए नियोग अथवा विवाह का विधान किया है। इस प्रकार प्रथम अर्थ अधिक मनुसम्मत प्रतीत होता है। यद्यपि 'पित के मर जाने पर पत्नी व्यभिचार से पितव्रत धर्म का उल्लंघन न करे' यह अर्थ भी स्वीकार्य हो सकता है, किन्तु इसे नियोग या पुनिववाह निषेध के साथ नहीं जोड़ना चाहिए।

स्त्री पर विवाह के बाद पति का स्वामित्व-

मङ्गलार्थं स्वस्त्ययनं यज्ञश्चासां प्रजापतेः । प्रयुज्यते विवाहेषु प्रदानं स्वाम्यकारणम् ॥ १४२ ॥ (३७)

(विवाहेषु) विवाहों में (स्वस्त्ययनं च प्रजापतेः यज्ञः) जो स्वस्ति-पाठ [= शुभकामना के लिए मन्त्रपाठ] स्रोर प्रजापति-यज्ञ किया जाता है वह (स्रासां मङ्गलार्थं प्रयुज्यते) इनके कल्याण की भावना से ही किया जाता है (प्रदानं स्वाम्यकारणम्) विवाह में स्त्रियों को पति के लिए सौंप

श्रिचिलित अर्थ — पिता या पिता की अनुमित से भाई इस (स्त्री को) जिसके लिऐ दे ग्रयित जिसके साथ विवाह कर दे, (स्त्री) जीते हुए उस (पित) की सेवा करे, उसके मरने पर (भी व्यभिचार, उसके श्राद्ध ग्रादि का त्याग तथा पारलौकि क कार्य के खण्डन से) उस पित का उल्लैंघन न करे।। १५१।।]

देना ही इन पर पित का अधिकार होने का कारण है अर्थात् जो विवाह संस्कारपूर्वक स्त्रो को पित के लिए दे दिया जाता है, इस दान के पश्चात् ही उन पर पित का अधिकार होता है, उससे पूर्व नहीं।। १५२।।

> ग्रनृतावृतुकाले च मन्त्रसंस्कारकृत्पतिः । सुखस्य नित्यं दातेह परलोके च योषितः ।। १५३ ।।

(ग्रनृतौ च ऋतुकाले) ऋतुरहित काल में ग्रीर ऋतुकाल में (इह च परलोके) इस लोक ग्रीर परलोक में (योषितः) स्त्री का (मन्त्रसंस्कारकृत् पितः) मन्त्रों द्वारा विहित संस्कार में वरण किया गया पित (योषितः नित्य सुखस्य दाता) स्त्री को सदा सुख देने वाला है ॥ १५३॥

> विज्ञीलः कामवृत्तो वा गुर्गवा परिवर्जितः। उपचर्यः स्त्रिया साध्या सततं देववस्पति:॥ १५४॥

(माध्व्या स्त्रिया) पतिव्रता स्त्री को चाहिए कि वह (विशीलः) बुरे स्त्रभाव वाले (वा कामवृत्तः) अथवा स्वेच्छाचारी परस्त्री गमन करने वाले (वा) अथवा (गुणैः परिवर्जितः) गुणों से रहित (पतिः) पति की भी (सततं देववत् परिचर्यः) सदा देवों के समान सेवा- पूजा करे।। १५४।।

> नास्ति स्त्रीरणां पृथग्यज्ञो न व्रतं नाप्युपोषरणम्। पति शुश्रुषते येन तेन स्वर्गे मश्रीयते॥ १४४॥

(स्त्रीगां पृथक् यज्ञः न + अस्ति) स्त्रियों के ज़िए पित से भिन्न न कोई यज्ञ है (न वर्ज न उपोषगाम् ग्रिपि) न कोई व्रत है और न कोई उपवास ही का विधान है (येन पित शुश्रूषते) जो वह पित की सेवा करती है (तेन) इसी कार्य से (स्वर्गे महीयते) स्वर्गे में जाकर ग्रानन्द को प्राप्त करती है ॥ १५५॥

> पातिग्रदाहस्य साघ्वी स्त्री जीवतो वा मृतस्य वा । पतिलोकमभीप्सन्ती नावरेत्किञ्चवित्रयम् ॥ १५६ ॥

(पितलोकम् + ग्रभीष्सन्ती साध्वी स्त्री) पितलोक की चाहना करने वाली पितव्रता स्त्री (जीवतः वा मृतस्य पाणिग्राहस्य) जीवित या मृत पित के प्रति (किंचित् + ग्रप्रियं न + ग्रावरेत्) कुछ भी ग्रप्रिय अर्थात् जीवित अवस्था में उसकी इच्छा के विरुद्ध और मरने पर यश-नाशक ग्राचरण न करे।। १५६॥

कामं तु क्षपयेद्देहं पुष्पमूलफर्नः शुर्भः। न तु नामापि गृह्णीयात्यत्यौ प्रेते परस्य तु॥ १५७॥

(पत्यौ प्रोते) ग्रपने पति के मर जाने पर (कामम्) चाहे '(शुभै पुष्प-मूल-फलैं: देहं झपयेत्) श्रेष्ठ पुष्प, कन्दमून, फन खाकर ही शरीर को मिटा दे (तु) किन्तु (परस्य नाम ⊹ ग्रपि न ग्रुह्लीयाद्) दूसरे पति का नाम भी न ले ।। १५७ ।।

#### पञ्चम ग्रह्याय

#### श्रासीतामरागात्क्षान्ता नियता ब्रह्मचारिग्गी। योधर्म एकपत्नीनां काङ्क्षन्ती तमनुत्तमम्।। १४८।।

(यः एकपत्नीनां धर्मः तम् + अनुत्तमं काङ्क्षन्ती) जो पतिव्रता स्त्रियों का धर्म है, उस उत्तम धर्म की कामना करने वाली स्त्री (ग्रामरणात्) [पति के मरने पर] मृत्युपर्यन्त (नियता) नियमपूर्वक (क्षान्ता) मन में शान्ति रखते हुए (ब्रह्मचारिणी श्रासीत्) ब्रह्मचारिणी रहे।। १४ ८।।

#### म्रनेकानि सहस्राणि कुमारब्रह्मचारिरणाम् । विवं गतानि विश्राणामकृत्वा कुलसंततिम् ॥ १५६ ॥

(विप्राणाम् स्रनेकानि सहस्राणि कुमारब्रह्मचारिणाम्) ब्राह्मणों में कई हजार कुमार ब्रह्मचारी हुए हैं जो (कुलसंतितम् अकृत्वा) सन्तानोत्पत्ति न करके ही (दिवं गतानि) स्वर्ग प्राप्त कर गये ॥ १५६॥

#### मृते मर्तिर साध्वी स्त्री बह्यवर्षे व्यवस्थिता। स्वर्गं गच्छत्यपुत्रापि यथा ते बह्यवारिणः॥ १६०॥

(यथा ते ब्रह्मचारिणः) जैसे वे ब्रह्मचारी बिना संतान उत्पन्न किये स्वगं को प्राप्त करगये इसी प्रकार (भतंरि मृते) पित के मरजाने पर (साध्वी स्त्री) पितव्रता स्त्री (ग्रपुत्रा + ग्राप्त) पुत्ररहित होती हुई भी (ब्रह्मचर्ये व्यवस्थिता) ब्रह्मचर्ये का पालन करती हुई (स्वर्गं गच्छित) स्वर्गं में जाती है ॥ १६० ॥

#### श्रदरयलोमाद्या तु स्त्री मर्तारमतिवर्तते । सेह निन्दामवाप्नोति पतिलोकाच्च हीयते ॥ १६१ ॥

(या तु स्त्री) जो कोई स्त्री (ग्रपत्यलोभात्) संतान के लालच से (भर्तारम् म ग्रतिवर्तते) पति का उल्लंघन करती है ग्रर्थात् किसी परपुरुष से सन्तान उत्पन्न करती है (सा) वह (इह) इस लोक में (निन्दाम् + ग्रवाप्नोति) निन्दा को प्राप्त करती है (च) ग्रीर (पितलोकात्) पितलोक से भी (हीयते) भ्रष्ट हो जाती है।। १६१।।

### नान्योत्पन्ना प्रजास्तीह न चाप्यन्यपरिग्रहे । न द्वितीयस्य साध्वीनां स्वचिद्भतौपविस्यते ॥ १६२ ॥

(इह) इस संसार में (ग्रन्य-उत्पन्ना च ग्रन्यपरिग्रहे ग्रपि प्रजा न ग्रस्ति) दूसरे पुरुष से प्राप्त सन्तान ग्रौर दूसरे की स्त्री में उत्पन्न सन्तान, सन्तान नहीं कहलाती (च) ग्रौर (साष्वीनां द्विनीयः भक्ती क्वचित् न उपिदश्यते) पितव्रता स्त्रियों के लिए दूसरा पित करने का विधान कहीं नहीं किया है ॥ १६२ ॥

अन्तु धरित्वनाः १५३ से १६२ श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं—

१. श्रन्तिवरोध - इस प्रसंग में पति की ग्रनावश्यक महिमा प्रदर्शित करके केवल

स्त्रियों के लिए ही सारे कर्त्तव्य निश्चित कर दिये हैं श्रीर पुरुष को सब तरह छुट कर दी है। यह एक पक्षीय ग्राग्रहबद्ध वर्णन मनु की मान्यताग्रों से विरुद्ध पड़ता है। (१) १५३ में परलोक में भी पति को सुख देने वाला कहा है, जबकि मनुस्मृति का सिद्धान्त कर्मके ब्राधार पर सुल-दु:ल की प्राप्ति का है। किसी दूसरे के सहारे से श्रगला जन्म नहीं मिलता, श्रपितु ग्रपने ग्रच्छे-बूरे कर्मों के ग्राधार पर ही श्रगला ग्रच्छा या बूरा जन्म मिलता है। ग्रपने कर्मों का जीव स्वयं भोक्ता है [देखिए ४। २४०, १२। ३, ८। २४, ३६-४२, ७४]। (२) १५४ में गुराहीन भ्रौर परस्त्रीगामी पति को देवता मानकर पूजा करने का कथन है। मनुस्मृति में स्त्रियों श्रीर पूरुषों को समान व्यवहार का निर्देश है। किसी वर्ग के साथ पक्ष-पात की भावना नहीं है [देखिए ३ । ४४, ४६, ६० ।। ६ । २८, १०१, १०२] । ६ । १०१-१०२ में स्पष्ट कहा है कि स्त्री-पुरुष परस्पर ऐसा ग्राचरण करें जिससे ग्रापस में मतभेद या ग्रलगाव का ग्रवसर न ग्राये। १५४ वां श्लोक इन उद्धृत श्लोकों से विरुद्ध है। (३) १५५ में स्त्रियों के लिए पृथक् से यज्ञ का निषेध किया है श्रीर पतिसेवा के अन्तर्गत ही सभी धर्मकार्यों को माना है। १। २८ में कहा है - "प्रवत्यं धर्मकार्याए" वाराषीनः'' ग्रयत्—'सन्तानोत्पत्ति, यज्ञ ग्रादि धर्मकार्य स्त्री के ही ग्रधीन हैं'। ६।११ में भी ''शीचे धर्में उन्तपक्त्यां च'' ग्रथित्—'घर की शुद्धि, धर्मानुष्ठान ग्रीर भोजन पकाने में स्त्रियों को लगाये'। ६। ६६ में "तस्मातृताधारणो धर्मः श्रुतौ पत्न्या सहोदितः"। ३। ११८ में 'दम्पती के लिए यज्ञशेष भीजन का विधान, ये सभी प्रमाण धर्मकार्यों में स्त्रियों का भी स्वतन्त्र ग्रीर समान ग्रधिकार सिद्ध करते हैं। ग्रन्य प्रमाण २ । ४१-४२ [६६-६७]के ब्रनुशीलन 'ब्रन्तर्विरोघ' शीर्षक पर द्रष्टब्य हैं । (४) १५६ में परजन्म में पतिलोक की कल्पना मनुसम्मत नहीं है। मनु मृत्यु के बाद दो ही गति मानते हैं या तो संसार में जन्म या मुक्ति [द्वादश ग्रघ्याय] । (४) १५७ से १६२ इलोक, ६।५६ से ६३ तथा ७६ इलोकों के विरुद्ध हैं। इनमें स्पष्ट शब्दों में नियोग विधि का विधान है। (६) १५३ से १६२ इलोकों की मान्यताएँ मनुविषद हैं इसके ज्ञान के लिए ५। १४७-१४८ इलोकों पर भी 'ग्रन्तिवरोघ' शीर्षंक समीक्षा द्रष्टव्य है। इन ग्रन्तिवरोघों के ग्राधार पर ये सभी इलोक प्रक्षिप्त हैं।

पूर्वपति को छोड़कर दूसरे श्रेष्ठ पति को ग्रपनाने की निन्दा-

पति हित्वाऽपक्तष्टं स्वमुत्कृष्टं या निषेषते । मिन्द्यंव सा भवेल्लोके परपूर्वेति चोच्यते ॥ १६३ ॥ (३८)

[विवाह होने के बाद तुलनात्मक रूप में] किसी अच्छे व्यक्ति के मिलने की संभावना हाने पर (या स्वम् अपकृष्टं पित हित्वा उत्कृष्टं पित निषेवते) जो स्त्री अपने निम्न कुल या गुणों वाले पित को छोड़कर उत्तम कुल या गुणों वाले पित को छोड़कर उत्तम कुल या गुणों वाले पित का सेवन करती है (सा) वह (लोके निन्दा + एव भवेत्) लोगों में निन्दा प्राप्त करती है (च) भ्रीर (परपूर्वा + इति उच्यते) 'पहले यह दूसरे की पत्नी थी' यह उसके विषय में व्यंग्य किया जाता है।। १६३।।

#### व्यमिचारात्तु भर्तुः स्त्री लोके प्राप्नोति निन्द्यताम् । शृगालयोनि प्राप्नोति पायरोगैइव पीडचते ॥ १६४ ॥

(स्त्री भर्त्तुः व्यभिचारात् तु) स्त्री पति का उल्लंघन स्रथात् उस पति को छोड़ परपुरुष से संपर्क करने से (लोके) लोक में (निन्दातां प्राप्नोति) निन्दा को ही प्राप्त करती है (श्रुगालयोनि प्राप्नोति) स्रौर मरकर गीदड़ की योनि में जन्म पाती है (च) तथा (पापरोगै:पीडघते) कुष्ठ स्नादि पापरोगों से पीड़ित होती है।। १६४।।

#### अनुश्रीत्उनः १६४ वां श्लोक निम्न ग्राधार पर प्रक्षिप्त है-

- १. प्रसंगिवरोध पूर्वापर प्रसंग इस श्लोक से टूट रहा है। १६३ में कहा है एक पित को छोड़ उससे अच्छे पित को अपनाने पर लोक में उस स्त्री की निन्दा होती है और इस भाव की पूर्ति १६५ में कही है जो मन, वाणी और शरीर से अपने पित के अनुकूल रहती है लोक में उसकी साध्वी के रूप में प्रशंसा होती है। बीच में स्त्री के व्यभिचार के फल का कथन असंगत है। जो आवश्यक फल था वह १६३ में ही कहा जा चुका है।
- २. **शैलीविरद्ध**—इसकी शैली निरा<mark>घार स्रौर</mark> स्रपशब्दयुक्त है, जो मनु की शैली से विपरीत है।
- ३. अन्तिवरोध एक ही कर्म के फलरूप में श्रुगाल योनि का निर्णय ग्रौर पापरोगों से पीड़ित होने का निर्णय मनु के सिद्धान्त से विरुद्ध है। मनु तो ग्रनेक कर्मों से मिलकर किसी योनि की प्राप्ति मानते हैं [देखिए १२। ६, ३६-५२, ७४] पति के ग्रनुकूल ग्राचरण से पत्नी ग्रधिक सम्मान्य होती है —

### पति या नाभिचरति मनोवःग्देहसंयता। सा भर्तृ लोकमाप्नोति सिद्धः साध्वीति चोच्यते॥ १६४॥ (३६)

(या) जो स्त्री (मन:-वाक्-देह-संयता) मन, वाणी ग्रीर गरीर को संयम में रखकर (पति न + ग्रभिचरित) पित के विरुद्ध ग्राइरण नहीं करती (सा) वह (भर्तृ लोकम् + ग्राप्नोति) पितलोक ग्रर्थान् पित के हृदय में ग्रादर का स्थान प्राप्त करती हैं (च) ग्रीर (मिद्भः 'साध्वी' + इति उच्यते) श्रेष्ठ लोग उसको 'पितव्रता या ग्रच्छी पत्नी' कहकर प्रशंसा करते हैं।। १६४ ।। ॥

अप्रमुख्यी कार्य: 'लोक' शब्द का विवेचन—'लोकम्' शब्द 'लोक दर्शने' धानु से सिद्ध होता है। इस प्रकार इसका श्रर्थ 'इंग्टि', 'दर्शन' 'स्थान' भी है। यहां 'मर्नु-लोकम् आप्नोति' मुहाबरे के रूप में प्रयुक्त है, जिसका श्रर्थ है — 'पनिश्रना स्थी

श्रि प्रचलित ग्रर्थ—मन, वचन तथा काम से संयत रहती हुई जो स्त्री पित के विरुद्ध कोई कार्य (व्यभिचार ग्रादि) नहीं करती है, वह पितलोक को प्राप्त करती है तथा उसे सज्जन 'पितवता' कहते हैं।। १६५॥

पति के हृदय स्थान में बस जाती है या पति की दिष्ट में प्रिय, ब्रादरणीय बन जाती है। यहां परलोक ब्रादि का कोई प्रसंग नहीं है।

#### ग्रनेन नारीवृत्तेन मनोवाग्देहसंयता । इहाग्रघां कीर्तिमाप्नोति पतिलोकं परत्र च ॥ १६६ ॥

जो (नारी) स्त्री (मनः + वाक् + देह-संयता) मन, वाणी और शरीर से संयम-पूर्वक रहकर (ग्रनेन वृत्तेन) इस ग्राचरण से रहती है वह (इह ग्रग्रचां कीर्तिम् + ग्राप्नोति) इस लोक में उत्तम कीर्ति को प्राप्त करती है (च) ग्रौर (परत्र पतिलोकम्) मरकर पतिलोक को प्राप्त करती है।। १६६॥

### अन्य शिल्जनः १६६ वा श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है—

- १. ग्रन्तिवरोध मनु के मत में परलोक में पितलोक नामक कोई स्थान या स्थिति विशेष नहीं है। वे या तो प्राणियों के रूप में पुनर्जन्म मानते हैं या मुक्ति। वे ग्रनेक कर्मों से किसी जन्म की प्राप्ति मानते हैं, केवल एक पितसेवा के ग्राधार पर ही नहीं [देखिए--द्वादश ग्रध्याय]।
- २. शैलीविरद्ध जहां कहीं भी विषय के ग्रन्त में मनुने फलकथन कहा है वहां या तो उत्तम गित की प्राप्ति का फल बताया है ग्रयवा ब्रह्म की प्राप्ति का फल [देखिए २।२४६, ४।२६०, ६।६५,६७,ग्रादि], इनके ग्रतिग्क्ति मनुने कोई फल नहीं कहा है। यह श्लोक मनुकी फलकथन की शैली से भिन्न होने के कारण प्रक्षिप्त है।
- ३. प्रसंगिब शोध १६७ वें क्लोक के 'ए वंदूतां' पद से यह संकेत मिलता है कि १६७ वां क्लोक स्त्री-धर्मविधान सम्बन्धी प्रसंग से सीधा जुड़ा है। १६६ वें में फलकथन से प्रसंग की समाप्ति हो जाती है और निरन्तरता नहीं रहती, जबिक 'एवं' शब्द निरन्तरता का द्योतक है। इस प्रकार यह क्लोक बीच में प्रसंग की निरन्तरता को तोड़ने के कारण प्रक्षित सिद्ध हो रहा है।

स्त्री की मृत्यु पर यज्ञ से अग्निसस्कार—

## एवंबृत्तां सवणी स्त्रों द्विजातिः पूर्वमारिणीम् । दाहयेदग्निहोत्रेण यज्ञपात्रैश्च धर्मवित् ॥ १६७ ॥(४०)

(एव वृत्तां सवर्गां स्त्रीम) इस पूर्वोक्त स्नात्ररण का पालन करने वाली स्त्री को (पूर्वमारिणीम्) यदि वह पति से पहले ही मर जाये तो (धर्मवित्) धर्म का जानने वाला व्यक्ति (सज्ञपात्रैः) यज्ञपात्रों का प्रयोग करके (स्राग्निहोत्रेण दाहयेत्) श्राग्निहोत्र विधि से उसका दाहसंस्वार करे। १६७॥ अनुशिक्तः यज्ञपात्रों का परिचय एवं विवरण ५।११७ की समीक्षा में देखिए।

### मार्यायै पूर्वमारिण्यै दस्वाग्नीनन्त्यकर्मिण् । पुनर्दारिक्रयां कुर्यात्पुनराधानमेव च ॥ १६८ ॥

(पूर्वमारिण्यै भार्यायै अन्त्यकर्मणि अग्नीन् दत्त्वा) अपने से पूर्व मरजाने वाली पत्नी का अन्त्येष्टि कर्मके द्वारा अग्नि में दाहसंस्कार करके (पुनः दारक्रियाम् कुर्यात्) फिर विवाह करे (च) और (पुनः आधानम् + एव) फिर पांच महायज्ञाग्नियों का आधान करे—पंचमहायज्ञ करे॥ १६८॥

#### अन्य र्वाटन : १६८ वां श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है-

१. प्रसंगिबरोध—(१) प्रसंगसंकेतक इलोक ५। १४६ के अनुसार उपसंहारा-त्मक इलोक १६६ से पूर्व तक, यहां केवल-स्टियों के धर्मों के कथन का प्रसंग है। इस प्रसंग में पुरुषों के लिए विधान करना प्रसंगसंकेतक इलोक के अनुसार प्रसंगिवरुद्ध है। (२) ५। १४६ में प्रारम्भ किये स्त्रीधर्न-प्रसंग का समापन १६७ वें में 'एवं वृत्तां सवएां स्त्रीम्' कहकर कर दिया है। ये शब्द यह संकेत करते हैं कि इसके पश्चात् इस-सम्बन्धी कोई वर्णान न होकर उपसंहार ही हो सकता है। प्रसंगसमाप्ति के पश्चात् पुनः प्रसंगिवरुद्ध कथन असंगत है, इस प्रकार यह इलोक प्रक्षिप्त है।

उपसंहार---

### अनेनं विधिना नित्यं पञ्चयज्ञान्न हापयेत् । द्वितीयमायुषो भागं कृतवारो गृहे वसेत् ॥ १६६ ॥ (४१)

(ग्रनेन विधिना) इस [४।१ से ४।१६ तक] पूर्वोक्त विधि से रहते हुए (पञ्चपज्ञान् न हापयेत्) पंचपज्ञों को कभी न छोड़े भीर (ग्रायुष: द्वितीयं भागम्) ग्रायु के दूसरे भाग तक (कृतदारः) विवाह करके ग्रथीत् विवाहोपरान्त स्त्री-प्रहित (गृहे वसेत्) घर में निवास करे।।१६६।।

इति महर्षि-मनुप्रोक्तायां सुरेन्द्रकुमारकृतहिन्दीभाष्य समन्वितायाम्, 'ग्रनुशीलन' समीक्षाविभूषितायाञ्च मनुस्मृतौ गृहस्थान्तर्गत-भक्ष्या-भक्ष्य-देहशुद्धिद्रव्यशुद्धि-स्त्रीधमीविषयात्मकः पञ्चमोऽध्यायः॥



# ऋथ षष्ठोऽध्यायः

[हिन्दीभाष्य-ग्रनुशीलनसमीक्षाभ्यां सहितः]

(वातप्रस्थ-संग्यास-धर्म-विषय)

(वानप्रस्थ-विषय)

[६।१ से ६।३२ तक]

नानप्रस्थ धारए करे-

एवं गृहाश्रमे स्थित्वा विधिवत्स्नातको द्विजः । वने वसेत्तु नियतो यथावद्विजितेन्द्रियः ॥ १ ॥ (१)

(एवम्) पूर्वोक्त प्रकार (विधिवत् स्नातकः द्विजः) विधिपूर्वक ब्रह्मचर्यं से पूर्ग विद्या पढ़के समावत्तंन के समय स्नानविधि करने हारा द्विज—ब्राह्मण, क्षित्रिय ग्रीर वैदय (विजितेन्द्रिय: नियतः यथावत् गृहाश्रमे स्थित्वा) जितेन्द्रिय, जितात्मा होके, यथावत् गृहाश्रम करके (वने वसेत्) वन में बसे ।। १।।

(सं० वि० १६०)

'इस प्रकार स्नातक ग्रर्थात् ब्रह्मचर्यपूर्वक गृहाश्रम का कर्त्ता द्विज ग्रर्थात् ब्राह्मण्, क्षत्रिय ग्रीर वैश्य गृहाश्रम में ठहरकर निश्चितात्मा ग्रीर

<sup>(</sup>२) बानप्रस्य धारण म बाह्मणा क प्रमाण — वानप्रस्थ का विधान ब्राह्मण प्रन्थों में त्रीर वेदों में विहित है। यहाँ नुलनार्थ शत० का० १४ का वचन प्रस्तुत है—

<sup>&</sup>quot;ब्रह्मचर्याश्रमं समाप्य गृही भवेत्, गृही भूत्वा वनी भवेत् वनी भूत्वा प्रवजेत्।" = ब्रह्मचर्याश्रम पूर्णं करके गृहस्थ बने, गृहस्थाश्रम को पूर्णं करके वानप्रस्थ बने, वान-प्रस्थ स्राथम को पूर्णं करके संन्यासी बने।

<sup>(</sup>३) वेद का प्रमाण ६। २ पर उल्लिखित है।

वानप्रस्थ धारण का समय---

#### गृहस्थस्तु यदा पश्येद्वलीपलितमात्मनः। अपत्यस्येव चापत्यं तदाऽरण्यं समाश्रयेत्।। २।। (२)

(गृहस्थः तु) गृहस्थ लोग (यदा) जब (म्रात्मनः वली-पलितं पश्येत्) म्रपनी देह का चमड़ा ढीला ग्रीर श्वेत केश होते हुए देखें (च) ग्रीर (ग्रपत्यस्य + एव ग्रपत्यम्) पुत्र का भी पुत्र हो जाये (तदा) तब (ग्ररण्यं समाश्रयेत्) वन का ग्राश्रय तेवें ॥ २ ॥ (सं० वि० १६०)

''परन्तु जब गृहस्थ शिर के केश श्वेत और त्वचा ढीली हो जाये ग्रीर लड़के का लड़का भी हो गया हो तब वन में जाके बसे'। (स०प्र०१२४)

अर्जुर्रो ट्यन् : वानप्रस्थ धारण में वेद के प्रमाण— मनु ने ६।२—४ इलोकों में वेद के ग्राधार पर विधान किये हैं। तुलनार्थं द्रष्टव्य है ऋग्वेद १०।४। ५ का वेदमन्त्र—

#### "कूचित् जायते सनयासु नब्यो, वने तस्यौ पलितो घूमकेतुः।"

ग्रथीं (— (कूचित्) जब किसी भी घर में (सनयासु नव्यः जायते) प्राचीन सन्तितयों ग्रथीत् ग्रवस्थावृद्ध गृहस्थों में नवीन सन्तित पैदा हो जाये ग्रथींत् ग्रपने पुत्र का भी पुत्र चपोत्र हो जाये, या (पिलतः) पके केशों वाला हो जाये [६।२ में विणित] तब (धूमकेतुः) धूमकेतुः चग्रग्नि ग्रथींत् ग्रग्निहोत्र ग्रादि सामग्री लेकर (वने तस्थौ) वन में प्रस्थान करे—वानप्रस्थ बन जाये [६।४ में विणित] "वनगूं चवनगामिनौ" [निक्०३। ४४] ग्रकेला ग्रथवा पित ∴ौर पत्नी दोनों वनगामी चवानप्रस्थ वनें।।

वानप्रस्थ धारण की विधि---

स्वाप्त्य ग्रायम्बाहारं सर्वे नेत परिच्छ्दसः ।

तस्याद - ्राच्या गाव

ज उरकार हुए क्याचा का काहार (च) ग्रीर (सर्वम एव परिच्छदम्) घर के सब पदार्थों को (संत्यच्य) छोड़के (पुत्रेषु भार्या निक्षिप्य) पुत्रों में ग्रपनी पत्नी को छोड़ (वा सह + एव) ग्रथवा सङ्ग में लेके (वनं गच्छेत्) वन को जावे ।। ३ ।। (सं वि १६१)

''सब ग्राम के म्राहार भौर वस्त्र म्रादि सब उत्तमोत्तम पदार्थों को

छोड़ पुत्रों के पास स्त्रो को रखवा ग्रपने साथ लेके वन में निवास करें । (स॰ प्र०१२४)

#### ग्रिग्निहोत्रं समादाय गृह्यं चाग्निपरिच्छ दम्। ग्रामादरण्यं निःसृत्य निवसेन्नियतेन्द्रियः॥४॥ (४)

जब गृहस्य वानप्रस्थ होने की इच्छा करे तब (ग्रग्निहोत्रं च गृह्यम् ग्रग्निपरिच्छदं समादाय) ग्रग्निहोत्र को सामग्री-सहित लेके (ग्रामात् नि:सृत्य) गांव से निकल (ग्ररण्यं जितेन्द्रियः निवसेत्) जंगल में जितेन्द्रिय होकर निवास करे ॥ ४ ॥ (सं० वि० १९१)

''साङ्गोपाङ्ग ग्रग्निहोत्रको लेकर ग्राम से निकल दढ़ेन्द्रिय होकर ग्ररण्य में जाकर बसे'ं। (स० प्र०१२४)

वानप्रस्य के लिए पञ्चयज्ञों का विधान--

### मुन्यन्नैविविवैमेंध्यैः शाकमूलफलेन वा। एतानेव महायज्ञान्निवेपेद्विधिपूर्वकम् ॥ ४ ॥ (४)

(विविध: मुन्यन्नै:) नाना प्रकार के सामा [ == नीवार] स्रादि स्रन्न (मेध्यै: साक-मूल-फलेन) सुन्दर-सुन्दर शाक, मूल, फल, फूल, कंदादि से (एतान् + एव महायज्ञान् विधिपूर्वकं निर्वपेत्) पूर्वोक्त [३।७०॥६।७-१२ में विणत] महायज्ञों को अक्ष करे ॥ ५॥ (स० प्र०१२४)

🕸 (विधिपूर्व कम्) पूर्वोक्त विहित विधि [३।६६-१०८ के] ग्रनुसार…

वसीत चर्म चीरं वा सायं स्नायात्त्रगे तथा। जटाइच बिमृयान्नित्यं इमश्रुलोमनलानि च॥६॥

(चर्म वा चीरं वसीत) मृगचर्म ग्रादि ग्रौर वस्त्रनिर्मित कपड़े पहने (प्रगे तथा सायं स्नायात्) प्रातःकाल तथा सायंकाल स्नान करे (च नित्यं जटाः सम्थु-लोम-नखानि विभृयात्) ग्रौर सदा सिर के बाल, दाढ़ी-मूंछ, लोम ग्रौर नखों को रखे।। ६।।

अनुशा लाज । यह श्लोक निम्न ग्राधार के अनुसार प्रक्षिप्त सिद्ध होता है—

्र असङ्गिष्णं क्यान्य हर्षाक पूर्व । अबङ्ग का विरुद्ध ह और उसे भङ्ग कर रहा है। भ्रं वें क्लोक में कहा है कि—"एतान एव महायज्ञान निवंपेन विधिपूर्वकम्" अर्थात् विधिपूर्वक इन (ग्रागे विधिप्त ) यज्ञों को करे। इस क्लोक के संकेत के ग्रनुसार ग्रागे वानप्रस्थ के लिए विहित यज्ञों का ही विधान होना चाहिए ग्रीर वह ७-१२ क्लोकों में है। सातवें क्लोक में ग्रितिथ यज्ञ का विधान है। इस प्रकार इस क्लोक में ५ वें में संकेतित प्रसङ्ग के विरुद्ध वर्णन है ग्रीर पूर्वापर प्रसङ्ग कम को भङ्ग कर दिया है।

म्रतिथि-यज्ञ एवं पितृ-यज्ञ का विधान---

यद्भक्ष्यं स्यात्ततो दद्याद्र्वालं भिक्षां च शक्तितः। अम्मूलफलभिक्षाभिरचयेदाश्रमागतान्।।।७।। (६)

(यत् भक्ष्यं स्यात्) जो भी खाने का पदार्थं हो [६। ४] (ततः) उससे ही (बिल दद्यात्) बिलवेश्वदेव यज्ञ करे (च शक्तितः भिक्षाम्) ग्रौर यथाशक्ति भिक्षा भी दे (ग्राश्रम + ग्रागतान्) ग्राश्रम में ग्राये ग्रतिथियों को (ग्रप् + मूल-फल-भिक्षाभि) जल, कन्दमूल, फल ग्रादि प्रदान करके (ग्रचंयेत्) उनका सरकार करे।। ७।।

ब्रह्मयज्ञ का विधान---

स्वाध्याये नित्ययुक्तः स्याद्दान्तो मैत्रः समाहितः । दाता नित्यमनादाता सर्वमूतानुकस्पकः ॥ ६ ॥ (७)

(स्वाघ्याये) स्वाघ्याय ग्रर्थात् पढ़ने-पढ़ाने में (नित्ययुक्तः) नियुक्त (समाहितः) जितात्मा (मैतः) सव का मित्र (दान्तः) इन्द्रियों का दमनशील (दाता) विद्या ग्रादि का दान देने हारा (सर्वभूत + ग्रनुकंपकः) सव पर दयालु (ग्रनादाता) किसी से कुछ भी पदार्थन लेवे (नित्यं स्यात्) इस प्रकार सदा वर्तमान रहे ॥ ६॥ (स० प्र० १२५)

"वहां जङ्गल में वेदादि शास्त्रों को पढ़ने-पढ़ाने में नित्ययुक्त मन ग्रौर इन्द्रियों को जीतकर यदि स्व-स्त्री भी समीप हो तथापि उससे सेवा के सिवाय विषय-सेवन ग्रर्थात् प्रसंग कभी न करे. सब से मित्रभाव, साव-धान, नित्य देने हारा ग्रौर किसी से कुछ भो न लेवे, सब प्राणीमात्र पर ग्रनुकंपा = कुपा रखने हारा होवे।" (सं० वि० ४६१)

ग्रग्निहोत्र का विधान---

वैतानिकं च जुहुयादग्निहोत्रं यथाविधि। दर्शमस्कन्दयन्पर्व पौर्णमासं च योगतः॥ ६॥ (८)

वानप्रस्थ (यथाविधि) पूर्वोक्त विधि के ग्रन्सार (ग्रग्निहोत्रम्) दैनिक यज्ञ-पञ्चनहायज्ञों को (च) ग्रौर (वैतानिकम्) विशेष श्रवसरों पर किये जाने वाले (दर्गं च पौर्णमासं पर्व ग्रस्कन्दयन्) ग्रमावस्या ग्रौर पूर्णिमा ग्रादि पर्वो पर किये जाने पर्वयज्ञों को भी न छोड़ते हुए (योगतः जुहुयात्) निष्ठा-पूर्वक किया करे।। ६।।

अञ्चर्योत्जनः 'वैतानिक' से प्रिमिश्राय—'वैतानिक शब्द से विस्तृत

स्रयात् विशेष प्रवसरों पर स्रायोजित होने वाले यज्ञों से स्रभिप्राय है। यज्ञों के साथ 'वैतानिक' शब्द का स्रन्यत्र भी प्रयोग मिलता है। ६।१० का वर्णन उक्त स्रयं की सिद्धि में प्रमाण है। द्रष्टब्य है ७।७५-७६ स्रीर २।११८ (२।१४३) श्लोकों के प्रयोग।२।३ [२।२८] में भी ऐसे महायज्ञों का विधान है।

विशेष यज्ञों का भ्रायोजन करे-

#### ऋक्षेष्टचाग्रयणं चैव चातुर्मास्यानि चाहरेत्। तुरायणं च क्रमशो दक्षस्यायनमेव च॥१०॥(६)

(ऋक्षेष्टि) नक्षत्रयज्ञ (ग्राग्रयणम्) नये ग्रन्न का यज्ञ (च) ग्रीर (चातुर्मास्यानि) चातुर्मास्य का यज्ञ (च) तथा (क्रमशः तुरायणं च दक्ष-स्यायनं एव ग्राहरेत्) क्रमशः उत्तरायण ग्रीर दक्षिणायन, इन ग्रवसरों पर भो विशेष यज्ञों का ग्रायोजन करे।। १०।।

अर्जुटारेट्डन् : नक्षत्रों की गराना—(१) नक्षत्र परिवर्तन के समय भी विशेष या वृहत् यज्ञ का अनुष्ठान करे। नक्षत्र २७ हैं—'१. अश्विनी, २. भरणी, ३. कृत्तिका, ४. रोहिणी, ४. मृगशीषं, ६. आद्रां, ७. पुनवंसु, ६. पुष्प, ६. आश्लेषा, १०. मघा, ११. पूर्वाकाल्पुनी, १२ उत्तराफाल्पुनी, १३ हस्त, १४. चित्रा, १४. स्वाति, १६. विशाखा, १७. अनुराधा, १८. ज्येष्ठा, १६. मूल, २०. पूर्वाषाढ़ा, २१. उत्तराषाढा २२. अवण, २३. धनिष्ठा, २४. शतभिषज्, २४. पूर्वाभाद्रपदा, २६. उत्तराभाद्रपदा, २७. रेवती।

- (२) चातुर्मास्य यज्ञ प्रत्येक चार महीने के पश्चात् अनुष्ठेय यज्ञ स्रयात् कार्तिक, फाल्गुन, स्रोर स्राषाढ़ के प्रारम्भ में।
- (३) सूर्यं की भूमध्यरेखा से उत्तर की स्रोर स्थिति, जो मकर से कर्क संक्रान्ति तक का काल है, उसे उत्तरायण कहते हैं।
- (४) सूर्यं की भूमध्यरेखा से दक्षिण की ग्रोर स्थित का समय दक्षिणायन कहलाता है। (ग्रयन विषयक विस्तृत विवेचन १। ६७ की समीक्षा में द्रष्टव्य है)।

इन ग्रवसरों पर विशेष यज्ञों का ग्रनुष्ठान करे।

बलिवैश्वदेव यज्ञ का विधान---

वासन्तशारवैर्मेध्येर्मुन्यन्तैः स्वयमाहृतैः । पुरोडाशांश्चरूःच्चेव विधिवन्तिवेपेत्पृथक् ॥ ११ ॥ (१०)

(वासन्त-शारदैः मेध्यैः स्वयम् + ग्राहृतः ग्रन्नैः) वसन्त ग्रीर शरद् ऋतु में प्राप्त होने वाले पवित्र ग्रीर स्वयं लाये हुए नीवार ग्रादि मुनि-ग्रन्नों से (पुरोडाशान् च चरून् विधिवत् पृथक् निर्वपेत्) पुरोडाश भीर चरु नामक यज्ञीय हब्यों को विधि भ्रनुसार भ्रलग-भ्रलग तैयार करे ॥ ११ ॥

### देवताम्यस्तु तद्र्हुत्वा वन्यं मेध्यतरं हविः। शेषमात्मनि युञ्जीत लवणं च स्वयं कृतम्॥ १२॥ (११)

(तत् मेध्यतरं वन्यं हिवः देवताभ्यः हुत्वा) उस पिवत्र, वन के ग्रन्नों से निर्मित हिव को देवताग्रों [३। ८४-६४] के लिये होम कर च्याहुित देकर (शेषम्) शेष भोजन को (च) ग्रौर (स्वयं कृतं लवणम्) ग्रपने लिए बनाये गये लवणयुक्त पदार्थों को (ग्रात्मिन युञ्जीत) ग्रपने खाने के लिए प्रयोग में लाये ॥ १२॥

अर्जु श्रीटा : 'लवएशब्द-विषेचन'—यहां 'लवण' शब्द का अर्थ 'प्रत्येक लवणयुक्त भोजन' है। व्याकरणानुसार संसृष्ट अर्थ में लवए। शब्द से ''लवणा-ल्लुक्'' [अ०४।४।२४] सूत्र द्वारा पूर्वप्राप्त ठक् प्रत्यय का लुक् हो जाता है, अतः 'लवण' शब्द ही रह जाता है, किन्तु उपर्युक्त रूप में अर्थ व्यापक रहता है।

पवित्र भोजन करे —

### स्थलजोवकशाकानि पुष्पमूलफलानि च। मेध्यवृक्षोद्भवान्यद्यात्स्नेहांश्चकलसम्भवान् ॥ १३ ॥ (१२)

(स्थलज + ग्रीदक-शाकानि) भूमि ग्रीर जल में उत्पन्न शाकों को (मेध्यवृक्ष + उद्भवानि पुष्प-मूल-फलानि) पितत्र वृक्षों से उत्पन्न होने वाले फूल, कन्दमूल ग्रीर फलों को (च) ग्रीर (फलसभवान् स्नेहान्) फलों से प्राप्त होने वाले रसों, तैलों या ग्रकों को (ग्रद्यात्) खाये।। १३।।

आन्त्रश्रीत्जनाः भक्ष्य पदार्थौ का विधान ४। ५-१०, २४-२५ में भी द्रष्टन्य है।

ग्रभक्ष्य पदार्थ---

### वर्जयेन्मधु मांसं च भौमानि कवकानि च। मूस्तृणं शिग्नुकं चंव श्लेष्मातकफलानि च।। १४।। (१३)

(मधु) मदकारी मदिरा, भांग म्रादि पदार्थ (मांसम्) सब प्रकार के मांस (च) ग्रीर (भौमानि कवकानि) भूमि में उत्पन्न होने वाले कवक = छत्राक = कुकुरमुत्ता (च) ग्रीर (भूस्तृएएम्) भूतृण नामक [=शरवाएा] शाकविशेष, (शिग्रुकम्) सफेद सहिजन (च) ग्रीर (श्लेष्मातकफलानि) लिसौड़े के फल (वर्जयेत्) इन्हें भोजन में वर्जित रखे ग्रर्थात् न खाये।। १४।।

अर्जुट्यो ट्याः (१) यहां मधुका स्रयं 'मद्य स्रयत् नशा करने वाले मदिरा, भांग ब्रादि पदार्थं' है। मांस के साथ पिटत 'मधु' शब्द का अर्थं 'मदिरा' होता है। 'शहद' अर्थं इसलिए ग्रहण नहीं किया जा सकता क्यों कि मनु ने उसे भक्ष्य (२।४) माना है। प्रमाणयुक्त स्रयंविवेचन २।१५२ [२।१७७] में देखिए।

(२) स्रभक्ष्य पदार्थों का वर्णन ४। ४ तथा २। १७७ में भी है। इन पदार्थों को सभी स्राश्रमवासियों के लिए स्रभक्ष्य माना है।

त्यजेदाश्वयुजे मासि मुःयन्नं पूर्वसञ्चितम् । जीर्णानि चेव वासांसि शाकमूलफलानि च ॥ १५ ॥ (१४)

(पूर्वसंचितं मुन्यन्नम्) पहले इकट्ठे किये हुए नीवार ग्रादि मुनि-ग्रन्नों को (च) ग्रीर (जीर्णानि वासांसि) पुराने वस्त्रों को (च) ग्रीर (शाक-मूल-फलानि) पूर्वसंचित शाक, कन्दमूल, फलों को (ग्राश्वयुजे मासि त्यजेत्) ग्राह्यिन के महीने में छोड़ देवे ग्रर्थात् नये ग्रह्ण करे।। १५।। वानप्रस्थ ग्रामोत्पन्न पदार्थं न खाये—

> न फालकृष्टमश्नीयादुत्सृष्टमपि केनचित्। न ग्रामजातान्यार्तोऽपि मूलानि च फलानि च ॥ १६॥ (१४)

(फालकृष्टम्) हल से जोती हुई भूमि में उत्पन्न पदार्थों को (केनचित् उत्सृष्टम् + ग्रिप) किसी के द्वारा दिये जाने पर भी (च) ग्रीर (ग्रामजातानि मूलानि च फलानि) ग्राम में उत्पन्न किये गये मूल ग्रीर फलों को (ग्राक्तः + ग्रिप न ग्रश्नीयात्) भूल से पीडित होते हुए भी न खाये।। १६।।

अद्भुष्टि दिन्द : वानप्रस्थ के लिए प्रामोत्पन्न वस्तुभों के निषेध में कारण—वनस्थ के लिए ग्रामोत्पन्न वस्तुभों का निषेध इसलिए है कि उसकी गृहस्थ सहरा सुखासित में प्रवृत्ति न हो। इस श्लोक का सम्बन्ध २६ वें से है, जो इस श्लोक के निषेध का कारणरूप वर्णन है। विशेष समीक्षा २६ वें श्लोक के अनुशीलन में देखिए।

म्राग्निपश्वाशानो वा स्यात्कालपश्वभुगेव वा। महमकुट्टो भवेद्वाञ्चिप दन्तोलूसलिकोऽपि वा।। १७।।

वानप्रस्थ (ग्रन्निपक्व + ग्रशनः) ग्रग्नि में पकाकर खाने वाला हो (वा) ग्रथवा (कालपक्वभुक् + एव) समय पर स्वयं पके फल ग्रादि को खाने वाला (स्यात्) हो (वा) या (ग्रद्मकुट्टः) पत्थर से कूटकर खाने वाला (वा) ग्रथवा (दन्त + उलूखलिकः + ग्रिप भवेत्) दांतों से चवाकर या ऊखल में कूटकर खाने वाला हो ॥ १७ ॥

सद्यः प्रकालको वा स्यान्माससम्बद्यिकोऽपि वा। वण्मासनिषयो वा स्यात्समानिषय एव वा।। १८।।

वान्प्रस्य (सद्यः प्रक्षालकः) एक दिन के लिए (वा) ग्रयवा (माससंचियकः

स्यात्) एक मास तक संचय करके रखने वाला (वा) ग्रथवा (वण्मासनिचयः) छः महीने तक संचयकरके रखने वाला (वा) या (समानिचयः एव) एक वर्ष तक संचय करके रखने वाला (स्यात्) होवे ॥ १८॥

#### नक्तं चान्नं समझ्नीयाद्दिवा वाऽऽहृत्य शक्तितः । चतुर्यकालिको वा स्यात्स्याद्वाप्यष्टमकालिकः ॥ १६ ॥

(शक्तित: प्रन्नम् प्राहृत्य) यथाशक्ति ग्रन्न लाकर (नक्तं वा दिवा समक्नीयात्) रात या दिन में खाये (वा) वा (चतुर्थंकालिकः) चौथे पहर में खाये (वा) ग्रथवा (ग्रय्टमकालिकः स्यात्) ग्राठ पहर में एक बार ही खाये ।। १६ ।।

#### चान्द्रायएविषानैर्वा शुक्लकुष्णे च वर्तयेत्। पक्षान्तयोर्काऽप्यक्तीयाद्यवाग् वविषतां सकृत्।। २०॥

(वा) प्रथवा (शुक्त-कृष्णो) शुक्तपक्ष ग्रीर कृष्णपक्ष में (चान्द्रायणविधानैः वर्तयेत्) चान्द्रायण व्रत के श्रनुसार लाये [११।२१६] (वा) ग्रथवा (पक्षान्तयोः क्विधितां यवागूं सकृत् ग्रश्नीयात्) दोनों पक्षों के ग्रन्त में पकी हुई स्रप्सी को एक-एक बार ही खाये।।२०।।

#### पुष्पमूलफलैर्वाऽपि केवलैर्वेतंग्रेस्सदा । कालपक्वैः स्वयंशीर्णेर्वेज्ञानसमते स्थितः ॥ २१ ॥

(स्रिप वा) स्रथवा (वैलानसमते स्थितः) वानप्रस्थ स्राश्रम में स्थित व्यक्ति (कालपक्वैः स्वयंशीर्गोः) स्रपने स्राप निश्चित समय पर पके हुए स्रौर स्वयं टूटकर गिरे हुए (केवलैं: पुष्पमूलफलैं: सदा वर्तयेत्) केवल फूल, कन्दमूल झौर फलों से ही सदा निर्वाह करे॥ २१॥

विविध तपस्याम्रों का विधान-

भूमौ विपरिवर्तेत तिष्ठेद्वा प्रथवैदिनस् । स्यानासनाभ्यां विहरेत्सवनेषुप्रयन्नपः ॥ २२ ॥

(भूमौ विपरिवर्तेत) भूमि पर लेटे (वा) अथवा (दिनं प्रपद्दैः तिष्ठेत्) दिन में कुछ समय पैरों पर खड़ा रहे (स्थान + ग्रासनाम्याम्) कभो ग्रासन पर बैठकर कभी उठकर (सवनेषु ग्रपः उपयन्) प्रातः, सायं, दोपहर कालों में स्नान करता हुग्रा (विह्रेत्) श्रपना समय बिताये।। २२॥

### ग्रीष्मे पञ्चतपास्तु स्याद्वर्षास्वभ्रावकाशिकः । न्नाद्रवासास्तु हेमन्ते क्रमशो वर्षयंस्तपः ॥ २३ ॥

(क्रमशः तपः वर्धयन्) वानप्रस्थी क्रमशः ग्रपने तप को बढ़ाता हुग्ना (ग्रीब्मे पञ्च तपाः तु स्यात्) ग्रीब्म ऋतु में पञ्चाविनयों में तपे (वर्षासु मञ्च-ग्रवकाशिकः) वर्षा ऋतु में बरसात में नग्न होकर बैठे (हेमन्ते श्राद्रवासा तु) हेमन्त ऋतु में गीले कपड़े धारण कर रखे॥ २३॥

#### उपस्पृत्रंस्त्रिषवएां पितृन्वेवात्रच तर्पयेत्। तपत्रचरंत्रचोग्रतरं शोषयेव् वेहमात्मनः॥ २४॥

(त्रिषवराम् उपस्पृशन्) तीनों कालों में स्नान करके (पितृन् च देवान् तर्पयेत्) पितरों ग्रौर देवताग्रों का तर्पण करे (च) ग्रौर (उग्रतर तपं चरन् ग्रात्मनः देहं शोषयेत्) कडोर तपस्या करते हुए ग्रपने शरीर को मुखाये ॥ २४॥

#### भ्रग्नीनात्मनि वैतानान्समारोप्य यथाविधि । भ्रनग्निरनिकेतः स्यान्मुनिर्मृलफलाशनः ॥ २५ ॥

(यथाविधि वैतानान् अग्नीन् + आत्मिन समारोप्य) विधि-अनुसार वैतान सम्बन्धी ग्रग्नियों को अपनी ग्रात्मा में रखकर ग्रथीत् कठिन तपस्या से वानप्रस्थ की सिद्धि पाकर (ग्रनिनः) ग्रग्नियों को त्यागकर-पकाने की क्रिया को छोड़ कर (ग्रनिकेतः) गृह को त्यागकर (मुनिः) मौन धारण करके (मूल-फल + ग्रशनः स्यात्) मूल, फल न्नाकर रहे ॥ २४ ॥

अर्जुर्शोत्अन् : १७ से २५ तक के श्लोक निम्न 'ग्राधारों' के ग्राधार पर प्रक्षिप्त हैं—

- १. प्रसंगिबरोध—(१) यहां पूर्वापर प्रसंग वानप्रस्थी के भक्ष्याभक्ष्य सम्बन्धी विधानों का है। ये श्लोक उस प्रसंग से भिन्न तथा क्रमभञ्जक रूप में हैं। १३ वें श्लोक से वा । प्रस्थ के भक्ष्याभक्ष्य का प्रसंग शुरू किया था। १४-१६ श्लोकों में वानप्रस्थी के लिए ग्रभक्ष्य सम्बन्धी विधान विहित करते हुए १६ वें में पीड़ित श्रवस्था में भी ग्राम्य भक्ष्य पद थाँ को न खाने का विधान है, ग्रीर २६ वें में ग्राम्य पदार्थों को क्यों नहीं खाना चाहिए उसका कारण बताया है। इस प्रकार भक्ष्याभक्ष्य के प्रसंग का पूर्ण हो जाने का संकेत मिलता है। प्रसंग के बाद तत्सम्बन्धी विकल्प होते हैं। वह विकल्प २७ वें में दिया है। इस वर्णन त होने पर ग्रात्तं —पीड़ित ग्रवस्था में वनवासियों से भिक्षा लाने की छूट है। इस वर्णन से यह ज्ञात होता है कि १६ वें के बाद उसके कारण को स्पष्ट करने वाला २६ वाँ तथा भक्ष्याभक्ष्य प्रसंग से सम्बद्ध विकल्प का वर्णन करने वाला २७ वाँ श्लोक होना चाहिए। बीच में इन श्लोकों ने उनके क्रम को भंग कर दिया है। इन श्लोकों में खाने के प्रकार [१७], संचय के विधान [१८], पुन: भक्ष्यपदार्थों का विधान [१६—२१], हठीय तपस्या [२२-२४] ग्रादि बातों के वर्णन से २६—२७ वें श्लोकों का क्रम भंग हो गया है।
- (२) वानप्रस्थ के लिए भक्ष्य-पदार्थों का वर्णन १३ वें क्लोक में किया है। भक्ष्य सम्बन्धी स्रावश्यक वर्णन पूरा करके १४-१६ में स्रभक्ष्य-सम्बन्धी विधानों का वर्णन

है। इससे यह संकेत मिलता है कि मनु को भक्ष्यसम्बन्धी जितना वर्णन स्रभीष्ट था, वह १३ वें में ही पूर्ण कर दिया, तभी उसके बाद सन्य विधानों का वर्णन शुरू किया है। १६-२१ स्रौर २५ इलोकों में पुन: भक्ष्य-सम्बन्धी प्रसंग स्रौर वह भी १३ वें से कुछ स्रंशों में मिलता-जुलता नये सिरे से प्रारम्भ है। एक ही प्रसंग में, एक प्रसंग समाप्त हों। के बाद पुन: उन्हीं वातों का नये सिरे से प्रसंग प्रारम्भ करना स्रप्रासंगिक है, स्रतः यह प्रसंगविरुद्ध है।

- (३) इसी प्रकार धान्यादि के संचय की चर्चा १५ वें में वर्णित है। बीच में ग्रन्थ विधान होकर पुनः १८ वें में संचय की चर्चा उठाना भी ग्रप्रासंगिक है ग्रीर यह इसे प्रक्षिप्त सिद्ध करता है।
- २. **ग्रन्तिवरोध**—इस प्रसंग के सभी क्लोकों का मनुकी पूर्वमान्यताग्रों से विरोध है—
- (१) १८-१६ वें क्लोकों में एकदिन, एक मास, छः मास ग्रीर एक वर्ष तक धान्यादि संचय के विकल्प दिए हैं, जबिक १५ वें में वर्षभरतक धान्यादि संचय रखने का संकेत है। ११ वें में वसन्त ग्रीर कारद्ऋतु में ग्रन्नों को संचय करने का कथन है। इस प्रकार संचय-सम्बन्धी संकेत पहले देने के पश्चात् पुनः १८ वें क्लोक में संचय-सम्बन्धी व्यवस्था की ग्रावक्यकता भी नहीं है, ग्रीर यह भिन्नता पूर्व क्लोकों से विद्य है। ग्रन्न-संग्रह में यह व्यवस्था लागू भी नहीं हो सकती। यतो हि नीवार ग्रादि ग्रन्न तो ऋतु-विशेष के समय ही उपलब्ध हो सकते हैं।
- (२) १६ वें में भोजन के चार समय दिये हैं, जबिक ७, १२ इलोकों से यह स्पष्ट विधान है कि बिल ग्रादि निकालकर यज्ञों के बाद भोजन करें। १६ वें इलोक में जो विधान किया है, यह कोई विधान ही नहीं बनता। दिन में चार बार खाना है तो व्यक्ति ग्रपनी इच्छा से कभी भी खा सकता है। इस विधान से कोई नियम ही नहीं बनता। २० वें में ग्रमावस्या-पूणिमा के दिन केवल एक बार लप्सी खाने का बन्धन है, जबिक पूर्व इलोकों की व्यवस्थाओं में ऐसा कोई बन्धन न होकर विभिन्न पदार्थों को खाने की छूट है [५, ७, १२, १३]।
- (३) २२-२५ क्लोकों में हठयुक्त तपस्या का विधान करते हुए घरीर को सुख़ाने के लिए कहा है। यह विधान मनुसम्मत नहीं हैं, क्योंकि मनु इसको तप ही नहीं मानते। मनु ने तो प्राणायाम, वेदाध्ययन, जितेन्द्रियता ग्रादि को ही तप माना है। [२। १३६ (१६४), १४१ (१६६), १४२ (१६७), १४० (१७४), ६। ७०—७२]। इसके साथ-साथ मनु ने ऐसे तप का ग्रादेश दिया है जिससे शरीर का क्षय या हानि न हो [२। ७४ (१००)]—"ग्रक्षिण्वन् योगतः तनुम्।"
- (४) २४ वें क्लोक में वानप्रस्थी को पितरों के तर्पण के लिए कहा है। गुर्ता तरें के तर्पण की मान्यता मनुविरुद्ध है। इसके लिए देखिए ३। ११६ से २५४ क्लोको प

'अन्तर्विरोध' शीर्षक आधार। इस प्रकार इन अन्तर्विरोधों के आधार पर ये सभी इलोक प्रक्षिप्त हैं।

३. पुनरुक्ति-एक ही प्रसंग में कुछ बातें पुन: कही गई हैं, जिनकी ग्रावश्यकता नहीं थी - (१) १३ वें में वानप्रस्थी को फल-मूल ग्रादि खाने का विधान कर दिया है, किन्तु इस प्रसंग में २१ वें ग्रीर २५ वें में पुनः वही विघान कर दिया । (२) २-३ में गृह को त्यागने का कथन कर दिया है, किन्तु २५ वें में फिर 'ग्रनिकेत: स्यातृ' कहकर गृह-त्याग का विधान किया है। इन पुनक्षितयों से यह ज्ञात होता है कि इन क्लोकों का यह प्रसंग किसी अन्य द्वारा रचित है।

सांसारिक सुलों में स्रासिकत न रखते हुए ब्रह्मचर्य का पालन करे—

अप्रयत्नः सुखार्थेषु ब्रह्मचारी घराशयः। शरणेष्वमभइचेत्र वक्षप्रलनिकेतनः ॥ २६ ॥ (१६)

(सुखार्थेषु अप्रयत्नः) शरीर के सुख के लिए प्रतिप्रयत्न न करे, किन्तू (ब्रह्मचारी) ब्रह्मचारी प्रथीत् प्रवनी स्त्री साथ हो तथापि उससे विषयचेष्टा लुख न करे (धराशय:) भूमि में सोवे (शरणेष् + ग्रमम: + च + एव) ग्रपने वा स्थकीय पदार्थों में ममता न करे (वृक्षमूलनिकेतनः) वृक्ष के मूल में बसे ।। ।। २६ ।। (स॰ प्र॰ १२५)

अर्जुटारील्डनः २६ वें इलोक की संगति का त्रिवेधन-इस क्लोक की सगित १६ वें से है। उसमें सभी धामोत्पन्न पदार्थों का ग्रहण न करने का ग्रादेश है, चाहे कोई भेंट के रूप में भी लाया हो। इस श्लोक में उसका कारण प्रदर्शित है कि वनस्य को सूल-सूविधायों में ध्यान नहीं लगाना चाहिए। तभी वह मोह-ममता से छुटकारा प्राप्त कर सकता है। ऐसा न करने पर विषयों की स्रोर प्रवृत्ति बढ़ती है। सन्यासी के प्रसंग में इस बात को दूसरे प्रकार से स्पष्ट किया है - भेक्षे प्रसक्तो हि यतिविधयेष्विप सम्जिति (६। ४४)

ग्रथात्-भिक्षा के लालच में मन रखने वाला संन्यासी विषयों में भी फंस जाता है। यही धारणा १६ स्रौर २६ वें क्लो**ों के मूल में** है। तपस्वियों के घरों से भिक्षा का ग्रहण---

> ्तापसेष्वेयः वित्रेषु यात्रिकं भेक्षमाहरेत्। गृहनेथिषु जान्येषु द्विजेषु वनवासिषु॥२७॥ (१७)

[ग्रथवा](तापसेषु + एव विप्रेषु) जो जंगल में पढ़ाने ग्रौर योगाप्यास करने हारे तपस्वी, धर्मातमा विद्वान लोग रहते हो (ग्रन्येषु गृहमेधिषु द्विजेषु ननवासिषु) जो कि गृहस्थ वा नानप्रस्थ वनवासी हों, उनके घरों में से ही ्र (मैक्यम् म प्राहरेत्) भिक्षा ग्रहण करे ।। २७ ।। (सं वि १६१) - १६ (यात्रिकम्) जीवनयात्रा चलाने योग्यः

#### ग्रामाबाहृत्य वाऽइनीयावष्टी ग्रासान्वने वसन्। प्रतिगृह्य पुटेनैव पारिंगना शकलेन वा।। २८।।

(वने वसन्) वन में रहते हुए [यदि वन में भिक्षा न मिले तो] (ग्रामात्) गांव से (पुटेन पाणिना वा शकलेन प्रतिगृह्य) दोनों हाथ अथवा सकोरा इनमें ग्रह्ण करके (ब्राहृत्य) भिक्षा लाकर (ब्रष्टौ ग्रासान् श्रद्भीयात्) केवल ब्राठ ग्रास [ == मुंह] भोजन करे॥ २ = ।:

### अन्त्राधीत्जनः यह २५ वाँ श्लोक निम्न ग्राधार पर प्रक्षिप्त है-

१ प्रन्तिरोध— १६ वें बलोक में पीड़ित ग्रवस्था में भी वानप्रस्थ को गांव का ग्रन्न, फल ग्रादि लेने का स्पष्ट शब्दों में निषेध है। इस ब्लोक में विकल्प रूप में गांव से भिक्षा प्राप्त करने का कथन करना उस ब्लोक के विरुद्ध है। २७ वें ब्लोक में वानप्रस्थी को विकल्प में भिक्षा का विधान किया है। वहां भी केवल वनवासी वानप्रस्थ ग्रादि द्विजों के यहां से भिक्षा लेने का कथन है— "तापसेष्वेव विश्रेषु " विवास से भी गांव की भिक्षा का निषेध हैं।

धात्मशुद्धि के लिए वेदमन्त्रों का मनन-चिन्तन-

### एताश्चान्याश्च सेवेत बीक्षा विप्रो वने वसन् । विविधाश्चौपनिषदीरात्मसंसिद्धये श्रुतीः ॥ २६ ॥ (१८)

(वने वसन्) इस प्रकार वन में बसता हुआ (एता: च + अन्या: दीक्षा: सेवेत) इन और अन्य दीक्षाओं का सेवन करे (च) और (आत्मसंसिद्धये) आत्मा तथा परमात्मा के ज्ञान के लिए (विविधा: औपनिषदी: श्रुती:) नाना प्रकार की उपनिषद् अर्थात् ज्ञान और उपासना-विधायक श्रुतियों के अर्थों का विवार कियाकरे।। २६।। (सं० वि० १६१)

अस्तु हारित्रनाः यहां उपनिषद् से 'पुस्तकविशेष' ग्रथं ग्राभिप्रेत नहीं ग्रापितु 'उपनिषद् विद्या' से ग्राभिप्राय है।

### ऋषिमित्रीह्मणैश्चेव गृहस्यैरेव सेविताः। विद्यातपोविवृद्धचर्यं शरीरस्य च शुद्धये ॥ ३०॥ (१६)

(ऋषिभिः ब्राह्मगैः गृहस्यैः एव) ऋषियों, ब्राह्मणों घीर गृहस्यों ने भी (विद्या मत्यः विवृद्धध्यम्) विद्या ग्रीर तप की वृद्धि के लिए (व) ग्रीर (शरीरस्य शुद्धये) शरीर की शुद्धि के लिए (सेविताः) इन दीक्षाग्रों ग्रीर श्रुतियों [६। २६] का सेवन किया है।। ३०।।

#### अपराजितां वाऽऽस्थाय व्रजेद्दिशमजिह्यगः। स्रानिपाताच्छरीरस्य युक्तो वार्यनिलाशनः।। ३१॥

(शरीरस्य म्रानिपातात्) शरीर छूटने तक (वारि + म्रानिल + म्रशनः) जल कौर वायुका भक्षण करके रहता हुम्रा (युक्तः) योगसाधना में तत्पर रहकर (ग्रपराजितां दिशम् ग्रास्थाय) ग्रपराजित दिशा में स्थित होकर प्रथित् मृत्यु ग्रवस्था ग्राने पर (म्रजिहागः व्रजेत्) शान्त-भाव से शरीर त्याग दे॥ ३१॥

#### म्रासां महिवचर्यागां त्यक्त्वाऽन्यतमया तनुम्। वीतज्ञोकमयो वित्रो ब्रह्मलोके महीयते ॥ ३२ ॥

(श्रासां महर्षिचर्याणाम् श्रन्यतमया तनु त्यक्त्वा) इन महर्षियों की दिनचर्याश्रों का पालन करते हुए किसी एक दिनचर्या के श्रनुसार शरीर को छोड़ने से (वीतशोकभयः वित्रः) शोक श्रौर भय से रिहत हुआ विद्वान् (ब्रह्मलोके महीयते) मुक्ति में जाकर श्रानन्द पाता है।। ३२।।

आनुर्धी त्उन् : ३१-३२ क्लोक निम्न ग्राघारों के ग्रनुसार प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं —

- १. प्रसङ्गिवरोष—मनु ने ३३ वें श्लोक में वानप्रस्थ के पश्चात् संन्यास लेने का विधान करते समय "बनेषु च विहृत्य एवम्" पदों का प्रयोग किया है। इस प्रकार 'वनों में विहार करके' इस निरन्तरता-बोधक क्रिया से यह स्पष्ट संकेत मिलता है कि इस श्लोक का प्रसङ्ग या सम्बन्य ३० वें से जुड़ा हुआ है और बीच में समाप्ति-सूचक कोई वर्णन स्रमीष्ट नहीं है। ३१-३२ श्लोकों में वानप्रस्थ में रहते हुए शरीर त्याग करना, और उसका फलप्रदर्शन उक्त प्रयोग से सङ्गत सिद्ध नहीं होता। स्रतः प्रसङ्ग-वर्णन-सम्बद्धता को भङ्ग करने के कारण ये दोनां श्लोक प्रसङ्गविरुद्ध प्रक्षेत्र हैं।
- २. श्रन्तिवरोध—(१) ३१ वें श्लोक में वानप्रस्थी को केवल जल-वायु पर रहने के लिए कथन करना ६। ४, ७, ११, १२, श्लोकों के विरुद्ध है। इनमें ग्रनेक मध्य-पदार्थों का विधान है। (२) ३१ वें श्लोक में ग्रौर ३२ वें श्लोक में व्यक्ति को मृत्युपर्यन्त वानप्रस्थी बने रहने का संकेत दिया है। यह ३३-३४ श्लोकों के विरुद्ध है। क्योंकि मनु ने निश्चित समयानुसार ग्राश्रम परिवर्तन का विधान किया है ग्रौर उसे सभी के लिए ग्रावश्यक माना है। (३) ३१ वें श्लोक में 'ग्रपराजित दिशा' में जाने का वर्णन मनु-प्रोक्त सिद्ध नहीं होता। यतोहि मनु तो केवल मुक्ति या ब्रह्म की शरण में जाने का कथन करते हैं [६।८१, ८५. ४। २६०, १२।११६, १२५]। इस प्रकार की शब्दावली का प्रयोग उनके वर्णन में नहीं गिलता।

## (संन्यास-धर्म-विषय)

#### [६।३३ से ६। ८४ तक]

संन्यास ग्रहण का विधान----

वनेषु च विहृत्येवं तृतीयं भागमायुषः। चतुर्यमायुषोभागंत्यक्त्वा सङ्गान्यरिवजेत्।। ३३ ॥ (२०)

(एवं वनेषु स्रायुषः तृतीयं भागं विहृत्य) इस प्रकार जंगलों में स्रायु का तीसरा भाग स्रर्थात् स्रधिक से स्रधिक पच्चीस वर्ष स्रथवा न्यून से न्यून बारह वर्ष तक विहार करके (स्रायुषः चतुर्थं भागम्) स्रायु के चौथे भाग स्रर्थात् सत्तर वर्ष के पश्चात् (संगान् त्यक्त्वा) सव मोह स्रादि संगों को छोड़ कर (परित्रजेत्) परिव्राजक स्रर्थात् संन्यासी हो जावे ॥ ३३ ॥

(सं० वि० १६८)

"इस प्रकार वन में ग्रायुका तीसरा भाग ग्रर्थात् पचासवें वर्ष से पचहत्तरवें वर्ष पर्यन्त वानप्रस्थ होके ग्रायुके चौथे भागमें संगों को छोड़ के परिवाट् ग्रर्थात् सन्यासी होजावें"। (स॰ प्र०१२६)

आनुर्धि ट्यन्तः 'परिवाजक' की व्युत्पत्ति—परिवजन करने से ग्रिभिन्नाय परिवाजक ग्रथीत् संन्यासी होने से हैं। 'परिवजित-इति परिवाजकः' — जो सांसारिक एषणाग्रों को त्यागकर लोकोपकार के लिए विचरण करे, वह परिवाजक ग्रयीत् संन्यासी होता है। संन्यासी की परिभाषा ऋषि दयानन्द ने निम्न प्रकार की है—

"संन्यास-संस्कार उसको कहते हैं कि जो मोहादि ग्रावरण, पक्षपात छोड़के, विरक्त होकर सब पृथिवी में परोपकारायं विचरे ग्रर्थात् "सम्यङ् न्यस्यन्त्यशर्माचरणानि येन वा सम्यङ् नित्यं संस्कर्मस्वास्ते उपविश्वति स्थिरीमवित येन स, संन्यासो विद्यते यस्य स संन्यासी।" (सं० वि० संन्यास प्रकरण)

> आश्रमादाश्रमं गत्वा हुत्रहोमो जितेन्द्रियः। मिश्राबलिपरिश्रान्तः प्रवजन्त्रेत्य वर्षते॥ ३४॥

(हुतहोमः) जिसने सदा यज्ञ किये हैं ऐसा (भिक्षाबलि-परिश्वान्तः) किया ग्रीर बलिवैश्वदेव यज्ञ से थका हुमा अर्थात् जो सदा से इन कर्मों को निभाा ग्रा रहा है (जिलेन्द्रियः) जिलेन्द्रिय द्विज (ग्राश्रमात् + ग्राश्रमं गत्वा) क्रमशः एक आश्रम से दूसरे ग्राश्रम में जाकर (प्रवृजन्) संन्यास लेकर (प्रेस्य वर्षते) मरकर परजन्म में उन्तित को हो प्राप्त करता है ॥ ३४॥

#### ऋरणानि त्रीण्यपाकृत्य मनो मोक्षे निवेशयेत्। त्रनपाकृत्य मोक्षं तु सेवमानो व्रजत्यधः॥३५॥

(त्रीणि ऋणानि ग्रपाकृत्य) तीन ऋणों—ऋषि-ऋण, देवऋण, और पितृऋण को चुकाकर (मनः मोक्षे निवेशयेत्) मन को मोक्ष में लगाये (ग्रनपाकृत्य तु) ऋणों को न चुकाकर (मोक्षं सेवमानः) मोक्ष को चाहने वाला व्यक्ति (ग्रघः व्रजित) ग्रधोगित को प्राप्त करता है।। ३५।।

अरन्द्र्राहेट्जन्द : ३४-३५ श्लोक निम्न ग्राधार पर प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं - ३४ वां श्लोक पुनरुक्त है, क्योंकि ३३ वें में जो क्रम बताया है उसका विकल्प ३८ वां श्लोक है।

१. श्रन्तिविशेष—इस इलोक में पूर्व के तीन श्राश्रमों के पालन किये बिना मोक्षप्राप्ति की इच्छा करने वाले की श्रधोगित कही है। यह मान्यता मनुविरुद्ध है। मनु ने ६। दन में सभी श्राश्रमों को परम गित देने वाला कहा है, फिर श्रघोगित दायक कहना उसके विरुद्ध है। (२) ६। ३ द-४१ श्लोकों में गृहस्थ से सीधा संन्यास लेने का कथन है, यह श्लोक उसके भी विरुद्ध है। (३) इसी प्रकार २। २४४ में ब्रह्मचर्याश्रम में रहते हुए ही ब्रह्मप्राप्ति होना स्वीकार किया है। इस श्लोक में तीन श्राश्रमों के बिना मोक्ष-प्राप्ति की इच्छा करने पर श्रथोगित की प्राप्ति कहना उसके भी विरुद्ध है।

### म्रघीत्य विधिवद्वेदान्युत्रांश्चोत्पाद्य धर्मतः । इष्ट्या च शक्तितो यज्ञैमंनो मोक्षे निवेशयेत् ॥ ३६ ॥ (२१)

(विधिवत् वेदान् ग्रघीत्य) विधिपूर्वक ब्रह्मचर्याश्रम से सब वेदों को पढ़कर (धर्मतः पुत्रान् च उत्पाद्य) ग्रौर ग्रहाश्रमी होकर, धर्म से पुत्रोत्पत्ति कर (शक्तितः यजैः इष्ट्वा) वान ग्रस्थ में सामर्थ्य के ग्रनुसार यज्ञ करके (मोक्षे मनः निवेशयेत्) मोक्ष में ग्रर्थात् संन्यासाश्रम में मन को लगाये ॥ इद्या (सं० वि० १६८)

#### मनधीत्य द्विजो वेदार्ननृत्याद्य तथा सुतान्। मनिष्ट्वा चेत्र यजैदव मोक्षमिन्छन्त्रजत्यघः॥३७॥

(द्विजः) द्विज (त्रेदान् अन्धीत्य) वेदों को न पढ़कर (तथा सुतान् ग्रन् + उत्पाद्य) तथा पुत्रोत्पत्ति न करके (च) ग्रीर (यज्ञैः ग्रनिष्ट्वा) यज्ञों को न करके (मोक्षम् + इच्छन्) मोक्ष [संन्यास्] चाहता हुम्रा (ग्रधः व्रजति) ग्रधोगति को प्राप्त करता है ।:३७॥

- , अनुश्रीत्उन: ३७ वा श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षित है-
- १. भ्रन्सविरोध—'पूर्व तीनों श्राक्षमों के पालन के बिना मोक्ष की इच्छा करने से 'ग्रधोगितः की प्राप्ति कहना' मनु की मान्यताग्रों के विरुद्ध है। इसके लिए ६। ३५ वें इलोक पर 'ग्रन्तिवरोध' शीर्षक समीक्षा देखिए।

परमात्मा-प्राप्ति हेतु गृहाश्रम से भी संन्यास ले सकता है-

प्राजापत्यां निरूप्येष्टि सर्ववेदसदक्षिणाम् । म्रात्मन्यग्नीन्समारोप्य बाह्मणः प्रवजेदु गृहात् ॥ ३८ ॥ (२२)

(प्राजापत्यां सर्वेवेदसदक्षिणाम् इिष्टं निरूप्य) प्रजापित परमात्मा की प्राप्ति के निमित्त प्राजापत्येष्टि कि जिसमें यज्ञोपवीत ग्रौर शिखा का त्याग किया जाता है (ग्रग्नोन् ग्रात्मिन समारोप्य) ग्राहवनीय, गाईपत्य ग्रीर दाक्षिणात्य सज्ञक ग्रग्नियों को ग्रात्मा में समारोपित करके (ब्राह्मणः गृहात् प्रव्रजेत्) ब्राह्मण गृहाश्रम से ही सन्यास लेवे ॥ ३८॥ (सं० वि० १६८)

"प्रजापित श्रयीत् परमात्मा की प्राप्ति के अर्थ इिष्ट श्रयीत् यज्ञ करके उसमें यज्ञादि शिखाचिह्नों को छोड़ श्राहवनीयादि पांच अग्तियों को, प्राण, ग्रपान, व्यान, उदान श्रीर समान इन पांच प्राणों में श्रारोपण करके बाह्मण ब्रह्मवित् घर से निकलकर संन्यासी हो जावे।। ३६॥"

(स॰ प्र॰ १२८)

अद्भार हिं। उसमें वैराग्य के संस्कार उत्पन्न होने लगते हैं।

किन्तु विशेष स्थिति में सीधे ब्रह्मचर्य श्रीर गृहस्थ से भी संन्य।स लेने का विधान ३६-४१ श्लोकों में किया है। जब व्यक्ति 'काम' ग्रादि विकारों पर नियंत्रण कर लेता है श्रीर पूर्ण वैरागी बन जाता है, तो उस स्थिति में वानप्रस्थ से पूर्व भी संन्यास ग्रहण कर सकता है, श्रन्यथा नहीं [देखिए ६।४१ पर श्रनुशीलन]। इन सभी श्लोकों में ये भाव स्पष्ट किये गये हैं।

इस प्रकार ३८-४१ श्लोक वैकल्पिक विशेष विधान हैं, इस कारण ६।३३ से इनका विरोध नहीं ग्राता।

> यो दत्त्वा सर्वभूतेम्यः प्रवजत्यभयं गृहात्। यस्य तेनोमया लोका भवन्ति बह्यवादिनः ॥ ३६॥ (२३)

(यः सर्वभूतेम्यः श्रभयं दत्त्वा) जो पुरुष सब प्राणियों को अभयदान सत्योपदेश देकर (गृहात् प्रवजिति) गृहाश्रम से हो संन्यास ग्रहण कर लेता है (तस्य ब्रह्मवादिनः तेजोमया लोकाः भवन्ति) उस ब्रह्मवादी वेदोकत सत्योपदेशक संन्यासी को मोक्ष-जोक श्रीरु सब लोक-लोकान्तर तेजोमय (ज्ञान से प्रकाशमय) हो जाते हैं ॥ ३६ ॥ (सं० वि० १६६)

''जो सब भूत प्राणिमात्र को अभयदान देकर, घर से निकलके संन्यासी होता है, उस ब्रह्मवादी श्रर्यात् परमेश्वर-प्रकाशित वेदोक्त धर्म श्रादि विद्याओं के उपदेश करने वाले संन्यासी के लिए प्रकाशमय अर्थात् मुक्ति का आनन्दस्वरूपलोक प्राप्त होता है।'' (स० प्र०१२६)

अप्रन्य श्री त्उन्य : संन्यासी हारा ग्रमयदान — संन्यासी में सब प्राणियों के प्रति निर्वेरता होती है, इस कारण वह सबकी ग्रभयदान देता है। यह ग्रभयदान की प्रतिज्ञा बाह्मणग्रन्थों में भी इसी प्रकार विहित है —

"पुत्रैवणा वित्तं वणा लोकेवणा मया परित्यक्ता, मत्तः सर्वभूतेम्योऽमयमस्तु ।" (शत०१४।६।४)

संसार में सन्तान-प्राप्ति, धन-प्राप्ति, प्रसिद्धि-प्राप्ति की ये तीन इच्छाएं ही प्रधान हैं। जिनके वशीभूत होकर व्यक्ति ईष्यां-द्वेष ग्रादि में फंसता है। इनसे मुक्त होकर ही व्यक्ति वास्तव में संन्यासी बनता है। तब उनसे सब प्राणियों को ग्रभय होता है।

#### यस्मादण्विप मूतानां द्विजान्नोत्पद्यते भयम् । तस्य देहाद्विमुक्तस्य भयं नास्ति कुतक्वन ॥ ४०॥ (२४)

(यस्मात् द्विजात्) जिस द्विज से (भूतानाम् ग्रण् + ग्रिपि भयं न + उत्पद्यते) प्राणियों को थोड़ा-सा भी भय नहीं होता (तस्य) उसको (देहात् विमुक्तस्य) देह से मुक्त होने पर (कुतश्चन भयं न ग्रस्ति) कहीं भी भय नहीं रहता।। ४०।।

वैराग्य होने पर गृहस्थ या ब्रह्मचर्य से सीघा संन्यासब्रहण —

म्रागारादभिनिष्क्रान्तः पवित्रोपचितो मुनिः । समुपोढेषु कामेषु निरपेक्षः परित्रजेत् ॥ ४१ ॥ (२५)

(कामेषु समुपोढेषु निरपेक्षः) जब सब कामों को जीत लेवे श्रीर उनकी ग्रपेक्षा न रहे (पिवत्र + उपिवतः) पिवत्रात्मा श्रीर पितत्रान्तः करण (मुनिः) मननशील हो जावे (श्रागारात् + श्रीभिनिष्क्रान्तः) तभी गृहाश्रम से निकलकर (परित्रजेत्) संन्यासाश्रम का ग्रहण करे श्रथवा ब्रह्मचर्य से ही संन्यास का ग्रहण करलेवे ॥ ४१ ॥ (सं० वि० १६६)

अर न्यू टार्रिटिजना: गृहस्य से संग्यास—३८-४१ श्लोकों में गृहरय से भी संन्यास लेने का वैकल्पिक विधान है। ब्रह्मचर्य या गृहस्य या वानप्रस्थ से सीधा संन्यास लेने का विधान ब्राह्मणप्रन्थों में इसी प्रकार पाया जाता है, किन्तु वह विशेष ग्रवस्था में है। इसे ऋषि दयानन्द ने निम्न प्रकार उद्धत किया है—

''द्वितीय प्रकार—'बदहरेव विश्जेत् तदहरेव प्रव्रजेद् वनाद् वा गृहाद् वा।' यह ब्राह्मण प्रभ्य का वाक्य है। म्रयं — जिस दिन इढ़ वैराग्य प्राप्तहोवे, उसी दिन, चाहे वानप्रस्थ का समय पूराभीन हुम्राहो, म्रथवा वानप्रस्थ म्राश्रम का म्रनुष्ठान न करके ग्रहाश्रम से ही संन्यासाश्रम ग्रहण करे, क्योंकि संन्यास में इढ़ वैराग्य म्रीर यथः यं ज्ञान का होना ही मुख्य कारण है।

#### तृतीय प्रकार--- 'ब्रह्मचर्यादेव प्रव्रजेत्।'

यह भी ब्राह्मण ग्रन्थ का वचन है। यदि पूर्ण ग्रखण्डित ब्रह्मचर्य, सच्चा वैराग्य ग्रीर पूर्ण ज्ञान-विज्ञान को प्राप्त होकर, विषयासिक्त की इच्छा ग्रांत्मा से यथावत् उठ जावे, पक्षपातरिहत होकर सबके उपकार करने की इच्छा होवे, ग्रीर जिसको इद निश्चय हो जावे कि मैं मरणपर्यन्त यथावत् संन्यास धर्म का निर्वाह कर सक्रूंगा, तो वह न गृहाश्रम करे, न वानप्रस्थाश्रम, किन्तु ब्रह्मचर्याश्रम को पूर्ण कर ही के सन्यासाश्रम को ग्रहण कर लेवे।" (सं० वि० सन्यास प्रकरण)

संन्यासी एकाकी विचरण करे-

#### एक एव चरेन्नित्यं सिद्धघर्थमसहायवान् । सिद्धिमेकस्य संपद्यन्न जहाति न हीयते ॥ ४२ ॥ (२६)

(एकस्य सिद्धिम् संपश्यन्) ग्रकेले की ही मुक्ति होती है, इस बात को देखते हुए (सिद्ध्यथंम्) मोअसिद्धि के लिए (असहायवान्) किसी के सहारे या ग्राश्रय की इच्छा से रहित होकर (नित्यम्) सर्वदा (एक:+एव चरेत्) एकाकी ही विचरण करे ग्रथीत् किसी पुत्र-पौत्र, सम्बन्धो, मित्र ग्रादि का ग्राश्रय न ले ग्रौर न उनका साथ करे, इस प्रकार रहने से (न जहाति न हीयते) न वह किसी को छोड़ता है, न उसे कोई छोड़ता है ग्रथित् वह मोइरहित हो जाता है ग्रौर मृत्यु के समय बिछुड़ने के दुःख की भावना समाप्त हो जाती है।। ४२।।

निलिप्त भाव से गांवों में भिक्षा प्रहएा करे-

ग्रनग्निरनिकेतः स्यात् ग्राममन्नार्थमाश्रयेत् । उपेक्षकोऽसंकुमुको मुनिर्भावसमाहितः ॥ ४३ ॥ (२७)

वह सन्यासी (स्निनिः) स्नाहवनीयादि स्निनियों से रहित (स्निकेतः) स्नीर कहीं स्रपना स्वाभिमत घर भी न बांधे (स्निनार्यं सामम् स्नाश्रयेत्) स्नीर सन्त-वस्त्र स्नादि के लिए ग्राम का स्नाश्रय लेवे (उपेक्षकः) बुरे मनुष्यों की उपेक्षा करता (स्नयं कुमुकः) स्नीर स्थिरबुद्धि (मुनिः) मननशील होकर (भावसमाहितः) परमेश्वर में स्वपनी भावना का समाधान करता हुसा

(स्यात्) विचरे।। ४३।। (मं० वि० १६६) क्ष

आनु शिल्डन: 'मनानः' का अमिप्राय-मनान पद के प्रसङ्घ में महर्षि दयानन्द ने जो विशिष्ट टिप्पणी दी है, वह उल्लेखनीय है-

"इसी पद से भ्रान्ति में पड़के संन्यासियों का दाह नहीं करते और संन्यासी लोग भ्रान्त को नहीं छूते। यह पाप संन्यासियों के पीछे लंग गया। यहां श्राहवनीय भ्रादि संज्ञक अग्नियों को छोड़ना है, स्पर्श वा दाहकर्म छोड़ना नहीं है।" (सं० वि० १६६, संन्यास प्रकरण)

(२) प्रचलित टीकाश्रों में 'उपेक्षकः' का अव्यावहारिक, प्रयुक्तियुक्त श्रयं प्रचलित है।

### कपालं वृक्षमूलानि कुचैलमसहायता । समता चैव सर्वे स्मिन्नेतन्मुक्तस्य लक्षणम् ॥ ४४ ॥

(कपालम्) मिट्टी का बर्तन (वृक्षमूलानि) रहने के लिये वृक्षों की जड़ (कुचैलम्) ग्रनाकर्षक वस्त्र या वल्कल (ग्रसहायता) किसी के ग्राध्रित न होना (च) ग्रीर (सर्वस्मिन् समता एव) सबमें समान दृष्टि (एतत्) ये (मुक्तस्य लक्षणम्) मुक्त व्यक्ति के लक्षण हैं॥ ४४॥

### अन्तरातिन्तः ४४ वा श्लोक निम्न ग्राधार पर प्रक्षिप्त है-

- १. प्रसंगिवरोध—(१) यहां संन्यासी या परिव्राजक के लिए विधानों का प्रसंग चल रहा है। 'मुक्त' का न तो यहां पूर्वापर रूप में कोई प्रसङ्ग है ग्रौर न ही कोई चर्चा; ग्रत: इस क्लोक में जो 'मुक्त' का लक्षण दिखाया है, यह प्रसङ्गविरुद्ध होने से प्रक्षिप्त है।
- (२) इस प्रकार के लक्षण जब पूर्वापर प्रसङ्घ से ग्रसम्बद्ध होते हैं, तो प्रसङ्घक्रम की उपयुक्तता की दृष्टि से या तो वे प्रसंग के प्रारम्भ में ही होते हैं, या फिर ग्रन्त में। यों ही कहीं भी उनका वर्णन कर देना उनकी ग्रमौलिकता को प्रकट करता है।

जीवन-मरण के प्रति समद्दि ---

नाभिनन्देत मरणं नाभिनन्देत जीवितम् । कालमेव प्रतीक्षेत निर्देशं मृतको यथा ॥ ४५ ॥ (२८) (न जीवितम् स्रभिनन्देत) न तो ग्रपने जीवन में ग्रानन्द ग्रीर (न

श्चि [प्रचलित ग्रर्थं — लौकिक ग्रग्नियों से रहित, गृह से रहित, शरीर में रोगादि होने पर भी चिकित्सा ग्रादि का प्रबन्ध न करने वाला, स्थिर बुद्धि वाला, ब्रह्म का मनन करने वाला, ग्रीर ब्रह्म में भी भाव रखने वाला संन्यासी भिक्षा के लिए ग्राम में प्रवेश करे।। ४३॥]

मरएाम् प्रभिनन्देत) न मृत्यु में दुःख माने, किन्तु (यथा) जैसे (भृतकः निर्देशम्) क्षुद्र भृत्य प्रपने स्वामी की ग्राज्ञा की बाट देखता रहता है वैसे ही (कालम् + एव प्रतीक्षेत) काल ग्रीर मृत्यु की प्रतीक्षा करता रहे ।। ४५ ।। (स० वि० १६६)

श्चिन्तु श्चिति दिन्दाः काल की प्रतीक्षा कैसे ?—यहां स्वामी-भृत्य के उदा-हररापूर्वक काल की प्रतीक्षा से ग्रभिप्राय यह है कि सन्यासी मृत्यु का भय ग्रपने मन में न रखे, ग्रपितु मृष्टिक्रम की व्यवस्थानुसार प्राप्त होने वाली मृत्यु को सन्नतापूर्वक स्वीकार करने के लिए तैयार रहे। योगदर्शन साधन पाद सूत्र ६ में मृत्यु के भय को 'ग्रभिनिवेश' कहा है ग्रीर उसे पंचक्तेशों में माना है—'स्वरसवाही विदुषोऽपि तथा रहोऽभिनिवेशः।" सन्यासी को यह भय या क्लेश नहीं होना चाहिए ग्रपितु स्वामी की ग्राज्ञा को सुनकर प्रसन्नता ग्रनुभव करने वाले भृत्य के समान मृत्यु रूपी ईश्वरीय नियम को स्वीकार करके भयरहित प्रसन्नता का ग्रमुभव करना चाहिए।

पवित्र एवं सत्य ग्राचरण करे---

दृष्टिपूतं न्यसेत्पादं वस्त्रपूतं जलं पिबेत् । सत्यपूतां वदेद्वाचं मनःपूतं समाचरेत् ॥ ४६ ॥ (२६)

(दिष्टिपूतं पादं न्यसेत्) जब सन्यासी मार्ग में चले तब इधर-उधर न देखकर नीचे पृथिवी पर दिष्ट रखके चने (वस्त्रपूत जलं पिवेत्) सदा वस्त्र से छानके जल पिये (सत्यपूतां वाचं वदेत्) निरन्तर सत्य ही बोले (मनःपूतं समाचरेत्) सर्वदा मन से विचारके सत्य का ग्रहण कर ग्रसत्य को छोड़ देवे ॥ ४६ ॥ (स० प्र० १२६)

"चलते समय ग्रागे-ग्रागे देखके पग घरे, सदा वस्त्र से छानकर जल पीवे, सबसे मत्य वाणी बोले ग्रर्थात् सत्योपदेश ही किया करे, जो कुछ व्यवहार करे वह सब मन की पिवत्रता से ग्राचरण करे।" (सं० वि० १६६) ग्रपमान को सहन करे—

> म्रतिवादांस्तितिक्षेत नावसन्येत कञ्चन। न चेमं देहमाश्रित्य वैरं कुर्वीत केनचित्।। ४७॥ (३०)

(ग्रतिवादान् तितिक्षेत) ग्रपमानजनक वचनों को सहन करले (कंचन न + ग्रवमन्येत) कभी किसी का ग्रपमान न करे (च) ग्रौर (इम देहम् + ग्राश्रित्य) इस शरीर का ग्राश्रय लेकर ग्रर्थात् ग्रपने शरीर—मन, वाणी, कमें से (केनचित् वैरं न कुर्वीत) किसी से वैर न करे ॥ ४७॥ क्रोध म्रादि न करे-

### क्रुद्धचन्तं न प्रतिक्रुध्येदाक्रुष्टः कुशलं वदेत् । सप्तद्वारावकीर्णां च न वाचमनृतां वदेत् ॥ ४८ ॥ (३१)

(क्रुद्धचन्तं) जब कहीं उपदेश वा संवादादि में कोई संन्यासी पर क्रोध करे अथवा (आक्रुड्टः) निन्दा करे तो संन्यासी को उचित है कि (न प्रति-क्रुद्धचेत्)। उस पर आप क्रोध न करे (क्रुशलं वदेत्) किन्तु सदा उसके कल्याणार्थ उपदेश ही करे (च) और (सप्तद्वार+प्रवकीणी वाचम्+ अनृतां न वदेत्) एक मुख के, दो नासिका के, दो आंख के और दो कान के छिद्रों में बिखरी हुई वाणी को किसी मिध्या कारण से कंभी न बोले ।। ४८। (स० प्र० १२६)

आर्यो का स्थाप कि निष् १ । १३६-१३७ [२ । १३६-१३७ [२ । १६१-१६२] इलोक भी द्रष्टव्य हैं। मनु ने वहां यही विचार प्रकट किये हैं। ६ । ५६ में भी इस मान्यता का कारण स्पष्ट किया है।

आध्यात्मिक ग्राचरण में स्थित रहे-

### म्रध्यात्मरतिरासीनो निरपेक्षो निरामिषः। म्रात्मनेव सहायेन सुखार्थी विचरेविह।।४६॥ (३२)

(इह ग्रन्यात्मरितः + ग्रासीन) इस संसार में ग्रात्मिनिष्ठा में स्थित (निरपेक्षः) सर्वथा ग्रपेक्षारिहत (निरामिषः) मौस, मद्य ग्रादि का त्यागी (ग्रात्मनः + एव सहायेन) ग्रात्मा के सहाय से ही (सुखार्थी) सुखार्थी होकर (विचरेत्) विचरा करे ग्रोर सबको सत्योपदेश करता रहे।। ४६।।

(सं० वि० १६६)

"अपने त्रात्मा ग्रौर परमात्मा में स्थिर, अपेक्षारहित, मद्य-मांसादिन वर्जित होकर, ग्रात्मा ही के सहाय से सुखार्थी होकर, इस संसार में धर्म ग्रौर विद्या के बढ़ाने में उपदेश के लिए सदा विचरता रहे" (स॰ प्र०१२६)

भोजन पाने के लिए पाखण्ड न करे-

### न चोत्पातनिमित्ताभ्यां न नक्षत्रांगविद्यया। नानुशासनवादाभ्यां मिक्षां लिप्सेत कहिचित्।। ५०।।

(उत्पात-निमित्ताभ्याम्) भूकम्प ग्रादि उत्पात को बताकर या उसके भय से ग्रातंकित करके ग्रौर ग्रांस का फड़कना ग्रादि के फल बताकर (नक्षत्र + अङ्गविद्यया) राहु, केतु ग्रादि ग्रह-तारों के शुभ-ग्रशुभ फल बताकर, हस्तरेखा ग्रादि देखकर (ग्रनु- शासन + वादाम्याम्) धर्मं का ग्रनुशासन बताकर या वाद-विवाद ग्रादि बातों से कहि-चित् भिक्षां न लिप्सेत) कभी भिक्षा प्राप्त करने की इच्छा न करे ॥ ५० ॥

#### न तापसैर्काह्मार्णैर्वा वयोभिरिप वा दविमः। स्राकीर्णं भिक्षकैर्वाऽन्यैरागारमुपसंत्रजेत्।। ५१।।

(तापसै: ब्राह्मर्गै: वयोभि: श्वभि: ग्रिप वा ग्रन्यै: भिक्षुकै:)तपस्वियों,ब्राह्मणों, पक्षियों, कुत्तों ग्रीर दूसरे भिक्षुकों से (ग्राकीणम् ग्रागारम्) भरे घर में (न उपसंत्रजेत्) भिक्षा न मांगे ॥ ४१ ॥

अन्य श्रीत्य । ५०-५१ दोनों श्लोक निम्न स्राधारों के स्रनुसार प्रक्षिप्त हैं—

- १. प्रसंगिवरोध—(१) ४६ म्रीर ५२ वें श्लोक पूर्वापर प्रसंग 'संन्यासी को किस प्रकार विचरण करना चाहिए' इस बात से सम्बद्ध हैं—''विचरेत् इह" [४६], "विचरेत्-नियतः" [५२]। यह कहना चाहिए कि इन दोनों श्लोकों के वाक्य परस्पर सम्बद्ध हैं। इन दोनों श्लोकों ने उस प्रसंग या सम्बद्धता को भंग कर दिया है, अतः ये प्रसंगिवरुद्ध हैं। (२) इनमें 'भिक्षा किस-किस प्रकार नहीं मांगनी चाहिए' इससे सम्बन्धित निषेध हैं। भिक्षा मांगने का प्रसंग ५५ वें श्लोक में शुरू होता है, प्रसंग से पूर्व ही भिक्षा न मांगने का कथन करना म्रप्रासंगिक है। पहले विधिवाक्य म्राने पर ही 'निषेध वाक्य' म्राते हैं, विधान से पूर्व निषेध की कोई संगति ही नहीं है। म्रतः ये दोनों श्लोक प्रसंग-विरोध के म्राधार पर प्रक्षिप्त हैं।
- २. श्रन्तविरोध (१) मनुने श्राजीविका के लिए स्पष्ट रूप से केवल एक काल की भिक्षा का विधान किया है [४४], फिर ५० वें श्लोक में वर्णित कार्यों से भिक्षा मांगने का कोई प्रश्न नहीं उठता । इसके साथ ही मनु ने संन्यासी को सब प्रकार के सङ्कों से (लोभ-मोह ग्रादि से) बचने के लिए कहा है [३३, ५७], ग्रव इन कार्यों का संन्यासी के लिए करना स्वत: निषि**द्ध हो** जाता है । इस प्रकार यह व्यवस्था म**नू से** तालमेल न**हीं** खाती। यह उस काल की परवर्ती रचना है जव संन्यासी वास्तव में संन्यासी नहीं रह गये थे ग्रीर विभिन्न ग्राडम्बरों से भिक्षासंग्रह करने लग गये थे । यह तालमेल न होना,विरोध का द्योतक है। (२) इसी प्रकार यों भी इस वर्णन का मनु की व्यवस्थान्त्रों से तालमेल नहीं बैठता कि मनू ने आजीविकाओं के वर्णन में किसी भी वर्ण की आजीविकाएं नहीं दिखलायी हैं [१। ५७-६१, ६। ३२५-३३४ (१०। १-११)]। इस प्रकार ये विरुद्ध हैं। (३) ५१ वें श्लोक में यह कहना कि 'जिस घर में अन्य तपस्वी, ब्राह्मण, पक्षी, कृते आदि विद्यमान हों वहां भिक्षा न मांगे' मन की व्यवस्था के विरुद्ध है। मन ने पश्-पक्षियों का भाग भी निकालने के लिए कहा है। साथ ही भिक्षा देने के लिए ब्रादेश है ब्रीर साथ ही सभी आये अतिथियों को भोजन देने का विधान है। जब तक गृहस्य इनमें से दोनों या तीनों बातें पालन नहीं करता तो बलिवैश्वदेव यज्ञ श्रीर श्रतिथि यज्ञ पूर्ण नहीं होते [३।६२,६४,६६,१०५,१०८,११३ स्रादि]।

मुण्डनपूर्वक गेरुवे वस्त्र घारण करके रहे-

### क्लृप्तकेशनखश्मश्रुः पात्री दण्डी कुसुम्भवान् । विचरेन्नियतो नित्यं सर्वभूतान्यपीडयन् ॥ ५२ ॥ (३३)

(क्ल्प्त-केश-नख-इमश्रुः) केश, नख, दाढ़ी, मूंछ को छेदन करबावे (पात्री दण्डी कुसुम्भवान्) पात्र, दण्ड ग्रीर कुसुम्भ आदि से रगे हुए वस्त्रों को ग्रहण करके (नियतः) निश्चितात्मा (सर्वभूतानि + ग्रपीडयन्) सब भूतों को पीड़ा न देकर (विचरेत्) सर्वत्र विचरे।। ५२।।

(स॰ प्र० १२६)

'सत्र शिर के बाल, दाढ़ी, पूंछ ग्रीर नखों को समय-समय पर छेदन कराता रहे। पात्री, दण्डो ग्रीर कुसूंभ के रंगे हुए अवस्त्रों को घारण किया करे। सब भूत = प्राणिमात्र को पीड़ा न देता हुग्रा दढ़ात्मा होकर नित्य विचरा करें'। (सं० वि० १६६)

> म्रतंजसानि पात्राणि तस्य स्युनिवंगानि च। तेवामद्भिः स्मृतं शौषं चमसानामिवाध्यरे॥ ५३॥

(तस्य पात्राणि ग्रतैजसानि च निर्त्रणानि स्युः) इस संन्यासी के पात्र [सोना, चांदी ग्रादि] धातुग्रों से बने न हों ग्रीर टूटे-फूटे ग्रयवा छिद्रादियुक्त न हों (तेवाम्) उन पात्रों की (अध्वरे चमसानाम् + इव) यज्ञ में जैसे चमचों की शुद्धि कही है वैसे (ग्रदिभः शौचं स्मृतम्) जल से ही शुद्धि मानी है।। ५३।।

द्यलाबु दारुपात्रं च मृन्मयं वैदलं तथा। एतानि यतिपात्राणि मनुः स्वायम्भुवोऽत्रवीत्॥ ५४॥

(म्रलाबुंदारुपात्रं मृन्मयं तथा वैदलम्) तुम्बा, लकड़ी का बर्तन, मिट्टी से बना तथा बांस से बना (एतानि यतिपात्राणि) ये पात्र संन्यासियों के लिए (स्वायभुवः मनुः म्रज्ञवीत्) स्वयम्भू के पुत्र मनु ने कहे हैं ॥ ५४॥

### आनुरारित्जना : ५३-५४ श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं-

१. श्रीलीगत श्राधार—५४ वें श्लोक में "मनुः स्वायंभुवोऽववीत्" पद से दो बातें स्पष्ट हो जाती हैं—एक तो यह कि यह श्लोक मनु से भिन्न व्यक्ति द्वारा रचित है। दूसरी यह कि मनु से परवर्ती काल की रचना है। इस ग्राधार पर यह श्लोक प्रक्षिप्त है। ५३ वां श्लोक इससे ही सम्बद्ध है, ग्रतः वह इसके प्रक्षिप्त होने से स्वतः प्रक्षिप्त हो जाता है।

<sup>🖇 &#</sup>x27;'ग्रयवा गेरू से रंगे वस्त्रों को पहने''। (सं० वि० २०१ पर टिप्पणी)

एक समय ही भिक्षा मांगे---

### एककालं चरेद्र भैक्षं न प्रसज्जेत विस्तरे। भैक्षे प्रसक्तो हि यतिविषयेष्वपि सज्जिति ॥ ४४॥ (३४)

संन्यानी (ए क्रकालं भैक्षं चरेत्) एक ही समय भिक्षा मांगे (विस्तरे न प्रसज्जेत) भिक्षा के ग्रायिक विस्तार ग्रायीत् लालच में न पड़े (हि) क्यों-कि (भैक्षे प्रसक्तः यति ) भिक्षा के लालच में या स्वाद में मन लगाने वाला संन्यासी (विषयेषु + ग्रायि सज्जति) विषयों में भी फंस जाता है ।। ५५ ।।

> विवूमे सन्तमुसले व्यंगारे भुक्तवज्जने। वृत्ते शरावसम्याते मिक्षां नित्यं यतिक्चरेत्।। ५६।।

(विधूमे सन्) जब घर में रसोई बनाने का घुप्रां उठना बन्द हो गया हो (स्रमुसले) जब मूसल की स्रावाज न स्राती हो (वि + स्रङ्कारे) जब भोजन पकाने वाली पिन बुक्त गई हो (भुक्तवत् + जने) परिवार के लोगों ने जब खाना खा लिया हो (शरावसंपाते वृत्ते) खाने के बर्त्तन खाना खाकर डाल दिये हों, ऐसे समय (यितः नित्यं भिक्षां चरेत्) संन्यासी सदा भिक्षा मांगे॥ ५६॥

#### अन्य श्रीत्जना : ५६ वां श्लोक प्रक्षिप्त है-

- १. प्रसंगिवरोष पूर्वापर प्रसंगिवरुद्ध है। ४४ वें श्लोक में भिक्षा का विधान करके भिक्षा में यित को ब्रासक्त न होने का कथन है। इसका अर्थवादरूप ४७ वाँ श्लोक है, जिसमें भिक्षाप्राप्ति पर प्रसन्त श्रीर भिक्षा-श्रप्राप्ति पर दु:खी न होने का वर्णन है; जो श्रासक्त न होने वाली बात का ही व्याख्या रूप है। ४६ वें श्लोक ने इस सम्बद्ध प्रतंग को भंग कर दिया है। अत: यह श्लोक इस ग्राधार के श्रनुसार प्रक्षिप्त है।
- २. अन्तिवरोध—इस श्लोक में विहित विधान मनु की व्यवस्था के विरुद्ध है। इस श्लोक में यह कहा है कि यित तब घरों से भिक्षा मांगे जब घर के सभी व्यक्ति ला चुके हों और भूडे वर्तन अलग रख दिये हों, जब कि ३। ६४ में गृहस्थ को बिलवैश्वदेव यज्ञ करने के उपरान्त ही भिक्षा देने का विधान है और फिर ग्रतिथियों को खिलाकर सबके बाद ग्रर्थात् भिक्षा ग्रादि दे चुकने के पश्चात् शेज भोजन को खाने का निर्देश है [३। ११६, ११७]। इस विरोध से स्पष्ट है कि यह श्लोक किसी मनु से भिन्न व्यक्ति की व्यवस्था है, ग्रतः प्रक्षिप्त है।

भिक्षा न प्राप्त होने पर दु: ल का अनुभव न करे-

ग्रलाभे न श्रिषादी स्याल्लाभे चैव न हर्षयेत्। प्राण्यात्रिकमात्रः स्यान्मात्रासङ्गाद्विनिर्गतः ॥ ५७॥ (३५) (ग्रलाभे विषादी न स्यात्) भिक्षा के न मिलने पर दुःखी न हो (च) श्रीर (लाभे न हर्षयेत्) मिलने पर प्रसन्तता श्रनुभव न करे (मात्रासंगात् विनिगंतः) अधिक-कम, श्रच्छी-बुरी भिक्षा की मात्रा का मोह न करके श्रर्थात् जैसी भी भिक्षा मिल जाये उसे ग्रहण करके (प्राणयात्रिकमात्रः स्यात्) केदल श्रपनी प्राणयात्रा को चलाने योग्य भिक्षा प्राप्त करता रहे।। ५७।।

प्रशंसा-लाभ ग्रादि से बचे---

### म्रभिपूजितलाभांस्तु जुगुप्सेतेव सर्वशः । म्रभिपूजितलाभेश्च यतिर्मुक्तोऽपि बद्धचते ॥ ५८ ॥ (३६)

(तु) श्रोर (ग्रभिपूजितलाभान्) बहुत श्रधिक ग्रादर-सत्कार से मिलने वाली भिक्षा या ग्रन्य सभी लाभों से (सर्वशः एव जुगुप्सेत) सर्वथा उपेक्षा बरते, क्योंकि (ग्रभिपूजितलाभैः मुक्तः + ग्रिप यितः बद्धघते) बहुत ग्रधिक श्रादर-सत्कार से प्राप्त होने वाली भिक्षा से ग्रथवा लाभों से मुक्त संन्यासी भी विषयों के बन्धन में फंस जाता है।। १८॥

इन्द्रियों पर नियन्त्रण रखकर मोक्ष के लिए सामर्थ्य बढ़ाए--

### म्रत्पान्नाम्यवहारेण रहः स्थानासनेन च। ह्नियमाणानि विषयेरिन्द्रियाणि निवर्तयेत्।। ५६।। (३७)

(विषयै: हियमाणानि इन्द्रियाणि) विषयों से खिचने वाली इन्द्रियों को (ग्रल्प + ग्रन्न + ग्रम्यवहारेण) थोड़ा भोजन करके (च) ग्रौर (रहः स्थान + ग्रासनेन) एकान्त स्थान में निवास करके (निवर्तयेत्) वश में करे।। ४६।।

### इन्द्रियाणां निरोधेन रागद्वेषक्षयेगा च। अहिसया च भूतानाममृतत्वाय कल्पते ॥ ६०॥ (३८)

(इन्द्रियाणां निरोधेन) इन्द्रियों को ग्रधमाचरण से रोक (रागद्वेष-क्षयेगा) राग, द्वेष को छोड़ (च) ग्रीर (भूतानाम ग्राहिसया) सब प्राणियों से निर्वेर वत्तंकर (ग्रमृतत्वाय कल्पते) मोक्ष के लिए सामर्थ्य बढ़ाया करे॥ ६०॥ (स० प्र०१२६)

"जो संन्यासी बुरे कामों से इन्द्रियों के निरोध, राग-द्वेषादि दोषों के क्षय स्रोर निर्वेरता से सब प्राणियों का कल्याण करता है, वह मोक्ष को प्राप्त होता है।" (सं० वि० १६६)

अद्भुटारें टिन्स: 'इन्द्रियनिरोध' में योग के प्रमास-योगदर्शन के सूत्रों द्वारा इस श्लोक की व्याख्या को समक्षते में पर्याप्त सहायता मिलती है। ''योगश्चित्त- वृत्तिनिरोधः" [१।२] ग्रथित् योग से इन्द्रियों के विषयों का निरोध होता है भीर यह निरोध "अभ्यासवैराग्याभ्यां तिन्नरोधः [१।१२] भ्रभ्यास-वैराग्य से सिद्ध होता है। "सुलानुशयी रागः" "दुःखानुशयी हेदः" [२।७, ८] = सुल की तृष्णा राग है, दुःख-विषय में क्रोध भावना द्वेष है। इनके त्याग से और "ग्रहिसा-प्रतिष्ठायां तत्सिन्नधौ वैरत्यागः" [२।३५], प्रहिसा सिद्धि से निर्वेरता प्राप्त करके व्यक्ति मोक्ष के लिए सामध्यं बढ़ाने में सफल होता है।

मनुष्य-जीवन की दु:खमय गति-स्थितिया श्रीर उनका चिन्तन-

श्रवेक्षेत गतीर्नृगां कमंदोषसमुद्भवाः। निरये चैव पतनं यातनाञ्च यमक्षये॥ ६१॥ (३६)

(कर्मदोषसमुद्भवा: नृगां गतीः) कर्मों के दोष से होने वाली मनुष्यों की कष्टयुक्त बुरी गतियों (च) ग्रीर (निरये पतनम्) कष्टों का भोगना (च) तथा (यमक्षये यातनाः) प्रागाक्षय में मृत्यु के समय होने वाली पीड़ाग्रों को (अवेक्षेत) विचारे ग्रीर विचारकर मुक्ति के लिए प्रयत्न करे।। ६१।।

> विप्रयोगं प्रियेश्चेव संयोगं च तथाऽप्रियेः । जरया चाभिभवनं व्याधिभिश्चोपपीडनम् ॥ ६२॥ (४०) देहादुत्क्रमएां चास्मात्पुनर्गर्भें च सम्भवम् । योनिकोटिसहस्रेषु सृतीश्चास्यान्तरात्मनः ॥ ६३॥ (४१)

(च) श्रीर (प्रियै: विप्रयोगम्) प्रियजनों से वियोग हो जाना (तथा श्रिअयै: संयोगम्) तथा शत्रुश्नों से संपर्क होना श्रीर उससे फिर कब्टप्राप्ति होना (च) श्रीर (जरया श्रीभभवनम्) बुढ़ापे से श्राक्रान्त होना (च) तथा (व्याधिभि: उपपीडनम्) रोगों से पीड़ित होना (च) श्रीर (ग्रस्मात् देहात्—+उत्क्रमण्म्) फिर इस शरीर से जीव का निकल जाना (गर्भे पुन: संभवम्) गर्भ में पुन: जन्म लेना (च) श्रीर इस प्रकार (ग्रस्य + श्रन्तरात्मनः) इस जीव का (योनिकोटिसहस्रेषु सृतीः) सहस्रों प्रकार की ग्रर्थात् श्रनेकविध योनियों में आवागमन होना—इनको विचारे श्रीर इनके कब्टों को देखकर मुक्ति में मन लगावे।। ६२, ६३।।

श्रधमं से दुःख श्रौर धमं से सुख-प्राप्ति-

प्रधर्मप्रभवं चैव दुः खयोगं शरीरिणाम् । धर्मार्थप्रभवं चैव सुखसंयोगमक्षयम् ॥ ६४ ॥ (४२)

(शरीरिएाां दु:खयोगं श्रधमंप्रभवम् एव) यह निश्चित है कि प्राणियों को सभी प्रकार के दु:ख श्रधमं से ही मिलते हैं (च) श्रीर (श्रक्षयं सुखसंयोगं धर्मार्थप्रभवम् एव) अक्षयसुखों = मोक्षको ग्रवधि तक रहने वाले सुखों की प्राप्ति केवल धर्म कारण वाले कर्मों से ही होती है। इसको भी विचारे ग्रौर तदनुसार धर्मा चरण करे।। ६४।।

आनुर्योट्डन: भ्रथमं से दुःख की प्राप्ति कैसे होती है इसका वर्णन ४। १७०-१७६ में द्रष्टव्य है।

योग से परमात्मा का प्रत्यक्ष करे-

सूक्ष्मतां चान्ववेक्षेत योगेन परमात्मनः। देहेषु च समुत्पत्तिमुत्तमेऽवध्मेषु च॥६४॥ (४३)

(च) ग्रौर (योगेन परमात्मन: सूक्ष्मताम) योगाभ्यास से परमात्मा की सूक्ष्मता को (च) तथा (उत्तमेषु च ग्रधमेषु देहेषु समुत्पत्तिम्) उत्तम तथा ग्रधम शरीरों में जन्मप्राप्ति के विषय में (ग्रवेक्षेत) विचार किया करे ॥६४॥

अर्जुर्रोट्डन: योग की परिभाषा एवं योग से ईश्वर प्राप्ति— योग-दर्शन में योग की परिभाषा ग्रीर उससे परमात्मा की प्राप्ति इस प्रकार बतला श्री है—

- (क) ''योगदिचत्तवृत्तिनिरोषः" = चित्तवृत्तियों का निरोध करना योग है। [१।२]।
- (ल) पुनः चित्तवृत्तियों के निरोध से समाधिसिद्धि होने पर "तदा द्वष्ट्यस्वरूपे धवस्थानम्" [१।३] = तब सबके द्रष्टा ईश्वर के स्वरूप में जीवात्मा की स्थिति होती है। इसमें वेद का प्रमाण भी उल्लेखनीय है —

युञ्जानः प्रथमं मनस्तत्त्वाय सविता थियः।

ग्रान्तेज्योतिनिचाय्य पृथिव्या ग्रघ्याभरत्।। ऋ०१।४।२॥

श्चर्य — ''(युञ्जानः) योग करने वाले मनुष्य (तत्त्वाय) तत्त्व ग्रथित् ब्रह्मज्ञान के लिए (प्रथमं मनः) जब अपने मन को पहले परमेश्वर में युक्त करते हैं, तब (सिवता) परमेश्वर उनकी (धियम्) दु दि को ग्रपनी कृता से ग्रपने में युक्त कर लेता है। (ग्रग्नेः ज्योति०) फिर वे परमेश्वर के प्रकाश को निश्चय करके (ग्रध्याभरत्) यथावत् धारण करते हैं (पृथिव्याः) पृथिवी के बीच में योगी का यही लक्ष्मण है।"

(ऋ० भू० उपासना विगय)।

दूषित ग्रादि प्रत्येक ग्रवस्या में धर्म का पालन ग्रावश्यक---

दूषितोऽिय चरेद्धमं यत्र तत्राश्रमे रतः। समः सर्वेषु मूतेषु न लिङ्गः धमंकारणम्॥ ६६॥ (४४)

(दूषितः + ग्रिप धर्मं चरेत्) यदि संन्यासी को मूर्ख ससारी लोग निन्दा ग्रादि से दूषित वा ग्रपमान भी करें तथापि धर्म ही का ग्राचरण करे (यत्र तत्र + ग्राश्रमे रतः) ऐमे ही प्रन्य ब्रह्मचर्याश्रमादि के मनुष्यों को करना उचिन है (सर्वेषु भूतेषु समः) सब प्राणियों में पक्षपात रहित होकर समबुद्धि रखे, इत्यादि उत्तम काम करने ही के लिए संन्यासाश्रम का विधि है, किन्तु (लिङ्गं धर्मकारणं न) केवल दण्डादि चिह्न धारण करना ही धर्म का कारण नहीं है।। ६६।। (सं० वि० १६६)

"कोई संमार में उसको दूषित वा भूषिन करे तो भी जिस किसी ग्राश्रम में वर्तता हुग्रा पुरुष ग्रर्थात् संन्यासी सब प्राणियों में पक्षपातरहित होकर स्वयं धर्मात्मा ग्रीर ग्रन्थों को धर्मात्मा करने में प्रयत्न किया करे। ग्रीर यह ग्रपने मन में निश्चित जाने कि दण्ड, कमण्डलु ग्रीर कषायवस्त्र ग्रादि चिह्नधारण धर्म का कारण नहीं है, सब मनुष्यादि श्राणियों के सत्यो-परेश ग्रीर विद्यादान से उन्नति करना संन्यासो का मुख्य कर्म है"।।

(म० प्र० १२६)

धर्माचरण के बिना बाहरी दिखावे से श्रेष्ठ फल नहीं---

फलं कतकवृक्षस्य यद्यप्यम्बुप्रसादकम् । न नामग्रहणादेव तस्य वारि प्रसीदति ॥ ६७॥ (४४)

(यद्यपि कतकवृक्षस्य फलम्) यद्यपि निर्मली वृक्ष का फल (ग्रम्बु-प्रसादकम्) पीसके गदले जल में डालने से जल का शोधक होता है, तदिष (तस्य नामग्रहणात् + एव) बिना डाले उसके नाम कथन वा श्रवणमात्र से (वारि न प्रभीदिति) उसका जल शुद्ध नहीं हो सकता।। ६७।।

(स० प्र० १२६)

"यद्यपि निर्मली वृक्ष का फल जल को शुद्ध करने वाला है तथापि उसके नामग्रहण मात्र से जल शुद्ध नहीं होता किन्तु उसको ले, पीस, जल में डालने ही से उस मनुष्य का जल शुद्ध होता है; वैसे नाममात्र ग्राश्रम से कुछ भो नहीं होता किन्तु अपने-प्रपने ग्राश्रम के धर्मयुक्त कर्म करने ही से ग्राश्रमधारण सफल होता है, ग्रन्यथा नहीं।" (सं० वि० १६६)

> आर्जुर्शिल्डन्डः कतक वृक्ष के फल को हिन्दी में 'रीठा' कहते हैं। संरक्षणार्थं जन्तूनां रात्रावहनि वा सदा। शरीरस्यात्यये चैव समीक्ष्य वसुषां चरेत्।। ६८।।

(शरीरस्य - प्रत्यये एव) शरीर से पीड़ित होते हुए भी (जन्तूनां सरक्षणायंम्) छोटे-छोटे प्राणियों की रक्षा के लिए (रात्री वा ग्रहिन सदा) रात श्रीर दिन में सदा (वसुधां सभीक्ष्य चरेत्) धरती पर देखकर ग्रर्थात् उनकी हर्या न हो, यह ध्यान रखते हुए विचरण करे।। ६८।।

#### म्रह्मा राज्या च याञ्जन्तून् हिनस्त्यज्ञानतो यतिः। तेषां स्नात्वा विशुद्धचर्यं प्रागायामान्वड(चरेत्।। ६६।।

(यितः) संन्यासी (अह्ना च रात्र्या) दिन और रात में (ग्रज्ञानतः यान् जन्तून् हिनस्ति) ग्रज्ञान से जिन प्राणियों की हत्या करता है (तेषां विशुद्धवर्षम्) उनकी शुद्धि के लिए (षट् प्राणायामान् ग्राचरेत्) छः वार प्राणायाम करे ॥ ६६ ॥

अन्त्रशीत्त्रनाः ६८-६६ श्लोक निम्न 'ग्राधारों' के ग्रनुसार प्रक्षिण

- १. ग्रन्तिवरोध—(१) इन श्लोकों में विणित वार्ते मनु की व्यवस्था के अनुसार विधान ही नहीं बनतीं और न तालमेल बैठता है। इन श्लोकों में 'चलते समय होने वाली लघुप्राणियों की हिंसा के पाप से छूटने के लिए प्राणायाम करने के लिए' कहा है। यह संन्यासी का प्रायश्चित्त है। मनु ने ७०-७२ श्लोकों में प्राणायाम करना यित की दिनचर्या में ही विहित किया है। जब उसे प्रतिदिन प्राणायाम करने ही हैं, तो फिर पृथक् से उन द्वारा प्रायश्चित्त कैसा? इसका अभिप्राय यह हुआ कि 'प्राणायाम' प्रायश्चित्त नहीं है। ७१-७२ श्लोकों में मनु ने प्राणायाम से इन्द्रियों के दोषों का निवारण माना है। इन श्लोकों में प्राणायाम से पापनिवृत्ति कहना मनु की उस मान्यता के विरुद्ध है।
- २. शैलीगत ग्राधार—(१) (क) पाप छूटने ग्रीर प्राणायाम का कोई सम्बन्ध नहीं है, (ख) रात्रि के ग्रन्धकार में कोई व्यक्ति कैसे लघुप्राणियों को देख सकता है? इस प्रकार इन दोनों इलोकों की शैली ग्रयुक्तियुक्त है। (२) मनु की निश्चित की गई शैली के ग्रनुसार प्रायश्चित्त का विधान ११ वें ग्रध्याय में है, अतः यहां केवल एक ही बात का प्रायश्चित्त वर्णान उनकी शैली के ग्रनुरूप न होने से मौलिक नहीं है।
- ३. पुनरुक्ति— ६८ वें श्लोक में ४६ वें श्लोक के "हब्टिपूतं स्यसेत् पादम्" पद की पुनरुक्ति मात्र है। इस पुनरुक्ति के ग्राधार पर भी ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं।

प्राणायाम ग्रवश्य करे---

प्राणायामा बाह्मरागस्य त्रयोऽपि विधिवत्कृताः। स्याहृतिप्रणवेयुक्ता विज्ञेयं परमं तपः॥ ७०॥ (४६)

(ब्राह्मणस्य) ब्राह्मण प्रर्थात् ब्रह्मवित् व्यक्ति या संन्यासी के द्वारा जो (विधिवत्) विधि के ग्रनुसार (व्याहृति-प्रण्वै: युक्ताः) प्रण्व ग्रर्थात् श्रोङ्कारपूर्वक ग्रीर 'भूः, भुवः, स्वः' ग्रादि सप्तव्याहृतियों के जप सहित [श्रनुशीलन में प्रदिशत ] (त्रयः +ग्रिप) तीनों प्रकार के वाह्म, ग्राम्यन्तर, स्तम्भक, प्राणायाम ग्रथवा न्यून से न्यून तीन प्राणायाम (कृताः) किये जाते हैं, (परमंतपः विज्ञेयम्) वह इसका परम = उत्तम तप होता है ॥ ७०॥

"ब्राह्मण अर्थात् ब्रह्मवित् संन्यासी को उचित है कि श्रोंकारपूर्वक सप्तव्याहृतियों से विधिपूर्वक प्राणायाम जितनी शक्ति हो उतने करे परन्तु तीन से तो न्यून प्राणायाम कभी न करे। यही संन्यासी का परम तप है।" (स० प्र०१२६)

आन्तु शिक्ताः (१) प्राणायाम की विधि योगदर्शन में विहित है। १।२७-२८ में ग्रोंकारपूर्वक ईश्वर जप का भी विधान है। यहां वही विधि व्यासभाष्य पर ग्राधारित ऋषि दयानन्द के भाष्यसहित प्रस्तुत की जाती है। इस विधि को ग्रपना कर उपासक ग्रशुद्धिक्षय, ईश्वर-सिद्धि ग्रीर वलपराक्रम की वृद्धि करे—

#### प्राणायाम का लक्षण-

- (क) तस्मिन् सित श्वास-प्रश्वासयोः गतिविच्छेदः प्राग्गायामः ॥ २ । ४६ ॥
- ' जो वायु वाहर से भीतर को म्राता है, उसको श्वास म्रौर जो भीतर से वाहर जाता है उसको प्रश्वास कहते हैं। उन दोनों के जाने-म्राने के विचार से रोके। नासिका को हाथ से कभी न पकड़े किन्तु ज्ञान से ही उनके रोकने को प्राणायाम कहते हैं।"
  - (ख) प्रच अर्दनविधाररणाभ्यां वा प्रारास्य ।। १ । ३४ ।।

"जैसे भोजन के पीछे किसी प्रकार से वमन हो जाता है, वैसे ही भीतर के वायु को बाहर निकाल के सुख़ पूर्वक जितना वन सके उतना बाहर ही रोके। पुनः धीरे-घीरे भीतर ले के पुनरिप ऐसे ही करें। इसी प्रकार बारम्यार ग्रम्यास करने से प्राण उपासक के वश में हो जाता है और प्राण के स्थिर होने से मन, मन के स्थिर होने से ग्रात्मा स्थिर हो जाता है। इन तीनों के स्थिर होने के ममय ग्रप्ते ग्रात्मा के बीच में जो ग्रानन्दस्वरूप, ग्रन्तर्यामी व्यापक परमेश्वर है, उसके स्वरूप मं मगन हो जाना चाहिए। जैसे मनुष्य जल में गोता मारकर ऊपर ग्राता है फिर गोता लगा जाता है, इसी प्रकार ग्रपने ग्रात्मा को परमेश्वर के बीच में वारम्बार मगन करना चाहिए" (ऋ० भू० उपासना विषय)

- (२) प्राणायाम के भेद प्राणायाम के भेदों का वर्णन करते हुए योगदर्शन में प्रमुखरूप से प्रणायाम के तीन भेद माने हैं—
  - (ग) स तु बाह्याम्यन्तरस्तम्भवृत्तिर्देशकालसंख्याभिः परिहष्टो दीर्घसू०मः ॥२।४०॥
  - (घ) बाह्याभ्यन्तरविषयापेक्षी चतुर्यः ॥ २ । ५१ ॥

वे मुख्य चार भेद हैं,बाह्य विषय = रेचक, ग्राभ्यन्तर = पूरक ग्रीर स्तम्भवृति। ये देशकाल संख्यानुसार दीर्घ, सूक्ष्म होते हैं। चौथा भेद 'वाह्याभ्यन्तरविषयापेक्षी' है। इनकी विधि निम्न प्रकार है —

(१) रेचक = श्वास को भीतर से वमन के समान बाहर निकालना और उसे उसी स्थिति में रोकना = नियन्त्रण करना।

- (२) पूरक = श्वास को वाहर से भीतर धारण करके उसी स्थिति में रोकना = नियन्त्रण करना।
- (३) स्तम्भक == ध्राते, जाते, जहां के तहां श्वास को रोकना या ग्रन्दर रोके श्वास को बाहर निकलते समय पुनः पुनः रोकना, वाहर रोके श्वास को ग्रन्दर ग्राते समय पुनः पुनः रोकना ग्रादि स्तम्भक प्राणायाम है।
- (४) जैसा कि योगसूत्र में ही कहा गया है 'बाह्याभ्यन्तरिवषयापेक्सी' ग्रर्थात् जब श्वास भीतर से वाहर को ग्रावे, तव बाहर ही कुछ-कुछ रोकता रहे ग्रीर जब बाहर से भीतर जावे तब उसको भीतर ही थोड़ा-थोड़ा रोकता रहे, यह चौथा भेद है। इसकी पृथक् गणना इस कारण है क्योंकि यह बाह्याभ्यन्तर पर ग्राधारित है।

कोई-कोई बाह्य = रेचक ग्रीर ग्राम्यन्तर = पूरक के साथ रोकना प्रक्रिया को नहीं मानते। यह विचार ठीक नहीं। इस प्रकार तो वे मात्र उच्छ्वास निःश्वास, प्रश्वास ही कहलायेंगे। प्राणायाम गव्द का अर्थ ही उनकी इस मान्यता को गलत सिद्ध कर देता है। ग्रायाम का ग्रर्थ है = 'प्रसार, विस्तार, फैलाव या नियन्त्रण' इस प्रनार प्राणायाम शब्द का ग्रर्थ हुगा 'प्राण का विस्तार या नियन्त्रण' करना। प्राणायाम शब्द सभी भेदों के साथ संयुक्त है। ग्रतः उनका ग्रर्थ भी प्राणायाम शब्द के ग्रर्थ को साथ जोड़कर करना चाहिए। जैसे = बाह्यशणायाम, ग्राम्यन्तरप्राणायाम, स्तम्भकप्राणायाम।

#### (३) प्राणायाम मन्त्र---

शास्त्रों में व्याहृतियों की गणना तीन ग्रौर सात के रूप में मिलती है। ऋषि दयानन्द ने सात व्याहृतियों की गणना स्वीकार करके प्राणायाम की विधि प्रदर्शित की है, क्योंकि तीन व्याहृतियां उनके ग्रन्तर्गत ही हो जाती हैं। उन्होंने व्याहृति ग्रौर मन्त्र निम्न प्रकार दिये हैं—

"इस पवित्र आश्रम को सकल करने के लिए संन्यासी पुरुष विधिवत् योगशास्त्र की रीति से सात व्याहृतियों के पूर्व सात प्रणव लगाके जैसा कि प्राणायाम का मन्त्र लिखा है, उसको मन से जपता हुआ तीन भी प्राणायाम करे तो जानो अत्युत्कृष्ट तप करता है।" (सं० वि० १६६)

वह प्राणायाम मन्य इस प्रकार है-

''मों मूः, ओं भुवः, मों रवः, ओं महः, मों जनः, फ्रों तरः, मों सत्यम्।'' इस रीति से कम से कम तीन भीर भ्रधिक से भ्रधिक इवशीस प्र गानाम करे।'' (सं० वि० १५६)

प्राणायाम से इन्द्रियों के दोयों का क्षय-

बह्यन्ते ध्मायमानानां धातूनां हि यथा मलाः । तथेन्द्रियाणां दह्यन्ते दोषाः प्राग्तस्य निग्रहात् ॥ ७१ ॥ (४७) (हि) क्यों कि (यथा ध्मायमानानां धातूनां मलाः दह्यन्ते) जैसे अपिन में तपाने और गलाने से धातुओं के मल नष्ट हो जाते हैं (तथा प्राग्यस्य निग्रहात्) वैसे हो प्राग्यों के निग्रह से (इन्द्रियाणां दोपाः दह्यन्ते) मन म्रादि इन्द्रियों के दोष भस्मीभूत हो जाते हैं ॥ ७१ ॥ (स० प्र० १२६)

अर न्यू रुप्री त्या : प्राणायाम से दोषों का निवारण—इसमें योगदर्शन का प्रमाण भी है—

(क) योगाङ्गानुष्ठानावशुद्धिक्षये ज्ञानदीष्तिरःविवेकस्यातेः ॥ २ । २८ । । प्राणायाम भी योग का एक प्रमुख ग्रंग है ।

"जब मनुष्य प्रारागायाम करता है तब प्रतिक्षण उत्तरोत्तर काल में प्रशुद्धि का नाश ग्रौर ज्ञान का प्रकाश होता जाता है। जब तक मुक्ति न हो तब तक उसके ग्रात्मा का ज्ञान बराबर बढ़ता जाता है।" (स॰ प्र॰ तृ॰ स ु॰)

"इसी प्रकार बारंबार श्रम्यास करने रेपाण उपासक के वश में हो जाता है और प्राण के स्थिर होने से मन, मन के स्थिर होने से श्रात्मा भी स्थिर हो जाता है।" (ऋ० भू० उपासना विषय)

#### (ख) ततः क्षीयते प्रकाशावरणम् ॥ २ । ५२ ॥

प्र.णायाम सिद्धि ग्रीर प्राणायाम पूर्वेक उपासना के पश्चात् ग्रात्मा के ज्ञान को ढांपने वाला इन्द्रियों का दोष —श्रज्ञानरूपी जो ग्रावररा है, वह नष्ट हो जाता है। ग्रीर ज्ञान का प्रकाश धीरे-धीरे बढ़ता जाता है। महर्षि दयानन्द ने इस विषय में लिखा है—

"प्राण ग्रपने वश में होने से मन ग्रीर इन्द्रियां भी स्वाधीन होते हैं। बल पुरुषार्थं बढ़कर बुद्धि तीव सूक्ष्मरूप हो जाती है कि जो बहुत कठिन ग्रीर सूक्ष्म विषय को भी शीघ्र ग्रहण करती है। इससे मनुष्य शरीर में वीर्थ्यवृद्धि को प्राप्त होकर स्थिर बल, पराक्रम जितेन्द्रियता, सब शास्त्रों को थोड़े ही काल में समक्षकर उपस्थित कर लेगा।"

(स॰ प्र॰ तृ॰ समु॰)

प्राणायाम, धारणा, प्रत्याहार से दोवों का क्षय-

# प्रागायामेवंहेद्दोषान्धारणाभिश्च किल्विषम् । प्रस्याहारेग् संसर्गान्ध्यानेनामीश्वरान्गुणान् ॥ ७२ ॥ (४८)

इसलिए संन्यामी लोग (प्राणायामै: दोषात्) प्राणायामों से दोषों को (धारणाभि: किल्विषम्) धारणाओं से अन्तः करण के मैल को (प्रत्या-हारेण संसर्गान्) प्रत्याहार में संग से हुए दोषों (च) और (ध्यानेन + अनी-क्वरान् गुणान्) ध्यान में अधिद्या, प्रभान आदि अनीक्वरता के दोषों को छुड़ा के पक्षपातरहित आदि ईक्वर के गुणों को धारण कर (दहेत्) सब दोषों को भस्म करदेवे।। ७२॥ (सं० वि० २००) 'इसलिए संन्यासी लोग नित्यप्रति प्राणायामों से म्रात्मा, भ्रन्त:करण भ्रौर इन्द्रियों के दोष, धारणाम्रों से पाप, प्रत्याहार से संगदोष, ध्यान से भ्रतीश्वरता के गुणों अर्थात् हर्ष, शोक भ्रौर भ्रविद्यादि जीव के दोषों को भस्मीभूत करें। (स० प्र० १३०)

अन्तु शिट्य न्यः धारणा श्रीर प्रत्याहार-विवेचन में योग के प्रमाण— श्लोक में उक्त बातों का सप्रमाण विवेचन योगदर्शन के ग्राधार पर प्रस्तुत किया जाता है—

- १. प्रांगायाम से इन्द्रियों के दोशों का दहन किस प्रकार होता है, यह ६।७१ की समीक्षा में विस्तार से स्पष्ट किया जा चुका है।
- २. घारणाओं से अन्तःकरण के किल्विष अर्थात् बुराई को दूर करे। "देशबन्ध-दिचल्तस्य घारणा" (योग ३।१) = "धारणा उसको कहते हैं कि मन को चंचलता से छुड़ाके नाभि, हृदय, मस्तक, नासिका और जीभ के अग्रभाग आदि देशों में स्थिर करके ओंकार का जप और उसका अर्थ जो परमेश्वर है उसका विचार करना।" (ऋ० भू० उपासनाविषय) अथवा बुराइयों को, दोषों को समक्षकर उनको छोड़ने के लिए ब्रतों को घारण करना भी धारणा है।

"िंकच धार**एासु च योग्यता मनसः।**" (योग०२। ५३) = धारणाश्रों से मन में ज्ञान की योग्यता श्रौर विवेक बढ़ता है। जिससे बुराइयों का त्याग होता है। ['किल्विषम्' के अर्थं पर विशेष श्रनुशीलन ८। ३१६ पर भी द्रष्टव्य है]।

३. प्रत्याहार के द्वारा संसर्गजन्य दोष को छोड़ें। **"स्वविषयासम्प्रयोगे चित्तस्य** संब**रूपानुकार इवेन्द्रियागां प्रत्याहारः"**। योग०२। ५४॥

"प्रत्याहार उसका नाम कि जब पुरुष ग्रपने मन को जीत लेता है तब इन्द्रियों का जीतना ग्रपने ग्राप हो जाता है क्योंकि मन हो इन्द्रियों को चलाने वाला है।" (ऋ० भू० उपासनाविषय) परिणामस्वरूप इन्द्रियां ग्रपने-ग्रपने विषयों के संगों, ग्रभि-मान ग्रादि दोषों से निवृत्त हो जाती हैं। प्रत्याहार से मन स्ववश में हो जाता है ग्रौर इन्द्रियों पर दढ़ वशीभूतता हो जाती हैं—

"ततः परमावश्यतेन्द्रियागाम् ।" योग २ । ५५ ॥

"तव वह मनुष्य जितेन्द्रिय होके जहां अपने मन को ठहराना वा चलाना चाहे उसी में ठहरा ग्रीर चला सकता है। फिर उसको ज्ञान हो जाने से सदा सत्य में ही प्रीति हो जाती है, ग्रसत्य में कभी नहीं।" (ऋ० भू० उपासना-विषय)

योगदर्शन के व्यासभाष्य में भी अपरिग्रह को स्पष्ट करते हुए लिखा है-

"विषयाणामर्जन-रक्षण-क्षय-सङ्ग-हिंसादोषदर्शनात् अस्वीकरणम् अपरि-ग्रहः।" (योग २।२०) = विषयों में ग्रर्जनदोष, रक्षणदोष, क्षयदोष, संगदोष तथा हिंसादोष देखने से उनका जो ग्रस्वीकार ग्रर्थात् त्याग है, वह ग्रपरिग्रह कहा जाता है। ४. घ्यान से अनीश्वर गुणों स्रथात् अविद्या, अज्ञान स्रादि का त्याग करके ईश्वरीय गुणों को घारण करना। "तत्र प्रत्ययंकतानता घ्यानम्" (योग० ३।२) = "धारणा के पीछे उसी देश में घ्यान और आश्रय लेने के योग्य जो अन्तर्यामी व्यापक परमेश्वर है, उसके प्रकाश और प्रानन्द में, अत्यन्त विचार और प्रेम-भिक्त के साथ इस प्रकार प्रवेश करना कि जैसे समुद्र के बीच में नदी प्रवेश करती है। उस समय में ईश्वर को छोड़ किसी अन्य पदार्थ का स्मरण नहीं करना, किन्तु उसी अन्तर्यामी के स्वरूप और ज्ञान में मग्न हो जाना। इसी का नाम घ्यान है।"

(ऋ॰ भू॰ उपासना विषय)

प्र. 'किल्विषनाश' के लिए द्रष्टव्य ११। २२७ पर स्रनुशीलन स्रौर शब्दार्थ के लिए प्र। ३१६ का स्रनुशीलन।

ध्यान से पदार्थ-ज्ञान-

उच्चावचेषु भूतेषु दुर्जेयामकृतात्मिः। ध्यानयोगेन सम्पश्येद्गातिमस्यान्तरात्मनः॥ ७३॥ (४६)

(उच्च + ग्रवचेषु भूतेषु) बड़े-छोटे प्राणी ग्रीर ग्रप्राणियों में (ग्रकृता-त्विभ: दुर्जेयाम् श्रस्य + ग्रन्तरात्मनः गतिम्) जो ग्रगुद्धात्माग्रों से देखने के योग्य नहीं है, उस ग्रन्तर्यामी परमात्मा को गति ग्रर्थात् प्राप्ति को (ध्यान-योगेन संपश्येत्) ध्यानयोग से ही संन्यासी देखा करे॥ ७३॥

(सं० वि० २००)

अर्ज्य क्रिटिक न्यः 'ध्यानयोग' के लिए ६। ७२ पर अनुशीलन संख्या ४ द्रष्टव्य है।

यथार्थं ज्ञान से कर्मबन्धन का विनाश-

सम्यग्दर्शनसम्पन्नः कमेभिनं निबद्धचते । दर्शनेन विहीनस्तु संसारं प्रतिपद्यते ॥७४॥ (५०)

(सम्यक् दर्शनसंपन्नः) जो संन्यासी यथार्थज्ञान वा षड्दर्शनों से युक्त है (कर्मभिः न निबद्धचते) वह दुष्टकर्मों से बद्ध नहीं होता (तु) भ्रौर (दर्शनेन विहीनः) जो ज्ञान, विद्या, योगाम्यास, सत्संग, धर्मानुष्ठान वा षड्दर्शनों से रहित विज्ञानहीन होकर संन्यास लेता है वह संन्यास पदयी भ्रौर मोक्ष को प्राप्त न होकर (संसारं प्रतिपद्यते) जन्म-मरण रूप संसार को प्राप्त होता है। ७४॥ (सं० वि० २००)

**अन्तुर्ध्योद्धन्तः वर्शन एवं ध्यानयोग विवेचन**—(१) उपयुंक्त ७२-७३

श्लोकों में उका यथार्थ ज्ञान से ध्यानयोग की सिद्धि होने पर परमात्मा के दर्शन होते हैं ग्रीर वह—

#### तत्र ध्वानजमनाशयम् ॥ योग० ४ । ६ ॥

जो घ्यानयोग से सिद्ध चित्त है वह यथार्थ ज्ञान से ग्रनाशयम् — कर्मवासना ग्रौर क्लेशवासना से रहित होता है। कर्मों से बद्ध नहीं होता। उसके कर्म दग्धबीज के समान होने से फिर फलोन्मुख नहीं होते। वहीं फिर मोक्ष की स्थिति में पहुंचता है।

(२) दर्शनों से यहां पुस्तकविशेष दर्शन-ग्रन्थों से ग्रभिप्राय नहीं है, ग्रिपतु 'दर्शन विद्यात्रों' से ग्रभिप्राय है। ईश्वर ग्रादि तत्त्वों का प्रत्यक्ष ज्ञान करानेवाली विद्या को 'दर्शनविद्या' कहा जाता है।

ग्रहिंसा ग्रादि वैदिक कर्मों से परमात्मा पद की प्राप्ति—

स्र्रीहसयेन्द्रियासङ्गेवं दिकैश्चेव कर्मिः। तपसश्चरणेश्चोग्रेः साध्यन्तीह तत्पदम्॥ ७५॥ (५१)

(ग्रहिसया) सब भूतों से निर्वेर (इन्द्रिय + ग्रसंगैः) इन्द्रियों ने विषयों का त्याग (वैदिकै: कर्मभिः) वेदोक्त कम (च) ग्रीर (उग्रैः तपश्वरणैः) ग्रत्युग्र तपश्वरण से (इह) इस संसार में (तत्पदं साधयन्ति) मोक्षपद को पूर्वोक्त संन्यासी ही सिद्ध कर ग्रीर करा सकते हैं, ग्रन्य नहीं ॥ ७५ ॥ (स० प्र० १३०)

"श्रीर जो निर्वेर, इन्द्रियों के विषयों के बंधन से पृथक् वैदिक कर्मा-चरणों श्रीर प्रांणायाम, सत्यभाषणादि उत्तम उग्र कर्मों से सहित संन्यासी लोग होते हैं, वे इसी जन्म इसी वर्तमान समय में परमेश्वर की प्राप्तिरूप पद को प्राप्त होते हैं, उतका संन्यास लेना सफल श्रीर धन्यवाद के योग्य है"। (स० प्र०२००)

अपवित्र शरीर का त्याग-

ध्वस्थिरथूणं स्नायुयुतं मांसशोणितलेपनम् । चर्मावनद्वं दुर्गन्धिपूर्णं मूत्रपुरीवयो: ॥ ७६ ॥ जराशोकसमाविष्टं रोगायतनमातुरम् । रजस्वलमनित्यं च भूतावासिमनं त्यजेत् ॥ ७७ ॥

(ग्रन्थिस्यू एं स्नायुयुतं मांसशोणितलेपनं चर्मावनद्धं मूत्रपुरीपयोः दुर्गेन्धपू एंम्) हिंड्डयों के ढांचेरूप, स्नायुरूपी रस्सी वाले, मांस ग्रीर लहू से भरे, चमड़ी से ढके, मूत्र ग्रीर विष्ठा की दुर्गेन्धि से भरे (जराशोकसमाविष्टम्) वृद्धावस्था ग्रीर शोक से युक्त (रोगायतनम्) रोगों के घर (ग्रातुरम्) भूख-प्यास ग्रादि से पीड़ित होने वाले (रजस्वलम्) रजोगुणवाले या मिट्टीरूप (च) (ग्रनित्यम्) नष्ट होने व ले (इनं भूत + ग्रावासं त्यजेत्) इस महाभूतों के आश्रयस्थान ग्रर्थात् शरीर को छोड़ देवे ॥ ७६, ७७ ॥

#### नदीकूतं यया वृक्षो वृक्षं वा शकुनियंया। तथा त्यजन्निमं देहं कृच्छाद् ग्राहाद्विमुच्यते ॥ ७८ ॥

(यथा वृक्षः नदीकूलम्) जैसे वृक्ष नदी के किनारे को (वा) अथवा (यथा शकुनिः वृक्षम्) जैसे पक्षी वृक्ष को बिना किसी दुःख और मोहके छोड़ देता है (तथा) वैसे ही (इमंदेहं त्यजन्) इस शरीर को छोड़ कर व्यक्ति (कृच्छ्रान् ग्राहात् विमुच्यते) दुःखरूपी मगरमच्छ से छूट जाता है अर्थात् उसे दुःख नहीं होता ॥ ७ ८ ॥

#### भियेषु स्वेशु सुकृतमिशयेशु च दुष्कृतम्। विसुज्य ध्यानयोगेन ब्रह्माम्येति सनातनम्।। ७६ ॥

योगी (स्वेषु प्रियेषु सुकृतम्) अपने प्रियजनों में पुण्यों को (च) श्रीर (ग्रप्रियेषु दुष्कृतम्) शत्रुओं में पाप को (विसृज्य) छोड़कर (ध्रातयोगेन सनातन ब्रह्म +अभ्येति) ध्यानयोगे के द्वारा सनातन ब्रह्म ==परमात्मा को प्राप्त कर लेता है। ७६॥

आनुशीलनः ७६ से ७६ श्लोक निम्न 'म्राथारों' के म्राधार पर प्रक्षिप्त हैं—

 प्रसंगिवरोध—(१) ये क्लोक पूर्वापर प्रसंग विरुद्ध हैं। पूर्वापर प्रसंग 'सङ्गों' से विमुक्त होकर निःस्पृह होनेके वर्णन का है। ७५ वें ब्लोक में 'ग्रसङ्क्तः' पद से विषयों से निःस्पृह होने का कथन है, फिर ८० वें में सङ्गों से मुक्त होकर निःस्पृह होने का फल है ग्रीर **८१ वें** में '**'त्यक्त्वा सङ्गान् शर्नः शर्नः''** पदों से इस बात का उपसंहार है । इस प्रकार ७५ वां श्लोक ८०-८१ से सम्बद्ध है ग्रीर ८० वां श्लोक ७५ वें का 'ग्रर्थवाद' है। इन क्लोकों ने उस प्रसंग की सम्बद्धता को भंग कर दिया है ग्रीर इनमें जो वर्णन है, पूर्वापर रूप से ग्रसम्बद्ध है। (२) इन श्लोकों में जो शरीर त्यागने का वर्णन है, वह भी इसे अग्रिम प्रसंग से असम्बद्ध सिद्ध करता है। ८० वें इलोक में नि:स्पृह होने का फल बताते हुए इस जन्म और परजन्म में सुख का प्राप्त होना कहा है। यदि इन इलोकों के ग्रनुसार पहले ही शरीर त्याग का विधान उपयुक्त मान लिया जाये तो फिर 'इस जन्म में सुल-प्राप्ति' के फलकथन की क्या संगति है ? इससे यह संकेत मिलता है कि ८० वें इलोक से पूर्व शरीरत्याग का वर्णन मनु को ग्रभीष्ट नहीं है। इस प्रकार का वर्णन प्रसंग के ग्रन्त में ग्राता है जो ८१-८२ में है। (३) यहां पूर्वापर स्थानों पर ग्रभी यति के कर्त्तव्यों की समाप्ति से पूर्व ही उनकी फलप्राप्ति का कथन करना, जैसा कि ७८-७१ वें इलोकों में दर्शाया गया है, यह ग्रसंगत है। इस प्रकार का फलकथन तो सब कर्त्तव्यों के पूर्ण होने पर ही करना संगत हुन्ना करता है, जो ८१-८२ में है भी। इस प्रकार ७८-७६ श्लोक और इनसे सम्बद्ध ग्रन्य पूर्ववर्ती श्लोक ग्रप्रासंगिक हैं। इन प्रसंगविशों के आधार पर ये सभी श्लोक प्रक्षिप्त हैं।

२. श्रन्तिबिरोध — (१) ६। ६६ में संन्यासी को सभी प्राणियों से समान भावना रखने वाला कहा है। वह राग-द्वेष से मुक्त होकर [६। ६०] एकाकी विचरण करता है [३३, ४२]। मनु का संन्यासी के लिए यही विधान है। ७६ वें इलोक में संन्यासी के प्रियजन श्रीर शत्रुश्मों का वर्णन उस मान्यता के विरुद्ध है। जब मनु-द्वारा वर्णित रूप में व्यक्ति संन्यासी ही हो गया तो फिर प्रिय या शत्रु का प्रश्न ही नहीं उठता। (२) मनु ने ४। २४० में कर्ता को स्वयं कर्मफल का भोवता माना है। ७६ वें इत्रोक में 'शित द्वारा श्रच्छे कर्मी को प्रियों के लिए छोड़ते तथा बुरे कर्मी को शत्रुश्मों के लिए छोड़ते' का वर्णन करना, उक्त मान्यता के विरुद्ध है। इस श्राधार पर ७६ वां इलोक प्रक्षिप्त है। पूर्ववर्ती इलोक क्योंकि प्रसंग की इष्टि से उससे सम्बद्ध हैं, श्रतः वे इसके प्रक्षिप्त सिद्ध होने पर स्वतः प्रक्षिप्त कहलायेंगे।

निःस्पृहता से सुख एवं मोक्षप्राप्ति-

यदा भावेत भवति सर्वभावेषु निःस्पृहः । तदा सुरूमवाप्नोति प्रत्य चेह् च शादवतम् ॥ ८० ॥ (५२)

(यदा) जब संन्यासी (सर्वभावेषु भावेन निःस्पृहः भवति) सब पदार्थों में ग्रपने भाव से निःस्पृह होता है (तदा) तभी (इह च प्रेत्य शाइवत सुखम्-- श्रवाप्नोति) इस लोक = इस जन्म ग्रोर मरण पाकर परलोक ग्रोर मुक्ति में परमात्मा को प्राप्त होके निरन्तरक्ष सुख को प्राप्त होता है।। ८०।। (सं० वि० २००)

''जब संन्यासी सब भावों में ग्रर्थात् पदार्थों में निस्पृह, कांक्षारहित ग्रौर सब बाहर-भीतर के व्यवहारों में भाव से पवित्र होता है, तभी इस देह में ग्रीर मरण पाके निरन्तर सुख को प्राप्त होता है।'' (स० प्र० १३०)

परमात्मा में प्रधिष्ठान---

कर वर १०५

(भ्रतेन वाधना) इसावाध स (शनः शनः) धीरे-घीरे (सर्वान् संगान् त्यक्त्वा) सब संग से हुए दोषों को छोड़के (सर्व-द्वन्द्व-विनिर्मुक्तः) सब

<sup>% &#</sup>x27;'निरन्तर शब्द का इतना ही श्रर्थ है कि मुक्ति के नियत समय के मध्य में दु:ख आकर विघ्न नहीं कर सकता।" (सं॰ वि॰ २०२, टिप्पणी)

हर्ष-शोकादि द्वन्द्वों से विशेषकर निर्मुक्त होके (ब्रह्मणि +एव + भ्रवतिष्ठते) विद्वान् संन्यासी ब्रह्म ही में स्थिर होता है ।। दश्।। (सं० वि० २००)

# ध्यानिकं सर्वमेवैतद्यदेतदिभश्चव्दितम् । न ह्यनध्यात्मवित्कश्चित्कियाफलमुपाश्नुते ॥ ८२॥ (५४)

(यत्+एतत्+म्रभिशब्दितम्) यह जो कुछ पहले कहा गया है (एतत् सर्वम्+एव घ्यानिकम्) यह सब ही घ्यानयोग के द्वारा सिद्ध होने वाला है (म्रन्+ग्रघ्यात्मवित् किच्चत्) ग्रघ्यात्मज्ञान से रहित कोई भी व्यक्ति (क्रियाफलं न हि उपाश्नुते) उपर्युक्त कर्मों के फल को नहीं पा सकता ॥ ५२॥

#### म्रिषयक्तं ब्रह्म जपेराधिदंविकमेव च। म्राष्यात्मिकं च सततं वेदान्तामिहितं च यत्।। ८३।।

(अधियज्ञम्) यज्ञ-सम्बन्धी (च) ग्रीर (ग्राधिदैविकम्) देवता-सम्बन्धी (च) तथा (वेदान्त + ग्रिभिहितं यत् ग्राध्यास्मिकम्) वेदों में जो परमात्मा-सम्बन्धी वर्णंन है ऐसे (ब्रह्म) वेदमन्त्रों को (सततं जपेत्) निरन्तर जाप किया करे ॥ ८३॥

## आनुर्धीत्उनः : ५३ वां श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है-

प्रसंगिवरोध — (१) यह श्लोक पूर्वापर प्रसंग को भंग कर रहा है। द ने वें श्लोक में घ्यान को संन्यास का आधार बतलाते हुए उपसंहार किया था। इसी प्रकार द अ में संन्यास का महत्त्व बतलाते हुए उपसंहार है। 'इदम्' शब्द के एकवचनात्मक प्रयोग से द अ वां श्लोक द ने वें से जुड़ता है और इस शब्द से 'संन्यास' अर्थ अभिप्रेत है। इस इलोक ने इस संकेतित सम्बद्धता को भंग कर दिया है। अतः यह प्रसंगिवरुद्ध है। (२) संन्या-साश्रम के विधानों के पूर्ण होने के बाद द से द श्लोकों में उसका उपसंहारपूर्वक फलक्यन है। यह प्रसंग द से से गुरू है। इस प्रसंग के बीच द हे वें श्लोक में कर्त्तं क्यों का विधान करना अप्रासंगिक है। यदि यह श्लोक मौलिक होता तो विधिवचनों के साथ कर्त्तं क्यों के प्रसंग में द से वें श्लोक से पहले ही होता। यहां पूर्वापर प्रसंग से भिन्न वर्णन होने के कारण प्रसंगलकदध है। अतः प्रक्षिपन है।

# इदं शरणमज्ञानामिदमेव विजानताम् । इदमन्दिच्छतां स्वर्गमिदमानन्त्यमिच्छताम् ॥ ८४॥ (५५)

(इदम् अज्ञानां शरणम्) यही अज्ञानियों का शरण अर्थात् गौण-सन्यासियों श्रीर (इदम् + एव विजानताम्) यही विद्वान् सन्यासियों का (इदं स्वर्गम् इच्छताम्) यही सुख की खोज करने हारे, श्रीर (इदम् + श्रानन्त्यम्- +इच्छताम्) यही म्रनन्त भुलं की इच्छा करने हारे मनुष्यों का म्राश्रय है''।। ८४।। (सं० वि० २००) २

"जो विविदिषा ग्रर्थात् जानने की इच्छा करके गौण संन्यास लेवे, वह भी विद्या का ग्रम्यास, संस्पुरुषों का संग, योगाम्यास ग्रीर ग्रोंकार का जप ग्रीर उसके ग्रर्थ परमेश्वर का विचार भी किया करे।" (सं० वि० २००)

अर्जु टारिट्डन्ड: मोक्समुख का माश्रय परमात्मा—(१) परमेश्वर मोक्स सुख और ग्रन्य सुख का ग्राश्रय है, इसका विधायक एक वेदमन्त्र तुलनार्थं द्रष्टव्य है—

युक्तेन मनसा वयं देवस्य सिवतुः सर्वे। स्वर्ग्याय शक्त्या ॥ ऋ०१।४।३॥ ग्रथं—"(वयम्) हम लोग (स्वर्ग्याय) मोक्षसुख के लिए (शक्त्या) यथायोग्य सामध्यं के बल से (देवस्य) परमेश्वर की सृष्टि में उपासना योग करके, ग्रपने ग्रात्मा को शुद्ध करें कि जिससे (युक्तेन मनसा) ग्रपने शुद्ध मन से परमेश्वर के प्रकाशरूप आनन्द को प्राप्त हों।" (ऋ० भू० उपा० विषय)

(२) इसकी संगति वेद से नहीं ग्रपितु परमात्मा से है। परमात्मा ही मोक्षसुख ग्रादि के लिए शरण हो सकता है। टीकाकारों ने इसका जो वेदपरक ग्रयं किया है वह प्रसंगानुकूल नहीं है। यहां प्रसंग परमात्मा की प्राप्ति का है।

उपसंहार-

# अनेन क्रमयोगेन परिव्रजति यो द्विजः। स विष्युयेह पाप्मानं परं ब्रह्माधिगच्छति ॥ ८५ ॥ (५६)

(ग्रनेन क्रमयोगेन) इस क्रमानुसार संन्यास-योग से (यः द्विजः परि-व्रजति) जो द्विज ग्रर्थात् ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, संन्यास ग्रहण करता है (सः इह) वह इस संसार ग्रीर शरीर में (पाष्मानं विध्य) सब पापों को छोड़-छुड़ाके (परं ब्रह्म + ग्रधिगच्छति) परब्रह्म को प्राप्त होता है।। ८४।। (सं० वि० २००)

> एव धर्मोऽनुशिष्टो वो यतीनां नियतास्मनाम् । वेदसंन्यासिकानां तु कर्मयोगं निबोधत ॥ ८६॥

१. "ग्रनन्त इतना ही है कि मुक्ति-मुख के समय में ग्रन्त ग्रथित् जिसका नाश न होवे।" (सं० वि० २०२, टिप्पणी)

२. [प्रचलित ग्रर्थ—नेदार्थ को नहीं जानने वालों के लिए यही वेद शरण (गति) है, (क्योंकि ग्रर्थज्ञान के बिना भी वेदपाठ करने से पाषक्षय होता है) ग्रीर वेदार्थ जानने वालों के लिए स्वर्ग (तथा मोक्ष) चाहने वालों के लिए भी यही वेद अरण (गति) है। । ८४।।]

(एएः) यह (नियतात्मनां यतीनां धर्मः वः अनुशिष्टः) मन को वश में करने वाले संन्यासियों का धर्म तुमसे कहा, ग्रब (वेदसंन्यासिकानां कर्मयोगं निबोधत) 'वेद-संन्यासियों' के कर्मों को सुनो ॥ ८६॥

#### अस्तु श्रीत्उनः : ५६ वां इलोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है-

- १. प्रसंगविरोध यह श्लोक प्रसंगविषद्ध है। इसमें 'वेदसंन्यासियों' के कर्म कहन का संकेत किया है, जबिक इससे अग्रिम श्लोकों में आश्रमधर्म कहने के बाद उनका उपसंहार है। यदि यह श्लोक मौलिक होता तो इससे अगले ही श्लोक से 'वेदसंन्या-सियों' के कर्मों का वर्णन प्रारम्भ होना चाहिए था। सारी मनुस्मृति में, संकेत के बाद ही वर्णन किया गया है, यह निश्चित शैली है। किन्तु यहां ऐसा नहीं है। इस प्रकार यह संकेत अप्रासंगिक है, अतः प्रक्षिप्त है।
- २. ग्रन्तिवरोध—(१) मनु ने केवल चार ग्राश्रम माने हैं [६। ८७]। उनका क्रमशः वर्णन करते हुए संन्यासाश्रम के कर्त्तं व्य ३३ से ८५ श्लोकों में कहे जा चुके हैं। इस प्रकार चार ग्राश्रम पूर्ण हुए। इस ग्राधार पर 'वेदसंन्यासियों' की पृथक् कल्पना ही मनुविरुद्ध है। (२) यदि 'वेदसंन्यासिक' का ग्रर्थ 'वेदविहित कर्मों को छोड़ने वाले व्यक्ति' किया जाये तो यह मान्यता मनु एवं सम्पूर्ण मनुस्मृति के ही विरुद्ध है। मनु ऐसे व्यक्ति को संन्यासी तो क्या 'द्विज' भी नहीं मानते, उसे शूद्रवत् कहते हैं [२। १४३ (१६०)]। वेद-विहित कर्मों को छोड़ना मनु की व्यवस्था के विरुद्ध है, क्योंकि उन्होंने वेद को ही ग्रपनी स्मृति का ग्राधार माना है। यह 'वेदोक्त कर्मों' को करने के मनु के ग्रादेश के भी विरुद्ध है। [२। १ (२६), ४। १४]।

ग्राश्रम-धर्मों की समाप्ति पर उपसंहार-

## ब्रह्मचारी गृहस्थरच वानप्रस्थो यतिस्तथा। एते गृहस्थप्रभवारचस्वारः पृथगाश्रमाः॥ ८७॥ (५७)

(ब्रह्मचारी गृहस्थः वानप्रस्थः तथा यतिः) ब्रह्मचर्यः, गृहस्थः, वानप्रस्थ तथा संन्यास (एते चत्वारः पृथक् ग्राश्रमाः) ये चारों ग्रलग-मलग ग्राश्रम (गृहस्थप्रभवाः) गृहस्थाश्रम से ही उत्पन्न हुए हैं ॥ ८७॥

श्राश्रमधर्मी के पालन से मौक्ष की श्रोर प्रगति-

# सर्वेऽपि क्रमशस्त्वेते यथाशास्त्रं निषेविताः । यथोक्तकारिणं विप्रं नयन्ति परमां गतिम् ॥ ८८ ॥ (५८)

(एते सर्वे + ग्रिप क्रमशः यथाशास्त्रं निषेविताः) ये सब क्रमानुसार शास्त्रोक्त विधानों के ग्रनुसार पालन करने पर (यथा + उक्तक।रिणं विप्रम्) कर्त्तव्यों का यथोक्त विधि से पालन करने वाले द्विज को (परमां गित नयन्ति) उत्तम गित को प्राप्त कराते हैं।। ८८।। गृहस्य की श्रेष्ठता---

सर्वेषामि चैतेषां वेदस्मृतिविधानतः। गृहस्य उच्यते श्रेष्ठः स त्रीनेतान्विमित हि ॥ ८६॥ (४६)

(वेद-स्मृतिविधानतः) वेदों श्रीर स्मृतियों में कहे श्रनुसार (एषां सर्वेषाम् + प्राप) इन सब श्राश्रमों में (गृहस्थः श्रेष्ठः उच्यते) गृहस्थ सबसे दायित्त्वपूर्ण होने से श्रेष्ठ है (हि) क्योंकि (सः) वह (एतान् त्रीन् बिर्मात) इन तीनों का ही भरण-पोषण करता है श्रर्थात् उत्पत्ति श्रीर जीवनयापन की दिष्ट से ये तीनों श्राश्रम गृहस्थाश्रम पर श्राश्रित हैं ॥ ८६ ॥

अर्जुटारिटा : गृहस्य कैसे तीन आश्रमों श्रीर सबका भरण-पोषण करता है, इसका कारणपूर्वक वर्णन ३।७८,८० में वर्णित है। ३।७७ में इसको श्राघार बताया है।

गृहस्य समुद्रवत् है---

यथा नदीनदाः सर्वे सागरे यान्ति संस्थितिम् । तथैवाश्रमिगाः सर्वे गृहस्ये यान्ति संस्थितिम् ॥ ६० ॥ (६०)

(यथा सर्वे नदी-नदाः सागरे संस्थिति यान्ति) जैसे सब बड़े-बड़े नद श्रीर नदी सागर में जाकर स्थिर होते हैं (तथैव) वैसे ही (सर्वे श्राश्रमिणः) सब श्राश्रमी (गृहस्थे संस्थिति यान्ति) गृहस्थ ही को प्राप्त होके स्थिर होते हैं।। ६०।। (सं० वि० १५०)

"जैसे नदी श्रीर बड़े-बड़े नद तब तक भ्रमते ही रहते हैं, जब तक समुद्र को प्राप्त नहीं होते। वेसे गृहस्य हो के श्राश्रय से सब श्राश्रम स्थिर रहते हैं। बिना इस श्राश्रम के किसी श्राश्रम का कोई व्यवहार सिद्ध नहीं होता।" (स॰ प्र०१२२)

अप्रसुद्धि दिल्ला के लिए देखिए ३। ७७ वा क्लोक।
चतुर्भिरिप चैवैतैनित्यमाश्रमिभिद्विजैः।
दशलक्षणको धर्मः सेवितव्यः प्रयत्नतः॥ ६१॥ (६१)

(एतै: चतुर्भि: ग्राश्रमिभि: द्विजै:) इसलिए ब्रह्मचारी, गृहस्य, वान-प्रस्त प्रीर सन्यासियों को योग्य है कि (प्रयत्नतः) प्रयत्न से (दशलक्षणकः धर्मः सेवितअ्यः) दश लक्षणपुक्त निम्नलिखित धर्म का सेवन नित्य करें ॥ ६१ ॥ (स० प्र०१३०)

धर्म के दश लक्षण---

धृतिः क्षमा वमोऽस्तेयं शौचिमिन्द्रियनिप्रहः। धौविद्या सत्यमक्रोघो दशकं धर्मलक्षराम्॥ ६२॥ (६२)

पहिला लक्षण-(धृति) सदा धैर्य रखना, दूसरा-(क्षमा) जो कि निन्दा-स्तुति मान-प्रपमान, हानि-लाभ ग्रादि दः लों में भी सहनशील रहना; तीसरा-(दम) मन को सदा धर्म में प्रवृत्त कर ग्रधर्म से रोक देना ग्रधीत् ग्रधर्म करने को इच्छा भी न उठे, चौथा--(ग्रस्तेय) चोरी त्याग ग्रथति बिना म्राज्ञा वा छत्र-कपट. विश्वासघात वा किसी व्यवहार तथा वेदविरुद्ध उपदेश से पर-पदार्थ का ग्रहण करना चोरी, ग्रीर इसको छोड़ देना साह-कारी कहाती है, पांचवां—(शीच) राग-द्वेष पक्षपात छोड़के भीतर स्रीर जल, मृतिका, मार्जन म्रादि से बाहर की पवित्रता रखनी, छठा-(इन्द्रिय-निग्रह) ग्रधमिचरणों से रोकके इन्द्रियों को धर्म ही में सदा चलाना, सातवां — (धीः) मादक द्रव्य बुद्धिनाशक भ्रन्य पदार्थ, दूष्टों का संग, ग्रालस्य, प्रमाद मादि को छोड़के श्रेष्ठ पदार्थी का सेवन, सत्पुरुषों का संग, योगा-म्यास से बृद्धि बढ़ाना; ग्राठवां-(विद्या) पृथिवो से लेके परमेश्वर पर्यन्त ययार्थ ज्ञान ग्रीर उनसे यथायोग्य उनकार लेनाः सत्य जैसा श्रात्मा में वैसा मन में, जैसा वाणी में वैसा कर्म में बर्तना, इससे विपरीत अविद्या है, नववां—(सत्य) जो पदार्थ जैसा हो उसको वैसा ही समभना, वैसा ही बोलना, वैसा ही करना भी; तथा दशवां—(म्रक्रोध) क्रोधादि दोषों को छोड़के शान्त्यादि गुणों को ग्रहण करना (धमलक्षणम्) धर्म का लक्षण है।। ६२।। (स॰ प्र० १३१)

अप्रनुशित्जनाः धर्म के लक्षणों की विशेष व्याख्या—संस्कार विधि में भी महिष दयानन्द ने इस श्लोक को उद्धृत करके इसका भाष्य किया है। वहां उन्होंने 'ग्रिहिसा' को भी धर्म का लक्षण मानकर धर्म के ग्यारह लक्षण माने हैं। यहां वे उद्धृत किये जाते हैं—

"धर्म न्याय नाम, पक्षपात छोड़कर सत्य ही का माचरण भीर असत्य का सर्वदा परित्याग रखना, इस धर्म के ग्यारह लक्षण हैं—(प्रहिंसा) किसी से वैर बुद्धि करके उसके अनिष्ट करने में कभी न वर्तना, (धृतिः) सुख-दुःख, हानि-लाभ में भी व्याकुल होकर धर्म को न छोड़ना, किन्तु धैयं से धर्म में ही स्थिर रहना, (क्षमा) निन्दा स्तुति मानापमान का सहन करके धर्म ही करना (दमः) मन को अधर्म से सदा हटाकर धर्म में ही प्रवृत्त रखना, (अस्तेयम्) मन, कर्म, वचन से अन्याय और अधर्म से पराये द्रव्य का स्त्रीकार न करना (शौचम्) रागद्वेषादि त्याग से आत्मा और मन का पवित्र और जलादि से शरीर को शुद्ध रखना, (इन्द्रियनिग्रहः) श्रीत्रादि बाह्य इन्द्रियों को अधर्म से हटाके धर्म ही में चलाना, (धीः) वेदादि सत्यविद्या, ब्रह्मचर्यं, सत्संग करने और कुसंग, दुर्व्यसन, मद्यपानादि त्याग से बुद्धि को सदा बढ़ाते रहना (विद्या) जिससे भूभि से लेके परमेश्वर पर्यन्त का यथार्यं बोध होता है, उस विद्या को प्राप्त होना, (सत्यम्) सत्य मानना, सत्य

बोलना, सत्य करना, (ग्रक्रोधः) क्रोधादि दोषों को छोड़कर शान्त्यादि गुणों का ग्रहण करना धर्म कहाता है. इसका ग्रहण ग्रीर ग्रन्याय पक्षपात सहित ग्राचरण ग्रधमं जो कि हिंसा, वैरबुद्धि, ग्रधमं, ग्रसहन, मन को ग्रधमं में चलाना, चीरी करना, ग्रपवित्र रहना, इन्द्रियों को न जीतकर ग्रधमं में चलाना, कुसंग, दुर्व्यसन, मद्यपानादि से बुद्धि का नाश करना, ग्रविद्या जो कि ग्रधमचिरण ग्रज्ञान है उसमें फंसना, ग्रसत्य मानना, ग्रसत्य बोलना, क्रोधादि दोषों में फंसकर ग्रधमीं दुष्टाचारी होना, ये ग्यारह ग्रधमं के लक्षण हैं, इनसे सदा दूर रहना चाहिए॥" (सं० वि० ग्रहाश्रम प्र०)

दश लक्षणात्मक धर्मपालन से उत्तम गति-

# दश लक्षणानि धर्मस्य ये वित्रा समधीयते । स्रधीत्य चानुवर्तन्ते ते यान्ति परमां गतिम् ॥ ६३ ॥ (६३)

(धर्मस्य दशलक्षणानि) धर्म के दश लक्षरागों का (ये विप्राः) जो द्विज (सम् + ग्रधीयते) ग्रध्ययन-मनन करते हैं (च) ग्रौर (ग्रधीत्य) पढ़कर-मनन करके (ग्रनुवर्तन्ते) इनका पालन करते हैं (ते) वे (परमां गांत यान्ति) उत्तम गति को प्राप्त करते हैं ।। ६३।।

#### दशलक्षराकं धर्ममनुतिष्ठन्समाहितः। वेदान्तं विधिवच्छुत्वा संन्यसेदन्एो द्विजः ॥ ६४ ॥

(दशलक्षणकं धर्मम् + अनुतिष्ठन्) दशलक्षणों वाले इस धर्म का पालन करते हुए (समाहितः) सावधान होकर (विधिवत् वेदान्तं श्रुत्वा) विधिके अनुसार उपनिषदों को सुनकर (अनृणः द्विजः) तीनों — देव, ऋषि और पितृऋणों से उऋ ण हुआ द्विज (संन्यसेत्) संन्यास धारण करे।।।। १४।।

#### संन्यस्य सर्वकर्माणि कर्मदोषानपानुदन्। नियतो वेदमम्यस्य पृत्रदययें सुखं वसेत्।। ६५ ॥

(सर्वकर्माण सन्यस्य) सब घर के कार्यों से मुक्त होकर (कर्मदोषान् + अपानुदन्) कर्मों से उत्पन्न दोषों को दूर करता हुआ (नियतः वेदम् + अभ्यस्य) नियम-पूर्वक वेद का अभ्यास करता हुआ (पुत्र-ऐस्वर्ये) पुत्र के द्वारा प्राप्त सुख-साधनों से (सुखं वसेत्) उसके आश्रय में सुखपूर्वक रहे।। ६५।।

#### एवं संन्यस्य कर्माणि स्वकार्यपरमोऽस्पृहः। संन्यासेनापहरयैनः प्राप्नोति परमा गतिम्।। ६६।।

(एवं कर्माणि संन्यस्य) इस प्रकार सब कार्यों को छोड़कर (स्वकार्यपरमः) अपने कर्त्तंत्र्यों के पालन में लगा रहकर (ग्रस्पृहः) सभी इच्छाओं से रहित होकर (संन्यासेन एन: अपहत्य) संन्यास से पाप को नष्ट करके (परमां गींत प्राप्नोति) द्विज परम गिंत को प्राप्त कर लेता है।। ६६।।

#### अन्तु व्योत्जन्तः ६४ से ६६ श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं-

१. ग्रन्तिवरोध—इन श्लोकों में दी गई व्यवस्था मनु की व्यवस्था स्रों से विषद्ध है—(१) ६४ वें श्लोक में धर्म के दश लक्षणों को सुनकर संन्यास लेने का कथन है। पहली बात तो यह है कि इन लक्षणों को सुनकर संन्यास ही क्या लेना? ये तो वे कत्तंव्य हैं जिनका पालन ब्रह्मचारी, ग्रहस्थी, वानप्रस्थ, संन्यासी सभी को मृत्युपयंन्त करना होता है। ६। ६१ में यह स्पष्ट शब्दों में ही कहा है, फिर उन्हें सुनकर सन्यास क्या लेना? यह श्लोक ६१ के विरुद्ध जाता है। दूसरी बात यह है कि मनु की व्यवस्था में इन चार आश्रमों से ग्रलग ऐसी कोई व्यवस्था नहीं, जो इनमें दिलायी है। मनु ने संन्यास का विधान ६। ३३—६५ में कर ही दिया है। ग्रतः यह भिन्न प्रकार की व्यवस्था देना मनुविरुद्ध है। (२) मनु ने तो पिछले [३३—६५] श्लोकों में घर एवं सभी 'सङ्गों' (=साथ, मोह, लोभ ग्रादि) को छोड़कर संन्यासी होने को कहा है। ग्रतः इन श्लोकों में धर्म के लक्षण सुनकर संन्यास लेना, घर में रहने की व्यवस्था देना, ऐश्वयं में रहना आदि वातें पिछले सभी विधानों के विरुद्ध हैं। संन्यासियों की बात तो दूर रही मनु ने तो वानप्रस्थ को भी घर-बार छोड़कर वन में चले जाने का ग्रादेश दिया है [६।१—४]। इस प्रकार मनु की व्यवस्थाग्रों के विरुद्ध होने के कारण ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं।

ग्राश्रमधर्मी एवं ब्राह्मण धर्मी का उपसंहार-

एष वोऽभिहितो धर्मो ब्राह्मणस्य चतुर्विषः। पुण्योऽक्षयफलः प्रेत्य राज्ञां धर्मं निबोधत ॥ ६७॥ (६४)

मनु जी महाराज कहते हैं कि हे ऋषियो ! (एष: चतुर्विष: ब्राह्मण्रस्थं धर्मः) यह चार प्रकार ग्रर्थात् ब्रह्मचर्यं, गृहस्थ, वानप्रस्थं ग्रीर संन्यासाश्रम करना ब्राह्मण का धर्म है (पुण्यः प्रेत्य प्रक्षयफलः) यहां वर्तमान में पुण्य-स्वरूप ग्रीर शरीर छोड़े पश्चात् मुक्तिरूप ग्रक्षय ग्रानन्द का देनेवाला संन्यासधर्म है कि (राज्ञां धर्म निबोधत) इसके ग्रागे राजाग्रों का धर्म मुक्ते सुनो—।। ६७ ।। (स० प्र० १३२)

अ (ग्रिभिहितः) वह कह दिया है ......

अन्तु श्री टिन् न्यः बाह्मण शब्द का उपलक्षणात्मक प्रयोग — इस क्लोक में ब्राह्मण शब्द का 'ब्राह्मण' अर्थ के साथ-साथ उपलक्षण रूप में प्रयोग है। १।१४४ [२।२४] क्लोक से वर्णाश्रम धर्मों का प्रारम्भ किया है। तदनुसार यहां तक ब्राह्मण वर्ण के सम्पूर्ण धर्म — धार्मिक तथा लौकिक कर्तंव्य पूर्ण हो गये हैं श्रीर साथ-साथ दिजों के चारों ग्राश्रमों (दितीय श्रष्ट्याय में ब्रह्मचर्याश्रम, तृतीय से पंचम में गृहस्थ श्रीर पष्ठ

में वानप्रस्थ क्रीर संन्यास) के धर्म भी [६। ६१] पूर्ण हो गये हैं। इस प्रकार बाह्यण शब्द से क्षत्रिय क्रीर वैश्य भी ग्रहण होते हैं।

बाह्मण शब्द ग्रहण करने का एक विशेष प्रभिप्राय यह भी है कि सभी द्विज संन्यासाश्रम में प्रांकर संन्यास के धर्मों को धारण करके ब्रह्मत्व प्राप्त करते हैं। ब्रह्म-प्राप्ति का एक ही उद्देश्य होने से उनके कर्तंब्यों में कोई ग्रन्तर नहीं रह जाता। ग्रतः ब्राह्मण शब्द से ही उनका ग्रहण किया है। इन ग्रष्ट्यायों में विभिन्न स्थानों पर द्विज, विप्र शब्दों को ब्राह्मण के पर्यायवाची रूप में भी ग्रहण किया है, यथा २। १५, ६। ६१, ६३, ६७ के भाव ग्रीर शब्दों में प्रयोग है।

श्वति महर्षि मनुशेषतायां सुरेन्द्रदुमारकृतिहिन्दी-माध्यसमन्वितायाम् मनुशीलन-समीक्षाविभूषितायाञ्च मनुस्मृतौ वानप्रस्थसंग्यास-धर्मवित्यकः वष्ठोऽस्यायः ॥



# ऋथ सप्तमोऽध्यायः

[हिन्दीभाष्य-म्रनुशीलनसमीक्षाम्यां सहितः]

(राजधर्म विषय)

[७।१ से ६। ३३६ तक]

राजा की नियुक्ति एवं सिद्धि (७।१ से ७।३५ तक) —

राजधर्मान्त्रवक्ष्यामि यथावृत्तो भवेन्नृपः। संभवत्व यथा तस्य सिद्धित्व परमा यथा॥ १॥ (१)

ग्रव मनु जी महाराज ऋषियों से कहते हैं कि चारों वर्ण ग्रौर चारों ग्राश्रमों के व्यवहार कथन के पदचात् (राजधर्मान् प्रवक्ष्यामि) राजधर्मों को कहेंगे कि (यथावृत्तः नृषः भवेत्) जिस प्रकार का राजा होना चाहिए [७।३६-६।३२४] (च) ग्रौर (तस्य यथा संभवः) जैसे उसका संभव= बनना (च) तथा (यथा परमा सिद्धिः) जैसे उसको परमसिद्धि प्राप्त होवे [७।१—३४] उसको सब प्रकार कहते हैं ॥१॥ (स०प्र०१३८)

राजा बनने का ग्रधिकारी कौन?

बाह्यं प्राप्तेन संस्कारं क्षत्रियेल यथाविधि । सर्वस्यास्य यथान्यायं कर्तव्यं परिरक्षणम् ॥ २ ॥ (२)

(बाह्य संस्कार प्राप्तेन क्षत्रियेण) जैसा परम विद्वान् ब्राह्यण होता है वैसा विद्वान् श्रुः सुशिक्षित होकः क्षत्रिय को योग्य है कि (ग्रस्य सर्वस्य) इस सब राज्य की (परिरक्षणम्) रक्षा (यथान्यायं कर्तव्यम्) न्याय से यथावत् करे ॥ २ ॥ (स० प्र० १३८)

अः (यथाविधि) पूर्ण विधि के अनुसार अर्थात् उपनयन में दीक्षित होकर समावतंनकाल तक ब्रह्मचर्य पालन करते हुए......

राजा बनने की आवश्यकता-

ब्रराजके हि लोकेऽस्मिन्सर्वतो विद्रुते भयात् । रक्षार्थमस्य सर्वस्य राजानमसुजत्प्रभुः ॥ ३ ॥ (३) (हि) क्यों कि (ग्रराजके ग्रस्मिन् लोके) राजा के बिना इस जगत् में (सर्वत: भयात् विद्रुते) सब ग्रोर भय व्याकुलता फैल जाने के कारण (ग्रस्य सर्वस्य रक्षार्थम्) इस सब समाज ग्रोर राज्य की सुरक्षा के लिए (प्रभु: राजानम् + ग्रसृजत्) प्रभु ने 'राजा' पद को बनाया है ग्रर्थात् राजा बनाने की प्रेरणा मानवों के मस्तिष्क में दी है।। ३।। राजा के ग्राठ विशिष्ट गुण—

# इन्द्रानिलयमार्कागामग्नेश्च वरुणस्य च। चन्द्रवित्तेशयोश्चैव मात्रा निर्हृत्य शाश्वतीः ॥ ४॥ (४)

यह सभेश राजा (इन्द्र) इन्द्र अर्थात् विद्युत् के समान शीघ्र ऐश्वर्यकर्त्ता (ग्रनिल) वायु के समान सबको प्राणवत् प्रिय ग्रौर हृदय की बात जानने हारा (यम) यम-पक्षपातरिहत न्यायाधीश के समान वर्त्तने वाला (ग्रकिंग्णाम्) सूर्य के समान न्याय धर्म विद्या का प्रकाशक, ग्रंधकार ग्रर्थात् ग्रविद्या ग्रन्याय का निरोधक (ग्रग्नेः) ग्रग्नि के समान दुव्टों को भस्म करने हारा (वरुणस्य) वरुण ग्रर्थात् बांधने वाले के सदृश दुब्टों को ग्रनेक प्रकार से बांधने वाला (चन्द्र-वित्तशयोः) चन्द्र के तुल्य श्रेष्ठ पुरुषों को ग्रानन्ददाता, धनाध्यक्ष के समान कोशों का पूर्ण करने वाला सभापित होवे क्ष ॥ ४ ॥ (स० प्र० १४०)

श्च (शाश्वती: मात्रा निर्हृत्य च) इनकी स्वाभाविक मात्राग्नों = गुणों के ग्रंशों का सार लेकर ईश्वर ने 'राजा' के व्यक्तित्व का निर्माण किया है। ('च' से पूर्वश्लोक के 'राजानम् ग्रमुजत्' क्रिया को ग्रनु-वृत्ति है)।

#### आनुर्गोटानाः राजा के म्राठ विशिष्ट गुणों की व्यास्या-

- (क) महर्षि मनु ने इस श्लोक में कहा है कि राजा को ग्राठ विशिष्ट गुणों से युक्त होना चाहिए। जैसे निम्न ग्राठ ईश्वरीय दिव्यशक्तियों का कार्य या स्वभाव है, वैसा ही राजा का स्वभाव ग्रीर ग्राचरण होना चाहिए। मनु ने ६। ३०३ से ३११ दलोकों में स्वयं इन गुणों की व्याख्या की है, जो निम्न प्रकार है—
- (१) इन्द्र [=वृष्टिकारक शक्ति] जैसे भरपूर जल ब लाकर जगत् का तृष्त करता है, बैसे राजा अपनी प्रजाग्नों को सुख-सुविधाएं, ऐस्वयं प्रदान करे। उनकी कामनाग्नों को पूर्ण कर संतुष्ट रखे [६।३०४]। इदि परमैश्वयं भ्वादि धातु से 'ऋजेन्द्राग्नवज्य' (उणादि २।२०) सूत्र से 'रन् प्रत्यय के योग से 'इन्द्र' शब्द सिद्ध होता है। 'इन्द्रते वा ऐस्वयं कर्मणः'' (निरुक्त १०।८] = ऐस्वयं प्रदाता होने से इन्द्र कहलाता है। ७।७ में इसके पर्यायवाची रूप में 'महेन्द्र' का प्रयोग है।

- (२) वायु—जैसे सब प्राणियों, स्थानों में प्रविष्ट होकर विचरण करता है, उसी प्रकार राजा को प्रपने गुष्तचरों द्वारा सर्वत्र प्रविष्ट होकर सब स्थानों की, प्रपनी तथा शत्रु की प्रजामों की बातों की जानकारी रखनी चाहिए [६।३०६]। [वायुः = वा गतिगन्धनयोः ग्रदादि धातु 'क्रवापाजि॰' (उणादि १।१) सूत्र से 'उः' 'प्रत्यय। 'वायु-वातिवें सेवां स्यावृ गतिकर्मएः' [निरु० ११।५)]। ६।३०६ में 'मारुत' का प्रयोग है।
- (३) यम [ = ईश्वर की मारक या नियन्त्रक शक्ति] जैसे कर्मफल का समय स्नाने पर प्रिय स्नीर शत्रु सबको धर्मपूर्वक स्नयीत् न्यायानुसार दण्डित करता है या मारता है, उसी प्रकार राजा को भी स्नपराध करने पर प्रिय, शत्रु सभी प्रजास्नों को न्यायपूर्वक दण्ड देना चाहिए स्नीर उनको स्नपने नियन्त्रण में रखना चाहिए [६।३०७]। ७।७ में मनु ने यम का 'धर्मराट्' पर्यायवाची ग्रहण किया है। धर्म स्नयीत् न्यायपूर्वक शासन करने वाला 'धर्मराट्' होता है। ['यमु उपरमे' म्यादि धातु से कर्त्तरि पचाद्यच्। ''यमः यच्छतीति सतः" (निरु० १०। १६)]।
- (४) प्रकं स्पूर्य जैसे अपनी किरणों द्वारा बिना संतप्त किये जलग्रहण करता है, उसी प्रकार राजा भी प्रजा को कष्ट और हानि पहुंचाये बिना [७। १२८-१२६] कर ग्रहण करे [६। ३०५]। [ग्रर्च पूजायाम् म्वादि धातु से 'कृदाधाराधिकितिस्यः कः' (उणादि ३।४०) सूत्र से 'कः' प्रत्यय]। ६।३०५ में पर्यायवाची रूप में 'ग्रादित्य' का प्रयोग है।
- (५) श्राग्ति—जैसे ग्राग्ति ग्रशुद्धि का नाश करके शुद्धि करने वाली होती है ग्रीर तेजयुक्त होती है, उसी प्रकार राजा ग्रपराध, हानि एवं दुष्टता करने तथा प्रजा को पीड़ित करने वालों को प्रभावशाली ढंग से संतापित करने वाला एवं दण्ड से सुधारने वाला होवे [६। ३१०]। [ग्रागि-गतौ धातु से ''अङ्गेनंसोपश्च' (उणादि ४।५०) सुत्र से 'निः' प्रत्यय, नि लोप।]
- (६) वरण = जल जैसे अपने तरंग या भंवररूपी पाश में प्राणियों को फंसा लेता है, उसी प्रकार राजा अपराधियों और शत्रुओं को बन्धन या कारागार में डाले [६।३०८]। [वृञ्-वरणे स्वादि धातु से कृवृदारिम्य उनन्' (उणादि ३।५३) सूत्र से 'जन्म' प्रत्यय]।
- (७) चन्द्र—जैसे चन्द्र शीतलता प्रदान करता ग्रीर पूर्णिमा के चांद को देखकर जैसे हृदय में प्रसन्नता होती है, उसी प्रकार राजा प्रजाग्नों को शान्ति तथा प्रसन्नता प्रदान करने वाला होवे। उसे राजा के रूप में पाकर प्रजा को हर्ष का ग्रनुभव हो [६।३०६]। [चिंद ग्राह्मादने दीप्ती च म्वादिघातु से 'स्कायितञ्जिवञ्चिक' (उणादि २।१३) सूत्र से 'रक्' प्रत्यय।] ७।७ में 'सोम' पर्यायवाची है।
  - (=) वित्तेश प्रथित् धनाढ्य। ७।७ में कुबेर ग्रीर २। ३११ में इसके पर्याय-

वाची के रूप में 'घरा' 'पृथ्वी' शब्दों का ग्रहण है। जैसे घरती या घनस्वामी परमेश्वर समान भाव से सब प्राणियों का पालन-पोषण करते हैं, उसी प्रकार राजा पक्षपातरहित होकर समानभाव से प्रजाग्रों का पुत्रवत् पालन करें [१। ३११]

#### (ख) वेद में राजा के ब्राठ गुणों का वर्णन---

मनु के इस विधान का स्राधार वेद है। राजा के ये गुण भी वेदमन्त्रों के स्राधार पर ही वर्णित किये हैं। द्रष्टब्य है एक मंत्र—

> सोमस्य राज्ञो वरणस्य घर्मिं बृहस्पतेरनुमत्या उ शर्मिं । तवाहमद्य मघवन्नुपस्तुतो धार्तिवधातः कलशां ग्रमक्षयन् ॥ (ऋ०१०।१६७।३)

ग्नयं—(राज्ञः सोमस्य वरुणस्यधमंणि) राजा=ग्नग्नि, सोम=चन्द्रमा, श्रीर वरुणस्य=जल के धमं में (उ) तथा (बृह्रस्पतेः श्रनुमत्या श्रमंिण) बृह्रस्पति=सूर्य, श्रनुमत्या=लक्ष्मी ग्रथात् वित्तेश या धरा के ग्राश्रय में (मधवन् ! धात ! विधात !) श्रीर हे इन्द्र ! हे वायु ! हे यम ! (ग्रहम् ग्रद्ध तव उपस्तुती) मैंने तुम्हारी उपस्तुति= सान्निध्य में रहकर, तुम्हारे गुणों का धारण करके (सोमकलशान् अभक्षयन्) ऐश्वयं कलशों ग्रयात् राज्यश्वया का सेवन किया है। श्रभिप्राय यह है कि इन गुणों के ग्रशों को धारण करके तदनुसार ग्राचरण से राज्यसंचालन में सफलता प्राप्त की है।

राजा दिव्यगुणों के कारण प्रभावशाली --

यस्मादेषां सुरेन्द्राणां मात्राम्यो निर्मितो नृपः । तस्मादभिभवत्येष सर्वमृतानि तेजसा ॥ ५ ॥ (५)

(यस्मात्) क्योंकि (एषां सुरेन्द्राणाम्) इन [७।४] शिक्तशाली इन्द्र ग्रादि दिव्यशिक्तयों के (मात्राम्यः) सारभूत गुणरूपी ग्रंश से (नृपः निर्मितः) 'राजा' पद को बनाया है (तस्मात्) इसीलिए (एषः) यह राजा (तेजसा) ग्रपने तेज = शिक्त प्रभाव से (सर्वभूतानि ग्रभिभवित) सब प्राणियों को वशीभूत एवं पराजित रखता है।। १।।

(एषः) जो (ग्रादित्यवत्) सूर्यंवत् प्रतापी (मनःंसि) सबके वाहर ग्रौर भीतर मनों को क्कि (तपित) ग्रपने तेज से तपाने हारा है (एनं भुवि) जिसको पृथिवो में (ग्रभिवीक्षितुम) कड़ी दृष्टि से देखने को (कश्चित्+ ग्रपि न शक्नोति) कोई भी समर्थ नहीं होता।। ६।। (स० प्र०१४१)

क्ष (च चक्षंषि) ग्रौर देखने वालों की ग्रांखों को .....

अर्जुर्शिट्डनः राजा में तेजस्विता, प्रभावशालिता ग्रादि गुण होने चाहिएं। इन गुणों से युक्त होकर राजा सफल एवं प्रजाम्रों पर प्रभावी रहता है।

> सोऽग्निर्भवति वायुश्च सोऽर्कः सोमः स धर्मराट् । स कुबेरः स वरुगः स महेन्द्रः प्रभावतः ॥ ७ ॥ (७)

(सः) वह राजा (प्रभावतः) ग्रपने प्रभाव = सामर्थ्य के कारण (ग्रिग्नः) ग्रिग्न के समान दुष्टों = ग्रपराधियों का विनाश करने वाला (च) ग्रीर (वायुः) वायु के समान गुष्तचरों द्वारा सर्वत्र गतिशील होकर प्रस्तेक स्थिति की जानकारी रखने वाला (ग्रकः) सूर्य द्वारा किरणों से जलग्रहण करने के समान कष्टरिहत कर = टैक्स ग्रहण करने वाला (सोमः) चन्द्रमा के समान शान्ति — प्रसन्तता देने वाला (धर्मराट्) न्यायानुसार दण्ड देने वाला (कुबेरः) ऐश्वर्यप्रद परमेश्वर के समान समभाव से प्रजा का पालन करने वाला (वहणः) जलीय तरंगों या भंवरों के समान ग्रपराधियों ग्रीर शत्रुशों को बन्धनों या कारागार में डालने वाला ग्रीर (सः) वही (महेन्द्रः) वर्षाकारक शक्ति इन्द्र के समान सुख-सुविधा का वर्षक = प्रदाता (भवति) है।। ७।।

"ग्रीर जो ग्रपने से ग्रग्नि, वायु, सूर्य, सोम, धर्म, प्रकाशक, धन-वर्द्धक, दुष्टों का बन्धनकर्त्ता, बड़े ऐश्वर्य वाला हो वही सभाष्यक्ष सभेश होने योग्य होवे।" (स॰ प्र॰ १४१)

अर्जुट्येटिंडन्य: इन शब्दों की व्याख्या मनु ने स्वयं की है। देखिए ७।४ की समीक्षा तथा १।३०३—३११ श्लोक।

राजा की श्रवमानना न करें-

बालोऽपि नावमन्त्रच्यो मनुष्य इति भूमिपः। महती देवता ह्यांचा नररूपेण तिष्ठति॥ =॥

(भूमिप: बाल: + भ्राप) राजा यदि बालक भी हो तो भी (मनुष्य + इति न + क्या कार्या कार्या कार्या है (दि) क्या कहती क्या कार्या कार्या है (दि) क्या कहती क्या किछिति) यह एक बढ़ी देवी-

शक्ति विद्यमान है।। = ॥

एकमेव वहत्यग्निर्नरं दुरुपर्सापराम् । कुलं दहित राजाग्निः सपशुद्रव्यसंचयम् ॥ ६ ॥

(अग्निः) म्राग तो (दुरुपसर्पिएग्म्) म्रसावधानी से उसके पास जाने वाले (एकं नरम् एव दहति) अकेले उस म्रादमी को ही जलाती है, किन्तु (राजाग्निः) राजा की क्रोघाग्नि तो (सपशु-द्रव्य-संचयं कुलं दहिति) पशु, सम्पत्ति-सहित सम्पूर्णं कुल को ही जला देती है।। ६।।

#### कार्यं सोऽवेक्ष्य शक्ति च देशकाली च तत्त्रतः। कुरुते धर्मसिद्धपर्यं विश्वरूपं पुनः पुनः॥ १०॥

(सः) वह राजा (कार्यं शिक्तं च देशकालो) कार्यं, शिक्त और देश तथा समय का (तत्त्वतः अवेक्ष्य) ठीक-ठीक विचार करके (धर्मसिद्धधर्यम्) धर्म की सिद्धि के लिए—धर्म = कानून का रक्षण एवं पालन कराने के लिए (पुनः पुनः विश्वरूपं कुरुते) बार-बार नाना प्रकार के रूप [७। ७ में उक्त] धारण करता है।। १०।।

#### यस्य प्रसादे पद्मा श्रीविजयक्व पराक्रमे। मृत्युक्व वसति क्रोधे सर्वतेजोभयो हि सः।। ११ ॥

(यस्य) जिस राजा के (प्रसादे) प्रसन्त होने में (पद्मा) लक्ष्मी (च) ग्रौर (पराक्रमे विजय:) पराक्रम में विजय (च) ग्रौर (क्रोधे मृत्युः वसित) क्रोध में मौत बसिती है (सः) वह राजा (सर्वतेजोमयः हि) सर्वप्रकार के तेज से युक्त है।। ११॥

#### तं यस्तु द्वेष्टि संमोहात्स विनश्यस्यसंशयम् । तस्य ह्याञु विनाशाय राजा प्रकुरते मनः ॥ १२ ॥

(तम्) उस राजा को (यः तु) जो भी कोई (संमोहात्) स्रज्ञानवश (द्वेष्टि) द्वेष करता है (सः) वह व्यक्ति (प्रसंशयं विनश्यित) निःसंदेह विनाश को प्राप्त हो जाता है (हि) क्योंकि (राजा) राजा (तस्य विनाशाय) उसके विनाश के लिए (ग्राशु मनः प्रकुरुते) शीघ्र ही मन लगाता है ॥ १२ ॥

#### अनुशरित्जनः : ५-१२ श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं--

- १. प्रसंगिबरोध—ये पाँच श्लोक पूर्वापर प्रसंगिवरुद्ध हैं। ७ वें श्लोक में राजा के विशेष गुण बताये हैं, श्रीर १३ वें में फिर यह कहा है कि 'इसलिए उसके द्वारा नियत धर्म का पालन करे।' इस प्रकार १३ वां श्लोक ७ वें से सम्बद्ध है, श्रीर ७ वें का भाव १३ वें में पूर्ण होता है। बीच में इन श्लोकों ने उस पूर्वापर प्रसंग की सम्बद्धता को भंग कर दिया है श्रीर राजा के स्वभाव से सम्बद्ध पूर्वापर प्रसंग से श्रसम्बद्ध वर्णन किया है। श्रतः ये प्रसंगिवरुद्ध होने से प्रक्षिप्त हैं।
- २. ग्रन्तिवरोध इन क्लोकों में राजा को उसके व्यक्तिगत स्वभाव के न्नाधार पर लक्ष्मीदायक ग्रीर मृत्युकारक विंगत करते हुए उसके विनाशक रूप का वर्णन है। यह वर्णन मनु के वर्णन से मेल नहीं खाता। मनु व्यक्तिगत आधार पर नहीं, ग्रिपितु धर्म ग्रीर ग्रधमं के ग्राधार पर राजा को न्यायानुसार उचित दण्ड का विधान करते हैं

[७।२,१६,२६,२७,२८,६,३४६,३०७,३११], अनुचित दण्ड का निषेध करते हैं।[७।४८,५१] अतः ये मनु की मान्यताश्रों के विरुद्ध होने से प्रक्षित्व हैं।

# तस्माद्धमं यमिष्टेषु स व्यवस्येन्नराधिपः । स्रनिष्टं चाप्यनिष्टेषु तं धमं न विचालयेत् ॥ १३ ॥ (८)

(तस्मात्) इसलिए (सः नराधियः) वह राजा (यं धर्मम्) जिस धर्म ग्रथीत् कानून का (इट्टेषु व्यवस्येत्) पालनीय विषयों में निर्धारण करे (च) ग्रौर (ग्रनिष्टेषु ग्रिपि ग्रनिष्टम्) अपालनीय विषयों में जिसका निषेध करे (तं धर्मं न विचालयेत्) उस धर्म ग्रथीत् कानून का उल्लंघन न करे।। १३।।

दण्ड की सुष्टि ग्रीर उपयोग विधि —

# तस्यार्थे सर्वभूतानां गोप्तारं धर्ममात्मजम् । ब्रह्मतेजोमयं दण्डमसृजत्पूर्वमीक्वरः ।। १४ ॥ (६)

(तस्य + ग्रर्थे) उस राजा के लिए (पूर्वम्) सृष्टि के प्रारम्भ में ही (ईश्वरः) ईश्वर ने (सर्वभूतानां गोप्तारम्) सब प्राणियों की सुरक्षा करने वाले (ब्रह्मतेजोमयम्) ब्रह्मतेजोमय ग्रर्थात् शिक्षाप्रद श्रीर ग्रपराधनाशक गुण वाले (घर्ममात्मजम्) धर्मस्वरूपात्मक (दण्डम् + ग्रम् मृजत्) दण्ड [=सजा] को रचा ग्रर्थात् दण्ड देने की व्यवस्था का विधान किया ।। १४।।

#### तस्य सर्वाणि भूतानि स्थावराणि चराणि च। भयाद्भोगाय कल्पन्ते स्वधर्मान्त चलन्ति च।। १४।।

(तस्य भयात्) उस दण्ड के भय से ही (सर्वाणि) सब (स्थावराणि च चराणि भूतानि) स्थावर ग्रीर जङ्गम प्राणी (भोगाय कल्पन्ते) भोगों को भोगने के लिए समर्थ होते हैं (च) ग्रीर (स्वधमित् न चलन्ति) भपने धर्म से विचलित नहीं होते ॥ १४ ॥

#### आनु श्रीत्वनः १५ वां क्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है-

- १. विषयविरोध—७। १, १४ श्लोकों के विषय-संकेत के श्रनुसार यहां राजा का धर्म विहित है और तदनुसार प्रजाशों के लिए दण्ड-विधान श्रभीष्ट है। ईश्वरीय दण्ड का वर्णन उक्त विषय के विरुद्ध है, श्रतः प्रक्षिप्त है।
- २. प्रसंगिवरोध पूर्वापर प्रसंगिवरुद्ध है। पूर्वापर चर्चा राजा द्वारा प्रजा को दिये जाने वाले दण्ड एवं उसके प्रभाव की है। १४ वें क्लोक में ''तस्यायें'' कहकर स्पष्टतः राजा के लिए दण्ड का कथन विहित है, ग्रीर १६ वें में स्पष्टतः ''ग्रन्थाय-वर्तिषु" पद का प्रयोग करके कहा है कि उसे अन्यायी प्रजाग्रों में करे। बीच में स्थावरों

के लिए दण्ड का वर्णन पूर्वापर प्रसंगविषद्ध है। १६ वें के ''तम्'' पद से भी इस क्लोक का प्रसंग १४ वें से जुड़ता है, १५ वें के फलप्रदर्शन से नहीं। ग्रतः यह प्रक्षिप्त है।

> तं देशकालौ शक्ति च विद्यां चावेक्ष्य तत्त्वतः । यथार्हतः संप्रणयेन्न्रेष्वन्यायर्वीतंषु ॥१६॥ (१०)

(देशकाली शक्ति च विद्याम्) देश, समय, शक्ति स्रोर विद्या स्रयीत् स्रपराध के स्रवृसार उचित दण्ड का ज्ञान, इन बातों को (तत्त्वतः स्रवेक्ष्य) ठोक-ठीक विचार कर (स्रन्यायवित्यु) स्रन्याय का स्राचरण करने वाले (नरेषु) लोगों में (तम्) उस दण्ड को (यथाईतः संप्रणयेत्) यथायोग्य रूप में प्रयुक्त करे।। १६।।

दण्ड का महत्त्व ---

स राजा पुरुषो दण्डः स नेता शासिता च सः । चतुर्णामाश्रमाणां च धर्मस्य प्रतिमूः स्मृतः ॥१७॥ (११)

(सः दण्डः पुरुषः राजा) जो दण्ड है वही पुरुष, राजा (सः नेता) वही न्याय का प्रचारकर्ता (च) ग्रीर (शासिता) सब का शासनकर्ता (सः) वही (चतुर्णाम् + ग्राश्रमाणां च धर्मस्य प्रतिभूः स्मृतः) चार वर्ण ग्रीर चार ग्राश्रमों के धर्म का प्रतिभू ग्रर्थात् जामिन् [=जिम्मेदार] है।। १७।। (स॰ प्र०१४१)

वण्डः शास्ति प्रजाः सर्वा वण्ड एवाभिरक्षति । वण्डः सुस्तेषु जार्गति वण्डं धर्मं विदुर्बुधाः ॥ १८ ॥ (१२)

वास्तव में (दण्डः सर्वाः प्रजाः शास्ति) दण्डः दण्डिविधान ही सब प्रजाग्नों पर शासन रखता है, (दण्डः +एव) दण्ड ही (ग्रिभिरक्षिति) प्रजाग्नों की सब ग्रोर से [दुष्टों ग्रादि से] रक्षा करता है (सुप्तेष्) सोतो हुई प्रजाग्नों में (दण्डः जागिति) दण्ड ही जागता रहता है ग्रथीं प्रमाद ग्रौर एकान्त में होने वाले ग्रपराधों के समय दण्ड का ध्यान ही उन्हें भयभीत करके उनमे रोकता है, दण्ड का भय एक ऐसा भय है जो सोते हुए भी बना रहता है, इसीलिए (ब्धाः) वुद्धिमान लोग (दण्डं धर्म विदुः) दण्ड = दण्डिविधान को राजा का प्रमुख धर्म मानते हैं।। १८।।

"वही दण्ड प्रजा का शासनकर्ता, सब प्रजा का रक्षक है। सोते हुए प्रजास्थ जनों में जागता है, इसीलिए बुद्धिमान् लोग दण्ड को ही धर्म कहते हैं।" (स॰ प्र॰ १४१)

"ग्रीर जैसा विद्वान् लोग दण्ड ही को धर्म जानते हैं, वैसा सब लोग

जानें। क्यों कि दण्ड ही प्रजा का शासन स्रर्थात् नियम मैं रखने वाला, दण्ड ही सब का सब स्रोर से रक्षक, स्रौर दण्ड ही सोते हुस्रों में जागता है। चोरादि दुष्ट भी दंड ही के भय से पाप कर्म नहीं कर सकते''।। (सं० वि० १५२)

न्यायानुसार दण्ड ही हितकारी-

समीक्ष्य स घृतः सम्यवसर्वा रञ्जयति प्रजाः। श्रसमीक्ष्य प्रग्गीतस्तु विनाशयति सर्वतः ॥ १६ ॥ (१३)

(सम्यक् समीक्ष्य धृतः) जो दण्ड ग्रच्छे प्रकार विचार से धारण किया जाये तो (सः) वह (सर्वाः प्रजाः रञ्जयित) सब प्रजा को ग्रानित्वित कर देता (ग्रसमीक्ष्य प्रणीतः तु) ग्रौर जो बिना विचारे चलाया जाये तो (सर्वतः विनाशयित) सब ग्रोर से राजा का विनाश कर देता है।। १६।। (स० प्र० १४१)

> यदि न प्रणयेद्राजा वण्डं वण्ड्येष्वतन्द्रितः। शूले मत्स्यानिवापक्ष्यन्बुर्वलान्बलवस्तराः॥ २०॥

(यदि राजा) यदि राजा (अतिन्द्रतः) आलस्य छोड़कर अर्थात् सावधानी से (दण्डचे षु दण्डं न प्रणयेत्) दण्ड के अधिकारी अपराधियों में दण्ड का प्रयोग न करे तो (बलवत्तराः) अधिक शक्तिशाली लोग (दुबंलान्) दुबंल लोगों को (शूले मत्स्यान् + इव) जैसे लोहे की सींक में मछिलयों को भूनते हैं ऐसे (अपक्ष्यन्) भून डालें अर्थात् जीवित ही न रहने देवें ॥ २०॥

अद्यात्काकः पुरोडाशं श्वा च लिह्याद्वविस्तया। स्वाम्यं च न स्यात्कस्मिश्चित्प्रवर्तेताघरोत्तरम् ॥ २१ ॥

श्रीर—(काकः पुरोडाशम् श्रद्यात्) कीवे पुरोडाश = यज्ञ के लिए निर्मित श्रन्न की श्राहुति को ला जायें श्रयात् धूर्तं श्रीर बदमाश लोग श्रेड्ठों की सम्पत्ति को हड़पलें (च) तथा (श्वा हिवः लिह्यात्) कुत्ते हिव को चाट जायें श्रयात् दुष्ट लोग सब धर्मों को नष्ट-श्रष्ट कर दें (च) श्रीर (किस्मिश्चित् स्वाम्यं न स्यात्) किसी का किसी चीज पर श्रिथकार न रहे (श्रधर + उत्तरं प्रवर्तेत) सब श्रस्तव्यस्त हो जाये = सब मर्यादायें भग हो जायें ॥ २१॥

सर्वो दण्डजितो लोको दुर्लमो हि शुचिनंरः। दण्डस्य हि मयारसर्वे जगद्भोगाय कल्पते॥ २२॥

(सर्वः लोकः दण्डजितः) सब लोग दण्ड के वशीभूत होकर ही कर्त्तंच्यों का पालन करते हैं (हि) क्योंकि (ग्रुचिः नरः दुर्लभः) स्वाभाविक रूप से पवित्र ग्रयात् ईमानदारी से स्वयं ही कर्तन्थों का पालन करने वाले लोग दुर्लभ—विरले ही होते हैं (दण्डस्य हि भयात्) दण्ड के भय से ही (सर्व जगत्) सब लोग (भोगाय कल्पते) कर्त्तन्थों को पालन करने के लिए और दण्डों को भोगने के लिए उद्यत होते हैं ॥ २२ ॥

देवदानवगन्धर्वा रक्षांति पतगोरगाः। तेऽपि मोगाय कल्पन्ते दण्डेनैव निपीडिताः॥ २३॥

(देव-दानय-गन्धर्वाः) देव, दानव, गन्धर्व (रक्षांसि पतग-उरगाः) राक्षस, पक्षी, सांप (ते + ग्रपि) वे सब भी (दण्डेन + एव निपीडिताः) दण्ड के डर से भयभीत होकर ही (भोगाय कल्पन्ते) ग्रपने भोगों को भोगने के लिए उद्यत होते हैं ॥ २३॥

#### अन्तुर्धोत्जनः २० से २३ तक श्लोक निम्नप्रकार प्रक्षिप्त हैं-

- १. विषयविरोध—७। १, १४ श्लोकों के अनुसार प्रस्तुत विषय राजा द्वारा प्रजाः को दिये जाने वाले दण्ड और उसके परिणामों का है। २२, २३ वें श्लोकों में विरात जगत्, मछली, पक्षी, सर्प आदि राजा के विषयान्तर्गत नहीं आते। यहां ईश्वरीय दण्ड का कथन विषयविरुद्ध है, अतः प्रक्षिप्त है।
- २. प्रसंगिवरोध—(१) २४ वां इलोक १६ वें के 'ग्रसमीक्ष्य' का ग्रर्थवादरूप है। इलोक १८ में दण्ड का महत्त्व बतलाते हुए १६ में उसे विचार ग्रीर न्यायपूर्वक देने का कथन है, ग्रीर ग्रविचारपूर्वक देनेसे २४ वें में उसकी हानियों का वर्णन है। इस प्रकार १६ ग्रीर २४ वें इलोक की वाक्यात्मक संगति है। बीच के २०-२३ इलोकों ने उस प्रसंग को भंग कर दिया है, ग्रतः ये मौलिक नहीं हैं। (२) दण्ड के ग्रभाव में होने वाली ग्रव्यवस्थाग्रों के वर्णन का प्रसंग १८ तक वर्णित हो चुका, पुनः १६ के बाद फिर उन्हीं का वर्णन उठाना प्रसंगविषद है। इस कारण भी ये मौलिक नहीं सिद्ध होते।

# दुष्येयुः सर्ववर्णाश्च भिद्येरन्सर्वसेतवः। सर्वलोकप्रकोपश्च भवेद्ण्डस्य विश्रमात्॥ २४॥ (१४)

(सर्ववर्णा: दुष्येयुः) बिना दण्ड के सब वर्ण दूषित (च) ग्रौर (सर्व-सेतवः भिद्येरन्) सब मर्यादाएँ छिन्न-भिन्न हो जायें (दण्डस्य विश्वमात्) दण्ड के यथावत् न होने से (सर्वलोकप्रकोपः भवेत्) सब लोगों का प्रकोप [=ग्राक्रोश] हो जावे ॥ २४ ॥ (स० प्र०१४१)

# यत्र क्यामो लोहिताक्षो दण्डक्चरित पापहा । प्रजास्तत्र न मुह्यस्ति नेता चेत्साधु पक्यित ॥ २४ ॥ (१४)

(यत्र) जहां (श्याम: लोहिताक्षः पापहा) कृष्णवर्ण, रक्तनेत्र भयकर पुरुष के समान पापों का नाश करने हारा (दण्डः चरित्र) दण्ड विचरता है (तत्र प्रजा: न मुह्यन्ति) वहां प्रजा मोह को प्राप्त न हो के ग्रानन्दित होती हैं (नेता साधु पश्यति चेत्) परन्तु जो दण्ड का चलाने वाला पक्षपातरहित विद्वान् हो तो ।। २५ ।। (स० प्र० १४१)

अब्बुट्यें टिंडन्ड : दण्ड का प्रालंकारिक वित्र—दण्ड का इस क्लोक में आलंकारिक वर्णन के आधार पर रेखाचित्र प्रस्तुत किया गया है। जैसे कोई काले रंग का श्रोर क्रोधयुक्त लाल श्रांखों वाला व्यक्ति भयकारी प्रतीत होता है, उसी प्रकार दण्ड भी भयकारक है, श्रोर श्रपराधियों-पापियों को क्रोधाग्न में जला देने वाला होता है। उसके भयंकर रूप का व्यान करके ही प्रजाएं अपने कर्त्तं व्योंमें प्रमाद नहीं करतीं। किन्तु वह तब है जब राजा पक्षपातरहित होकर श्रपराधियों को न्यायानुसार श्रोर अवक्य दण्डित करे।

दण्ड देने का ग्रविकारी राजा कौन-

# तस्याहुः संप्रणेतारं राजानं सत्यवादिनम् । समीक्ष्यकारिएां प्राज्ञं धर्मकामार्थकोविदम् ॥ २६॥ (१६)

(तस्य संप्रणेतारं राजानम् म्राहुः) उस दण्ड को म्रच्छे प्रकार चलाने हारे उस राजा को कहते हैं कि (सत्यवादिनं समीक्ष्यकारिएाम्) जो सत्य-वादी, विचार ही करके कार्य का कर्त्ता (प्राज्ञम्) बुद्धिमान् विद्वान् (धर्म-काम-म्रर्थ-कोविदम्) धर्म, काम ग्रीर ग्रर्थं का यथावत् जानने हारा हो ॥२६॥ (सं० वि० १५२)

"जो उस दण्ड का चलाने वाला सत्यवादी, विचार के करने हारा, वृद्धिमान, धर्म, प्रथं ग्रीर काम की सिद्धि करने में पण्डित राजा है, उसी को उस दण्ड का चलाने हारा विद्वान् लोग कहते हैं"। (स॰ प्र०१४२)

अम्बु श्री ट्याः धर्म, अयं और काम का स्वरूप — धर्म-म्रथं-काम-मोक्ष का शास्त्रों में बहुशः वर्णन म्राता है। यहां इन्हें कुछ विस्तार से स्पष्ट करना लाभप्रद रहेगा। इन्हें 'पुरुषार्थचतुष्टय' के नाम से भी जाना जाता है। धर्म-म्रथं-काम के वर्ग को 'त्रिवर्ग' कहते हैं।

(१) धर्म का स्वरूय—'धारणातृ धर्मः' 'ध्रियते स्रनेन लोकः इति' व्युत्पत्तियों के स्रनुसार प्रत्येक घारण किया जाने वाले सदाचरण, श्रेष्ठ विधान या समाज-व्यवस्था को धर्म कहा जाता है। मनुस्मृतिकार मुख्यरूप से "यतो सम्युद्यिनःश्रेयसिसिद्धः स धर्मः" (वैशे० १।१।२) अर्थात् जिसके स्राचरण करने से उत्तम सुख, स्रात्मिक-मानसिक-शारीरिक त्रिविध उन्नति स्रीर मोक्षसुख की प्राप्ति हो, उसको धर्म मानते हैं। विभिन्न इलोकों में मनु ने इन मान्यतास्रों को स्पष्ट किया है [४।२३८,२३६,१६६,२४२,१७४,२२७॥६।६२॥२।६ (१।१२८)] स्रादि। इस सम्बन्धी विस्तृत विवेचन १।२ की समीक्षा में देखिए।

- (२) काम-कामनाओं की पूर्ति, कामविकारों की शान्ति, (जो धमंपूर्वक हो)
- (३) अर्थ-धन और सांसारिक ऐश्वर्यं की प्राप्ति ,(जो धर्मपूर्वक हो)
- (४) मोक्स---जन्म-मरण के बन्धन से छुटकारा पाकर मुक्ति की स्थिति में रहना।

धम प्रत्येक स्थिति में स्वीकार्य और पालनीः होता है और मोक्षप्राप्ति भी सबका परम उद्देश्य हैं, किन्तु काम और अर्थ के विषय में छूट नहीं है, अपितु मनु ने उन्हें सीमित और विहितरूप में ही ग्राह्य माना है। वे ही ग्रर्थ और काम ग्राह्य हैं जो धमनुकूल हैं, श्रन्य त्याज्य हैं—

- (क) "परित्येजवर्थकामी यौ स्यातां धर्मवर्जितौ"। ४। १७६।।
- = धर्म से रहित श्रर्थ श्रीर काम ग्रसेवनीय हैं।
- (ख) ''अर्थकामेव्वसक्तानां धर्मज्ञानं विधीयते ।" [१ । १३२ (२ । १३)]
- = ग्रर्थं ग्रौर काम में ग्रासक्ति न रखने वाले व्यक्ति को ही धर्म का ज्ञान एवं सिद्धि प्राप्त होती है।
  - (ग) भ्रर्थिसिद्धि के नियम---

नेहेतार्थान् प्रसंगेन न विरुद्धेन कर्मणा। त विद्यमानेष्वर्थेषु नात्र्यामपि यतस्ततः ॥४ । १५ ॥

(घ) कामसिद्धि की सीमाएं ---

इन्द्रियार्थेषु सर्वेषु न प्रसज्येत कामतः। अतिप्रसक्ति चैतेषां मनसा संनिवर्तयेत्॥४।१६॥

धर्मानुकूल काम श्रीर अर्थ कौनसे हैं, इसकी मनु ने विभिन्न स्थानों पर चर्चा भी की है। अन्यत्र भी इस प्रकार की सीमाएं विहित हैं—

- (ङ) काम-संतुष्टि के विषय में मनु ने प्रत्येक मनुष्य ग्रीर राजा को जितेन्द्रिय रहते हुए कामसेवन का विधान किया है [७।४४]। ऋतुकालाभिगामी होने का निर्देश है। ऐसे नियम का पालन करने वाला ब्रह्मचारी ही होता है [३।४५,५०]। ग्रितिकामासित का निषेध है, क्योंकि वह हानिकारक है [७।२७,४८]। एक सीमा में ही कामसिद्धि होनी चाहिए।
- (च) इसी प्रकार धन-ऐश्वयं की प्राप्ति भी धर्मपूर्वक ही रखनी चाहिए। इस विषय में लालची न होने का निर्देश है [७।४६], भ्योंकि अर्थलालची व्यक्ति के धर्म आदि सब समूल नष्ट हो जाते हैं। अर्थ-शुचिता को मनु ने जीवन में आवश्यक माना है [५।१०६]। इसीलिए अर्थप्राप्ति के लिए साधारण व्यक्तियों की भी सीमा बांधी है, और कहा है कि वह संतोषपूर्वक दूसरे प्राणियों को किसी प्रकार की पीड़ा न पहुंचाते

हुए अर्थप्राप्ति करें [४।२,३,११,१२]। राजाओं के लिए भी अर्थसंब्रह के लिए समुचित निर्देश ७।१२७-१२६,१३६;६।३०५ में दिये हैं।

इन धर्मादि की सिद्धि के आवश्यक नियमों-विधानों के ज्ञाता को श्रीर तदनुसार आचरण करने वाले को 'धर्मकामार्थकोविद' कहा जाता है। इनकी प्राप्ति करना मनुष्य-जीवन का उद्देश्य है, श्रीर इनकी सिद्धि होना मनुष्य जीवन की सफलता और सुख का प्रतीक माना जाता है।

म्रन्यायपूर्वक दण्डप्रयोग राजा का विनाशक-

#### तं राजा प्रणयन्सम्य रू त्रिवर्गेगाभिवर्धते । कामात्मा विषयः क्षुद्रो वण्डेनैव निहन्यते ॥ २७॥ (१७)

(तं सम्यक् राजा प्रणयन्) जो दण्ड को भ्रच्छे प्रकार राजा चलाता है (त्रिवर्गण + भ्रभिवद्धंते) वह धमं, श्रथं भ्रौर काम को सिद्धि को बढ़ाता है भ्रौर जो (कामात्मा) विषय में लंपट (विषमः) टेढ़ा, ईर्ष्या करने हारा (क्षुद्रः) क्षुद्र नीचबुद्धि न्यायाधीश राजा होता है (दण्डेन + एव निहन्यते) वह दण्ड से ही मारा जाता है।। २७।। स० प्र०१४२)

अर््युटारिट्डन् : 'विषमः' का म्रिमप्राय—'विषमः' से इस इलोक में 'न्याय में ईष्य ग्रादि के कारण ग्रसमान वर्ताव ग्रथांत् पक्षपात' करने से श्रभिप्राय है। पक्षपातयुक्त दण्डन्यवस्था होने से राजा का विनाश हो जाता है।

# दण्डो हि सुमहतेजो दुर्बरहचाकृतात्मिभः। धर्माद्विचलितं हन्ति नृपमेव सबान्धवम्॥ २८॥ (१८)

(दण्डः हि सुमहत् तेजः) दण्ड बड़ा तेजोमय है (स्रकृतात्मिभः दुर्घरः) उसको स्रविद्वान् स्रघर्मात्मा धारए नहीं कर सकता (धर्मात् विचलितं नृपम् + एव) तब वह दण्ड धर्म से रहित राजा ही का % (हन्ति) नाश कर देता है।। २८।। (स० प्र० १४२)

🕸 (सबान्धवम्) कुलसहित .....

ततो दुर्गं च राष्ट्रं च लोकं च सचराचरम्। अन्तरिक्षगतांइचैव मुनीन्देवांइच पीडयेत्॥ २६॥

(ततः) उसके बाद वह दण्ड (दुर्गं राष्ट्रं च सचराचरं लोकम्) किला, देश ग्रौर चराचर जगत् को (च) तथा (ग्रन्तरिक्षगतान् मुनीन् च देवान्) ग्रन्तरिक्ष में रहने वाले मुनियों ग्रौर देवों को (पीडयेत्) नष्ट कर देता है ॥ २६ ॥

अञ्चा त्रा : २६ वां श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है-

- १. प्रसंगिवरोध—(१) पूर्वापर क्लोकों में राजा द्वारा प्रजा को दिये जाने वाले दण्ड की चर्चा है। २६ वें क्लोक में राजा से असम्बद्ध दण्ड का वर्णन पूर्वापर चर्चा से भिन्न होने के कारण प्रसंगिवरुद्ध है। (२) क्लोकों में प्रयुक्त पदों से भी २० और ३० क्लोकों की ही परस्परसम्बद्धता सिद्ध होती है। २० वें में "दण्डो हि सुमहत् तेजः" प्रयोग है, तदनुसार ३० वें में "सः असहायेन """ का प्रयोग है। बीच में २६ वें क्लोक ने इस भाषा की सम्बद्धता को भी भंग कर दिया है, और उसके "तत " पीडयेत्" से ३० वें के प्रयोग का सम्बन्ध भी नहीं जुड़ता।
- २. विषयविरोध—चराचर के पदार्थों पर दण्ड का प्रभाव राजा के विषया-न्तर्गत नहीं है, यह ईश्वरीय दण्ड के प्रभाव का वर्णन विषय-विरुद्ध है (विस्तृत समीक्षा ७।२३ पर 'विषयविरोध' में देखिए)।

# सोऽसहायेन मूढेन लुब्धेनाकृतबुद्धिना। न शक्यो न्यायतो नेतुं सक्तेन विषयेषु च ॥ ३०॥ (१६)

(ग्रसहायेन मूढेन) जो राजा उत्तम सहायरिहत, मूढ़ (लुब्धेन) लोभी (ग्रकृतबुद्धिना) जिसने ब्रह्मचर्यादि उत्तम कर्मों से विद्या ग्रौर बुद्धि की उन्नति नहीं की (विषयेषु सक्तेन) जो विषयों में फंसा हुग्रा है (सः) उससे वह दण्ड (न्यायतः नेतृं न शक्यः) कभी न्यायपूर्वक नहीं चल सकता ॥३०॥ (सं० वि० १५३)

"क्योंकि जो आष्तपुरुषों के सहाय, विद्या, सुशिक्षा से रहित, विषयों मैं श्रासक्त मूढ़ है, वह न्याय से दण्ड को चलाने में समर्थ कभी नहीं हो सकता।" (स॰ प्र॰ १४२)

शुचिना सत्यसन्वेन यथाशास्त्रानुसारिए।। प्रेंगे शक्यते दण्डः सुसहायेन घीमता ॥ ३१॥ (२०)

स्रोर (शुचिना) जो पिवत्र (सत्यसन्धेन) सत्याचार स्रोर सत्पुरुषों का संगी (यथाशास्त्र + स्रनुसारिगा) यथावत् नीतिशास्त्र के अनुकूल चलने हारा (मुसहायेन) श्रेष्ठ पुरुषों के सहाय से युक्त (धीमता) बुढिमान् है (दण्डः प्रणेत्ं शक्यते) वही न्यायक्ष्यी दण्ड के जलाने में समर्थ होता है के स्वार्थ स्थान

"इसलिए जो पित्रत्र, सत्पुरुषों का संगी, राजनीतिशास्त्र के अनुकूल चलने हारा, धार्मिक पुरुषों के सहाय से युक्त बुद्धिमान् राजा हो, वही इस दण्ड को धारण करके चला सकता है।" (सं० वि० १५३)

स्वराष्ट्रे न्यायवृत्तः स्याव् भृशवण्डस्च शत्रुषु । सुद्वरस्विद्धाः स्निग्धेषु बाह्याणेषु क्षमान्वितः ॥ ३२ ॥ (स्वराष्ट्रे न्यायवृत्तः स्यात्) राजा अपने राज्य में न्याय के अनुसार दण्ड का प्रयोग करे (च) और (शत्रुषु भृशदण्डः) शत्रुओं में कठोर दण्ड का प्रयोग करे (स्निग्घेषु सुद्धृत्सु ग्रजिह्यः) प्रिय मित्रों में सरल व्यवहार करे (ब्राह्मणेषु क्षमान्वितः) ब्राह्मणों पर क्षमा का व्यवहार रखे ॥ ३२ ॥

#### अस्तु श्रीत्उनाः ३२ वां श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है ---

- १. प्रसंगिवरोध-पूर्वापर ३१ श्रीर ३३ श्लोकों का प्रसंग राष्ट्र में न्यायानु-सार, शास्त्रानुसार दण्ड देने के विधान का तथा उससे लाभप्राप्ति का है। बीच में 'शत्रुश्रों, मित्रों श्रीर ब्राह्मणों के साथ कैसा व्यवहार करना चाहिए' यह वर्णन पूर्वापर प्रसंगिवरुद्ध है।
- २. श्रन्तिवरोध—(१) मनु ने राजनीतिशास्त्र के ७-६ श्रघ्यायों में सर्वत्र न्यायानुसार, दण्ड एवं बर्तीव श्रादि करने का कथन किया है। इस क्लोक में ब्राह्मणों को जो क्षमा करने का कथन है वह उसके विपरीत है, श्रपितु श्रपराध करने पर ब्राह्मणों को श्रधिक दण्ड देने की व्यवस्था है। [=1३०६, ३३४-३३६; ७।१७-१८; ६।२४६, ३०७, ३११ श्रादि]। इस प्रकार अन्तिवरोध के कारण यह क्लोक प्रक्षिप्त है। (२) ८।३४७ से भी इसका स्पष्ट विरोध है, वहां मित्र श्रादि देखे बिना न्यायानुसार दण्ड और समानदृष्ट रखने का कथन है।

न्यायानुसार दण्डादि देने से राजा की यशोवृद्धि-

## एवं वृत्तस्य नृपतेः शिलोञ्छेनापि जीवतः । विस्तीयंते यशो लोके तेलबिन्दुरिवाम्भसि ॥ ३३ ॥ (२१)

(एवं वृत्तस्य नृपतेः) इस प्रकार न्यायपूर्वक [१३-३१] दण्ड का व्यवहार करने वाले राजा का (शिलोञ्छेन ग्रिपि+जीवतः) शिल-उञ्छ से निर्वाह करने वाले ग्रर्थात् धनहीन राजा का भी (यशः) यश (ग्रम्भिस तैलिबन्दुः इव) जैसे पानी पर डालने से तैल की बूँद चारों ग्रोर फैल जाती है ऐसे (लोके विस्तीयंते) सम्पूर्ण जगत् में फैल जाता है।। ३३।।

अद्भुटरी टिउन्ड: काटने के बाद खेत में पड़ी बालियों को 'शिल' कहते हैं ग्रीर पड़े रह गये दानों को 'उञ्छ' कहते हैं। 'शिल-उञ्छ से जीना' यह एक मुहावरा है, जिसका ग्रिभिप्राय घन या ऐश्वर्यहीन होना है। न्यायानुसार चलने वाला स्वल्य धन-सम्पत्ति वाला राजा भी यश पाता है। ७। १४८ में भी इसी भाव को एक मुहावरे के द्वारा व्यक्त किया है।

न्यार्यावरुद्ध भाचरण से यशोनाश-

म्रतस्तु विपरीतस्य नृपतेरजितात्मनः। संक्षिप्यते यशो लोके घृतबिन्दुरिवाम्भसि ॥ ३४॥ (२२) (मत: तु विपरीतस्य) इस व्यवहार से विपरीत चलने वाले म्रर्थात् न्याय म्रीर सावधानीपूर्वक दण्ड का व्यवहार न करने वाले (म्रजितात्मन: नृपतेः) म्रजितेन्द्रिय राजा का (यशः) यश (म्रम्भिस घृतबिन्दुः + इव) जल में पड़े घी के समान (लोके संक्षिप्यते) लोक में कम होता जाता है ॥ ३४॥

राजा की नियुक्ति नामक विषय का उपसंहार—

# स्वे स्वे धर्मे निविष्टानां सर्वेषामनुपूर्वशः। वर्णानामाश्रमाणां च राजा मृष्टोऽभिरक्षिता॥ ३५॥ (२३)

(स्वे स्वे धर्मे निविष्टानाम्) प्रपने-ग्रपने धर्मों में संलग्न (ग्रनुपूर्वशः सर्वेषां वर्णानां च ग्राश्रमाणाम्) क्रमशः सव वर्णों ग्रीर ग्राश्रमों का (राजा ग्राभिरक्षिता सृष्टः) राजा को 'सुरक्षा करने वाले के रूप में' बनाया है ग्रार्थात् राजा के पद पर ग्रासीन व्यक्ति का कर्त्तव्य है कि वह सव वर्णस्थ ग्रीर ग्राश्रमस्थ व्यक्तियों को उनके धर्मों में प्रवृत्त रखे। समाज को धर्म ग्रार्थात् नियम-व्यवस्था में चलाने के लिए ही राजा ग्रीर राज्य की सृष्टि होती है।। ३५।।

अर्जु रारित्जनाः राजा वर्णाश्रम धर्मों का रक्षक होना चाहिये—मनु के श्लोक में वर्णित मान्यता को यथावत् ग्रहण करते हुए कौटिल्य ने भी 'वर्ण-आश्रम-धर्मों ग्रीर मर्यादाग्रों की रक्षा करना' राजा का प्रशुख कर्त्तंव्य बतलाया है—

चतुर्वराश्चिमस्यायं लोकस्याचाररक्षराात्। नक्ष्यतां सर्वधर्माराां राजधर्मप्रवर्त्तकः।।[प्र०५६-५७। प्र०१]

राजा की जीवनचर्या ग्रौर भृत्यों ग्रादि की नियुक्ति सम्बन्धी विधान—

तेन यद्यत्सभृत्येन कर्त्तव्यं रक्षता प्रजाः। तत्तद्वोऽहं प्रवक्ष्यामि यथाववनुपूर्वशः॥३६॥ (२४)

(तेन) उक्त राजा को (सभूत्येन) ग्रयने ग्रमात्य, मन्त्री आदि सहा-यको হ*িল* 

ं (यथावत् प्रवक्ष्यामि) ठीक-ठीक कहूंगा— ॥ ३६ ॥

आनुशिक्जनः भृत्य से प्रमिप्राय—राजा की ग्रोर से भरण-पोषण की ग्रपेक्षा रखने वाले सभी व्यक्ति भृत्य होते हैं। 'मृत्यः—विमर्तः मृ-धातोः क्यप् तक् च'। इस प्रकार ग्रमात्यों, मन्त्रियों से लेकर ग्राधारण सेवक तक सभी कर्मचारी भृत्यवर्ग में ग्राते हैं, द्रष्टव्य ७। २२६ क्लोक। ग्रिंगि सम्पूर्ण प्रसंग, जिसमें ग्रमात्यों-

मन्त्रियों से लेकर साधारण सेवकादि की नियुक्ति का विधान है, भी इसी अर्थ का द्योतक है। इस विषय में ७। २२६ की समीक्षा भी द्रष्टक्य है।

राजा वेदवेत्ता ग्राचार्यों की मर्यादा में रहे-

#### बाह्यसान्वर्यु पासीत प्रातरुत्थाय पार्थिवः । त्रैविद्यवृद्धान्विदुषस्तिष्ठेतेषां च शासने ॥ ३७ ॥ (२४)

(पाधिवः) राजा (प्रातः + उत्थाय) सबेरे उठकर [७।१४५ में विणित दिनचर्या को सम्पन्न करने के बाद] (त्रैविद्यवृद्धान् विदुषः ब्राह्मणान्) ऋक्, साम, यजु रूप त्रयीविद्या [१।२३॥११।२६४॥] में बढ़े-चढ़े प्रर्थात् पारंगत ग्राचार्य, ऋत्विज् ग्रादि [७।४३॥७।७६] विद्वान् ब्राह्मणों की (परि + उपासीत) ग्रिभवादन ग्रादि से सत्कार एवं शिक्षा के लिए संगति करे (च) ग्रोर (तेषाम्) उन शिक्षाक विद्वानों के (शासने तिष्ठेत्) निर्देशन ग्रोर मर्यादा में ग्रपना जोवन रखे।।३७॥

अस्तुर्शोट्डन : राजा की जीवनचर्या और दिनचर्या — (१) राजा के सम्पूर्ण जीवन के लिए जो विधान हैं, वे जीवनचर्या के अन्तर्गत आते हैं। ये विधान दैन-न्दिन न होकर जीवन में आवश्यकतानुसार पालन किये जाते हैं। इस ७। ३७ श्लोक से लेकर १। ३२५ तक इनका वर्णन है। ७। १४५-२२६ तक राजा की दैनिकचर्या का वर्णन है, जो विषय की दिव्ह से जीवनचर्या के अन्तर्गत आ जाती है [द्रष्टव्य ७। १४५ की समीक्षा]। वहां प्रतिदंदन पालनीय कर्त्तव्य विहित हैं।

- (२) इलोकार्य पर विचार—यहां यह विधान जीवनचर्या की दिष्ट से किया गया है। अतः उसी दिष्ट से प्रातः विद्वानों से शिक्षा ग्रहण करने का कथन है। किन्तु इसकी व्याख्या ७। १४५ की सहायता से पूर्ण होगी। वहां प्रथम पहर में उठकर पहले राजा को सन्ध्या, ग्रग्निहोत्रादि ग्रावश्यक दिनचर्या करने का विधान है, पुनः विद्वानों की सङ्गित का कथन है। इस प्रकार यहां उस श्लोक के ग्रनुसार ग्रथं लगाया गया है, जो मनुसम्मत है।
- (३) राजा की जीवनचर्या ग्रीर कीटिजीय ग्रथंशास्त्र—यद्यपि कीटिलीय ग्रथंशास्त्र हैं सन्य कार्जों के सार राज्य के साथ-साथ स्वतन्त्र चिन्तन भी है, किन्तु उनमें अपन्य कार्जों के सार राज्य के साथ-साथ स्वतन्त्र चिन्तन भी है, किन्तु उनमें अपन्य का अपन्य का शास्त्र रहा है। उसमें प्रथम प्रकरण के प्रथम तीन ग्रध्यायों में वर्णाश्रम धर्मों का वर्णन ग्रीर दण्ड की महिमा का कथन है। पुनः राजा की जीवनचर्या ग्रादि का मनुस्मृति क्रम से उल्लेख है। वहां राजा की जीवनचर्या का कथन करते हुए कौटिल्य ने इन बातों पर निम्न प्रकार प्रकाश डाला है—''वृद्धसंयोगेन प्रज्ञाम्'' [प्र०३।ग्र०६]।

''मर्यादां स्थापयेदाचार्यानमात्यान् वा । य एनमपायस्थानेभ्यो वारयेयुः । [प्र०३। प्र०६] "पुरोहितम् जिन्दाति । तमाचार्यं शिष्यः, पितरं पुत्रो, भृत्यः स्वाभिनमिव चानुवर्तेत" [प्र०४। ग्र० ८]।

श्रयात् विद्वान् पुरुषों की संगति में रहकर बुद्धि का विकास करे। श्राचार्य श्रादि गुरुजन श्रीर श्रमात्यवर्ग राजा की मर्यादा को निर्धारित करें। वे ही राजा को गलत कामों से रोकते रहें। जैसे आचार्य के निर्देशन में शिष्य, पिता के निर्देशन में पुत्र, स्वामी के निर्देशन में भृत्य चलता है, उसी प्रकार श्रपने ऋत्विक् के निर्देशन में राजा चले।

राजा शिक्षक वेदवेत्ताग्रों का ग्रादर-सत्कार करे-

# वृद्धांश्च नित्यं सेवेत विप्रान्वेदिवदः शुचीन् । वृद्धसेवी हि सततं रक्षोभिरपि पूज्यते ॥ ३८॥ (२६)

(च) ग्रौर उन (शुचीन्) शुद्ध हृदयवाले (वेदिवदः) वेद के ज्ञाता (वृद्धान् विप्रान्) ज्ञानतपस्या में बढ़े-चढ़े ब्राह्मणों की (नित्यं सेवेत) प्रति-दिन सेवा ग्रयीन् ग्रादर-सत्कार करे (हि) क्योंकि (सततं वृद्धसेवी) सदैव ज्ञान ग्रादि से बढ़े-चढ़े विद्वानों को सेवा करने वाला राजा (रक्षोभिः +ग्राप पूज्यते) राक्षसों द्वारा भी पूजा जाता है। ग्रर्थात् मर्यादाग्रों-व्यवस्थाग्रों को भंग करने वाले पापकर्मकारी राक्षस भी उस राजा से भयभीत होकर वश में रहते हैं, फिर मनुष्यों की तो बात हो क्या है! वे तो स्वतः वशोभूत रहेंगे । ३८।।

राजा वेदवेत्ताम्रों से मन्शासन की शिक्षा ले-

# तेम्गोऽधिगच्छेद्विनयं विनीतात्मापि नित्यशः । विनीतात्मा हि नृपतिनं विनश्यति कहिचित् ॥ ३६ ॥ (२७)

(विनीत + म्रात्मा + म्रिप) विनयी म्रर्थात् म्रनुशासन-मर्यादाम्रों में रहने के स्वभाव वाला होते हुए भी राजा (तेम्बः) उन [७। ३७-३८] वेद-वेता गुरुजनों से (नित्यशः) प्रतिदिन (विनयम् म्रिधगच्छेत्) म्रनुशासन म्रीर मयोदा की शिक्षा ग्रहण करे (हि) क्योंकि (विनीत + म्रात्मा नृपितः) म्रनुशासन में रहने के स्वभाव वाला राजा (कहिचित् न विनश्यति) [स्वच्छन्द या उद्धत होकर म्रनर्थकारो कार्य न करने के कारण] कभी विनाश को प्राप्त नहीं करता ।। ३६ ।।

अन्य श्रीत्य न राजा के श्रनुशासन-विषय में कौटिल्य का मत— श्राचार्य कौटिल्य ने इस विषय पर प्रकाश डालते हुए लिखा है—

> (क) "विद्याविनीतो राजा हि प्रजानां विनये रतः। ग्रनन्यां पृथिवीं भुङ्क्ते सर्वभूतहिते रतः॥" [प्र०२।ग्र०४]

स्रथित्-विद्यावान् स्रीर स्रनुशासन-मर्यादा में रहने वाला तथा प्रजास्त्रों के हित में तत्पर राजा ही सम्पूर्ण पृथिवी का उपभोग करता है।

### (ल) ''इन्द्रियजयस्य मूत्रं विनयः । विनयस्य मूलं वृद्धोपसेवा । वृद्धोपसेवाया विज्ञानम् ।'' [चाण० सू० ५-७]

- = इन्द्रियजय का मूल विनय अर्थात् अनुशासनबद्ध रहना है। अनुशासन का मूल वृद्धों की संगति और सेवा है और वृद्ध = पारंगत विद्वानों की संगति का मूल विशिष्ट ज्ञानार्जन करना है।
  - (ग) ''ग्रविनीतस्वामिलामान् अस्वामिलामः श्रेयान् ।" [चा० सू० १४]

= विनयहीन = अनुशासन या मर्यादा में न रहने के स्वभाव वाले राजा की प्राप्ति की अपेक्षा राजा का न होना ही श्रेयस्कर है।

अनुशासनविहीन राजाश्रों के विनाश के उदाहरएा-

बहुत्रोऽविनयान्नष्टा राजानः सपरिच्छदाः। वनस्या ग्रपि राज्यानि विनयारप्रतिपेदिरे।। ४०।।

(ग्रविनयात्) अनुशासित स्वभाव न होने के कारण (बहवः राजानः) वहुत से राजा (सपरिच्छदाः नष्टाः) कुल सहित विनष्ट हो गये, और (विनयात्) अनुशासित होने के कारण (वनस्थाः + ग्रपि) वन में रहने वाले लोगों ने भी (राज्यानि प्रतिपेदिरे) राज्य प्राप्त कर लिये ॥ ४० ॥

वेनो विनब्दोऽविनयान्नहुषःचैव पार्थिवः । सुदाः पैजवनःचैव सुमुखो निमिरेव च ॥ ४१ ॥

(प्रविनयात्) ग्रविनम्र = अनुशासनविहीन होने के कारण (वेनः) वेन (च) ग्रीर (पार्थिवः नहुषः) राजा नहुष (विनष्टः) नष्ट हो गया (च) ग्रीर (पैजवनः सुदाः सुमुखः च निमिः एव) पिजवन के पुत्र सुदास,सुमुख ग्रीर नेमि नामक राजा भी नष्ट हो गये।। ४१।।

श्रनुशासनप्रिय राजाग्रों की समृद्धि के उदाहरण---

पृथुस्तु विनयाद्राज्यं प्राप्तवान्मनुरेव च। कुवेरश्च धनैश्वयं ब्राह्मण्यं चैव गाधिजः॥ ४२॥

(तु) और (विनयात्) विनम्नता के = अनुशासित आचरण् के कारण (पृथुः च मनुः एव राज्यं प्राप्तवान्) पृथु और मनु ने राज्य प्राप्त किया (च) तथा (कुबेरः धन-ऐश्वयंम्) कुबेर ने धन-ऐश्वयं को (च) और (गाधिजः) गाधि के पुत्र विश्वामित्र ने (ब्राह्मण्यम् एव) ब्राह्मण्यत्व प्राप्त कर लिया।। ४२।।

अनुश्रीत्जना : ४०-४२ इलोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं-

१. शैलीगत आधार—४०-४२ श्लोकों का यह एक प्रसंग है, जिसमें स्रविनय से राजाओं का विनाश और विनय से कुछ राजाओं की समृद्धि उदाहरणपूर्वक वर्णित हैं।४२ वें श्लोक में मनु का भी उल्लेख है। स्पष्टतः यह मनु से भिन्न किसी अन्य की रचना है, जो परवर्ती होने से प्रक्षिप्त है। अन्य श्लोक इससे प्रसंग की दृष्टि से सम्बद्ध होने के कारण स्वतः प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं।

राजा विद्वानों से विद्याएं ग्रहण करे-

## त्रैविद्येम्यस्त्रयीं विद्यां दण्डनीति च शाश्वतीम् । स्रान्वीक्षिकीं चात्मविद्यां वार्तारम्भाश्च लोकतः ॥४३॥(२८)

राजा और राजसभा के सभासइ तब हो सकते हैं कि जब वे (त्रैवि-द्येम्यः) चारों वेदों की कर्म, उपासना, ज्ञान विद्याग्नों के जानने वालों से (त्रयीविद्याम्) तीनों विद्या (ज्ञाश्वनीं दण्डनीतिम्) सनातन दण्डनीति (ग्रान्वीक्षिकीम्) न्यायिवद्या (ग्रात्मिविद्याम्) ग्रात्मिवद्या ग्रर्थात् परमात्मा के गुण-कर्म-स्वभावरूप को यथावत् जानने रूप ब्रह्मिवद्या (च) भौर (लोकतः वार्त्तारम्भान्) लोक से वार्त्ताग्रों का ग्रारम्भ (कहना ग्रौर सुनना) सीख-कर—सभासद् या सभापति हो सकें।। ४३।। (स० प्र० १४४)

अर्जुट्येटिङ : (१) विद्याप्रहरण के सम्बन्ध में कौटिल्य के विचार— कौटिल्य ने इस मान्यता को स्पष्ट करते हुए लिखा है—

- (क) "वृत्तोपनयनस्त्रयोमान्वीक्षकीं च शिष्टेम्यः, वार्त्तामध्यक्षेम्यः, दण्डनीति वक्तृप्रयोक्तृम्यः श्रुताद्धि प्रज्ञोपजावते, प्रज्ञाया योगो, योगादात्मवत्तेति विद्या-सामर्थ्यम् ।" [कौ० श्रर्थं० प्र०२ । श्र०४]
- = उपनयन के पश्चात् राजा शिष्ट [मनु० १२। १०६] ग्रयीत् सदाचारी वेद-वेत्ताग्रों से त्रयीविद्या ग्रीर न्यायविद्या को सीखे। विविध विभागीय ग्रध्यक्षों से व्यापार ग्रीर वक्ता-प्रयोक्ता विशेषज्ञों से दण्डनीति सीखे। क्योंकि शास्त्रादि श्रवण से बुद्धि का विकास होता है। उससे योग में रुचि ग्रीर योग से ग्रात्मबल प्राप्त होता है। यही विद्या का सुपरिणाम है।
- (ख) "वृद्धसेवाया विज्ञातम् । विज्ञानेन स्रात्मानं सन्पादयेत् । सम्पादिसात्मा जितात्मा भवति ।" [चाण० सू० ८-६]
- =वेदवेत्ता विद्वानों से विशेष विद्याज्ञान प्राप्त करके म्रात्मा की उन्नति करे। स्रात्मोन्नति से सम्पन्न ही जितेन्द्रिय हो सकता है।
- (२) त्रयीविद्या सम्बन्धी विशेष विस्नृत ज्ञान के लिए द्रष्टव्य हैं १।२३॥ ११।२६४ ब्लोक ग्रीर उनकी समीक्षा।

जितेन्द्रिय राजा ही प्रजाग्रों को वश में रख सकता है-

# इन्द्रियागां जये योगं समातिष्ठेदिवानिशम् । जितेन्द्रियो हि शक्नोति वशे स्यापयितुं प्रजाः ॥४४॥ (२६)

जब सभासद् और सभापित (इन्द्रियाणां जये समातिष्ठेत्) इन्द्रियों को जीतने प्रथात् ग्रपने वश में रखके सदा धर्म में वर्ते और ग्रधमं से हटें-हटाए रहें, इसलिए (दिवानिशं योगम्) रात-दिन नियत समय में योगाम्यास भी करते रहें (हि) क्योंकि (जितेन्द्रियः) जो जितेन्द्रिय कि ग्रपनी इन्द्रियों— जो मन, प्राण और शरीर प्रजा है इसको जीते बिना (प्रजाः वशे स्थापियतुं शक्नोति) बाहर की प्रजा को ग्रपने वश में स्थापन करने को समर्थ कभी नहीं हो सकता ।। ४४ ।। (स॰ प्र॰ १४४)

आद्युर्धिटानाः कौटिल्य द्वारा इन्द्रियजय पर प्रकाश = मनु ने इन्द्रिय-जय अर्थात् जितेन्द्रियता को ही प्रधान रूप से राज्यवशीकरण का गुण माना है। राजा की शिक्षा-दीक्षा, अनुशासनाम्यास आदि सभी बातों का उद्देश्य इन्द्रियजय होता ही है। इन सबका परस्पर सम्बन्ध है, जैसा कि श्लोक ३७, ३६, ४३ में और उनकी समीक्षा में दिखाया जा चुका है। कौटिल्य ने भी मनु के अनुसार इन्द्रियजय को सर्व-प्रमुख महत्त्व दिया है और अपने अर्थशास्त्र तथा सूत्र ग्रन्थ में प्रकाश डाला है—

(क) "विद्याविनयहेतुरिन्द्रियजयः, कामक्रोधलोममानसदहर्षत्यागात्कायः। कर्णत्वगक्षिजिह्वाद्र्यागेन्द्रियागां शब्दस्यश्रंरूपरसगन्धेष्वविप्रतिपत्तिरिन्द्रियजयः। शास्त्रानुष्ठानं वा कृत्स्नं हि शास्त्रमिदमिन्द्रियजयः। तद्विरुद्धवृत्तिरवद्ययेन्द्रियक्ष्यान्त्ररन्तोऽपि राजा सद्यो विनद्यति।" [कौ० प्रर्थं० प्र०३। प्र०५]

"जितातमा सर्वार्येः संयुज्यते ।" [चा० सू० १०]

अर्थात्—विद्या और विनय का हेतु — उद्देश्य इन्द्रियजय है। ग्रतः काम, क्रोध, लोभ, मान, मद और हर्ष के त्याग से इन्द्रियों पर विजय प्राप्त करनी चाहिए। कान, त्वचा, नेत्र, जीभ और नासिका को उनके विषयों—शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध में प्रवृत्त न होने देना ही इन्द्रियजय कहलाता है। ग्रथवा संक्षेप में शास्त्रों में प्रतिपादित कर्त्तं व्यों के सम्यक् ग्रनुष्ठान को ही इन्द्रियजय कहते हैं। सारे शास्त्रों का मूल कारण इन्द्रियजय है। शास्त्रविहित कर्त्तं व्यों के विपरीत ग्राचरण करने वाला इन्द्रियलोलुप राजा सारी पृथिवी का ग्रधिनित होता हुग्रा भी शीघ्र विनष्ट हो जाता है। जितेन्द्रिय राजा ही समस्त समृद्धियों को प्राप्त करता है।

(२) इन्द्रियजय का मनुप्रोक्त लक्षण २।७३ [२।६८] में देखिए। वेद में भी स्पष्ट कहा है कि राजा जितेन्द्रिय प्रथात् ब्रह्मचारी रहकर ही तपस्या से राष्ट्र की रक्षा कर सकता है — प्रजामों को वश में कर सकता है। मनुने उसी भाव को इस श्लोक में ग्रहण किया है —

"क्रह्मचर्ये एतपसा राजाराष्ट्रं विरक्षति॥" श्रथर्व०११।५।४॥ व्यसनों की गए।ना—

> दश कामसमुत्थानि तथाब्टी क्रोधजानि च। व्यसनानि दुरन्तानि प्रयत्नेन विदर्जयेत्।। ४५।। (३०)

द्दोत्साही होकर (दश कामसमुत्थानि च ग्रांटी क्रोधजानि) जो काम से दश [७।४७] ग्रीर क्रोध से ग्राठ [७।४८] (ब्यसनानि) दुष्ट व्यसन (दुरन्तानि) कि जिनमें फसा हुग्रा मनुष्य कठिनता से निकल सके उनको (यत्नेन विवर्जयेत्) प्रयत्न से छोड़ ग्रीर छुड़ा देवे।।४५।। (स० प्र०१४४)

## कामजेषु प्रसक्तो हि ध्यसनेषु महीपतिः। वियुज्यतेऽर्थधर्माम्यां क्रोधजेष्वात्मनेव तु ॥ ४६॥ (३१)

(हि) क्यों कि (महीपितः) जो राजा (कामजेषु प्रसक्तः) काम से उत्पन्न हुए दश दुष्ट व्यसनों में फंसता है (प्रथं-धर्माभ्यां वियुज्यते) वह प्रथं अर्थात् राज्य-धन-ग्रादि ग्रीर धर्म से रहित हो जाता है। (तु) ग्रीर (क्रोधजेषु) जो क्रोध से उत्पन्न हुए ग्राठ बुरे व्यसनों में फंसता है (ग्रात्मना एव) वह शरीर से भी रहित हो जाता है।। ४६।। (स॰ प्र॰ १४४)

दश कामज व्यसन---

मृगयाऽक्षो दिवास्वप्तः परिवादः स्ट्रियो मदः। तौर्यत्रिकं वृथाट्या च कामजो दशको गराः।। ४७ ॥ (३२)

काम से उत्पन्न हुए व्यसन गिनाते हैं .......(मृगया) मृगया [=शिकार] खेलना (ग्रक्षः) ग्रक्ष ग्रर्थात् चोपड़ खेलना, जूग्रा खेलना ग्रादि (दिवास्वप्नः) दिन में सोना (परिवादः) काम कथा वा दूसरों की निंदा किया करना (स्त्रियः) स्त्रियों का ग्रतिसंग (मदः) मादक द्रव्य ग्रर्थात् मद्य, ग्रफीम, भांग, गांजा, चरस ग्रादि का सेवन (तौर्य-त्रिकम्) गाना, बजाना, नाचना व नाय कराना सुनना ग्रीर देखना [ये तीन बातें] (वृथाट्घा) वृथा इधर-उधर घूमते रहना (दशक कामजः गराः) ये दश कामोत्पन्न व्यसन हैं।। ४७।। (स॰ प्र०१४४)

अन्तर्वा त्या : 'तौर्व त्रिक्ष्', 'मृगया', 'स्त्रियः' शब्दों पर विशेष

विचार—(१) तूर्य = तुरही या वाद्य को कहते हैं, तिकम्—नाचना, गाना, बजाना इन तीन क्रियाम्रों के समूह को कहा जाता है। इस प्रकार तौर्यत्रिकम् का ग्रर्थं 'वाद्यों के साथ नाचना, गाना, बजाना' होता है। (२) 'स्त्रियः' बहुवचन [७। ४० में भी] के प्रयोग से मनु प्रपनी उस मान्यता की ग्रोर संकेत तथा उसकी पुष्टि कररहे हैं कि राजा को भी एक से ग्रधिक स्त्रियों का सेवन नहीं करना चाहिए। एक ही स्त्री से विवाह करना चाहिए। (३) ("मृगं याति ग्रनया सा मृगया, घत्रयं कः") पशुम्रों का पीछा करना ग्रयांत शिकार करने की किया।

क्रोधज ग्राठ व्यसन-

पैशुन्यं साहसं द्रोह ईर्ध्यासूयार्थदूषणम् । वाग्वण्डजं च पारुष्यं क्रोधजोऽपि गणोष्ऽटकः ॥ ४८ ॥ (३३)

क्रोध से उत्पन्न व्यसनों को गिनाते हैं—(पैशुन्यम्) पैशुन्य मर्थात् चुगली करना (साहसम्) बिना विचारे बलात्कार से किसी स्त्री से बुरा काम करना (द्रोहः) द्रोह रखना (ईब्पः) ईब्पां म्रर्थात् दूसरे की बडाई वा उन्नति देखकर जला करना (म्रसूया) असूया—दोषों में गुगा गुणों में दोषारोपण करना (म्रथंदूषणम्) मर्थंदूषण म्रर्थात् मधमंयुक्त ब्रेकामों में धन म्रादिका व्यय करना (वाग् दण्ड गम्) कठोर वचन बोलना मौर बिना म्रपराध के कड़ा वचन (च) वा (पारुष्यम्) विशेष दण्ड देना (बाब्टकः-क्रोधजः + म्रपि गणः) ये म्राठ दुर्गुण क्रोध से उत्पन्न होते हैं ।। ४८ ।।

(म॰ प्र०१४४)

सभी व्यसनों का मूल लोभ---

द्वयोरप्येतयोर्मू लं यं सर्वे कवयो विदुः। तं यत्नेन जयेल्लोभं तज्जावेतादुभौ गणौ ॥ ४६॥ (३४)

श्रीर (एतयो: द्वयो: +ग्रिप मूलं यं लोभम्) जो इन कामज श्रीर क्रोघज श्रठारह दोषों के मूल जिस लोभ को (सर्वे कवय: विदु:) सब बिद्वान् लोग जानते हैं (तं यत्नेन जयेत्) उसको प्रयत्न मे राजा जीते क्योंकि (तत्+गो+एतो+उभौ गएगो) लोभ ही से पूर्वोक्त श्रठारह श्रीर ग्रन्य दोष भी बहुत से होते हैं।। ४६।। (सं० वि० १५३)

"जो सब विद्वान् लोग कामज श्रीर क्रोधजों का मूल जानते हैं कि जिससे ये सब दुर्गुण मनुष्य को प्राप्त होते हैं, उस लोभ को प्रयत्न से छोड़े"। (स॰ प्र०१४५)

कामज ग्रीर क्रोधज व्यसनों में ग्रधिक कष्टदायक व्यसन-

पानमक्षाः स्त्रियश्चेव मृगया च यथाक्रमम् । एतत्कष्टतमं विद्याच्चतुष्कं कामजे गरो।। ५०।। (३५)

(कामजे गणे) काम के व्यसनों में बड़े दुर्गु रा, एक (पानम्) मद्य ग्रादि ग्रर्थात् मदकारक द्रव्यों का सेवन, दूसरा—(ग्रक्षाः) पासों ग्रादि से जूप्रा खेलना, तोसरा—(स्त्रिय एव) स्त्रियों का विशेष सङ्ग, चौथा—(मृगया) मृगया [=शिकार] खेलना (एतत्) ये क्ष्रि(चतुष्कं कष्टतमं विद्यात्) चार महादुष्ट व्यसन हैं।। ५०।। (स० प्र० १४५)

क्ष (यथाक्रमम्) क्रम से पूर्व-पूर्व के ग्रधिकाधिक ......

दण्डस्य पातनं चैव वाक्पारुष्यार्थंदूषणे। क्रोधजेऽपि गर्गे विद्यात्कष्टमेतित्रकं सदा ॥ ४१॥ (३६)

(च) और (क्रोधजे + ग्रिप गणे) क्रोधजों में (दण्डस्य पातनम्) बिना ग्रिपराध दण्ड देना (वाक् पारुष्य + ग्रियंदूषणे) कठोर वचन बोलना ग्रीर धन ग्रादि का ग्रन्याय में खर्च करना (एतत्-त्रिकं सदा कष्टं) ये तीन क्रोध से उत्पन्न हुए बड़े दु:खदायक दोष हैं + 11 ५१ 11 (स० प्र०१४५) + (विद्यात्) ऐसा जाने 1

> सप्तकस्यास्य वर्गस्य सर्वत्रैवानुषंगिराः । पूर्वं पूर्वं गुरुतरं विद्याद्वचसनमात्मवान् ॥ ५२ ॥ (३७)

(ग्रस्य सप्तकस्य वर्गस्य) इस [५०-५१ में विणित] सात प्रकार के दुर्गुंगों के वर्ग में (सर्वत्र + एव + ग्रनुषिङ्गणः) जो सब स्थानों पर सब मनुष्यों में पाये जाते हैं (ग्रात्मवान्) ग्रात्मा की उन्नित चाहने वाला राजा (पूर्वं पूर्वं व्यसनं गुरुतरं विद्यात्) पहने-पहले व्यसन को ग्रिधिक कष्टप्रद समभे ।। ५२ ।।

"जो ये सात दुर्गु ए दोनों कामज ग्रौर क्रोधज दोषों में गिने हैं, इनमें से पूर्व-पूर्व ग्रर्थात् व्यर्थ व्यय से कठोर वचन, कठोर वचन से ग्रन्याय से दंड देना, इससे मृगया खेलना. इसस स्त्रियों का ग्रत्यन्त सङ्ग, इससे जूग्रा ग्रर्थात् यूत करना ग्रौर इससे भी मद्यादि सेवन करना बड़ा दुष्ट व्यसन है"। (स० प्र० १४५)

व्यसन मृत्यु से भी ग्रिधिक कष्टदायी-

व्यसनस्य च मृत्योश्च व्यसनं कष्टमुच्यते । व्यसन्यघोऽघो व्रजति स्वर्यात्यव्यसनो मृतः ॥ ५३ ॥ (३८) (व्यसनस्य च मृत्योः च) व्यसन श्रीर मृत्यु में (व्यसनं कष्टम् प्रच्यते) व्यसन को ही श्रिष्ठिक कष्टदायक कहा गया है, क्योंकि (व्यसनी) व्यसन में फंसा रहने वाला व्यक्ति (श्रधः श्रधः याति) दिन-प्रतिदिन दुर्गुं णों श्रीर कष्टों में गिरता ही जाता है या श्रवनित को ही प्राप्त होता जाता है, किन्तु (श्रव्यसनी) व्यसन से रहित व्यक्ति (मृतः) मरकर भी (स्वर्याति) स्वर्ग=सुख को प्राप्त करता है श्रर्थात् उसे परजन्म में सुख मिलता है।।५३।।

"इसमें यह निश्चय है कि दुष्ट व्यसन में फंसने से मर जाना अच्छा है क्योंकि जो दुष्टाचारी पुरुष है वह अधिक जियेगा तो अधिक-अधिक पाप करके नीच-नीच गति अर्थात् अधिक-अधिक दुःख को प्राप्त होता जायेगा और जो किसी व्यसन में नहीं फंसा वह मर भी जायेगा तो भी सुख को प्राप्त होता जायेगा। इसलिए विशेष राजा को और सब मनुष्यों को उचित है कि कभी मृगया और मद्यपान आदि दुष्टकामों में न फंसे और दुष्ट व्यसनों से पृथक् होकर धर्मयुक्त, गुरा-कर्म-स्वभावों में सदा वर्तके अच्छे-अच्छे काम किया करें" (स॰ प्र० १४६)

मन्त्रियों की नियुक्ति --

# मोलाञ्छास्त्रविदः शूरांत्लब्घतक्षान्कुलोद्भवान् । सचिवान्सप्त चाष्टौ वा प्रकुर्वोत परीक्षितान् ॥४४॥(३६)

(मीलान्) स्वराज्य-स्वदेश में उत्पन्न हुए (शास्त्रविदः) वेदादि शास्त्रों के जानने वाले (शूरान्) शूरतीर (लब्धलक्षान्) जिनके लक्ष्य ग्रीर विचार निष्फल न हों, ग्रीर (कुलोद्गतान्) कुलीन (परीक्षितान्) ग्रच्छे प्रकार सुपरीक्षित (सप्त वा ग्रष्टो) सात वा ग्राठ (सचिवान्) उत्तम, धार्मिक, चतुर मन्त्री (प्रकुर्नीत) करे।। ५४।। (स० प्र०१४६)

''ग्रौर जो ग्रपने राज्य में उत्पन्न, शास्त्रों के जानने हारे, शूरवीर, जिनका विचार निष्फल न होवे, कुलोन, धर्मात्मा, स्वराज्यभक्त हों, उन सात या ग्राठ पुरुषों को ग्रच्छी प्रकार परीक्षा करके मन्त्री करे; ग्रौर इन्हीं की सभा में ग्राठवां वा नववां राजा हो। ये सब मिलके कर्त्तव्याकर्त्तव्य कामों का विचार किया करें'। (सं० वि० १४४)

"अपने राज्य ग्रीर देश में उत्पन्न हुए, वेद वा शास्त्रों के जानने वाले, शूरवीर, कित, गृहस्थ, ग्रनुभवकर्त्ता, सात ग्रथवा ग्राठ धार्मिक बुद्धि-मान् मन्त्री राजा को रखने चाहिएँ"। (पू॰ प्र॰ १११) अर न्यु कार्रिट्ड न्यः नियुक्ति से पूर्व प्रमात्यों की परीक्षा विधि — नियुक्ति से पूर्व प्रमात्यों की दढ़ परीक्षा करनी चाहिए। प्रयंशास्त्र में प्राचार्य कौटित्य ने परीक्षा की प्रकट और गुष्त विधियां बतायी हैं —

(क) प्रकटिविध—नियुनित से पूर्व राजा प्रामाणिक, सत्यवादी एवं ग्राप्तपुरुषों के द्वारा उनके निवासस्थान ग्रीर उनकी ग्रायिक स्थित की जानकारी करे। सहपाठियों के माध्यम से उनकी योग्यता तथा शास्त्रीय प्रतिभा की, नये-नये कार्य सौंपकर उनकी बुद्धि, स्मृति ग्रीर चतुरता की, व्याख्यानों एवं सभाग्रें द्वारा उनकी वाक्पटुता, प्रगल्भता ग्रीर प्रतिभा की; ग्रापत्ति प्रस्तुत करके उनके उत्तक्ताह, प्रभाव ग्रीर सहनशक्ति की; व्यवहार से उनकी पवित्रता, मित्रता एवं दढ़ स्वामिभित्त की; सहवासियों एवं पड़ौसियों के माध्यम से उनके शील, बल, स्वास्थ्य, गौरव, ग्रप्रमाद तथा स्थिरवृत्ति की जानकारी करे। उनके मधुरभाषी स्वभाव तथा द्वेषरहित स्वभाव की परीक्षा राजा स्वयं करे।

[की० मर्थं० प्र०४। म्र०८] 🎇

(ल) गुप्तविधि—(१) धर्मोपधा —गुप्त धार्मिक उपायों से ग्रमात्य के हृदय की पित्रता की परीक्षा करना। (२) ग्रथोपधा—गुप्त ग्राधिक लोभ की वातों से, (३) कामोपधा—गुप्त कामसम्बन्धी ग्राकर्षणों से, (४) भयोपधा—गुप्त भय ग्रादि प्रदर्शित करके ग्रमात्यों के हृदय की पित्रता की परीक्षा करे।

गुप्तचरों द्वारा इतनी परीक्षाएं करने के पश्चात् ही उस व्यक्ति को यथायोग्य ग्रमास्य कार्यं पर नियुक्त किया जाना चाहिए।

कौटिल्य का मत है कि घर्मपरीक्षा में पितत्र सिद्ध ग्रमात्यों को न्यायालय में, ग्रथंपरीक्षामें पितत्र को करसंग्रह ग्रीर कोषसंरक्षण में, कामपरीक्षा में पितत्र को ग्रन्त:-पुर ग्रीर विलासस्थानों में, तथा भयपरीक्षा में पितत्र को ग्रञ्जरक्षक के रूप में नियुक्त करना चाहिए [कौ० ग्रयं० प्र० ४। ग्र० ६]। श्र

<sup>्</sup>रें 'तेषां जनपदमवप्रहं चाप्यतः परीक्षेत । समानविद्ये न्यः शिल्पं, शास्त्र-चक्षुष्मत्तां च, कर्मारम्भेषु प्रज्ञां धारियष्णुतां दाक्ष्यं च, कथायोगेषु वाग्मित्वं प्रागत्म्यं प्रतिमानवत्त्वं च, ग्रापद्युत्साहप्रभावौ क्लेशसहृत्वं च, संख्यवहाराच्छौंचं मेत्रतां हढ-भक्तित्वं च, मंवासिम्यः शीलबलारोग्यसत्त्वयोगम्-अस्तम्भम्-ग्रचापत्यं च, प्रत्यक्षतः संप्रियत्वम्-ग्रवैरित्वं च।" [प्र०४। ग्र० ६]

<sup>% &#</sup>x27;'मन्त्रिपुरोहितसलः सामान्येष्वधिकरलेषु स्थापियत्वा अमात्यानुप्रधामिः शोधयेत् । '''ं तत्र धर्मोपधाशुद्धान् धर्मस्थीयकण्टकशोधनेषु स्थापयेत्, प्रयोपधाशुद्धान् समाहर्त-सन्निधातृ-निचयकर्ममु, कामोपधाशुद्धान् बाह्याभ्यन्तरिवहाररक्षामु, भयोपधाशुद्धान् प्रासन्नकार्येषु राजः । सर्वोपधाशुद्धान् मन्त्रिणः कुर्यात् । सर्वत्रशशुचीन् लिन्द्रव्यहस्तिवनकर्मान्तेषुपयोजयेत् ।''

राज। को सहायकों की ग्रावश्यकता में कारण-

## म्रपि यत्सुकरं कर्मं तदप्येकेन दुष्करम्। विशेषतोऽसहायेन किंतु राज्यं महोदयम्॥ ४५॥ (४०)

(स्रिपि) क्यों कि (विशेषतः + स्रसहायेन) विशेष सहाय के बिना (यत् सुकरं कमं) जो सुगम कमं है (तत् + स्रिपि) वह भी (एकेन दुष्करम्) एक के करों में कठिन हो जाता है (किन्तु) जब ऐसा है तो (महोदयं राज्यम्) महान् राज्य-कमं एक मे कैसे हो सकता है ? इपलिए एक को राजा और एक की बुद्धि पर राज्य के कार्य्य को निर्भर रखना बहुत ही बुरा काम है।। ५५।। (स॰ प्र०१४६)

"क्यों कि सहायता बिना लिए साधारण काम भी एक को करना कठिन हो जाता है। फिर बड़े भारी राज्य का काम एक से कैसे हो सकता हैं? इसलिए एक को राजा बनाना श्रीर उसो की बुद्धि पर सारे काम का बोभ रखना बुद्धिमत्ता नहीं हैं"। (पू॰ प्र॰ १११)

मन्त्रियों के साथ मन्त्रणा करे-

## तैः सार्धे चिन्तयेन्नित्यं सामान्यं सन्धिवग्रहम् । स्यानं समुदयं गुप्ति लब्धप्रशमनानि च ॥५६॥ (४१)

इससे सभापित को उचित है कि (नित्यम्) नित्यप्रति (तै: सार्घम्) उन [७। १४] राज्यकर्मों में कुशल विद्वान् मन्त्रियों के साथ (सामान्यम्) सामान्य करके किसी से (सिन्ध-विग्रहम्) सिन्ध = मित्रता, किसी से विग्रह = विरोध, (स्थानम्) स्थित समय को देखकर के चुपचाप रहना, ग्रपने राज्य की रक्षा करके बैठे रहना (समुदयम्) जब ग्रपना उदय ग्रर्थात् वृद्धि हो तब दुष्ट शत्रु पर चढ़ाई करना (गुप्तिम्) मूल राज, सेना, कोश ग्रादि की रक्षा (लब्धप्रशमनानि) जो-जो देश प्राप्त हों उस-उस में शान्ति-स्थापना, उपद्रव-रहित करना (चिन्तयेत्) इन छः गुणों का विचार नित्यप्रति किया करे ।। ४६।। (स० प्र० १४६)

"महाराजा को उचित है कि मिन्त्रयों समेत छः बातों पर विचार करे—१. मित्र, २. शत्रु में चतुरता, ३. ग्रपनी उन्तित, ४. अपना स्थान, ४. शत्रु के श्राक्रमण से देश की रक्षा, ६. शिजय किये हुए देशों की रक्षा, स्वास्थ्य श्रादि प्रत्येक विषय पर विचार करके यथार्थ निर्णय से जो कुछ ग्रपनी श्रोर दूसरों की भलाई की बात विदित हो उसे करना"।

(पू० प्र० १११)

#### तेषां स्वं स्वमभिप्रायमुपलभ्य पृथक् पृथक् । समस्तानां च कार्येषु विदश्याद्धितमात्मनः ॥ ५७ ॥ (४२)

(तेषाम्) उन सभासदों का (पृथक्-पृथक् स्वं स्वम् + ग्रिभप्रायम् उपलम्य) पृथक्-पृथक् ग्रपना-ग्रपना विचार ग्रीर ग्रिभप्राय को सुनकर (समस्तानां कार्येषु) सभी के द्वारा कथित कार्यों में (ग्रात्मनः हितम्) जो कार्य ग्रपना ग्रीर ग्रन्य का हितकारक हो (विद्यात्) वह करने लगना । ५७।। (स॰ प्र०१४७) (पूना॰ प्र१११ पर भी)

अध्यात्—वही कार्य करे।

सर्वेषां तु विशिष्टेन बाह्यारोन विपश्चिता। मन्त्र्येत्परमं मन्त्रं राजा षाडुगुण्यसंयुतम्।। ५८।।

(राजा) राजा (सर्वेषां तु विशिष्टेन विपश्चिता ब्राह्मणेन) सबसे प्रधान विद्वान् ब्राह्मण के साथ (षाड्गुण्यसंयुतम्) सन्धि, विग्रह, यान, ग्रासन, द्वैधीभाव ग्रीर म्राश्रय, इन छः विषयों [७। ५६, १६०] सहित (परमं मन्त्रं मन्त्रयेत्) ग्रत्यन्त गूढ़ मन्त्रणाग्रों पर विचार करे।। ५८।।

नित्यं तस्मिन्समाइवस्तः सर्वकार्याणि निःक्षिपेत् । तेन सार्षे विनिदिचत्य ततः कर्म समारमेत् ॥ ५६ ॥

ग्रीर (तिस्मन् नित्यं समादवस्तः) उस पर सदा विश्वास रखते हुए (सर्वकार्याणि निःक्षिपेत्) राज्य के सब कामों के भार को सौंप दे, ग्रीर (तेन सार्धं विनिध्चत्य) उसके साथ ही पहले कोई निर्णय लेकर (ततः कर्मं समारभेत्) फिर सब कामों को ग्रारम्भ करे।। ४६।।

अनु राहिन्द्र : ४८—४६ श्लोक निम्न 'ग्राधारों' के अनुसार प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं —

- १. प्रसंगिबरोध ये दोनों इलोक पूर्वापर असंग के विरुद्ध हैं। पूर्वापर इलोकों का प्रसंग म्रावश्यकतानुसार अनेक मन्त्रियों की नियुक्ति और उन सभी के सहयोग से कार्य चलाने का है। बीच में एक ही ब्राह्मण से मन्त्रणा करना और केवल उसी की सलाह पर कार्य भ्रारम्भ करना ग्रादि वर्णन पूर्वापर प्रसंग के विरुद्ध है। ६० वें इलोक के "भ्रन्यानिप प्रकुर्वोत" पद स्पष्टतः इसे ५४—५७ इलोकों से सम्बद्ध करता है। इन इलोकों ने उस सम्बद्धता को भंग कर दिया है।
- २. ग्रन्तिवरोध—(१) ५६ वें श्लोक में सिन्ध, विग्रह, ग्रादि की मन्त्रणा ग्रनेक मिन्त्रयों के साथ करने का स्पष्टतः विधान किया है ग्रीर उन्हीं की सम्मित लेकर पुनः स्वयं निर्णय लेने का कथन है। इन श्लोकों में एक ब्राह्मण से विशेष मन्त्रणा, उसी पर सब राज्यभार सौंपना, उसी की सलाह से कार्य प्रारम्भ करना ग्रादि व्यवस्थाएं उक्त

श्लोक के [५५ वें के] विरुद्ध हैं। (२) १४१ और २२६ श्लोकों में केवल रुग्णावस्था में ही अमात्यों पर राज्यभार सौंपने का निर्देश है, प्रतिदिन नहीं। इन श्लोकों में प्रतिदिन एक ही ब्राह्मण को कार्य सौंप देना उसी की सलाह से कार्य करना ग्रादि बातें उनकी ज्यवस्था के विरुद्ध हैं। (३) १४६, २१६ और उनके मध्यगत सभी श्लोकों में षाड्गुण्य की मन्त्रणा ग्रनेक मन्त्रियों के साथ मिलकर करने का निर्देश है। इन श्लोकों की ज्यवस्था उनके भी विरुद्ध है। इन ग्रन्तिरोधों के ग्राधार पर ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं।

मावश्यकतानुसार ग्रन्य ग्रमात्यों की नियुक्ति-

श्रन्यानिप प्रकुर्वीत शुचीन्प्राज्ञानवस्थितान् । सम्यगर्थसमाहर्तृ नमात्यान्सुपरीक्षितान् ॥ ६०॥ (४३)

[ग्रावश्यकता पड़ने पर] (ग्रन्यान् ग्रिप) ग्रन्य भी (ग्रुचीन्) पिव-त्रात्मा (प्राज्ञान्) बुद्धिमान् (ग्रवस्थितान्) निश्चित बुद्धि (सम्यक्-प्रथं-समाहत् न्) पदार्थों के संग्रह करने में ग्रितचतुर (सुपरीक्षितान्) सुपरीक्षित (ग्रमात्यान् प्रकुर्वीत) मन्त्री करे।। ६०।। (स० प्र०१४७)

"इसी प्रकार ग्रन्य भी राज्य ग्रीर सेना के ग्रिधिकारी जितने पुरुषों से राज्यकार्य सिद्ध हो सके उतने ही पवित्र, धार्मिक विद्वान् चतुर, स्थिर बुद्धि पुरुषों को राज्यसामग्री के वर्धक नियत करे।"

(सं० वि० १५४)

## निवर्तेतास्य याविद्धिरितिकर्तंग्यता नृभिः । तावतोऽतन्द्रितान्दक्षान्प्रकुर्वोत विचक्षणान् ॥ ६१ ॥ (४४)

कृष्ट (याविद्भः नृभिः इतिकर्त्तः यता निवर्तेत) जितने मनुष्यों से कार्यं सिद्ध हो सके (तावतः) उतने (स्रतिद्धतान्) स्रालस्परहित (दक्षान्) वलवान् स्रोर (विचक्षणान्) बड़े-बड़े चतुर प्रधान पुरुषों को (प्रकुर्वित) स्रधिकारी स्रर्थात् नौकर करे।। ६१।। (स॰ प्र०१४७)

╬ (ग्रस्य) इस राजा का .....

अवन्तु श्री त्यान्य : 'इतिकत्तंच्यता' का अमिप्राय — यहां 'इति' शब्द 'अथ' का विपरीतार्थक है। इसका अर्थ है 'पूर्णता' या 'समाप्ति'। इस प्रकार 'इतिकर्त्तव्यता' का अर्थ हुआ — 'सभी राज्यकार्यों की पूर्णता'। जितने भी अमात्यों या अधिकारियों से राज्यसंचालन के कार्य पूर्णारूप से सम्पन्त हो सकें, उतनों की राजा नियुक्ति करले। पुनः उनके अधीन अन्य सहयोगी अधिकारियों, भृत्यों की नियुक्ति करे। यह अगले क्लोक में 'तेषाम्यों' पद से उकत है। अगले क्लोक की इससे वाक्यगत संगति है।

ग्रमात्यों के सहयोगी ग्रधिकारियों की नियुक्ति-

तेषामर्थे नियुञ्जीत शूरान्दक्षान्कुलोद्गगतान् । शुचीनाकरकर्मान्ते भीरूनन्तिनिवेशने ॥ ६२ ॥ (४४)

[५४-६१ में विणित] (तेषाम् + ग्रर्थे) इनके ग्रधीन (शूरान्) शूरवीर (दक्षान्) बलत्रान् (कुलोद्गतान्) कुलोत्पन्न (शुचीन्) पितत्र भृत्यों को (ग्राकरकर्मान्ते) बड़े-बड़े कर्मों में, ग्रौर (भीरून् + ग्रन्तिनिवेशने) भीरू = डरने वानों को भोतर के कर्मों में (नियुञ्जीत) नियुक्त करे ॥ ६२ ॥ (स० प्र० १४०)

प्रधान दूत की नियुक्ति---

दूतं चैव प्रकुर्वीत सर्वशास्त्रविशारयम् । इङ्गिताकारचेष्टजं शुचि दक्षं कुलोद्दगतम् ॥ ६३ ॥ (४६)

(कुलोद्गतम्) जो प्रशंसित कुल में उत्पन्न (दक्षम्) चतुर (शुनिम्) पित्र (इङ्गित + प्राकार + चेष्टज्ञम्) हावभाव शौर चेष्टा से भोतर हृदय ग्रौर भिवष्यत् में होने वाली बात को जानने हारा (सर्वशास्त्रविशारदम्) सब शास्त्रों में विशारद=चतुर है (दूतम् एव प्रकुर्वीत) उस दूत को रक्षे ॥ ६३ ॥ (स० प्र० १४७)

"तथा जो सब शास्त्र में निपुण नैत्रादि के संकेत, स्वरूप तथा चेष्टा से दूसरे के हृदय की बात को जानने हारा, शुद्ध, बड़ा स्मृतिमान्, देश, काल जाननेहारा, सुन्दर, जिसका स्वरूप बड़ा, वक्ता और अपने कुल में मुख्य हो, उस और स्वराज्य श्रीर परराज्य के समाचार देने हारे अन्य दूतों को भी नियत करे।" (सं० वि० १५४)

श्रेष्ठ दूत के लक्षण-

श्रनुरक्तः शुचिर्दक्षः स्मृतिमान्देशकालवित् । वपुष्मान्वीतभीर्वाग्मी दूतो राज्ञः प्रशस्यते ॥ ६४ ॥ (४७)

वह ऐसा हो कि (ग्रनुरक्तः) राज-काम में ग्रत्यन्त उत्साह प्रीतियुक्त (शुचिः) निष्कपटो, पवित्रात्मा (दक्षः) चतुर (स्मृतिमान्) बहुत समय की बात को भो न भूलने वाला (देशकालिक्त्) देश ग्रीर कालानुकूल वर्तमान का कर्त्ता (वशुष्पान्) सुन्दररूपयुक्त (वीतभीः) निभय, ग्रीर (वाग्मो) बड़ा वक्ता (राज्ञः दूतः प्रशस्यते) वही राजा का दूत होने में प्रशस्त है।। ६४।। (स॰ प्र०१४७)

### म्रमात्ये दण्ड म्रायसो दण्डे वैनयिकी क्रिया । नृपतौ कोशराष्ट्रे च दूते संधिविपर्ययौ ॥ ६५ ॥ (४८)

(ग्रमात्ये दण्डः) ग्रमात्य को दण्डाधिकार (दण्डे वैनयिकी क्रिया) दण्ड में विनय = ग्रनुशासित क्रिया ग्रर्थात् जिससे ग्रन्थायरूप दण्ड न होने पावे (नृपतो कोशराष्ट्रे) राजा के ग्रधीन कोश ग्रौर राष्ट्र (च) तथा सभा के ग्रशीन सब कार्य, ग्रौर (दूते संधिविषययो) दूत के ग्रशीन किसी से मेल वा विरोध करना (ग्रायक्तः) ग्रधिकार देवे ॥ ६५ ॥ (स० प्र०१४८)

अद्भु श्री त्यान दे राजा श्रीर श्रमात्यों के कार्यों का विभाजन — राजा को राष्ट्र श्रीर राष्ट्रीय स्तर के कार्यविभाग सेना तथा कोश == खजाना श्रादि अपने सीधे नियन्त्रण में रखने चाहिएं। ग्रमात्यों को दण्ड-न्याय श्रादि का श्रधिकार सौंव देवे श्रीर दण्डाधिकारियों को प्रनुशासन बनाये रखने या शिक्षा व्यवस्था श्रादि का श्रधिकार सौंपे। दूत के श्रधीन संधि श्रीर विरोध श्रादि की नीतियों का निर्धारण होना चाहिए। ये प्रधान श्रमात्य श्रपने-अपने विभागों का संचालन करें श्रीर राजा से सम्पर्क रखें। इस प्रकार कार्य सुचार रूप से सम्पन्न होता है।

दूत के कार्यं--

## दूत एव हि संघत्ते भिनस्येव च संहतान् । दूतस्तत्कुरुते कर्म भिद्यन्ते येन मानवाः ॥ ६६ ॥ (४६)

(हि) क्यों कि (दूत: एव) दूत ही ऐसा व्यक्ति होता है जो (संघत्ते) शत्रु ग्रोर ग्रपने राजा का मेल करा देता है (च) ग्रोर (संहतान् भिनित + एव) मिले हुए शत्रु ग्रों में फूट भी डाल देता है (दूत: तत् कमं कुहते) दूत वह काम कर देता है (येन मानवा: भिद्यन्ते) जिससे शत्रु ग्रों के लोगो में भी फूट पड़ जाती है।। ६६।।

"दूत उसको कहते हैं जो फूट में मेल और मिले हुए दुव्टों को फोड़-तोड़ देवे, दूत वह कर्म करे जिससे शत्रुधों में फूट पड़े।" (स० प्र० १४८)

अन्तुर्शी त्जनाः कोटिल्य के अनुसार दूत के कार्यं — आचार्य कोटिल्य ने विस्तार से दूत के कार्यों का वर्णन किया है —

> प्रेवणं सन्धिपालत्वं प्रतापो मित्रसंग्रहः। उपजापः सुहृद्देनेदो दण्डगूढातिसारणम् ॥ बन्धुरत्नापहरणं चारज्ञानं पराक्रमः। समाधिमोक्षः दूतस्य कर्मयोगस्य चाश्रयः॥ [प्र०१८। ग्र०१५]

ग्रथित्—ग्रदेराजा का संदेश दूसरे राजा के पास ले जाना ग्रीर उसका

लाना, सन्धिभाव को बनाये रखना, अपने राजा के प्रताप को वनाना, अधिक से अधिक मित्र बनाना, शत्रु के पक्ष के पूरुषों को फोड़ना, शत्रु के मित्रों को उससे विमुख करना, कार्यरत अपने गुष्तचरों अथवा सैनिकों को आपत्ति से पूर्व निकाल लाना, शत्रु के वांधवों और रत्न आदि का अपहरण, शत्रुदेश में कार्यरत अपने गुष्तचरों के कार्य का निरीक्षण, समय पड़ने पर पराक्रम दिखाना, बन्धक रखे शत्रुवान्धवों को शर्त के आधार पर छोड़ना, दोनों राजाओं की भेंट आदि कराना, दूत के कार्य हैं।।

## स विद्यादस्य कृत्येषु निगूढेङ्गितचेष्टितः। स्राकारमिङ्गितं चेष्टां भृत्येषु च चिकीषितम् ॥६७॥ (४०)

(सः) वह दूत (ग्रस्य) शत्रु-राजा के (कृत्येषु) ग्रसंनुष्ट या विरोधी लोगों में (च) ग्रीर (भृत्येषु) राजकर्मचारियों में (निगूढ+इङ्गित+ चेष्टितः) गुप्त संकेतों एवं चेष्टाग्रों से (ग्राकारम्) शत्रु राजा के ग्राकार= भाव (इङ्गितम्) शंकेत=हाव (चेष्टाम्) चेष्टा=प्रयत्न को तथा (चिकीर्षि-तम्) उसके ग्रभिलषित कार्य, उसकी इच्छाग्रों को (विद्यात्) जाने ॥ ६७॥

अर्जुर्रोट्डन् : (१) कृत्य शब्द का राजनीतिपरक अर्थ — यहां 'कृत्य' शब्द राजनीतिक योगरू दि है। 'कृत्य' उन लोगों को कहते हैं जो, धन, स्त्री सम्पत्ति श्रादि के लोभ से ग्रपने पक्ष में किये जा सकते हैं। कौटिल्य ग्रर्थ शास्त्र में इनके चार भेद बतलाये हैं—

#### कुद्धलुब्धभीतावमानिनस्तु परेवां कृत्याः । [को० ग्रर्थं०प्र०८।ग्र० १२]

शत्रु राज्य के जो व्यक्ति ग्रपने राजा पर क्रोध रखते हैं वे 'क्रुडकृत्य', जो लालची स्वभाव के हैं वे 'लुब्धकृत्य', जो डर के कारण दवे रहते हैं वे 'भीतकृत्य', ग्रौर जो राजा से ग्रपमानित किये गये हैं वे 'ग्रपमानितकृत्य' कहलाते हैं। दूत का यह कर्म है कि उपर्युक्त लुब्ध ग्रौर क्षुब्ध व्यक्तियों ग्रौर कर्मचारियों से शत्रु राजा के गुष्त रहस्यों को जाने।

(२) इङ्गित और आकार का अर्थ — 'इंगितमन्ययावृत्तिः । आकृतिग्रहण-माकारः ।'' [कौ० ग्रर्थं० प्र०१० । ग्र०१४] = स्वाभाविक क्रियात्रों के विपरीत भिन्न चेप्टाएं 'इंगित' कहलाती हैं। चेप्टाग्रों को प्रकट करने वाले ग्रंगों की ग्राकृति 'ग्राकार' कहलानी है ।

### बुद्ध्वा सर्वं तत्त्वेन परराजचिकीर्षितम्। तथा प्रयस्ममातिष्ठेद्यथाऽऽस्मानं न पीडयेत्॥ ६८॥ (५१)

वह सभापित ग्रीर सब सभासद् वा दूत ग्रादि (तत्त्वेन) यथार्थ से (परराजिचिकिषितम्) दूसरे विरोधी राजा के राज्य का ग्रभिप्राय (बुद्ध्वा) जानकर (तथा प्रयत्नम् + ग्रातिष्टेत्) वैसा यत्न करं (यथा) कि जिससे (ग्रात्मानं न पीडयेत्) ग्रपने को पीड़ा न हो ।। ६८ ।। (स० प्र०१४८)

राजा के निवास-योग्य देश-

जाङ्गलं सस्यसंपन्नमार्यप्रायमनाविलम् । रम्यमानतसामन्तं स्वाजीव्यं देशमावसेत् ॥ ६६ ॥ (५२)

राजा (जाङ्गलम) जांगल प्रदेश — जहां उपयुक्त पानी बरसता हो, बाढ़ न ग्राती हो, खुली हवा ग्रोर सूर्य का पर्याप्त प्रकाश हो, धान्य ग्रादि बहुत उत्पन्न होता हो (सस्यसंपन्नम) हरा-भरा (ग्रायंप्रायम्) श्रेष्ठ लोगों का बाहुल्य (ग्रनाविलम्) रोगरहित (रम्यम्) रमणीय (ग्रानतसामन्तम्) विनम्रताका व्यवहार करने वाले निवासो (सु + ग्राजीव्यम्) अच्छी ग्राजीविकाग्रों से सम्पन्न जो हो (देशम् - ग्रावसेत्) ऐसे देश में निवासस्थान करे।। ६६।।

छः प्रकार के दुर्ग---

धन्बदुर्गं महोदुर्गमब्दुर्गं वार्क्षमेव वा। नृदुर्गं गिरिदुर्गं वा समाश्रित्य वसेत्पुरम् ॥ ७० ॥ (५३)

(धन्वदुर्गम्) धन्वदुर्ग—मरुस्थल में बना किला जहां मरुभूमि के कारण जाना दुर्गम हो (महीदुर्गम्) महीदुर्ग—पृथिवी के अन्दर तहखाने या गुफा के रूप में बना किला या मिट्टो की बड़ा-बड़ी मेढों से विरा हुआ (अप्+दुर्गम्) जलदुर्ग—जिसके चारों ओर पानी हो (वा) अथवा (वार्क्षम्) वृक्षदुर्ग—जो घने वृक्षों के वन से विरा हो (नृदुर्गम्) नृदुर्ग—जो सेना से विरा रहे, जिसके चारों ओर सेना का निवास हो (वा) अथवा (गिरिदुर्गम्) गिरिदुर्ग—पहाड़ के ऊपर बनाया पहाड़ों से घिरा किला (समाश्रित्य) बनाकर और उसका आश्रय करके (पुरं वसेत्) अपने निवास में रहे।।००।।

महर्षि दयानन्द ने 'धन्वदुर्णप्' के स्थान पर 'धनुर्दुर्गम्' पाठ लेकर इस दलोक का ऋषं इस प्रकार किया है—

''इस लिए सुन्दर जगल धन-धान्य युक्त देश में (धनुर्दुर्गम) धनुर्धारी पुरुषो से गहन (महीदुर्गम) मिट्टी से किया हुग्रा (ग्रब्दुर्गम) जल से घेरा हुग्रा (वार्क्षम) ग्रर्थात् चारों ग्रोर वन (नृदुर्गम) चारों ग्रोर सेना रहे (गिरिदुर्गम) ग्रर्थात् चारों ग्रोर पहाड़ों के बीच में कोट बनाके इस के मध्य में नगर बनावे।'' (सुरुष्ठ १४८)

अनुश्री टाना: कीटिलीय प्रयंशासत्र में चार प्रकार के दुर्ग —कीटिल्य ने ग्रपने ग्रयंशास्त्र में केवल चार दुर्गों का ही उल्लेख किया है—

(१) ग्रीदक = जलदुर्ग, (२) पार्वत = गिरिदुर्ग, (३) धान्वन = धन्वदुर्ग, (४) वनदुर्ग = वृक्षदुर्ग ।

पर्वतदुर्गं की श्रेष्ठता---

सर्वेण तु प्रयत्नेन शिरिदुगं समाश्रयेत्। एषां हि बाहुगुण्येन गिरिदुगं विशिष्यते॥ ७१॥ (५४)

राजा (सर्वेण तु प्रयत्नेन) सब प्रकार से प्रयत्न करके (गिरिदुर्गं समाश्रयेत्) 'पर्वतदुर्गं' का ही ग्राश्रय करे—बनाकर रहे (हि) क्योंकि (बाहुगुण्येन) सब दुर्गों में ग्रधिक विशेषताग्रों के कारण (गिरिदुर्गं विशिष्यते) पर्वतदुर्गं ही सर्वश्रेष्ठ है, अतः यह यत्न रखना चाहिए कि 'पर्वतदुर्गं' ही बन सके।। ७१।।

त्रीण्याद्यान्याश्रितास्त्वेषां मृगगर्ताश्रयाऽप्सराः । त्रीण्युत्तराणि कमशः प्लवङ्गमनरामराः ॥ ७२ ॥

(एषाम्) इन पूर्वोक्त [७०] छः दुर्गों में (ग्राद्यानि त्रीणि) ग्रादि के तीन प्रकार के दुर्गों में (मृग-गर्ताश्रयाः + अप्सराः) मृग, बिलों में रहने वाले चूरे ग्रादि ग्रीर जल-चर प्राणी मगरमच्छ ग्रादि (ग्राश्रिताः) रहते हैं, ग्रीर (उत्तराणि त्रीणि) ग्रगले तीनों में (क्रमशः) क्रमशः वृक्ष, नृ ग्रीर गिरिदुर्ग में (प्लवङ्गम-नर + ग्रमराः) वानर, मनुष्य ग्रीर देवता निवास करते हैं ॥ ७२॥

## यया दुर्गाश्रितानेतान्नोर्पाहसन्ति शत्रवः। तथाऽरयो न हिंसन्ति नृपं दुर्गसमाश्रितम्॥ ७३॥

(यथा) जैसे (दुर्ग-म्राश्रितान् + एतान्) म्रपने-म्रपने दुर्ग में रहते हुए (शत्रवः न + उपिंहसन्ति) शत्रु-प्राशी इन्हें नहीं मार पाते हैं (तथा) वैसे ही (दुर्गसमाश्रितम् नरम्) दुर्ग के आश्रय में स्थित राजा को (ग्ररयः न हिसन्ति) शत्रु लोग नहीं मार पाते हैं॥ ७३॥

# अन्तुर्वारेत्उन्य: ७२-७३ श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं---

१. अन्तिवरोध—(१) इन श्लोकों में ग्रलग-ग्रलग दुर्गों में ग्रलग-ग्रलग प्राणियों का वास बतलाया है ग्रीर मनुष्यों का वास केवल 'नृदुर्ग' में कहा है जबिक ७० वें श्लोक में सभी दुर्ग मनुष्यों के वास के लिए बताये जा रहे हैं (२) ७१ वें श्लोक में राजा के लिए गिरिदुर्ग का महत्त्व बताते हुए उसी में रहने का प्रयत्न करने का निर्देश है, जबिक इन इलोकों में 'गिरिदुर्ग' में देवताविशेशों का निवास माना है। इस अन्तर्विरुद्ध वर्णन के ग्राधार पर ये दोनों इलोक प्रक्षिप्त हैं।

२. प्रसङ्गिवरोध — ७० वें में सभी दुर्गों की गएाना की है श्रीर फिर ७१ वें में गिरिदुर्ग का महत्त्व वर्णित है। जिससे यह स्पष्ट होता है कि रचियता को अन्य दुर्गों का वर्णन श्रभीष्ट नहीं है। इस प्रकार इन क्लोकों में पुनः सभी दुर्गों का वर्णन मौलिक प्रतीत नहीं होता। "श्रीण श्राद्यानि" पदों का प्रयोग भी इन क्लोकों को ७१ वें से सम्बद्ध सिद्ध नहीं करता। इनकी सम्बद्धता तभी मानी जा सकती थी, जब ये ७० वें के पश्चात् ही होते। इस प्रकार प्रसङ्गक्रम से टूटे होने के कारण भी ये प्रक्षिष्त हैं।

दुर्ग का महत्त्व---

एकः शतं योधयति प्राकारस्यो धनुर्धरः। शतं दशसहस्राणि तस्माद् दुर्गं विधीयते ॥ ७४ ॥ (४४)

(प्राकारास्थः) नगर के चारों स्रोर प्राकार = प्रकोट बनावे क्यों कि उस में स्थित हुम्रा (एकः धनुधंरः) एक वोर धनुधारी शस्त्रयुक्त पुरुष (शतम्) सौ के साथ, स्रौर (शतं दशसहस्राणि) सौ दश हजार के साथ (योधयित) युद्ध कर सकते हैं (तस्मात् दुर्ग विधीयते) इसलिए स्रवश्य दुर्ग का बनाना उनित है। ७४। (स॰ प्र॰ १४८)

तत्स्यादायुधसंपन्नं धनधान्येन वाहनैः। ब्राह्मणैः शिल्पिभर्यन्त्रेर्यवसेनोदकेन च ॥ ७४ ॥ (४६)

(तत्) वह दुर्गं (आयुध) शस्त्रास्त्र (धन-धान्येन वाहनैः) धन, धान्य, वाहन (ब्राह्मणैः) ब्राह्मण्, जो पढ़ाने उपदेश करने हारे हों (शिल्पिभः) कारीगर (यन्त्रैः) यन्त्र—नाना प्रकार की कला (यवसेन) चारा-घास (वा) ग्रीर (उदकेन) जल ग्रादि से (सम्पन्नं स्यात्) सम्पन्न ग्रथीत् परिपूर्ण हो।। ७५।। (स० प्र० १४८)

राजा का निवास-गृह ---

तस्य मध्ये सुवर्यान्तं कारयेद् गृहमात्मनः । गुप्तं सर्वेतुं कं शुभ्रं जलवृक्षसमन्वितम् ॥ ७६ ॥ (५७)

(तस्य मध्ये) उसके मध्य मैं (जल-वृक्ष-समन्वितम्) जल, वृक्ष,-पुष्पादिक युक्त (गुष्तम्) सब प्रकार से रक्षित (सर्व +ऋतुकम्) सब ऋतुत्रों में सुखकारक (गुभ्रम्) श्वेतवर्ण (ग्रात्मनः गृहम्) ग्रवने लिए घर (सुपर्याप्तम्) जिसमें सब राजकार्य का निर्वाह हो वैसा (कारयेत्) वनवावे।। ७६।। (स॰ प्र०१४८) राजा के विवाहयोग्य भायी-

## तदध्यास्योद्वहेद्भार्यां सवर्णाः लक्षणान्विताम् । कुले महति संमूतां हृद्यां रूपगुणान्विताम् ॥ ७७ ॥ (५८)

इतना ग्रथीत् ब्रह्मचयं से विद्या पढ़के यहां ६क राज-काम करके पश्चात् (रूपगुण + ग्रन्विताम्) सौन्दयं रूप गुण्युक्त (ह्याम्) हृदय को ग्रिति प्रिय (महित कुले संभूताम्) बड़े उत्तम कुल में उत्पन्न (लक्षण + ग्रन्विताम्) सुन्दर लक्षण्युक्त (सवर्णां भार्याम् उद्वहेत्) ग्रपने क्षत्रिय कुल की कन्या जो कि ग्रपने सहा विद्यादि गुण-कर्म-स्वभाव में हो उस एक ही स्त्री के साथ विवाह करे। दूसरी सब स्त्रियों को ग्रगम्य समभक्तर हिट से भी न देखे।। ७७।। (स० प्र० १४६)

★ तत्+अध्यास्य = पूर्वोक्त राज भवन में निवास करके पुरोहित का वरण एवं उसके कर्तव्य—

पुरोहितं च कुर्वीत वृण्यादेव चर्तिवजः। तेऽस्य गृह्यारिण कर्माणि कुर्युं वेतानिकानि च ॥ ७८॥ (४६)

(पुरोहितं च ऋत्विजं वृण्यात् एव प्रकुर्वीत) पुरोहित ग्रौर ऋत्विक् का स्वीकार इसलिए करे कि (ते) वे (गृह्याणि च वैतानिकानि ग्रस्थ कर्माणि कुर्युः) ग्राग्निहोत्र ग्रौर पनेष्टि ग्रादि सब राजघर के कर्मों को करें ग्रौर ग्राप सर्वेदा राजकार्य में तत्पर रहे।। ७६।। (स० प्र०१४६)

अद्भुटि दिन्द : वैतानिक और गृह्य कर्म — यहां 'वैतानिक' शब्द का सर्थ विस्तृत प्रथित् लम्बे समय तक चलने वाले 'यज्ञों' से और 'गृह्य कर्मों' से घर के धार्मिक अनुष्ठानों और दैनिक पञ्चमहायज्ञों से अभिप्राय है। ७६ में क्लोक में वैतानिक यज्ञों को स्पष्ट कर दिया है। राजा को समयानुसार पञ्चमहायज्ञों के अति रिक्त बृहत् यज्ञों का आयोजन भी करते रहना चाहिए। इन कार्यों के लिए पुरोहित या ऋत्विक् का वरण किया जाता है। २।११८ [२।१४३] में ऋत्विक् का लक्षण करते हुए भी इन सभो यज्ञों की गणना की है, वही भाव इस क्लोक में है।

## यजेत राजा क्रतुभिविविधैराप्तदक्षिणैः। धर्मार्थं चैव विश्रेभ्यो दद्याद्भोगान्धनानि च ॥ ७६ ॥ (६०)

(राजा) राजा (ग्राप्तदक्षिएाँ: विविधः क्रतुभिः) वहुत दक्षिणा वाले ग्रने ग्रजों को (यजेत) किया करे (च) तथा (धर्माथंम) धर्म के लिए (विप्रेम्यः) विद्वान् ब्राह्मणों को (भोगान् च धनानि दद्यात्) भोग्य वस्तुग्रों एवं धनों का दान करे।। ७६।।

#### सांवत्सरिकमाप्तैश्च राष्ट्रादाहारयेद्दबलिम् । स्याच्चाम्नायपरो लोको वर्तेत पितृवन्नुषु ॥ ८०॥ (६१)

े (सांवत्सरिकं बिलम्) वार्षिक कर (म्राप्तैः म्राहारयेत्) म्राप्त पुरुषों के द्वारा ग्रहण करे (च) म्रीर जो सभापितरूप राजा म्रादि प्रधान पुरुष हैं वे सब (म्राम्नायपरः) सभा-वेदानुकूल होकर ॐ (नृषु पितृवत् वर्तेत) प्रजा के साथ पिता के समान वर्त्ते। प्रजा (स॰ प्र०१५०)

十 (राष्ट्रात्) राष्ट्र म्रर्थात् राज्यवासियों से·········· 紫 (लोके) राज्य में·······

अप्रस्तु शादिन आप्त और बिल का विशेष प्रयं — 'प्राप्त' ग्रीर 'बिल' परम्परागत शास्त्रीय शब्द हैं। शास्त्रों में बहुप्रयोग के ग्राधार पर इनके ग्रपने विशेष ग्रथं रूढ़ हो गये हैं—

- (१) 'म्राप्तः' शब्द 'म्राप्लृ व्याप्ती' (स्वादि) धातु से 'क्त' प्रत्यय के योग से बना है। ग्रप्ते विषय में पूर्णतः व्याप्त ग्रयात् व्यापक ग्रौर प्रत्यक्ष ज्ञान रखने वाले धार्मिक व्यक्ति को 'ग्राप्त' कहते हैं। राजा को प्रत्येक विभाग में मुख्य ग्रधिकारी ऐसे ग्राप्तपुरुष रखने चाहिएँ।
- (२) बिल का अर्थ होता है—अन्त या भोजन आदि से यज्ञार्थ निकाला गया शेष भाग = अंश । जैसे बिलवैश्वदेव यज्ञ में भोजन का कुछ अंश प्राणियों के लिए निकाल कर रखा जाता है। यहां, राजा जो अन्त के छठे भाग के रूप में प्रजाओं से कर लेता है, उसे 'बिल' कहा गया है। कर के विभिन्न रूपों और उनके अन्तर को समक्षते के लिए देखिए ८। ३०७ पर शनुशीलन।

विविध विभागाध्यक्षों की नियुक्ति—

## म्रध्यक्षान्विविधान्कुर्यात्तत्र तत्र विपश्चितः । तेऽस्य सर्वाण्यवेक्षेरन्नुणां कार्याणि कुर्वताम् ॥ ८१॥ (६२)

राजा (विविधान्) अनेक (विपिश्चतः अध्यक्षान्) मेधावी, प्रतिभा-शाली, योग्य विद्वान् अध्यक्षों को (तत्र तत्र) आवश्यकतानुसार विभिन्न विभागों में (कुर्यात्) नियुक्त करे (ते) वे विभागाध्यक्ष (अस्य) इस राजा के द्वारा नियुक्त (सर्वाणि) अन्य सब (कार्याणि कुर्वताम्) अपने अधीन कार्यं करने वाले (नृणाम्) कर्मचारी लोगों का (अवेक्षरन्) निरीक्षण किया करें।। ८१।।

"उस राज्यकार्य में विविध प्रकार के ग्रध्यक्षों को सभा नियत करे। इनका यही काम है—जितने-जितने, जिस-जिस काम के राजपुरुष होवें, नियमानुसार वर्त्तकर यथावत् काम करते हैं वा नहीं। जो यथावत् करें तो उनका सत्कार ग्रीर जो विरुद्ध करें तो उनको यथावत् दण्ड दिया करे।'' (स० प्र०१५०)

आनुशिट्य (१) कीटिल्य के श्रनुसार विमागाध्यक्ष—श्राचार्य कीटिल्य ने श्रयंशास्त्र प्र०२। ग्र०६ से ५२। ३४ तक अध्यक्षप्रचार नामक श्रधिकरण में योग्यता, शक्ति, श्रीर परीक्षानुसार अनेक विभागाध्यक्षों श्रीर उपविभागाध्यक्षों का विधान किया है। श्रध्यक्षों के पदों का विभाजन; विभाग श्रीर कार्यानुसार होना चाहिए। कौटिल्य द्वारा परिगणित कुछ श्रध्यक्ष निम्न हैं—

- १. सेनाध्यक्ष = सम्पूर्ण सेनाम्रों का निरीक्षक, २. को शध्यक्ष = खजाने का ग्रध्यक्ष, ३. ग्राकराष्यक्ष = लानों का ग्रध्यक्ष, ४. ग्रक्षपटलाष्यक्ष = ग्राय-व्यय का महा-निरीक्षक, ५. कोष्ठगाराध्यक्ष = कोठारी, ६. श्रायुधगाराध्यक्ष = युद्ध-सामग्री का ग्रध-कारी, ७. पण्याध्यक्ष = बाजार का नियन्त्रक ग्रधिकारी, ८. कृष्याध्यक्ष = वन की वस्तुग्रों का ग्रध्यक्ष, १. स्वर्णाध्यक्ष =सोने-चांदी का ग्रध्यक्ष, १०. लोहाध्यक्ष = लोहा ग्रादि धातुग्रों का ग्रम्यक्ष, ११. सीताध्यक्ष = कृषि विभाग या कर के रूप में एकत्रित धान्य का म्राध्यक्ष, १२. शुल्काध्यक्ष = चुंगी का म्राधिकारी, १३. पौतवाध्यक्ष = तोल-माप का नियन्त्रक ग्रिघकारी, १४. मानाध्यक्ष = देश-काल के मानों का नियन्त्रक, १५. सूत्राध्यक्ष = वस्त्र या सूत व्यवसाय का ग्रध्यक्ष, १६. सूनाध्यक्ष = वधस्थान का ग्रधिकारी, १७. नगराध्यक्ष = नगर का प्रमुख अधिकारी, १८. नावाध्यक्ष = नौका परिवहन का अधि-कारी, १६. गो-म्रध्यक्ष = गौ म्रादि दुधारू पशुम्रों का व्यवस्थापक म्रधिकारी, २०. म्रहवा-ध्यक्ष = ग्रश्वशाला का ग्रधिकारी, २१. हस्ति-ग्रध्यक्ष = हस्तिशाला का ग्रधिकारी, २२. रथाध्यक्ष = रथसेना का ग्रधिकारी, २३. पत्त्यध्यक्ष = पैदल सेना का ग्रधिकारी २४. मूद्राध्यक्ष = मुद्रा-व्यवस्था का ग्रधिकारी, २५. विविताध्यक्ष = चरागाह का ग्रध्यक्ष २६. लवणाध्यक्ष = टकसाल का ग्रधिकारी, २७. धर्माध्यक्ष = धर्म-निर्णायक ग्रधिकारी।
- (२) विरादिचत् का अर्य—'विपिश्चित्' 'प्रतिभाशाली मेधावी विद्वान्' को कहते हैं। निरुक्त ३। १५ में कहा है—''विपिश्चित् मेधावी-नाम।'' राजा योग्य, प्रतिभाशाली, मेधावी, विद्वानों को ही विविध विभागों में श्रष्ट्यक्ष नियुक्त करे।

राजा स्नातक विद्वानों का सत्कार करे --

ब्रावृत्तानां गुरुकुलाद्विप्राणां पूजको भवेत्। नृपाणा मक्षयो ह्योष निधिर्बाह्योऽभिधीयते ॥ ८२॥ (६३)

(नृपाणां ब्राह्मः एषः ग्रक्षयः निधिः विधीयते) सदा जो राजाओं को वेद-प्रचाररूप ग्रक्षय कोश है (गुरुकुलात् ग्रावृत्तानां पूजकः भवेत्) इसके प्रचार के लिए कोई यथावत् ब्रह्मचर्य से वेदादि शास्त्रों को पढ़कर गुरुकुल मे ग्रावे, उसका सत्कार, राजा ग्रीर सभा यथावत् करें (विप्राए।म्) तथा उनका भी जिनके पढ़ाये हुए विद्वान् होवें । इस बात के करने से राज्य में विद्या की उन्नति होकर ग्रत्यन्त उन्नति होती है ।। =२ ।। (स० प्र०१५०)

#### न तं स्तेना न चामित्रा हरन्ति न च नन्यति । तस्माद्राज्ञा निधातस्यो बाह्यारोज्यक्षयो निधिः ॥ ८३ ॥

(तम्) उस म्रक्षयिनिधि को (न स्तेनाः च न म्रिमित्राः हरन्ति) न चोर म्रौर न शमुहर सकते हैं (व) तथा (न नश्यित) न कभी नष्ट होती है (तस्मात्) इसलिए (राज्ञा) राजा को (ब्राह्मणेषु + म्रक्षयः निधिः निधातव्यः) ब्राह्मणों में स्रक्षयनिधि स्था- पित करनी चाहिए स्रथात् धन-धान्य स्रादि का दान देना चाहिए ॥ ५३॥

#### न स्कन्दते न व्ययते न विनद्दयति कहि चित्। विष्ठमग्निहोत्रेभ्यो ब्राह्मशस्य मुखे हुतम्॥ ८४॥

(ब्राह्मणस्य मुखे हुतम्) ब्राह्मणों के मुख में होमा गया पदार्थ ग्रयित् ब्राह्मणों को दिया गया दान (ग्रिम्निहोत्रेम्यः वरिष्ठम्) ग्रिम्निहोत्र करने से भी श्रेष्ठ फलदायक है, क्योंकि वह (न स्कन्दते) न तो व्यर्थ गिरता है (न व्यथते) न सूखता है (व) ग्रीर (न विनश्यति) न कभी नष्ट होता है जबिक ग्रम्मिहोत्र में दिया गया ग्राहुति रूपी दान कुछ व्यर्थ विखर जाता है, कुछ सूख जाता है ग्रीर कुछ जलकर नष्ट हो जाता है।। ५४।।

#### सममन्नाह्मणे दानं द्विगुणं न्नाह्मणनुवे। प्राथीते शतसाहस्रमनन्तं वेदपारगे॥ ५४॥

(ग्रब्राह्मणे दानं समम्) ब्राह्मण वर्ण से भिन्न व्यक्ति को दान देने में समान फल मिलता है ग्रथीत उस दान का न ग्रच्छा ग्रौर न बुरा फल मिलकर वह बराबर रहता है (ब्राह्मणब्रुवे) ब्राह्मण कहाने वाले मात्र व्यक्ति को दान देने से (द्विगुणम्) दुगुना फल (प्राधीते) पढ़ने वाले को देने से (श्रतसाहस्रम्) लाख गुणा (वेदपारगे) वेदों में पारंगत विद्वान् को दान देने से (ग्रनन्तम्) ग्रनन्त फल मिलता है ॥ ८५ ॥

## पात्रस्य हि विशेषेण श्रद्धानतयैव च। म्रत्यं वा बहुवा प्रेत्य दानस्य फलमश्नुते ॥ ५६॥

(पात्रस्य हि विशेषेण) पात्र की विशेषता से स्रयात् दान लेने वाला जैसा जैसा सुपात्र है उसके स्रनुसार (च) स्रोर (श्रद्धानतया) श्रद्धा से दान देने पर (दानस्य) दान देने का (स्रत्यं वा बहु वा) थोड़ा-बहुत तो स्रवश्य ही (प्रेत्य) परलोक में (फलम् + स्रद्रुते) फल प्राप्त होता है।। ६६॥

अन्तुर्शोत्जनः ६३ से ५६ इलोक निम्न 'श्राधारों' के अनुसार प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं—

प्रसंगिवरोध—(१) ८२ वें इलोक में राजा के द्वारा गुरुकुल से ग्राये स्नातकों

का सत्कार करने का निर्देश है, दानका नहीं। ग्रतः उसके साथ जोड़कर ब्राह्मणों को दान देने ग्रीर उसकी महिमा का वर्णन करने का प्रसंग ग्रसंगत है। (२) ब्राह्मणों को दान देने की चर्चा ७६ वें क्लोक में हो चुकी है। यदि उस सम्बन्ध में रचयिता को कुछ ग्रीर कहना ग्रमीष्ट होता, तो वे उसी क्लोक के बाद साथ ही इन बातों का वर्णन करते। किन्तु ऐसा न करके ग्रगले क्लोक से भिन्न बातों की चर्चा शुरू की है जो यह संकेत देती है कि मनु को दान के विषय में जो कहना था वह ७६ वें क्लोक में ही पूर्ण कर दिया। एक प्रसङ्क के पूर्ण होने के बाद कुछ ही ग्रन्तर पर पुनः उसे प्रारम्भ करना प्रसङ्किवरुद्ध है। इस ग्राधार पर ये क्लोक प्रक्षिप्त हैं।

- २. ग्रन्तिवरोध—(१) ८३-८४ श्लोकों में ग्रग्निहोत्र से भी बढ़कर ब्राह्मणों को दान देने की महिमा कही है। यह मान्यता मनु के विरुद्ध है, यतोहि—(क) मनु के मत में दान देने से बढ़कर ग्रग्निहोत्र है, क्योंकि उससे यह शरीर ब्रह्मप्राप्ति के योग्य बनता है [२।३ (२८)]। (ख) दान को उतना ग्रनिवायं और ग्रावश्यक नहीं माना है जितना स्थान-स्थान पर अग्निहोत्र करने को सबके लिए ग्रनिवायं ग्रौर ग्रावश्यक माना है [२।३ (२८), ४४ (६६), ८०-८१ (१०५-१०६), ८३ (१०८), १६१ (१८६), ३।६७-७६, ४।२१-२५, ५।१६६, ६।४-११ ग्रादि]। (ग) ग्रौर फिर दान तो पञ्चयज्ञों का एक भाग मात्र है, जैसे भिक्षादान ग्रादि [३।६४]। जब दान ग्रङ्ग ग्रौर पञ्चयज्ञ ग्रङ्गी हों तो स्वतः ग्रग्निहोत्र की प्रमुखता सिद्ध होती है। इस प्रकार ये श्लोक मनु की मान्यता के विरुद्ध हैं। (२) ८५-८६ श्लोकों में पात्रों का वर्णन करते हुए 'ग्रब्राह्मण' को भी दान लेने का पात्र सिद्ध किया है। यह मनु की ग्राधारभूत मान्यता के ही विरुद्ध हैं। मनु ने केवल ब्राह्मण को ही दान लेने का ग्रधिकारी घोषित किया है [१।८८,१०।७५-७६]। ग्रन्य वर्णों को केवल दान देने मात्र का ग्रादेश है। इन ग्रन्तिरोधों के ग्राधार पर ये सभी श्लोक प्रक्षिप्त हैं।
- ३. शैलीगत आधार—सभी श्लोकों की शैली स्रतिशयोक्तिपूर्ण है स्रौर ८४-८६ की स्रयुक्तियुक्त भी। क्योंकि दान का फल पात्र को देखकर नहीं, प्रिष्तु उसके उद्देश्य या उपयोग पर आधारित है। समान, द्विगुण, सहस्रगुण, स्रादि का निश्चय करना भी निराधार बात है। इस स्राधार पर भी ये मनुप्रोक्त सिद्ध नहीं होते।

युद्ध के लिए गमन तथा युद्धसम्बन्धी त्यवस्थाएँ— समोत्तमाधमै राजा त्वाहतः पालयन्त्रजाः ।

(प्रजाः पालयन् राजा) जब कभो प्रजा का पालन करने वाले राजा को (सन-उत्तम-ग्रंधमः ग्राहूतः तु) प्रपने से तुल्य, उत्तम ग्रीर छोटा संग्राम में ग्राह्वान करे तो (क्षात्रं धर्मम्+ग्रनुस्मरन्) क्षत्रियों के धर्म का स्मरण करके (संग्रामात् न निवर्तेत) संग्राम में जाने से कभी निवृत्त न हो प्रर्थात् बड़ी चतुराई के साथ उनसे युद्ध करे, जिससे प्रपनी ही विजय हो ।। ५७ ।। (स॰ प्र०१५०)

#### संग्रामेष्वनिर्वातत्वं प्रजानां चैव पालनम्। शुश्रूषा बाह्याणानां च राज्ञां श्रेयस्करं परम्।। ८८।।

(संग्रामेषु + ग्रनिवर्तित्वम्) संग्राम से न टलना (च) ग्रौर (प्रजानां पालनम्) प्रजाग्नों का पालन करना (च) तथा (ब्राह्मणानां शुश्रूषा) ब्राह्मणों की सेवा करना (राज्ञां परं श्रेयस्करम्) ये बार्ते राजा के लिए परम कल्याणकारी हैं ॥ ८८ ॥

#### अर्जुर्री टडन्य: ५५ वां श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त सिद्ध होता है-

- १. प्रसंगिबरोध यह दद वां श्लोक पूर्वापरप्रसंग को भंग कर रहा है। पूर्वापर प्रसंग संग्राम से न लौटने का वर्णन करने का है। द७ वें में संग्राम से न लौटने का कथन है, ग्रौर दह में उसका फल विणित है। दूसरे शब्दों में द७ वें में पराङ्मुख न होने का कथन है, ग्रौर दह में ग्रपराङ्मुख रहने का फलकथन है। इस प्रकार द७ वें श्लोक का दह वां ग्रथंवाद रूप है, ग्रतः ये परस्पर सम्बद्ध भी हैं। बीच के इस श्लोक ने उस सम्बद्धता को भंग कर दिया है ग्रौर राजा के परम श्रेयस्कर कर्तंव्यों का पूर्वापर प्रसंगिवरुद्ध वर्णन किया है। कोई यह कहे कि "संग्रामेषु भ्रनिवित्त्वम्" इसी प्रसंग से सम्बद्ध है, तो यह भी मान्य नहीं, क्योंकि द७ ग्रौर दह श्लोकों में इसी बात का तो वर्णन है। इस प्रकार प्रसंगिवरुद्ध होने से यह प्रक्षिप्त है।
- २. श्रन्तिवरोध इसमें राजा के श्रेयस्कर कर्मों का वर्णन करते हुए 'ब्राह्मणों की सेवा' भी राजाग्रों का एक मुख्य कर्म माना है। १। ८७; ७। १४४ इलो कों के ग्रनुसार क्षत्रिय-धर्म के ग्रनुसार प्रजाग्रों का पालन करना ही क्षत्रिय का मुख्य धर्म है, वही उसके लिए श्रेयस्कर है। ब्राह्मणों की सेवा क्षत्रिय के लिए कोई श्रतिरिक्त कर्ज़व्य नहीं है, ग्रत: यह कथन मनुसम्मत सिद्ध नहीं होता।

# म्राहवेषु मियोऽन्योन्यं जिञ्ञांसन्तो महीक्षितः।

युध्यमानाः परं शक्त्या स्वर्गे यान्त्यपराङ्मुखाः ॥ ८६ ॥ (६५)

(ग्राहवेषु) जो संग्रामों में + (ग्रन्थः + ग्रन्यं जिघांसन्तः) एक-दूसरे को हनन करने की इच्छा करते हुए (महीक्षितः) राजा लोग (परं शक्त्या ग्रपराङ्गुलाः) जितना सामर्थ्य हो बिना डरे, पीठ न दिखा (युध्यमानाः) युद्ध करते हैं, वे (स्वगं यान्ति) सुख को प्राप्त होते हैं।।

इससे विमुख कभी न हो किन्तु कभी-कभी शत्रु को जीतने के लिए उनके सामने छिप जाना उचित है। क्योंकि, जिस प्रकार से शत्रु को जीत सके वैसे काम करें। जैसे सिंह क्रोधाग्नि में सामने ग्राकर शस्त्राग्नि में शीघ्र भस्म हो जाता है, वैसे मूर्खता से नष्ट-भ्रष्ट न हो जावें ॥ ८६ ॥ (स॰ प्र० १५०)

+(मिथः) परस्पर .....

न कूटरायुर्षेर्हन्यासुघ्यमानो रखे रिपून्। न कर्शिमनीपि विग्धेनीनिज्यलिततेजनैः॥ ६०॥

(रणे रिपून युष्यमानः) युद्ध में शत्रुशों को मारते हुए राजा (कूटैः श्रायुधैः) घोला युक्त शस्त्रास्त्रों से [जैसे बाहर लकड़ी दीखती हो श्रीर श्रन्दर विषेणा लोहे श्रादि का शस्त्र छिपा हो] (किंगिभिः) कर्णी के श्राकार के बाणों से [जो श्रागे से नुकीले श्रीर मध्य से चौड़े होने के कारण शरीर में लगने के बाद निकलते नहीं] (दिग्धैः) विषबु से बाणों से (ग्रिग्निज्वलित-तेजनैः श्रिप) और जिनका फलक श्रग्नि में तप रहा हो श्रर्थात् तपते बाणों से भी (न हन्यात्) न मारे ॥ ६०॥

### अनुर्धीलनः : १० वां श्लोक प्रक्षिप्त है—

१. प्रसंगिवरुद्ध-यहाँ प्रस्तुत पूर्वापर प्रसंग 'किन-किन व्यक्तियों को परस्पर युद्ध करते समय नहीं मारना चाहिए' इससे सम्बद्ध है। किन्हीं हथियारों से न भारने का प्रसंग नहीं है। प्रतः बीच में हथियारों से न मारने का कथन पूर्वापर प्रसंग-विरुद्ध है स्रतः प्रक्षिप्त है।

युद्ध में किन को न मारे ---

न च हन्यात्स्थलारूढ़ं न क्लीबं न कृताद्भिलिम् । न मुक्तकेशं नासीनं न तवास्मीति वादिनम् ॥ ६१ ॥ (६६) न सुप्तं न विसन्नाहं न नग्नं न निरायुधम् । नायुध्यमानं पश्यन्तं न परेण समागतम् ॥ ६२ ॥ (६७) नायुध्यमानं पश्यन्तं नातं नातिपरिक्षतम् । न भीतं न परावृत्तं सतां धमंमनुस्मरन् ॥ ६३ ॥ (६८)

(न स्थल + ग्रारूढम्) युद्ध समय में, न इधर-उधर खड़े, (न क्लीबम्) न नपुंसक, (न कृत + ग्रञ्जलिम्) न हाथ जोड़ं हुए, (न मुक्तकेशम्) न जिसके शिर के बाल खुल गये हों, (न ग्रासीनम्) न बैठे हुए, (न 'तव ग्रसिन'' इति व।दिनम्) न "मैं तेरे शरण हूं" ऐसे + को, (न सुप्तम्) न सोते हुए, (न विसन्नाहम्) न मूर्छा को प्राप्त हुए, (न नग्नम्) न नग्न हुए (न निरायुधम्) न ग्रायुध से रहित, (न + ग्रयुध्यमानम्) न युद्ध न करते हुए देखने वाले को, (न परेण समागतम्) न शत्रु के साथी, (न + ग्रायुध-व्यसन-प्राप्तम्) न ग्रायुध के ग्रहार से पीड़ा को प्राप्त हुए, (न ग्रात्तम्) न दुः खी

(न + म्रातिपरिक्षतम्) न म्रत्यन्त घायल, (न भीतम्) न डरे हुए म्रीर (न परावृत्तम्) न पलायन करते हुए पुरुष को (सतां धर्मम् + म्रजुस्मरन्) सत्पुरुषों के धर्म का स्मरण करते हुए (हन्यात्) योद्धा लोग कभी मारे।। + (वादिनम्) कहते हुए—

"किन्तु उनको पकड़के, जो अच्छे हों उन्हें बन्दीगृह में रखदे श्रीर भोजन आच्छादन यथावत् देवे। श्रीर जो घायल हुए हों उनको श्रोषघ श्रादि विधिपूर्वक करे। न उनको चिढ़ावे, न दुःख देवे, जो उनके योग्य काम हो करावे। विशेष इस पर घ्यान रखे कि स्त्री, वालक, वृद्ध श्रीर आतुर तथा शोक युक्त पुरुषों पर शस्त्र कभी न चलावे। उनमें लड़कों को अपने सन्तानवत् पाले श्रीर स्त्रियों को भी पाले, उनको अपनी बहन श्रीर कन्या के समान समभे कभी विषयासिक्त की दिष्ट से भी न देखे। जब राज्य अच्छे प्रकार जम जाये श्रीर जिनसे पुनः-पुनः युद्ध करने की शंका न हो उनको सत्कारपूर्वक छोड़कर अपने-अपने घर वा देश को भेजदेवे। श्रीर जिनसे भविष्यत् काल में विघ्न होना संभव हो उनको सदा कारागार में रखे। ६१,६२,६३॥ (स० प्र०१५०)

युद्ध से पलायन करने वाला अपराधी होता है -

यस्तु भीतः परावृत्तः संप्रामे हन्यते परे:। भर्तुर्यद् दुष्कृतं किचित्तत्सर्वे प्रतिपद्यते॥ ६४॥ (६६)

(यः तु) भीर जो (संप्रामे) युद्धक्षेत्र में (परावृत्तः) पीठ दिखाकर भाग जाये, ग्रथवा (भीतः परंः हन्यते) डरकर भागता हुम्रा शत्रुम्भों के द्वारा मारा जाये, उसे (भर्त्तुः) राजा की ग्रोर से प्राप्त हाने वाला (यत् किचित् दुष्कृतम्) जो भो कुछ दण्ड, ग्रपराधीभाव व बुराई है (तत् सर्वं प्रतिपद्यते) उस सब का पात्र बनकर वह दण्डनीय होता है ग्रथांत् राजा के मन से उसकी श्रेष्ठता का प्रभाव समाप्त हो जाता है [६५] ग्रौर राजा उसकी मुख-मुविधा को छीनकर दण्ड देता है।। ६४।।%

"ग्रीर जो पलायन ग्रर्थात् भागे ग्रीर डराहुग्रा भृत्य शत्रुग्रों द्वारा गारा जाये वह उस स्वामी के ग्राराध का प्राप्त हाकर दण्डनीय होवे।" (स० प्र०१५०)

अस्तु स्रीट्यन्द्रः 'दुष्कृत' श्रादि पाप के पर्यायवाची शब्दों का श्रयं समभने के लिए द्रष्टब्य ८।३१६ पर अनुशीलन ।

श्र [प्रचलित प्रयं] — युद्ध में डरकर विमुख जो योद्धा शत्रुओं से मारा जाता है; वह स्वामी का जो कुछ पाप है, उसे प्राप्त करता है।। ६४।।

# यच्चास्य सुकृतं किचिदमुत्रार्थमुपाजितम्। भर्ता तत्सर्वमादत्ते परावृत्तहतस्य तु ॥ ६४ ॥ (७०)

(च) श्रीर (यत् किंचित् ग्रस्य सुकृतम्) जो उसकी प्रतिष्ठा है (ग्रमुत्रार्थम् + उपाजितम्) जिससे इस लोक श्रीर परलोक में सुख होने वाला था [६६, ६७ ग्रादि] (तत् सर्वं भर्ता ग्रादत्ते) उसको उसका स्वामी ल लेता है (परावृत्तहतस्य तु) जो भागा हुग्रा मारा जाये उसको कुछ भी सुख नहीं होता, उसका पुण्यफल नष्ट हो जाता श्रीर उस प्रतिष्ठा को वह प्राप्त होता है जिसने धर्म से यथावत् युद्ध किया हो ।। ६४ ।। (स॰ प्र० १४०)

(40 30 880)

रथाइवं हस्तिनं छत्रं घनं घान्यं पश्चित्स्त्रयः। सर्वेद्रव्याणि कुप्यं च यो यज्जयित तस्य तत्।। ६६ ॥ (७१)

इस व्यवस्था को कभी न तोड़े कि (यः यत्) लड़ाई में जिस-जिस भ्रमात्य वा श्रघ्यक्ष ने (रथ + भ्रश्वं हस्तिनं छत्रं धनं धान्यं पश्नून् स्त्रियः) रथ, घोड़े, हाथी, छत्र, धन, धान्य, गाय ग्रादि पशु ग्रीर स्त्रियां (च) तथा (सर्वद्रव्याणि) ग्रन्य प्रकार के सब द्रव्य (कुप्यम्) ग्रीर घो, तेल ग्रादि के कुप्पे (जयति) जीते हों (तत् तस्य) वही उस-उस का ग्रहण करे।। ६६॥ (स० प्र०१५०)

जीते हुए धन से राजा को 'उदार' देना-

राज्ञश्च वद्युरुद्धारमित्येषा वैदिकी श्रुतिः। राज्ञा च सर्वयोधेम्यो दात्व्यमपृथग्जितम्॥ ६७॥ (७२)

(च) परन्तु सेनास्य जन भी उन जीते हुए पदार्थों में से (उद्धारं राज्ञः दद्युः) सोलहवां भाग राजा को देवें (च) ग्रीर (राज्ञा) राजा भी (सर्वयोधेम्यः) सेनास्थ यौद्धाग्रों को (ग्र2्थक्जितम्) उस घन में जो सब ने मिलकर जीता हो (दातब्यम्) सोलहवां भाग देवे।।

"श्रीर जो कोई युद्ध में मर गया हो उसकी स्त्री श्रीर सन्तान को उसका भाग देवे श्रीर उसकी स्त्री तथा ग्रसमध लड़कों का यथावत पालन करे। जब उसके लड़के समर्थ हो जावें तब उनको यथायोग्य श्रिषकार देवे। जो कोई श्रपने राज्य की वृद्धि, प्रतिष्ठा, विजय श्रीर श्रानन्दवृद्धि की इच्छा रखता हो, वह इस मर्यादा का उल्लंघन कभी न करें"।। १७॥

(स॰ प्र० १५०)

### ्षोऽनुपस्कृतः प्रोक्तो योघधर्मः सनातनः। अस्माद्धर्मान्न च्यवेत क्षत्रियो घ्नन् रणे रिपून् ॥ ६८ ॥ (७३)

(एषः) यह [८७-६७] (म्रनुपस्कृतः) म्रनिन्दित (सनातनः) सर्वदा मान्य (योधधर्मः प्रोक्तः) योद्धाम्रों का धर्म कहा, (क्षत्रियः) क्षत्रिय व्यक्ति (रणे रिपून ध्नन्) युद्ध में शत्रुम्भों को मारते हुए (म्रस्मात् धर्मात् न च्यवेत) इस धर्म से विचलित न होवे ॥ ६८॥

राजा द्वारा चिन्तनीय बार्ते---

अलब्धं चैव लिप्सेत लब्धं रक्षेत्प्रयत्नतः। रक्षितं वर्धयेञ्चैव वृद्धं पात्रेषु निःक्षिपेत्।। ६६ ॥ (७४)

राजा और राजसभा (ग्रलब्धं च + एव लिप्सेत) ग्रलब्ध की प्राप्ति की इच्छा (लब्धं प्रयत्नतः रक्षेत्) प्राप्त की प्रयत्न से रक्षा करे (रक्षितं वर्धयेत्) रक्षित को बढ़ावें (च) ग्रीर (वृद्धं पात्रेषु निःक्षिपेत्) बढ़े हुए धन को वेदविद्या, धर्म का प्रचार, विद्यार्थी, वेदमार्गोपदेशक तथा ग्रसमर्थं ग्रनाथों के पालन में लगावे ॥ ६६ ॥ (म० प्र०१५२)

#### एतच्चतुर्विषं विद्यात्पुरुषार्थप्रयोजनम् । ग्रस्य नित्यमनुष्ठानं सम्यक्कुर्यादतन्द्रितः ॥ १०० ॥ (७४)

(एतत् चतुर्विधम्) यह चार प्रकार का (पुरुषार्थप्रयोजनम्) राज्य के लिए पुरुषार्थं करने का उद्देश्य (विद्यात्) समभना चाहिए, राजा (श्रत-न्द्रितः) स्रालस्य रहित होकर (स्रस्य नित्यं सम्यक् स्रनुष्ठानं कुर्यात्) इस उद्देश्य का सर्वव पालन करता रहे।। १००।।

"इस चार प्रकार के पुरुषार्थ के प्रयोजन को जाने, म्रालस्य छोडकर इसका भलीभांति नित्य मृतुष्ठान करे।" (स॰ प्र० १४४)

अलब्धिमिच्छेद्दण्डेन लब्धं रक्षेदवेक्षया। रिक्षतं वर्धयेद् वृद्धचा वृद्धं पात्रेषु निःक्षिपेत् ॥ १०१ ॥ (७६)

(दण्डेन अलब्धम् + इच्छेत्) दण्ड से अप्राप्त की प्राप्ति की इच्छा (अवेक्षया) नित्य देखने से (लब्धं रक्षेत्) प्राप्त की रक्षा (रक्षित वृद्धचा वर्धयेत्) रक्षित की वृद्धि अर्थात् ब्याजादि से बढ़ावे (वृद्धम्) और बढ़े हुए धन को पूर्वोक्त [६६] मार्ग में नित्य व्यय करे % ॥ १०१ ॥

(स० प्र० १५२)

🕸 ग्रर्थात् (पात्रेषु निःक्षिपेत्) सुपात्रों एवं योग्य कर्मों में व्यय करे।

"राजाधिराज पुरुष ग्रलब्ध राज्य की प्राप्ति की इच्छा दण्ड से, ग्रीर प्राप्त राज्य की रक्षा देखभाल करके, रक्षित राज्य ग्रीर धन को व्यापार ग्रीर व्याज से वढ़ा ग्रीर सुपात्रों के द्वारा सत्यविद्या ग्रीर सत्यधर्म के प्रचार ग्रादि उत्तम व्यवहारों में बढ़े हुए धन ग्रादि पदार्थों का व्यय करके सबकी उन्नति सदा किया करें।। (सं० वि० १५५)

नित्यमुद्यतदण्डः स्यान्नित्यं विवृतपौरुषः । नित्यं संवृतसंवायों नित्यं छिद्रानुसायंरेः ॥ १०२ ॥ (७७)

राजा (नित्यम् + उद्यतदण्डः स्यात्) सदैव न्यायानुसार दण्ड का प्रयोग करने में तत्पर रहे, (नित्यं विवृतपौरुषः) सदैव पराक्रम दिखलाने के लिए तैयार रहे, (नित्यं सवृतसंवार्यः) सदैव राज्य के गोपनीय कार्यों को गुप्त रखे, (नित्यम ग्ररेः छिद्रानुसारी) सदैव शत्रु के छिद्रों = किमयों को खोजता रहे ग्रीर उन त्रुटियों को पाकर ग्रवसर भिलते ही ग्रपने हित को चतुराई से पूर्ण कर ने ।। १०२।।

अप्रसुर्धी त्उनः 'छिद्र' शब्द की ब्युत्पत्ति एवं स्रथं ७।१०५ के स्रतु-शीलन में द्रष्टव्य है।

> नित्यमुद्यतदण्डस्य कृत्स्नमुद्धिजते जगत्। तस्मात्सर्वाणि मूतानि दण्डेनैव प्रसाधयेत्।। १०३॥ (७८)

(नित्यम् + उद्यतदण्डस्य) जिस राजा के राज्य में सर्वदा दण्ड के प्रयोग का निश्चय रहता है तो उससे (कृत्स्न जगत् उद्विजते) सारा जगत् भयभीत रहता है (तस्मात्) इसीलिए (सर्वाणि भूतानि) सब प्राणियों को (दण्डेनैव प्रसाधयेत्) दण्ड से साधे प्रर्थात् दण्ड के भय से प्रनुशासन में रखे।। १०३।।

म्राययेव वर्तेत न कथंचन मायया। बुद्ध्येतारिप्रयुक्तां च मायां नित्यं स्वसंवृतः ॥ १०४ ॥ (७६)

(कथंचन) कदापि (मायया न वर्तेत) किसी के साथ छल से न वर्ते (ग्रमायया + एव) किन्तु निष्कपट होकर सबसे बर्ताव रखे (च) श्रीर (नित्यं स्वसंवृतः) नित्यप्रति ग्रपनी रक्षा करके (ग्रिरिप्रयुक्तां मायां बुघ्येत) शत्रु के किये हुए छल को जानके निवृत्त करे।। १०४।। (स० प्र० १५२)

नास्य छिद्रं परो विद्याद्विद्याच्छिद्रं परस्य तु । गूहेत्कूमं इवाङ्गानि रक्षेद्वियसात्मनः ॥ १०५ ॥ (८०)

(परः ग्रस्य खिद्रं न विद्यात्) कोई शत्रु ग्रपने खिद्र ग्रथीत् निबंलता को न जान सके (तु) ग्रीर (परस्य खिद्रं विद्यात्) स्वयं शत्रु के खिद्रों को जानता रहे (क्र्मं + इव । ग्रङ्गानि) जैसे कछुग्रा ग्रपने ग्रंगों को गुप्त रखता है वैसे (म्रात्मनः विवरं गूहेत् रक्षेत्) शत्रु के प्रवेश करने के छिद्र को गुप्त रखे ।। १०५ ।। (स० प्र०१५२)

ध्यन्तु र्रोडेट्डन्तः (१) खिद्र का मर्थ—त्रुटि, कमजोरी, निर्वलता आदि ऐसी कमी जिससे शत्रु लाभ उठाकर स्वयं को हानि पहुँचा सके। 'खिनित्त यत् तत् खिद्रम् = यूनस्वम्'। 'खिषिर् द्वैषीकरणे' धातु से 'स्फायित क्लिं '''(उणादि २.१३) सूत्र से रक् प्रत्यय के योग से खिद्र शब्द सिद्ध होता है।

(२) कौटिल्य द्वारा उद्धत श्लोक—मनुका यह श्लोक कौटिल्य ने अपने अर्थशास्त्र प्रक० १०। ग्र० १४ में सामान्य पाठभेद के साथ उद्धृत किया है।

## बकविचन्तयेदथिन्सहवच्च पराक्रमेत्। वृकवच्चावलुम्पेत शशवच्च विनिष्पतेत्।। १०६ ॥ (८१)

(बकवत् स्रर्थान् चिन्तयेत्) जैसे बगुला घ्यानावस्थित होकर मच्छी के पकड़ने को ताकता है वैसे स्रर्थसंग्रह का विचार किया करे, द्रव्यादि पदार्थ ग्रीर बल की वृद्धि कर शत्रु को जीतने के लिए (सिहवत् पराक्रमेत्) सिंह के समान पराक्रम करे (वृकवत् ग्रवलुम्पेत) चीते के समान छिपकर शत्रु मों को पकड़े (च) ग्रीर समीप में ग्राये बलवान् शत्रु मों से (शशवत् विनिष्पतेत्) सुस्से [= खरगोश] के समान दूर भाग जाये ग्रीर पश्चात् उनको छल से पकड़े ॥ १०६॥ (स० प्र० १५२)

एवं विजयमानस्य येऽस्य स्युः परिपन्थिनः । तानानयेद्वशं सर्वान्सामादिभिष्ठपक्रमैः ॥ ॥ १०७॥ (८२)

(एवं विजयमानस्य) इस प्रकार विजय करने वाले सभापित के राज्य में (ये परिपन्थिन: स्युः) जो परिपंथी म्रर्थात् डाकू-लुटेरे हों (तान्) उनको (साम+म्रादिभिः) साम=मिला देना, दाम=कुछ देकर, भेद=तोड़-फोड़ करके ৠ (वशम् म्रानयेत्) वश में करे ।। १०७ ।। (स० प्र०१४३)

(उपक्रमैं:) इन उपायों से·······

अद्भृत्यीत्जन्यः परिपन्यिन् का व्याकरण्— 'परिपन्यिन्,' शब्द 'छन्दिस परिपन्थिपरिएगै पर्यवस्थातिर' (ग्र० ४।२।६६) सूत्र के ग्रनुसार वेद में निपातन रूप है। पाणिनि के ग्रनुसार वेद में ही निपातन है किन्तु साथ-साथ संस्कृत-साहित्य में भी यह प्रयोग इसी रूप में प्रचलित है। इसके 'शत्रु', 'चोर', 'ढाकू', 'लुटेरा', 'कार्यों में रुकावट डालने वाला' ग्रादि ग्रथं हैं।

१०७, ११० क्लोकों में उक्त 'परिपंथी' शब्द का व्यापक मर्थ है। इससे उन डाकू, चोर, लुटेरों का भी ग्रहण है जो प्रजाम्रों के म्रतिरिक्त, राज्य के विकास में रोड़ा म्रटका कर बाघा डालने वाले, विरोध करके म्रराजकता फैलाने वाले म्रौर राज्यापहरण के लिए षड्यन्त्र करके शत्रु की सहायता करने वाले व्यक्ति होते हैं। ऐसे व्यक्ति को राजः कठोरता से वश में करे।

# यदि ते तु न तिष्ठेयुरुपायैः प्रथमेस्त्रिभिः । दण्डेनेव प्रसह्य तांद्रछनकैवंशमानयेत् ॥ १०८ ॥ (८३)

(यदि) यदि (ते) वे शत्रु डाक्, चार पदि (प्रथमैः त्रिभिः उपायैः न तिष्ठेयुः तु) पूर्वोक्त साम, दाम, भेद इन तोन उपायों से शान्त न हों या वश में न ग्रायें तो राजा (एतान्) इन्हें (दण्डेन + एव) दण्ड के द्वारा ही (प्रसह्य) बलपूर्वक (शनकैः वशम् + ग्रानयेत्) सावधानीपूर्वक वश में लाये।। १०८।।

"ग्रौर जो इनसे वश में न हों तो ग्रतिकठित दण्ड से वश में करे।" (स॰ प्र०१५३)

#### सामादीनामुपायानां चतुर्गामपि पण्डिताः । सामदण्डौ प्रशंसन्ति नित्यं राष्ट्रामिवृद्धये ॥ १०६ ॥

(पण्डिताः) पण्डित लोग (साम + आदीनां चतुर्णाम् + ग्रपि उपायानाम्) साम ग्रादि [साम, दाम, भेद, दण्ड] चारों उपायों में (नित्यं राष्ट्र-ग्रभिवृद्धये) राष्ट्र की सतत-वृद्धि के लिए (साम-दण्डौ प्रशंसन्ति) साम ग्रौर दण्ड की ही प्रशंस। करते हैं ॥ १०६॥

#### आनु धीटाना : १०६ वां श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है-

- १. प्रसंगिवरोध यह क्लोक पूर्वापर प्रसंगिवरुद्ध है। पूर्व के १०७-१०६ क्लोकों में श्रीर पश्चात् के ११० वें क्लोक में 'परिपिन्यियों को वहा में करने श्रीर उन्हें विनष्ट कर देने की चर्चा है। इस प्रकार ११० वां क्लोक वाक्यक्रम की दृष्टि से १०६ वें से सम्बद्ध है। बीच में इस क्लोक ने उस सम्बद्धता को भक्क कर दिया है श्रीर साम-दण्ड की प्रशंसा का पूर्वापर प्रसंगिवरुद्ध वर्णन किया है। श्रतः प्रसंगिवरुद्ध होने से यह प्रक्षिप्त है।
- २. श्रन्तिवरोध इस क्लोक में साम श्रादि चार उपायों में केवल साम श्रीर दण्ड को ही प्रशंसनीय माना है। यह मान्यता मनुविरुद्ध है। क्योंकि मनु तो साम, दाम, दण्ड, भेद, चारों उपायों को प्रयोग करने योग्य मानकर उनका विधान करते हैं। जब विधान किया है तो वे मनु के मत में प्रशंसनीय भी हैं [७। ५६, १५६, १६०, १६१, १६४, १६७, १६८]। ठीक इससे पूर्व के १०७ वें क्लोक में पहले साम, दाम, भेद इन तीन उपायों का विधान है। इस अन्तिवरोध के श्राधार पर भी यह क्लोक प्रक्षिप्त है।

#### यथोद्धरति निर्दाता कक्षं धान्यं च रक्षति। तथा रक्षेन्नृपो राष्ट्रं हन्याच्च परिपन्थिनः॥ १९०॥ (८४)

(यथा) जैसे (निर्दाता) धान्य का निकालने वाला (शक्षम उद्धरित धान्यं च रक्षति) छिलकों को ग्रलग कर धान्य की रक्षा करता ग्रर्थात् टूटने नहीं देता है (तथा) वैसे (नृपः) राजा (परिपन्थिनः हन्यात्) डाकू-चोरों को मारे (च) ग्रीर (राष्ट्रं रक्षेत्) राज्य की रक्षा करे।। ११०।। (स० प्र०१४३)

राजा प्रजा का शांष्या न होने दे-

मोहाद्वाजा स्वराष्ट्रं यः कर्षयत्यनवेक्षया। सोऽचिराद् भ्रश्यते राज्याज्जीविताच्च सबान्धवः॥१११॥(८४)

(यः राजा) जो राजा (मोहात् अनवेक्षया) मोह से, अविचार सें (स्वराष्ट्रं कर्षयति) अपने राज्य को दुर्बल करता है (सः) वह (राज्यात्) राज्य से (च) और (सबान्धवः जीवितात्) बन्धुसहित जीने से पूर्व हो (अचिरात्) शीझ (अव्यते) नष्ट-भ्रब्ट हो जाता है।। १११।। (स॰ प्र०१५३)

प्रजा के शोषएा से हानि-

शरीरकर्षणात्प्राणाः क्षीयन्ते प्राणिनां यथा। तथा राज्ञामित प्राणाः क्षीयन्ते राष्ट्रकर्षणात् ॥ ११२ ॥ (८६)

(यथा) जैसे (प्राणिनां प्राणाः) प्राणियों के प्राण (शरीरकर्षणात् क्षीयन्ते) शरीरों को कृशित करने से क्षीण हो जाते हैं (तथा) वैसे ही (राष्ट्रकर्षणात्) प्रजाग्नों को दुवंल करने से (राज्ञाम् +ग्रपि प्राणाः) राजाग्नों के प्राण ग्रर्थात् बलादि बन्धुसहित (क्षीयन्ते) नष्ट हो जाते हैं।। ११२।। (स० प्र०१४३)

अप्रसुट्यी ट्या शब्दुकर्षण से प्रमिप्राय—क्लोक १११-११२ में राष्ट्र-कर्षण से ग्रिभिप्राय यह है कि डाकू-लुटेरों द्वारा या स्वयं राजा द्वारा, श्रन्य प्रजाजनीं, ग्रथवा राजपुरुषों द्वारा किसी भी प्रकार से प्रजा का शोयण-उत्वीड़न होना। जिस प्रजा में शोषण-उत्वीड़न बढ़ जाता है, उस राजा का राज्य रूपी शरीर भी नष्ट हो जाता है। राष्ट्र के नियन्त्रण के उपाय—

> राष्ट्रस्य सङ्ग्रहे नित्यं विधानिमदमाचरेत्। सुसंगृहीतराष्ट्रो हि पाथिवः सुखमेघते॥ ११३॥ (८७)

इसलिए राजा (राष्ट्रस्य संग्रहे) राष्ट्रकी सुव्यवस्था, नियन्त्रण एवं प्रभिनृद्धि के लिए (नित्यम्) सदैव (इदं विधानम् प्राचरेत्) इस निम्न विणित व्यवस्था [११४-१४४] को लागू करे (हि) क्योंकि (सुसंगृहीत-राष्ट्रः पार्थिवः) सुरक्षित, नियन्त्रित तथा सुव्यवस्थित राष्ट्र वाला राजा ही (सुखम् + एधते) सुखपूर्वक रहते हुए बढ़ता है--उन्नित करता है।। ११३।।

"इसलिए राजा श्रीर राजसभा राजकार्य की सिद्धि के लिए ऐसा प्रयत्न करें कि जिससे राजकार्य यथावत् सिद्ध हो। जो राजा राज्य पालन में सब प्रकार तत्पर रहता है उसको सदा सुख बढ़ता है।"
(स० प्र०१४३)

नियन्त्रण केन्द्रों श्रीर राजकाय लियों का निर्माण-

ह्योस्त्रयाणां पञ्चानां मध्ये गुल्ममधिष्ठितम् । तथा ग्रामञतानां च कुर्याद्राष्ट्रस्य संग्रहम् ॥ ११४॥ (८८)

इसलिए (द्वयोः त्रयाणां पञ्चानां मध्ये) दो, तोन ग्रौर पांच गांवों के बीच में (गुल्मम्+ग्रधिष्ठितम्) एक-एक नियन्त्रण केन्द्र या उन्नत राजकार्यालय बनाये (तथा ग्रामशतानाम्) इसी प्रकार सौ गांव तक कार्यान्यों का निर्माण करे [जैसा कि ७।११५-११७ में वर्णन है, उसके ग्रनुसार] (च) ग्रौर इस व्यवस्था के ग्रनुसार (राष्ट्रस्य संग्रहं कुर्यात्) राष्ट्र को सुव्यवस्थित, सुरक्षित एवं वशीभूत रखे॥ ११४॥

"इसलिए दो, तीन, पांच श्रीर सो गांव के बीच में एक राज-स्थान रखके जिसमें यथायोग्य भृत्य श्रीर कामदार श्रादि राजपुरुषों को रखकर सब राज्यों के कार्यों को पूर्ण करे।" (स॰ प्र॰ १५३)

ग्रवर ग्रधिकारियों ग्रादि की नियुक्ति--

ग्रामस्याधिपति कुर्यादृशग्रामर्गत तथा। विशतीशं शतेशं च सहस्रपतिमेव च।। ११४॥ (८६)

(ग्रामस्य + ग्रधिपति कुर्यात्) एक-एक ग्राम में एक-एक प्रधान पुरुष को रखे (तथा दशग्रामपतिम्) उन्हीं दश के ऊपर दूसरा (विशति + ईशम्) उन्हीं वीस ग्रामों के ऊपर तोसरा (शत + ईशम्) उन्हीं सौ ग्रामों के ऊपर चौथा (च) ग्रोर (सहस्रपतिम् + एव) उन्हीं सहस्र ग्रामों के ऊपर पांच नां पुरुष रखे।

श्रयीत् जैसे श्राजकल एक ग्राम में एक पटवारी, उन्हीं दशग्रामों में एक थाना ग्रीर दो थानों पर एक बड़ा थाना श्रीर उन पांच थानों पर एक तहसील ग्रीर दस तहसीलों पर एक जिला नियत किया है''।। ११५।।
(स॰ प्र॰ १५३)

#### ग्रामदोषान्तमुत्पन्नान्ग्रामिकः शनकैः स्वयम् । शंसेद् ग्रामदशेशायं दशेशो विश्वतीशिने ॥ ११६॥ (६०)

इसी प्रकार प्रबंध करे और याजा देवे कि (ग्रामिकः) वह एक-एक ग्रामों के पित (ग्रामदोषान् समुत्पन्नान्) ग्रामों में नित्पप्रति जो-जो दोप उत्पन्न हों उन-उनको (शनकै: स्वयम्) गुप्तता से (ग्रामदशेगाय) दगग्राम के पित को (शंसेत्) विदित कर दे, श्रौर (दशेशः) वह दश ग्रामाधिपित उसो प्रकार (विशिति + ईशिने) बीस ग्राम के स्वामी को दशग्रामों का वर्तनान [ की स्थिति ] नित्यप्रति जनादेवे ।। ११६ ।। (प० प्र०१४३)

## विश्वतीशस्तु तत्सर्वे शतेशाय निवेदयत्। शंसेद् ग्रामशतेशस्तु सहस्रपतये स्वयम्॥११७॥ (६१)

(तु) ग्रोर (विश्वतीशः) बोस ग्रामों का ग्रिधिपति (तत् सर्वम्) बीस ग्रामों के वर्तमान को [= बीस ग्रामों की स्थिति को ] (श्वेशाय निवेदयैत्) शतग्रामाधिपति को नित्यप्रति निवेदन करे (श्वेशः तु) वैसे सौ-सौ ग्रामों के पति (स्वयम्) ग्राप (महस्राधिपति, ग्रर्थात् हजार ग्रामों के स्वामी को (शंसेत्) सौ-सौ ग्रामों के वर्तमान को प्रतिदिन जनाया करें।। ११७॥ (स० प्र०१५३)

## अनुशीलनः

#### राज्यसंरक्षण के लिए मनुत्रोक्त नियन्त्रणकेन्द्र-कार्यालय-व्यवस्था-तालिका

| १—केन्द्रीय कार्यालय राजघानी स्रर्थात् राज। | ा का किला (७।६६-७६) |
|---------------------------------------------|---------------------|
| २—प्रत्येक नगर में एक सचिवालय               | (૭ા१૨૧)             |
| ३—सौ गांवों पर मुख्य कार्यालय               | (७।११४-११७)         |
| ४ – वीस गांवों पर कार्यालय                  | ( ,, ,, )           |
| ५—दश गांवों पर कार्यालय                     | ( ,, ,, )           |
| ६—पांच गांवों पर कार्यालय                   | ( ,, ,, )           |

#### ७-दो गांवों पर फिर एक कार्यालय

( ,,, ,)

[ग्रपने से ऊपर-ऊपर के कार्यालयों को प्रतिदिन की गतिविधयों से सूचित करें, (७। ११५-११७)]

> यानि राजप्रदेयानि प्रत्यहं ग्रामवासिमिः। अन्नपानेन्घनादीनि ग्रामिकस्तान्यवाप्नुयात्।। ११८।।

(ग्रामवासिभिः) ग्रामवासियों द्वारा (प्रत्यहम्) प्रतिदिन (यानि अग्न + पान + इन्धन + ग्रादीनि राजप्रदेयानि) जो-जो ग्रन्न, पेयवस्तु, ईन्धन ग्रादि राजा को देय पदार्थ हैं (तानि) उन्हें (ग्रामिकः ग्रवाप्नुयात्) गाँव का ग्रध्यक्ष ग्रहण कर ले॥ ११८॥

#### दशी कुलं तु भुञ्जीत विशी पञ्च कुलानि च । ग्रामं ग्रामशताध्यक्षः सहस्राधिपतिः पूरम् ॥ ११६ ॥

(दशी) दश ग्रामों का ग्रिघिपति (कुल मुञ्जीत) एक 'कुल' की भूमि का ग्रपने लिए उपयोग करे (च) ग्रीर (विशी) बीस गांव का स्वामी (पञ्चकुलानि) पांच 'कुलों' की भूमि को (ग्रामशताध्यक्षः ग्रामम्) सौ ग्रामों का स्वामी एक 'गांव' को (सहस्राधिपतिः पुरम्) हजार गांवों का स्वामी एक 'नगर' को ग्रपने लिए उपयोग करें॥ ११६॥

अद्भाविति स्मृति में दी नयी परिभाषा के अनुसार छह बैलों द्वारा एक साथ चलाये जाने वाले हल को 'मध्यम हल' कहा जाता है। ऐसे दो हलों अर्थात् बाहर बैलों द्वारा जोती जाने वाली भूमि को एक 'कुल' कहा जाता है।

११८-११६ श्लोक निम्न 'श्राधारों' के अनुसार प्रक्षिप्त हैं-

१. प्रसंगविरोध — ये दोनों क्लोक पूर्वापर प्रसंगविरुद्ध हैं। पूर्वापर क्लोकों का प्रसंग राज्यव्यवस्था के लिए अध्यक्षों की नियुक्ति और उनकी कार्य करने की प्रणाली का है। ११७ वें में 'सहस्रपित' तक की कार्यविधि का उल्लेख है, फिर ''तेषां ग्राम्यािस कार्यिक'' पर्वे के कि

सम्बद्ध ह । इन दोना क्लोकों ने उस सम्बद्धता श्रौर पूर्वापर प्रसंग को भंगकर दिया है । श्रौर इनमें कुछ श्रध्यक्षों की श्राजीविका का पूर्वापर-प्रसंग के विरुद्ध वर्णन है, अतः ये प्रक्षिपा हैं।

२. अन्तर्विरोष—(१) मनुने प्रजाधों से केवल राजा को ही कर लेने का विधान किया है [७ । १२७–१३०]। इन क्लोकों में कुछ ग्रष्टियक्षों द्वारा ग्रपने लिए पदार्थों के लेने का विधान उक्त ब्यवस्था के विरुद्ध है (२) ७ । १२५ में राज्य में नियुक्त पुरुषों की जीविका निश्चित करने का विधान है, यह व्यवस्था उसके विरुद्ध है। (३) इस प्रकार की यह व्यवस्था मनुसम्मत नहीं लगती। क्योंकि इन श्लोकों में केवल कुछ ग्रध्यक्षों के लिए ही ग्राजीविका दर्शायी है, ग्रन्य ग्रमात्य ग्रादि की जीविकाग्रों का वर्णन नहीं दिखाया। यह ग्रपूर्णता भी इसे मनुभिन्न सिद्ध करती है। मनु ने तो सभी राजपुरुषों के लिए वेतन देने की एक व्यवस्था दर्शा दी है [७। १२५], जो सभी पर पूर्णं रूप से लागू होती है। इन अन्तर्विरोधों के ग्राधार पर भी ये मौलिक सिद्ध नहीं होते।

तेषां ग्राम्यारिए कार्याणि पृथक्कार्याणि चैव हि । राज्ञोंऽन्यः सचिवः स्निग्धस्तानि पश्येवतन्द्रितः ॥ १२० ॥(६२)

(तेषाम) उन पूर्वोक्त भ्रष्टयक्षों [११६-११७] के (ग्राम्याणि कार्याणि) गांवों से सम्बद्ध राजकार्यों को (च) भ्रौर (पृथक् कार्याणि एव हि) भ्रन्य भिन्न-भिन्न कार्यों को भी (राज्ञ: + भ्रन्य: स्निग्ध: सचिवः) राजा का एक विश्वासपात्र प्रमुख मन्त्री [७। ५४] (ग्रतन्द्रितः) भ्रालस्यरहित होकर (पश्येत्) देखे ॥ १२०॥

"ग्रीर एक-एक, दश दश सहस्र ग्रामों पर दो सभापित वैसे करें जिनमें एक राजसभा में ग्रीर दूसरा ग्रध्यक्ष ग्रालस्य छोड़कर सब न्याया-धीश राजपुरुषों के कामों को सदा घूमकर देखते रहें"। (स० प्र०१५३)

आनु शिल्डन : मनु ने विभिन्न श्लोकों में समुचित राज्य-संचालन के लिए तीन सभाग्रों की संरचना का तथा उनमें काम करने वाले प्रधिकारियों का कथन किया है। सुगमता के लिए उन्हें एक त्र स्थान पर प्रिग्रम तालिका के रूप में दिखाया जा रहा है। ग्राजकल भी भारत में इसी प्रणाली का अनुसरण किया जा रहा है। ग्राजकल के कल इतना ही है कि उन्हें सभा न कहकर 'पालिका' कहा जाता है। ग्राजकल तीन पालिकाएं राज्यसम्बन्धी व्यवस्थाग्रों को निपटाती हैं,

# ंश्रि का हा का प्राप्त बनाने वाली परिषद्),

- (२) कार्यपालिका (विधानों एवं नियमों को क्रियात्मक रूप देने वाले ग्रिध-कारी/कर्मचारियों का वर्ग),
- (३) न्यायपालिका (न्याय करने वाले घ्रष्टिकारी गण)। तालिका इस प्रकार है

मनुप्रोक्त राज्यसंचालन के लिए सभा/मन्त्री/ग्रधिकारी/कर्मचारी-प्रणाली (तालिका)

बह्मसभा या न्यायसभा

[राज्य संचालन का कार्यं, नीति निर्धारण] १. ७-⊏ प्रमुख मन्त्री, प्रावश्यकतानुसार क्राधिक भो। (७। ५४-५७, ६९-६**१)** 

राजसमा

**€** 

# १२। १०८, ११०, ११२, जिसमें दश ग्रीर कम से कम तीन विद्वान् होते हैं] [ धर्म का निरचय, धर्मसंशय में निर्णय देना क-दश सदस्यों की परिषद् व उसके सदस्य धर्मनिजंय समा या विधानगरिषद् १. ऋक्विद्या का ज्ञाता २. यजुर्विद्या का ज्ञाता राजा [मुस्य राजसभाष्यक्ष, कोई भी विद्वान्,जितेन्द्रियक्षत्रिय ७। २—७]

कारण-ग्रकारण का ज्ञाता ३. सामविद्या का ज्ञाता न्याय करने का कार्यं ट। १, ११-१. राजा या राजा का मधिक्रत विद्यान् ३. मुकद्मोंके मनुसार उस-उस विषय के सलाहकार (न। १)

र जन्त्रा । ३. सहयोगी अधिकारी एवं दूताधिकारी (७।६२,६३,६८)

४. विभागों के ग्रघ्यक्ष (७। ८१)

(୭११-४११ । ୭)

५. सहस्रगमप्रधान

७. बोसग्रामप्रधान ६. शतग्रामप्रधान

 दश्यामप्रधान एकग्रामप्रधान

(१३ '०३।०)

२ क्रवर सचिव

मनुस्मृति:

(88188) न. गृहस्थाश्रम का एक प्रतिनिधि विद्या<del>न</del>् वानप्रस्थ आश्रम का एक प्रतिनिधि ७. ब्रह्मचर्याश्रम का एक प्रतिनिधि निरुक्त शास्त्र का ज्ञाता **ल**-तीन सदस्यों की परिषद् १. ऋकविद्या का ज्ञाता 🧸. सामिवद्या का ज्ञाता २. यजुर्विद्या का ज्ञाता ६. धर्मशास्त्र का ज्ञाता न्यायशास्त्र का करने वाला विद्वान् विद्वान् == हेतुक

ग्रौर प्रत्येक प्रमुख मन्त्री ग्रपने-ग्रपने विभागोँ

तया कमैचारियों का निरोक्षणकरे,(७।१२०)]

[ये सब एक प्रमुख मन्त्री के ब्रधीन होंगे

१० कर्मचारी गण (७।⊏१,१२०,१२२-१२५)

:

नगरों में सचिवालय का निर्माण-

3

## नगरे नगरे चैकं कुर्यात्सर्वार्थंचिन्तकम्। उच्चैः स्थानं घोररूपं नक्षत्रागामिव ग्रहम् ॥ १२१ ॥ (६३)

राजा (नगरे नगरे) बड़े-बड़े प्रत्येक नगर में (एक म्) एक-एक (नक्ष-त्राणां ग्रहम् इव) जैसे नक्षत्रों के बीच में चन्द्रमा है इस प्रकार विशाल ग्रीर देखने में प्रभावकारी (घोररूपम्) भयकारी ग्रर्थात् जिसे देखकर या जिसका ध्यान करके प्रजाग्रों में नियमों के विरुद्ध चलने में भय का ग्रनुभव हो (सर्व +अर्थाचन्तकम्) जिसमें सब राजकार्यों के चिन्तन ग्रीर प्रजाग्रों की व्य-वस्था ग्रीर कार्यों के संचालन का प्रबन्ध हो ऐसा (उच्चै: स्थानम्) ऊंचा भवन ग्रर्थात् सचिवालय (कुर्यात्) बनावे ॥ १२१ ॥

"बड़े-बड़े नगरों में एक-एक विचार करने वाली सभा का सुन्दर, उच्च श्रीर विशाल जैसा कि चन्द्रमा हे, वैसा एक-एक घर बनावे। उसमें बड़े-बड़े विद्यावृद्ध कि जिन्होंने विद्या से सब प्रकार की परीक्षा की हो, वे बैठकर विचार किया करें। जिन नियमों स राजा श्रीर प्रजा की उन्नति हो वैसे-वैसे नियम श्रोर विद्या प्रकाशित किया करें"। (स० प्र० १४४)

राजकर्मचारियों के ग्राचरण का निरीक्षण-

## स ताननुपरिकामेश्सर्वानेव सदा स्वयम् । तेषां वृतं परिणयेत्सम्यप्राष्ट्रेषु तच्चरैः ॥ १२२ ॥ (६४)

(सः) वह [७। १२० में वाएत] सचिव = प्रमुख मन्त्री (तान् सर्वान् सदा स्वयम् ग्रनुपरिक्रामेत्) उन निमित [७। १२१] सब सचिवालया का सदा स्वयं घूम-फिरकर निरोक्षण करता रहे (च) ग्रीर (राष्ट्रे) देश में (तत् + चरे:) ग्राने दूतों के द्वारा (तेषां वृत्तं परिणयेत्) वहां नियुक्त राज-पुरुषों के ग्राचरण की गुप्तरीति से जानकारी प्राप्त करता रहे।। १२२।।

"जो नित्य घूमने वाला सभापित हो उसके ग्रधीन सब गुप्तवर ग्रीर दूतों को रखे, जो राजपुरुष ग्रीर भिन्न-भिन्न जाति के रहें, उन स सब राज ग्रीर प्रजा पुरुषों के सब दोष ग्रीर गुण गुप्तरीति से जाना करे। जिनका ग्रपराघ हो उनको दंड ग्रीर जिनका गुण हो उनकी प्रतिष्ठा सदा किया करे"। (स० प्र० १५५—१५६)

रिश्वतलोर कर्मचारियों पर इष्टि रखे-

राज्ञो हि रक्षाधिकृताः परस्वादायिनः शठाः । मृत्या भवन्ति प्रायेगा तेम्यो रक्षेदिमाः प्रजाः ॥१२३॥ (६४) (हि) क्योंकि (प्रायेगा) प्रायः (राज्ञः रक्षाधिकृताः भृत्याः) राजा के द्वारा प्रजा को सुरक्षा के लिए नियुक्त राजसेवक (परस्वादायिनः) दूसरों के धन के लालची अर्थात् रिश्वतलोर और (शठाः) ठग या धोला करने वाले (भवन्ति) हो जाते हैं (तेम्यः) ऐसे राजपुरुषों से (इमाः प्रजाः रक्षेत्) अपनी प्रजाओं की रक्षा करे अर्थात् ऐसे प्रयत्न करे कि वे प्रजाओं के साथ या राज्य के साथ ऐसा बर्ताव न करपायें।। १२३।।

"राजा जिनको प्रजा की रक्षा का ग्रिष्ठकार देवे वे धार्मिक, सुपरी-क्षित विद्वान, कुलीन हों। उनके ग्राधीन प्रायः शठ ग्रीर परपदार्थ हरने वाले चोर-डाकुग्रों को भी नौकर रखके, उनको दुष्टकमं से बचाने के लिए राजा के नौकर करके, उन्हीं रक्षा करने वाले विद्वानों के स्वाधीन करके उनसे इस प्रजा की रक्षा यथावत करें"। (स० प्र० १५६)

रिश्वतखोर कर्मचारियों को दण्ड-

# ये कार्यिकेभ्योऽर्थमेव गृह्णीयुः पापचेतसः।

तेषां सर्वस्वमादाय राजा कुर्यात्प्रवासनम्।। १२४॥ (६६)

(पापचेतसः) पापी मन वाले (ये) जो रिश्वतखोर श्रौर ठग राजपुरुष (कार्यिकेम्यः) यदि काम कराने वालों श्रौर मुकद्दमे वालों से (ग्रर्थं गृह्णीयुः एव) फिर भी धन श्रर्थात् रिश्वत ले ही लें तो (तेषां सर्वस्वम् + श्रादाय) उनका सब कुछ श्रपहरण करके (राजा) राजा (प्रवासनम् कुर्यात्) उन्हें देश निकाला दे दे ।। १२४।।

"जो राजपुरुष ग्रन्याय से वादी-प्रतिवादी से गुप्त धन लेके पक्षपात से ग्रन्याय करे उसका सर्वस्व हरण करके, यथायोग्य दण्ड देकर, ऐसे देश में रखे कि जहां से पुनः लौटकर न ग्रा सर्के। क्यों कि यदि उसको दण्ड न दिया जाये तो उसको देखके ग्रन्य राजपुरुष भी ऐसे दुष्ट काम करेंगे ग्रीर दण्ड दिया जाये तो बचे रहेंगे।" (स० प्र० १५६)

कर्मचारियों के वेतन का निर्धारण-

राजा कर्मसु युक्तानां स्त्रीणां प्रेष्यजनस्य च।

प्रत्यहं कल्पयेद्रवृत्ति स्थानं कर्मानुरूपतः ॥ १२५ ॥ (६७)

(राजा) राजा (कर्मसु युक्तानाम्) राजकार्यों में नियुक्त राजपुरुषों (स्त्रीणाम्) स्त्रियों (च) ग्रीर (प्रेष्यजनस्य) सेवकवर्ग की (कर्म + ग्रनुरूपतः) पद ग्रीर काम के ग्रनुसार (प्रत्यहम्) प्रतिदिन की (स्थान वृत्ति कल्पयेत्) कर्मस्थान ग्रीर जीविका निश्चित कर दे ॥ १२४ ॥

"जितने से उन राजपुरुषों का योगक्षेम भलीभांति हो ग्रीर वे भलीभांति धनाढ्य भी हों, उतना धन वा-भूमि राज्य की ग्रीर से मासिक वा वार्षिक ग्रयवा एक बार मिला करे। ग्रीर जो वृद्ध हों उनको भी ग्राधा मिला करे, परन्तु यह ध्यान में रखे कि जब तक वे जियें तब तक वह जीविका बनी रहे परचात् नहीं। परन्तु इनके सन्तानों का सत्कार वा नौकरी उनके गुए। के अनुसार अवश्य देवे। ग्रीर जिसके वालक जय तक समर्थ हों ग्रीर उनको स्त्री जीती हो तो उन सब के निर्वाहार्थ राज की ग्रीर से यथा-योग्य धन मिला करे। परन्तु जो उसकी स्त्री वा लड़के कुकर्मी हो जायें तो कुछ भी न मिले ऐसी नीति राजा बराबर रखें"। (स॰ प्र॰ १५६)

## पणो वेयोऽवकृष्टस्य षड्त्कृष्टस्य वेतनम् । षाध्मासिकस्तथाच्छादो धान्यद्रोणस्तु मासिकः॥१२६॥(६८)

(प्रवकृष्टस्य पएाः) निम्नस्तर के भृत्य को कम से कम एक पण ग्रीर (उत्कृष्टस्य षट्) ऊचे स्तर के भृत्य को छः पएा (वेननं देयः) वेतन प्रतिदिन देना चाहिए (तथा) तथा उन्हें (षाण्मासिकः ग्राच्छादः) प्रति छः महीने पर ग्रोढने पहरने के वस्त्र [=वेशभूषा] (तु) ग्रीर (मासिकः धान्यद्रोणः) एक महीने में एक द्रोएा [६४ सेर] धान्य=ग्रन्न, देना चाहिए।। १२६।।

- अद्भुशीटाना : कीटिल्य के अनुसार मनित्रयों से सेवकों तक का मरण-पोश्ण थ्यय आचार्य कीटिल्य ने अपने समय के मूल्यस्तर के अनुसार राजा के परिजनों से लेकर, मन्त्रियों, अमात्यों, अध्यक्षों, निम्नस्तरीय कर्मचारियों तक की भृति = भरण-पोषण व्यय या वेतन का निर्धारण किया है। कौटिल्य के अनुसार धन और भूमि दोनों ही भृति के रूप में प्रदान करनी चाहिएँ। भूमि के सम्बन्ध में यह शर्त रखी है कि उसे कोई बेच नहीं सकता, न गिरवी रख सकता है [प्रक० १७। अ०१]। उन्होंने भृति या वेतन का निर्धारण प्रमुखरूप से निम्न प्रकार किया है—
- १. ऋत्विक्, ग्राचार्यं, मन्त्री, पुरोहित, सेनापति, युवराज, राजमाता, भीर रानी, इनको प्रतिवर्षे ग्रहतालीस हजार पए। दिये जायें।
- २. द्वारपाल, ग्रन्तःपुर का ग्रधिकारी, ग्रायुषाष्यक्ष, समाहत्ताः—कर संप्रह का ग्रधिकारी, कोष्ठागाराप्यक्ष, इनको चौबीस हजार परण प्रतिवर्षे ।
- ३. राजकुमार के भाई, उपसेनापति, व्यापाराष्यक्ष, नगराष्यक्ष, कृषि-ग्रध्यक्ष ग्रादि को एक हजार परा प्रतिवर्ष ।
- ४. प्रथम श्रेणी के वास्तुकर्मविशेषज्ञ, हस्ति-प्रश्व-रथ-ग्रध्यक्ष, दण्डाधिकारी भाठ सी पए वेतन प्रतिवर्ष ।

इसी प्रकार सेना के विविध विभागीय ग्रष्टियक्षों को, सैन्य-शिक्षकों को दो दो हजार पए से ग्राठ सौ पण प्रतिवर्ष। शिल्पी, ग्राय-विभाग के कर्मचारी, क्लर्क, गुप्त-चर, वैद्य, गायक, वादक, ग्रादि को एक हजार पण से एक सौ वीस पए। तक प्रतिवर्ष वेतन का विधान किया है [प्र०६१। ग्र०३]। कर-ग्रहण सम्बधी व्यवस्थाएं—

> क्रयविक्रयमध्वानं भवतं च सपरिष्ययम्। योगक्षेमं च संप्रेक्ष्य विगाजो दापयेत्करान्॥ १२७॥ (६६)

(क्रय-विक्रयम्) खरोद ग्रीर विक्री (अध्वानम्) मार्ग की दूरी आदि (भक्तम्) भोजन (च) तथा (सपरिव्ययम्) भरण-पोषएा का व्यय (च) ग्रीर (योगक्षेमम्) लाभ वस्तु की प्राप्ति एवं सुरक्षा ग्रीर जनकल्याण (सप्रेक्ष्य) इन सब बातों पर विचार करके (विणिज: करान् दापयेत्) राजा को व्यापारी से कर लेने चाहिए।। १२७।।

यथा फलेन युज्येत राजा कर्ता च कर्मगाम्। तथावेक्ष्य नृपो राष्ट्रं कल्पयेरसततं करान्।।१२८।। (१००)

(यथा) जैसे (राजा) राजा (च) ग्रीर (कर्मणां कर्ता) कर्मों का कर्त्ता राजपुरुष व प्रजाजन (फनेन युज्येत) सुखरूप फल से युक्त होवे (तथा) वैसे (ग्रवेक्ष्य) विचार करके (नूपः) राजा तथा राज्यसभा (राष्ट्रे करान् सततं कल्पयेत) राज्य में कर-स्थापन करे।। १२८।।(स० प्र० १५६)

> यथाल्पाल्पमदन्त्याद्यं वार्योकोवत्सषट्पदाः। तथाल्पाल्पो ग्रहीतव्यो राष्ट्राद्वाज्ञाब्दिकः करः ॥१२६॥(१०१)

(यथा) जैसे (**वार्योकः**-वत्स-षट्पदाः) जोंक, बछड़ा ग्रौर **भंवरा** (प्रतामग्रहाम् ग्राद्यम् **अदन्ति**) थोड़े-थोड़े भोग्य पदार्थं को ग्रहण करते हैं (तथा) वेपे (राज्ञा राष्ट्रात्) राजा प्रजासे (ग्रह्यः+ग्रह्यः) थोड़ा-थोड़ा (ग्राब्दिकः करः गृहीतव्यः) वाषिक कर लेवे ।। १२६ ।।

(स० प्र० १५६)

पञ्चाशाद्भाग आदेयो राज्ञा पशुहिरण्ययोः । धान्यानामध्यमो भागः षष्ठो द्वादश एव या ॥ १३० ॥ (१०२)

(राजा) राजा को (पशु-हिरण्ययोः) पशुम्रों ग्रौर सोने के लाभ में से (पञ्चःशत् भागः) पचासवां भाग, ग्रौर (धान्यानां षष्ठः, ग्रष्टमः वा द्वादशः एवं ग्रादेयः) म्रन्नों का छठा, ग्राठवां या ग्रधिक से ग्रधिक बारहवां भाग ही लेना चाहिए ॥ १३०॥

"जो व्यापार करने वाले वा शिल्पी को सुवर्णग्रीर चादी का

जितना लाभ हो उसमें से पचासवां भाग, चावल ग्रादि श्रन्नों में छठा ग्राठवां वा बारहवां भाग लिया करे, श्रीर जो धन लेवे तो भी उस प्रकार से लेवे कि जिससे किसान श्रादि खाने-पीने श्रीर धन से रहित होकर दुःख न पावें।'' (स० प्र०१६५)

> म्राददोताय षड्भागं द्रुमांसमधुसर्विषाम् । गन्धौषधिरसानां च पुष्पमूलफलस्य च ॥ १३१ ॥ (१०३)

(स्रथ) स्रोर (ह्मांस-सर्पिषाम्) गोंद, मधु, घी (च) स्रोर (गन्ध-ग्रोषिध-रसानाम्) गंध, स्रोषिध, रस (च) तथा (पुष्य-मूल-फलस्य) फूल, मूल स्रोर फल, इनका (षड्भागम् स्राददीत) छठा भाग कर में लेवे ॥१३१॥

> पत्रशाकत्णानां च चर्मणां वैदलस्य च। मुन्मयःनां च भाण्डानां सर्वस्याश्ममयस्य च।। १३२ ॥ (१०४)

(च) ग्रीर (पत्र-शाक-तृणानाम्) वृक्षपत्र, शाक, तृण (चर्मणां वैदलस्य चमड़ा, बांसनिर्मित वस्तुणं (मृण्नयानां भाण्डानाम्) मिट्टी के बने बर्तन (च) ग्रीर (सर्वस्य ग्रश्मयस्य) सब प्रकार के पत्थर से निर्मित पदार्थ, इनका भी छठा भाग कर ले।। १३२।।

अर्जुटर्रिट्डन् : मनुशेक्त कर-ध्यवस्थाएं सर्वप्राचीन एवं सर्वाधिक मान्य—मनु सर्वप्रथम समाजव्यवस्थाग्रों के प्रवर्तक थे। एक राजा के रूप में उन्होंने इन व्यवस्थाश्रों को लागू कर समाज को व्यवस्थित एवं संगठित किया। ग्रन्य व्यवस्थाग्रों की तरह जिस कर-व्यवस्था का उन्होंने निर्धारण किया था, लगभग वैसी ही ग्राज तक चलती ग्रा रही है। इससे ज्ञात होता है कि मनु की व्यवस्थाग्रों ग्रीर मनु-स्मृति की समाज में सर्वोच्च मान्यता थी। इसकी पृष्टि कौटित्य ग्रर्थशास्त्र के निम्न वचनों से होती है—

"मात्स्यन्यायामिमूताः प्रजाः मनुं वैवस्वतं राजानं चिक्तरे। धान्य-षड्मागं पण्य-दशमागं हिरण्यं चास्य भागवेयं प्रकल्पयामासुः । तेन भृताः राजानः प्रजानां योग-क्षेमवहाः । तेवां किल्विवं दण्डकरा हरन्ति, योगक्षेभवशस्य प्रजामासु ।"

प्रिक० ८। ग्र० १२]

त्रयात्—'जैसे बड़ी मछली छोटी निर्बल मछली को खा जाती है, इसी प्रकार बलवान् लोगों ने निर्बलों का जीना मुश्किल कर दिया। इस अन्याय से पीड़ित हुई प्रजायों ने अपनी सुरक्षा और कल्याण के लिए विवस्वान् के पुत्र मनु को अपना राजा नियुक्त किया। और तभी से प्रजायों ने अपनी खेती की उपज का छठा भाग, व्यापार की आमदनी का दसवां भाग तथा कुछ सुवर्ण राजा को 'कर' के रूप में देना निश्चित कर दिया। इस कर को पाकर राजायों ने प्रजायों की सुरक्षा और कल्याण की सारी जिम्मेदारी अपने कपर स्वीकार की। इस प्रकार ये निर्धारित 'कर' मौर 'दण्ड'-ध्यव-

स्थाएं प्रजाधों के कष्टों को निवारण करने ग्रीर उनका कल्याण करने में सहायक सिद्ध होती हैं।

#### न्त्रियमाणोऽप्यावदीत न राजा श्रोत्रियारकरम् । न च श्रुघाऽस्य संसीदेच्छोत्रियो विषये वसम् ॥ १३३ ॥

(म्रियमाएा: +म्रिप राजा) मरने जैसी स्थिति में पहुंचा हुम्रा भी राजा (श्रोतियात् करं न म्राददीत) वेदपाठी विद्वान् से कर न ले (च) म्रीर (म्रस्य विषये वसन्) इसके राज्य में रहते हुए (श्रोतियः क्षुधा न संसीदेत्) कोई वेदपाठी भूख से न मरने पाये ॥ १३३॥

#### यस्य राजस्तु विष्ये श्रोत्रियः सीदित श्रुघा। तस्यापि तत्सुषा राष्ट्रमिष्टरेशैव सीदिति ॥ १३४॥

(यस्य राजः तु विषये) जिस राजा के राज्य में (श्रोतियः) वेदपाठी विद्वान् (क्षुत्रा सीदित) भूल से पीड़ित या मृत्यु को प्राप्त हो जाता है। (तस्य तत् राष्ट्रम् ग्रिप) उसका वह देश भी (ग्रचिरेण + एव क्षुघा सीदित) शीघ्र ही भूल ग्रंथित् हींभिक्ष से पीड़ित हो जाता है।। १३४॥

#### भृतवृत्ते विदित्वाऽस्य वृत्ति धम्यौ प्रकल्पयेत् । संरक्षेत्सर्वतक्ष्वेनं पिता पुत्रमिवौरसम् ॥ १३५ ॥

इसलिए (ग्रस्य श्रुत-वृत्ते विदित्वा) इस विद्वान् के शास्त्रज्ञान ग्रीर ग्राचरण को जानकर (धम्यौ वृत्ति प्रकल्पयेत्) जीविका निश्चित कर दे (च) ग्रीर (पिता ग्रीरसं पुत्रम् + इव) जैसे पिता ग्रपने सगै पुत्र की रक्षा करता है वैसे ही (एनं सर्वतः संरक्षेत्) इस वेदपाठी की सब तरह से सुरक्षा करे॥ १३ ४॥

#### संरक्ष्यमाणो राज्ञो यं कुरुते धर्ममन्वहम् । तेनायुर्वर्धते राज्ञो द्वविणं राष्ट्रमेव च ॥ १३६॥

(राज्ञा संरक्ष्यमाणः) राजा के द्वारा सुरक्षित रहता हुआ वेदपाठी विद्वान् (अन्वहम्) प्रतिदिन (यं धर्मं कुरुते) जिस धर्मं का पालन करता है (तेन) उस धर्मं से (राज्ञः द्विणम् आयुः वर्धते) राजा के धन, आयु बढ़ते हैं (च) और (राष्ट्रम् + एव) राष्ट्र की भी अभिवृद्धि होती है ॥ १३६॥

अवस्तुर्धी ट्या : १३३ से १३६ श्लोक निम्न 'श्राधारों' पर प्रक्षिप्त सिंद होते हैं—

१. प्रसंगिबरोघ—ये क्लोक पूर्वापर प्रसंग-विरुद्ध हैं। पूर्वापर क्लोकों का प्रसंग व्यापारियों से किस प्रकार, किन वस्तुओं पर थोड़ा या बहुत कर लेने का है। बीच में श्रोतिय से करन लेने का वर्णन करने वाले ये क्लोक उस प्रसंग को भंग कर रहे हैं, और इनका वर्णन भी ग्रप्रासंगिक है। ग्रतः इस ग्राधार पर ये प्रक्षिप्त हैं।

- २. अन्ति वरोष (१) १३५ १३६ श्लोकों में श्रोतिय की वृत्ति निश्चित करने का कथन ब्राह्मण के लिए नियत ग्राजीविकाग्रों के विरुद्ध है। ब्राह्मण के लिए याजन, ग्रध्यापन ग्रीर दानग्रहण ये ग्राजीविकायों कही हैं, वृत्ति लेना नहीं [१।८८; १०।७५,७६]। यदि वह ब्रह्मचारी है तो भिक्षा का विधान है [२।१५८-१६० (१८३-१८५)]। इन श्लोकों की व्यवस्था उक्त व्यवस्था के भी विरुद्ध है, ग्रतः ये श्लोक तथा इनसे सम्बद्ध पूर्व के श्लोक इस ग्राधार पर प्रक्षिप्त हैं।
- ३. शैलीगत ग्राधार—१३४ ग्रीर १३६ श्लोकों की शैली ग्रितिशयोवितपूर्ण एव ग्रयुक्तियुक्त है। मनु की शैली इस प्रकार की त्रुटियों से युक्त नहीं है।

## यत्किचिद्यपि वर्षस्य दापयेत्करसंज्ञितम्। व्यवहारेगा जीवन्तं राजा राष्ट्रे पृथग्जनम् ॥ १३७ ॥ (१०४)

(राष्ट्रे) राज्य में (ज्यवहारेण जीवन्तं पृथक्जनम्) व्यापार से जीविका करने वाले प्रत्येक व्यक्ति से (राजा) राजा (यत् किंचित् + अपि) जो कुछ भी (वर्षस्य करसंज्ञितम्) वार्षिक करके रूप में निर्घारित होता हो वह भाग (दापयेत्) राज्य के लिए दिलवाये प्रयात् ग्रहण करे।। १३७।।

#### कारुकाञ्छिल्पिनःचैव शूद्धांश्चात्मोपजीविनः । एकैकं कारयेत्कमं मासि मासि महीपतिः ॥ १३८ ॥

(कारुकान्) कारीगर (शिल्पिनः) कलाकार (च) तथा (शूद्रान् ग्रात्मोप-जीविनः) ऐसे शूद्र जो सेवान करके ग्रपने आश्रित किसी कार्य से ग्राजीविका करते हैं, उनसे (महीपितः) राजा (मासि मासि) प्रत्येक मास में (एकं-एकं कर्म कारगेत्) एक-एक काम करवा ले ग्रर्थात् कर न ले ॥ १३८॥

## अत्युद्धीत्जन्मः १३८ वाँ श्लोक निम्न 'ग्राधार' पर प्रक्षिप्त है—

१. ग्रन्तिवरोध— (१) १०।१२० वें क्लोक में कारीगरों, शिल्पियों, शूढ़ों ग्रादि से मुपत काम कराना केवल राजाकी ग्रापत्कालीन स्थिति में ही विहित है। यहां मास-मास में एक-एक काम कराने का कथन उसके विरुद्ध है। (२) कारीगरी ग्रादि कार्य वैश्यों के हैं ग्रीर शूद्ध भी यदि कोई ग्रात्मोपजीविका ग्रथांत् ग्रपने ग्रापत्काल में ग्रपने आश्रय का [१०।६६] कोई कारीगरी कोई साधन ग्रपनाता है तो वह भी व्यापार में ही गिना जायेगा। ऐसे छोटे व्यापारियों से भी ७। १३० में थोड़ा कर लेने का विधान है। यहां काम कराने का विधान उसके भी विरुद्ध है। इन ग्रन्तिवरोधों के ग्राधार पर यह श्लोक प्रक्षिप्त है।

करग्रह्ण में प्रतितृष्णा हानिकारक-

नोच्छिन्द्यादात्मनो मूलं परेषां चातितृष्णया । उच्छिन्दन्ह्यात्मनो मूलमात्मानं तांश्च पीडयेत् ॥१३६॥(१०६) (स्रतितृष्णया) स्रतिलोभ से (आत्मनः) स्रपने क्ष (परेषां मूलम्) दूसरों के सुख के मूल को (न उच्छिन्दात्) उच्छिन्न स्रर्थात् नष्ट कदापि न करे (हि) क्योंकि जो + (मूलम् उच्छिन्दन्) व्यवहार स्रोर सुख के मूल का छेदन करता है वह (स्रात्मानं च तान् पीडयेत्) स्रपने स्रोर उन को पीड़ा ही देता है।। १२६।। (स० प्र० १४६)

अ% (च) ग्रीर .....

+ (आत्मनः) ग्रवने .....

तीक्ष्णञ्चेव मृदुश्च स्यात्कार्यं वीक्ष्य महीपतिः। तीक्ष्णञ्चेत्र मृदुश्चेत्र राजा भवति संमतः॥ १४०॥ (१०७)

(महीपितः) जो महीपित (कार्यं वीक्ष्य) कार्यं को देखकर (तीक्ष्णः च मृदुः एव स्यात्) तीक्ष्ण और कोपल भी होवे (तीक्ष्णः च एव) वह दुष्टों पर तीक्ष्ण (च) और (भृदुः एव) श्रेष्ठों पर कोमल रहने से (राजा समतः भवति) अतिमाननीय होता है ॥ १४०॥ (स॰ प्र० १५६)

रुग्णावस्था में प्रधान ग्रमात्य को राजसभा का कार्य सौंपना-

श्रमात्यमुख्यं धर्मज्ञं प्राज्ञं दान्तं कुलोद्गातम् । स्थापयेदासने तस्मिन्सिन्नः कार्येक्षरो नृणाम् ॥ १४१॥ (१०८)

(नृणां कार्येक्षणे खिन्नः) प्रजा के कार्यों की देखभाल करने में रुग्णता आदि के कारण प्रशक्त होने पर (तिस्मिन् ग्रासने) उस अपने ग्रासन पर (धर्मेजम्) न्यायकारी धर्मेज्ञाता (प्राज्ञम्) बुद्धिमान् (दान्तम्) जितेन्द्रिय (कुलोद्गतम्) कुलोन (ग्रमात्यमुख्यम्) सबसे प्रधान ग्रमात्य = मन्त्री को (स्थापयेत्) बिठा देवे ग्रर्थात् रुग्णावस्था में प्रधान ग्रमात्य को ग्रपने स्थान पर राजकार्य संपादन के लिए नियुक्त करे।। १४१।।

एवं सर्वं विधायेदमितिकर्तं व्यमात्मनः । युक्तश्चेवाप्रमत्तश्च परिरक्षेदिमाः प्रजाः ॥ १४२ ॥ (१०६)

(एवम्) इस प्रकार (सर्वम् इतिकर्त्तव्यं विधाय) सब राज्य का प्रवन्ध करके (युक्तः) सदा इनमें युक्त (व) ग्रीर (ग्रयमत्तः) प्रमाद रहित होकर (ग्रात्मनः इमाः प्रजाः परिरक्षेत्) ग्रपनी प्रजा का पालन निरन्तर करे।। १४२।। (स॰ प्र०१५७)

विक्रोशन्त्योयस्य राष्ट्राद्धियन्ते बस्युभिः प्रजाः । संपद्मयतः समृत्यस्य मृतः स न तु जीवति ॥१४३॥(११०) (यस्य सभृत्यस्य संपद्यतः) जिस भृत्यसिहत देखते हुए राजा के (राष्ट्रात्) राज्य में से (दस्युभिः विक्रोशन्त्यः प्रजाः ह्रियन्ते) डाकू लोग रोती, विलाप करती प्रजा के पदार्थं ग्रीर प्राणों को हरते रहते हैं (सः मृतः) वह जानो भृत्य-ग्रमात्यसिहत मृतक है (न तु जीवित) जीता नहीं है ग्रीर महादुःख पाने वाला है ॥ १४३ । (स० प्र०१५७)

## क्षत्रियस्य परो धर्मः प्रजानःमेव पालनम् । निर्विष्टफलभोक्ता हि राजा धर्मेण युज्यते ॥१४४॥ (१११)

इसलिए (क्षत्रियस्य) राजाओं का (प्रजानाम् + एव पालनम्) प्रजा-पालन हो करना (परः धर्मः) परम धर्म है (निर्दिष्टफलभोक्ता हि राजा) श्रीर जो मनुस्मृति के सप्तमाध्याय में कर लेना लिखा है [७। १२७-१३२] श्रीर जैसा सभा नियत करे उसका भोक्ता राजा (धर्मण युज्यते) धर्म से युक्त होकर सुख पाता है, इससे विपरोत दुःख को प्राप्त होता है। [७। ३०६-३०६]।। १४४।। (स० प्र०१५७)

राजा के दैं।निक कर्त्तव्य---

## उत्थाय पश्चिमे यामे कृतशौचः समाहितः। हुताग्निर्बाह्मणांश्चार्च्यं प्रविशेत्स शुभासभाम् ॥१४५॥(११२)

(पश्चिमे यामे उत्थाय) जब पिछली प्रहर रात्रि रहे तब उठ (कृत-शौचः) शौच श्रौर (समाहितः) सावधान होकर परमेश्वर का ध्यान (हुताग्निः) ग्रग्निहोत्र (ब्रह्मणान् ग्रन्थं) विद्वानों का सत्कार (च) श्रौर भोजन करके (गुभां सभां प्रविशेत) भीतर सभा में प्रवेश करे।। १४५।। (स॰ प्र०१५७)।

अद्भुट्यो ट्रां (१) 'बाह्यणान् अर्घं' का सही प्रमिशय—प्रस्तुत क्लोक में राजा की नैत्यिकचर्या का वर्णन करते हुए 'ब्राह्मणान् च प्रच्यं' शब्दों का प्रयोग है। यहां कुछ टीका एव भाष्यकार—'राजा प्रातःकाल ब्राह्मणों की पूजा करें'— यह अर्थ करते हैं, जो मनुसम्मत नहीं है। ब्राह्मण, वेदिवद्याओं के विद्वानों को कहते हैं। इसके लिए सप्रमाण विवेचन १। ८८ पर द्रष्टच्य है। 'अर्च् पूजायाम्' से 'अर्च्यं' प्रयोग सिद्ध हुआ है। यहां अर्चा या पूजा का अर्घ 'सत्कार-सम्मान या अभिवादन' ही मनु को अभिन्नेत है। इस प्रकार इसका अर्थ हुआ—'राजा प्रातःकाल उठकर विद्वानों का अभि-

१. [प्रचलित मर्थ — राजा रात्रि के मन्तिम प्रहरमें उठकर शीच (शीच, दन्त-धावन एवं स्नानादि नित्यकर्म) करके अग्नि में हवन ग्रीर ब्राह्मणों की पूजा कर शुभ सभा (मन्त्रणागृह) में प्रवेश करे।। १४५।।] वादन करे। इस प्रकार उनसे सम्मान-सत्कार का भाव रखे। 'इस ग्रर्थ की पुष्टि में इस धातु का मनुद्वारा ग्रन्यत्र किया गया प्रयोग प्रमाण रूप में उल्लेखनीय है—

- (क) गुरु के ग्रिभवादन के लिए विधान करते हुए कहा है—"दूरस्थो न ग्रबंयेतृ एनम्"२।१७७ (२।२०२)
- (ल) इसके पर्यायवाची रूप में म्रिभवादयेत् का प्रयोग है---"स्वान गुरून मिवादयेत्" २। १८० (२। २०५)
- (ग) त्रभिवादन, सत्कार श्रीर सम्मान के श्रर्थ में निम्न प्रयोग भी द्रष्टव्य है— "आवृत्तानां गुरुकुलादिवप्राएगं पूजकः भवेत्।" ७ । ५२
- (घ) श्रंन्यत्र भी राजा द्वारा विद्वानों को स्रभिवादन आदि से सम्मान दिये जाने का निर्देश है —

#### "राजास्नातकयोः चैव स्नातको नृपमानमाक्।" २। ११४ (२। १३६)

श्रय प्रश्न उठता है कि प्रात:काल राजा के समीप अभिवादनीय विद्वान् कौन हो सकते हैं? उत्तर है—ऋदिव ज्, वेदविद्या ग्रादि के प्रदाता विद्वान् जिनसे राजा को मनु ने दैनिक ग्रिग्निहोत्र ग्रादि कराने का तथा विद्या ग्रहण करने का विधान किया है [७।४३,७८ आदि]। इस प्रकार इस भाष्य में किया गया क्लोकार्य मनुसंगत है। [बष्टव्य ७।४३,७८ की समीक्षा भी।]

(२) राजा की सामान्य दिनचर्या— इस श्लोक से लेकर ७। २२४ तक मनु
ने राजा की सामान्य दिनचर्या का दिग्दर्शन कराया है। थोड़े बहुत परिवर्तन के साथ
ऐसी ही दिनचर्या कौटिल्य ने अर्थशास्त्र में प्रदर्शित की है। इसमें राजा सुविधा व
देश-काल श्रादि के श्रनुसार परिवर्तन भी कर सकता है। तुलनात्मक रूप में दिनचर्या
की तालिका इस प्रकार है—

# मनु-प्रोरत राजा की दिनचर्या

|    | कालविशेष                                                         | कालावधि          | दिन के कार्य                                                                                                                                                                                                                                                        | इलोक                    |
|----|------------------------------------------------------------------|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| 9. | रात्रि का<br>ग्रन्तिम याम<br>(तीन घण्टे<br>कासमय)<br>ग्रब्टम याम | प्रात ४-७<br>तकः | जागरण, नैत्यिक कार्य, संघ्या-ग्रग्निहोत्र,<br>भोजन, ग्राचार्य ऋत्विज् ग्रादि विद्वानों की<br>संगति, उनसे ग्रघ्ययन एवं स्वाघ्याय।                                                                                                                                    | ७।३७,<br>१४४॥           |
| २  | दिन का<br>प्रथम थाम                                              | ७–१०             | प्रजासभा (दरवार) का ग्रायोजन, उसमें<br>प्रजा के कष्टों का श्रवणा एवं समाधान।<br>धर्मार्थकामों, राज्यमण्डल की प्रकृतियों,<br>पञ्चवगों, षड्गुणों, दूतों ग्रौर गुप्तचरों के<br>करणीय कार्यों, युद्ध-सम्बन्धी थोजनान्नों<br>पर मन्त्रियों-ग्रमात्यों से गुप्त मन्त्रणा। | ७।१४७<br>२१४॥           |
| ₹  | द्वितीय याम<br>(मध्याह्न)                                        | ₹०-₹             | शस्त्रास्त्रों का ग्रम्यास, तत्पश्चात् स्नान,<br>भोजन विश्वाम।                                                                                                                                                                                                      | ७।२ <b>१</b> ६—<br>२२१॥ |
| ¥  | तृतीय याम                                                        | <b>१-</b> ४      | मुकद्दमों एवं राज्यसम्बन्धी कार्यों का<br>चिन्तन ।                                                                                                                                                                                                                  | ७।२२१                   |
| ų  | चतुर्थयाम                                                        | <b>४-</b> '3     | सेनाम्रों, शस्त्रास्त्रों, युद्धवाहनों ग्रीर<br>तैयारियों का निरीक्षण।                                                                                                                                                                                              | ७।२२२                   |
| Ę  | पंचम याम<br>(रात्रिसंघ्या<br>काल)                                | , ,              | सायंकालीन नैत्यिक कार्यं, संघ्योपासना। गुप्तचरों, दूतों ब्रादि के समाचार सुनना ब्रीर उन्हें ब्रग्निम कर्त्तन्य समभाना। भोजन।                                                                                                                                        |                         |
| 5  | वष्ठ याम<br>(रात्रि)<br>सप्तमयाम<br>(रात्रि)                     |                  | <b>रायन</b>                                                                                                                                                                                                                                                         | ७। २२४                  |

मनुस्मृतिः

#### कौटिल्य-प्रोक्त राजा की दिनचर्या

| याम<br>(पहर)                      | दिन के कार्य और उनकी निश्चित कालावधि                                                                                      |  |  |  |
|-----------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| (रात्रि)<br>ग्रष्टम<br>याम        | जागरण, नैत्यिक, एवं शास्त्रीय कर्त्तंच्य, गुप्तमन्त्रणापूर्वक गुप्तचरों को<br>प्रेषित करना ।                              |  |  |  |
| प्रथम<br>याम                      | ऋत्विक्, ग्राचार्यग्रादिकी संगति, वैद्य से भेंट, रक्षाव्यवस्था श्रीर ग्राय-व्यय-व्यवस्था की जानकारी।                      |  |  |  |
| द्वितीय<br>याम<br>(दिन)           | पुरवासियों एवं जनपदवासियों के कार्यों पर विचार (राजदरवार), स्नान,<br>भोजन, स्वाध्याय।                                     |  |  |  |
| तृतीय<br>याम                      | न्नाय-व्यय की संभाल, विविध ग्रिधिकारियों की नियुक्ति आदि, मन्त्रिपरि-<br>षद् से परामर्श, गुप्तचरों के कार्यों का निश्चय । |  |  |  |
| चतुर्थं<br>या प                   | स्वतन्त्रतापूर्वक विहार या मन्त्रणा, सेना तथा सैन्यसामग्री-निरीक्षण ।                                                     |  |  |  |
| पंचम<br>याम<br>(संघ्या)           | सेनापति के साथ युद्धसम्बन्धी मन्त्रगा । संघ्योपासना, गुष्तचरों के समाचार<br>जानना, स्नान, भोजन ।                          |  |  |  |
| षष्ठ,<br>सप्तम<br>याम<br>(रात्रि) | <b>र्</b> शयन                                                                                                             |  |  |  |
|                                   | [म्रयंशास्त्र, प्रकरण १४ । म्र० २८]                                                                                       |  |  |  |

सभा में जाकर प्रजा के कष्टों को सुने —

तत्र स्थितः प्रजाः सर्वाः प्रतिनन्द्य विसर्जयेत्।

विसृज्य च प्रजाः सर्वा मन्त्रयेत्सह मन्त्रिभिः ॥ १४६ ॥ (११३)

(तत्र) उस [१४५ में विश्ति] सभा में जाकर (स्थितः) बैठकर या खड़े होकर (सर्वाः प्रजाः प्रतिनन्द्य) वहां ग्राई हुई सब प्रजाग्नों की समस्याम्रों, कष्टों का संतुष्टिकारक समाधान कर उन्हें प्रसन्न करके (विसर्जयेत्) भेज दे (च) म्रौर फिर (सर्वाः प्रजाः विसृज्य) सब प्रजाम्नों को विसर्जित करने के बाद (मन्त्रिभिः सह मन्त्रयेत्) मन्त्रियों (७।४५) के साथ राज्यश्यवस्था पर विचार-विमर्श करे।। १४६।।

"वहां खड़ा रहकर जो प्रजाजन उपस्थित हों उनको मान्य दे श्रीर उनको छोड़कर मुख्यमन्त्री के साथ राज्यव्यवस्था का विचार करे।" (स० प्र० १५७)

राज्यसम्बन्धी मन्त्रणात्रों के स्थान-

गिरिपृष्ठं समारुह्य प्रासादं वा रहोगतः। ग्ररण्ये निःशलाके वा मन्त्रयेदिभभावितः॥ १४७॥ (११४)

(गतः) पश्चात् उसके साथ घूनने को चचा जाये (गिरिपृष्ठं वा रहः प्रामादम्) पर्वत की शिखर ग्रथवा एकान्त घर (वा) वा (ग्ररण्ये निःशलाके) जंगल जिसमें एक शलाका भी नहो वैसे एकान्त स्थान में (समारुह्य) बैठकर (ग्रविभावितः) विरुद्ध भावना को छोड़ (मन्त्रयेत्) मन्त्री के साथ विवार करे।। १४७।। (स० प्र०१५७)

अद्भार कि का श्री का

(२) मन्त्र एास्यल के सम्बन्ध में कौटिल्य के विवार—ग्राचार्य कौटिल्य ने अपने ग्रर्थशास्त्र में निः घालाकापन के भाव को प्रकारान्तर से सकारण व्यक्त करते हुए मन्त्रणास्थल के विषय में लिखा है—

"तर्रुद्देशः संवृतः कथानामिनःस्रावी पक्षिमिरप्यनाक्षोक्यः स्यात् । श्रूयते हि शुक्रसारिकामिर्मन्त्रो मिन्नः व्वमिःन्ग्रेच तिर्यग्योनिमिः ।" [प्र०२०।१४]

= मन्त्रणास्थल ग्रत्यन्त सुरक्षित ग्रौर गोपनीय होना चाहिए। ऐसा जहां पक्षी तक भी न भांक सके (फिर मनुष्यों का तो प्रश्न ही नहीं)। क्योंकि, सुना जाता है कि पुराकाल में किसी राजा की गुप्त मन्त्रणा को तोता ग्रौर मैना ने बाहर प्रकट कर दिया था। इसी प्रकार कुत्तों तथा ग्रन्य पुश-पक्षियों के विषय में भी सुना जाता है।

मन्त्रणा की गोपनीयता का महत्त्व---

यस्य मन्त्रं न जानन्ति समागम्य पृथग्जनाः । स कृत्स्नां पृथिवों भुङ्क्ते को शहीनोऽपि पाथिवः ॥१४८॥(११४) (यस्य) जिस राजा के (मन्त्रम्) गूढ़ विचार (पृथक् जनाः समा-गमा न जानन्ति) ग्रन्य जन मिलकर नहीं जान सकते ग्रर्थात् जिसका विचार गम्भीर, शुद्ध, परोपकारार्थं सदा गुप्त रहे (सः कोशहीनः +ग्रप्प पायिवः) वह धनहोन भो राजा (कृत्स्नां पृथिवीं मुङ्क्ते) सब पृथिवी का राज्य करने में समर्थ होता है।। १४८।। (स० प्र०१५८)

अर न्यु टारी ट्यं र (१) मन्त्र शब्द का राजनीतिपरक सर्थ — 'मन्त्र' शब्द के अर्थ पर यहां विशेष विचार अपेक्षित है। राजनीति के प्रसंग में 'मन्त्र' गोपनीय विचार-विमशं को कहा जाता है। जिसमें गुप्त बातों पर रहस्यमय विचार किया जाये, वह मन्त्र एवा कहलाती है। मन्त्र शब्द 'मित्र गुप्तभाष एो' — गुप्त विचार करना अर्थ में, इस धातु से घन् प्रत्यय के योग से सिद्ध हुआ है। निरुक्त में 'मन्त्राः — मन्तात्' कहकर निरुक्ति दी है। मनन करने के कारण राजनीति के रहस्यों को और वेद-मन्त्रों को मन्त्र कहते हैं।

(२) ''को शहीनोऽपि पायिवः'' का प्रयोग मुहावरे के रूप में हुग्रा है। इसी प्रकार के भावों की ग्रमिब्यक्ति ७। ३३ में द्रष्टव्य है।

## ंजडनूकान्यबधिरांस्त्रैयंग्योनान्वयोतिगान् । स्त्रीम्लेच्छव्याधितव्यङ्गान्मंत्रकालेऽपसारयेत् ॥ १४६ ॥

(जड-मूक-प्रन्य-बिधरान्) मूर्खं, गूगे, प्रन्धे, बहरे (तैर्यंक् + योनान्) तिर्यक्-योनि के तोता-मैना म्रादि पक्षी (वयः + म्रातिगान्) बुढ़े (स्त्री-म्लेच्छ-व्याधितव्यङ्गान्) स्त्री, म्लेच्छ, विकलांगों वाले इनको (मन्त्रकाले + ग्रपसारयेत्) मन्त्रणा के समय हटा है।। १४६।।

#### भिन्दरस्यवसता मन्त्रं तैर्यग्योनास्तर्थय च। स्त्रियदचेत्र विशेषेण तस्मातत्राहतो भन्नेत्।। १५०॥

(अवमताः) कभी अपमानित कर देने पर ये (तथा) तथा (तैर्यंक् + योनाः) तोता-मैना आदि (च) श्रौर (विशेषेण स्त्रियः एव) विशेषरूप से स्त्रियां (मन्त्रं भिन्दन्ति) गुप्त रहस्यों को प्रकट कर देते हैं (तस्मात्) इसलिये (तत्र श्राहतः भवेत्) उनको दूर हटाने का यत्न करे ॥ १५०॥

अन्य क्रिटिंड : १४६-१५० व्लोक निम्न 'ग्राधारों' के अनुसार प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं—

१ प्रन्तिवरोध - (१) इन दोनों इलोकों में विणित व्यवस्था का मनु द्वारा पूर्व उक्त व्यवस्था से मेल नहीं बैठता। १४७ वें इलोक में स्पष्ट निर्देश है कि ऐसे स्थान में जाकर गुप्त मन्त्रणाएं करे जहां बिल्कुल शून्य, एकान्त हो ग्रीर जहां तिनके के टुकड़े भर की उपस्थिति भी न हो। फिर वहां इन इलोकों में उक्त प्राणियों के होने का स्वतः प्रश्न नहीं उठता। ग्रतः यह कथन ही ग्रनावश्यक है। (२) दूसरी बात यह है कि मन्त्रणा के समय राजा के पास विकलांग, गूंगे, बहरों का जाने का प्रश्न ही उपस्थित नहीं होता। इस प्रकार कोई भी किसी को ग्राने नहीं देता। (३) तीसरी बात यह है कि गूँगे, बहरों द्वारा मन्त्रणा कैसे सुनी ग्रीर बतायी जायेगी? यदि कोई कहे कि शत्रु किन्हीं साधनों से सम्पन्न करके इनके द्वारा मन्त्रणा को जान सकता है, तो वह तो ग्रीर भी ग्रन्थ ग्रनेक प्रकार के व्यक्तियों द्वारा जान सकता है, फिर यहाँ केवल इन्हीं की ग्रामा व्यथं है। इस प्रकार इन श्लोकों का वर्णन मनु की व्यवस्था से तालमेल नहीं खाता ग्रीर ग्रनावश्यक है।

२. प्रसंगिवरोध — पूर्वापर प्रसंग गुप्तमन्त्रणा के फल एवं काल का है, ग्रतः उसके मध्य में कुछ प्राणियों को हटाने का प्रसंग ही नहीं जुड़ता। मन्त्रण स्थान का प्रसंग १४७ वें में है। उसके साथ होने पर भी इन बातों का कुछ प्रासंगिक श्रीचित्य माना जा सकताथा, किन्तु उसके बाद मनु ने गुप्तमन्त्रणा का फल प्रदिश्तित किया है। पुनः स्थान श्रीर वहां से किसी को हटाने ग्रादि की चर्चा चलाना प्रसंगिवरुद्ध है। इसी ग्रसम्बद्धता से यह संकेत मिलता है कि यह वर्णन मनु को अभीष्ट नहीं था। इस प्रकार प्रसंगक्रम के कारण भी ये प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं।

धर्म, काम, ग्रथं-सम्बन्धी बातों पर चिन्तन करे-

मध्यंदिनेऽवंरात्रे वा विश्वान्तो विगतक्तमः। चिन्तयेद्धमंकामःश्वन्तिार्धं तैरेक एव वा।। १४१।। (११६)

(मन्यंदिने) दोपहर के समय (वा) स्रथवा (विश्वान्तः विगतकतमः) विश्वाम करके थकान-प्रालस्यरहित हो कर स्वस्य व प्रसन्न शरीर स्रौर मन से (स्रधरात्र) रात के किसो समय (धन कान-स्रयीन्) धर्म, काम स्रौर स्रयंसम्बन्धी वातों को (तेः सार्धम्) उन मन्त्रियों के साथ मिलकर (वा) स्रथवा परिस्थिति विशेष में (एक एव) स्रकेते ही (चिन्तयेत्) विचारे।। [विन्तयेत् क्रिया का स्रन्वय १४८ तक चलता है]।। १४१।।

अर्जुटरिट्डन्डः (१) राजा द्वारा धर्म-काम-प्रयं पर चिन्तन—राजा को प्रसन्त मन से धर्म-काम-प्रयं सम्बन्धी बातों पर देश-काल-कार्य को देख कर प्रकेले ग्रथवा ग्रन्य मन्त्रियों के साथ प्रतिदिन विचार करना चाहिए। कौटिल्य ने भी कहा—

''देश-काल-कार्यवशेन त्वेकेन सह, द्वाभ्याम्, एको वा यथासामर्थ्यं मन्त्रयेत ।'' [प्र०१०। प्र०१४]

- (२) धर्म, काम, ग्रथं के स्वरूप पर विस्तृत विवेचन ७। २६ पर द्रब्टव्य है।
- (३) 'अर्घ' शब्द का यहाँ 'एक भाग' अर्थ में प्रयोग है। संप्रविभाग अर्थ में

नहीं। जैसे 'नगरार्घ' का 'नगर का एक भाग' स्रर्थ है। उसी प्रकार यहां 'रात्रि के किसी भाग में ' स्रर्थ है।

धर्म, ग्रर्थ, काम में विरोध को दूर करे--

परस्परविषद्धानां तेषां च समुपार्जनम्। कन्यानां संप्रदानं च कुमाराणां च रक्षणम् ॥ १४२ ॥ (११७)

(त) ग्रीर (तेषां परस्परिवरुद्धानां समुपार्जनम्) उस धर्म-ग्रर्थ-काम में परस्पर विरोध ग्रापड़ने पर उसे दूर करना ग्रीर उनमें अभिवृद्धि करना (च) ग्रीर (कन्यानां कुमाराणां सम्प्रदानं च रक्षणम्) कन्याग्रीं ग्रीर कुमारों का गुरुकुलों में भेजना ग्रीर उनकी सुरक्षा तथा विवाह व्यवस्था का भी विचार करे ॥ १५२॥

"राजा को योग्य है कि सब कन्या ग्रीर लड़कों को उक्त समय से उक्त समय तक ब्रह्मचर्य में रखके विद्वान् कराना। जो कोई इस माजा को न माने तो उसके माता पिता को दण्ड देना ग्रर्थात् राजा की माजा से ग्राठ वर्ष के पश्चात् लड़का वा लड़को किसी के घर में न रहने पावें। किन्तु ग्राचार्यकुल में रहते हैं जब तक समावत्तंन का समय न ग्रावे तब तक विवाह न होने पावें"। (स० प्र० ७६)

दूतसंप्रेषण भौर गुप्तचरों के भाचरण पर इष्टि-

दूतसंप्रेष्णं चैव कार्यशेषं तथैव च। स्रन्तःपुरप्रचारं च प्रणिधीनां च चेष्टितम् ॥ १५३॥ (११८)

(च) श्रीर (दूतसंप्रषणम्) दूतों को इधर-उधर भेजना (तथैव कार्यशेषम्) उसी प्रकार श्रन्य शेष रहे कार्यों को पूर्ण करना (च) तथा (श्रन्तःपुर-प्रचारम्) श्रन्तःपुर=महल के श्रान्तरिक श्राचरणों--गतिविधियों एवं स्थितियों (च) श्रीर (प्रिशिधोनां चेष्टितम्) नियुक्त गुष्तचरों के श्राचरणों एवं गतिविधियों पर भी ध्यान रखे, विचार करे।। १५३।।

ग्रष्टविध कर्म ग्रादि पर चिन्तत-

कृत्त्नं चाष्टविधं कर्म पञ्चदगं च तत्त्वतः। स्रतुरागापरागौ च प्रचारं मण्डलस्य च ॥ १४४॥ (११६)

(च) श्रीर (कृत्स्नम् ग्रष्टिविधं कर्म) सम्पूर्ण ग्रष्टिविध कर्म (च) तथा (पञ्चवर्गम्) पञ्चवर्ग की व्यवस्था (श्रनुरागी) श्रनुराग=लगाव श्रीर ग्रपराग=स्नेहका सभाव=द्वेष (च) तथा (मण्डलस्य प्रचारम्) मण्डल की गतिविधि एव ग्राचरण [७। १५५-१५७ में वक्ष्यमाण] (तत्त्वतः) इन बातों पर ठाक ठीक चिन्तन करे।। १५४।।

अर्जुटरी ट्यन्सः (१) अष्टिविध कर्मों के विशव का समाधान—मनु ने इस बलोक में राजा के अष्टिविध कर्मों की गणना न करके केवल ''कृत्सनं च अष्टिविधं कर्मं' कहकर संकेतमात्र दिया है। भाष्यकारों ने इसकी व्याख्या में अपने-अपने मत देकर राजा के अष्टिविध कर्म गिनाये हैं। इन कर्मों में मतभेद होने से यह बात विवादा-स्पद-सी बनगयी है और परवर्ती व्याख्याकार केवल अपने से पूर्ववर्ती व्याख्याकारों के मत देकर इस बलोक की व्याख्य। करके आगे चल देते हैं।

यहां विचारणीय बात यह है कि क्लोक ७ ।१४४-२२६ तक मनु ने राजा की दिनचर्या के अन्तर्गत गुस्तमन्त्रणा या मन्त्रिपरिषद् से मन्त्रणा करने योग्य विषयों का उल्लेख किया है [७ । १४७-२१४] । इस प्रसंग में कुछ बातें स्पष्टतः कह दी हैं, इस क्लोक में केवल संख्या का उल्लेख कर दिया है । इसका अर्थं करते समय हम दो बातों पर प्यान देंगे—(१) मन्त्रणा में परिगणित बातों से भिन्न अष्टविध बातें होनी चाहिएं, क्योंकि एक ही स्थान पर पुनक्कित का होना बुद्धिसंगत नहीं । (२) 'कृत्स्नम्' विशेषणा अपना विशेष अर्थ देकर यह संकेत करता है कि ये अष्टविध कमें राजा के समग्र कर्त्तव्य हैं । इनके आधार पर मनन से मनुस्मृति में ही अष्टविध कमों का उल्लेख पाया जाता है ।

७। ३६ से १४४ तक क्लोकों में मनु ने 'भृत्यों सहित राजा के समग्र कर्त्तं क्यों' का वर्णन किया है। दूसरे शब्दों में निष्कर्ष रूप में वह राजा की जीवनचर्या है; ग्रतः कहा जा सकता है कि वही राजा के सम्पूर्ण ग्रष्टिविध कर्म हैं। जीवनचर्या के प्रसंग में पहले परिगणित होने के कारण यहां दिनचर्या के प्रसंग में उनका परिगणन नहीं किया। इस प्रकार राजा के ग्रष्टिविध कर्मों को मनुस्मृति से बाहर क्षोजने की ग्राव- क्यकता नहीं रहती। वे निम्न प्रकार हैं—

#### (क) मनुप्रोक्त राजा के प्रष्टविध कर्म-

- (१) श्राचार्य ऋत्विक् स्रादि वेदों के विद्वानों की संगति श्रीर उनसे शिक्षाग्रहण [७ । ३७, ३६, ४३], (२) इन्द्रियजय श्रीर उससे व्यसनों से बचाव [७ ४४५३], (३) मन्त्रियों, श्रमात्यों, दूतों, श्रध्यक्षों आदि की नियुक्ति श्रीर उनसे कार्यसम्पादन [७।५४-६८], (४) दुर्गनिर्माण [७ । ६६-७७], (५) युद्ध के लिए प्रशिक्षित
  तथा सन्तद्ध रहना [७ । ८७-१०६], (६) भ्रपराधियों श्रादि को न्यायपूर्वक दण्डित
  करना श्रीर इस प्रकार प्रजा को शान्ति, समृद्धि, सुरक्षा प्रदान करना [७।१०७-१२४],
  (७) वेतन श्रादि देना [७ । १२५-१२६], (८) करसंग्रह [७ । १२७-१४२]।
  - (ल) 'उशनस् स्मृति' में राजा के म्रष्टिविध कर्म ये गिनाये हैं---

"ग्रादाने च विसर्गे च प्रैवनिवेधयोः।
पञ्चमे चार्यवचने व्यवहारस्य चेक्षर्णे॥
वण्डगुद्धचोस्तथा युक्तस्तेनाष्टगतिको नृपः।"

श्रयति—राजा के श्रष्टिविध कमें ये हैं—१. श्रादान = करों का लेना, २. विसर्ग = कमंचारियों को वेतन देना, ३. प्रैंग = मम्त्री, राजदूत श्रादि को कार्यों पर भेजना, ४. निषेध = विरुद्ध कार्यों को न करना, ५. श्रयंवचन = राजाज्ञा का पालन कराना, ६ व्यवहार का देखना—मुकह्मों को निपटाना, ७. दण्ड = दण्डदेना, ८. शुद्धि—पापियों-अपराधियों को प्रायश्चित श्रादि से सुधारना।

## (ग) मेधातिथि ने अष्टविध कर्म निम्म माने हैं-

- १. नहीं किये कार्य का ग्रारम्भ, २. ग्रारम्भ किये कार्यों की समारित, ३. पूर्ण किये कार्य का प्रसार, ४. कर्म के फलों का संग्रह करना, ५. साम, ६. दाम, ७. दण्ड, ८. भेद। ग्रथवा—१. व्यापार का मार्ग, २. जल में सेतु बांचना, ३. दुर्ग बनाना, ४. किये द्वुए कार्य के संस्कारों का निर्ण्य, ५. हाथी पकड़ना, ६. खानों की प्राप्ति करना, ७. शून्यस्थान में प्रवेश, ८. काष्ठ के बनों को कटवाना।
- (२) 'पञ्चवर्ग' से म्रामिप्राय (क) अर्थशास्त्र में ग्राचार्यं कौटिल्य ने मन्त्रणा के प्रसंग में 'पञ्चाङ्गमन्त्र' के नाम से पांच विचारणीय बातों का उल्लेख किया है। प्रतीत होता है कि इस प्रसंग में परम्परा से प्रचलित यही व्याख्यान पञ्चवर्ग से अभीष्ट है। यहां मनु ने भी मन्त्रणा प्रसंग में ही पञ्चवर्ग का उल्लेख किया है। पञ्च- श्रंग ये हैं—(१) कार्यों को ग्रारम्भ करने का उपाय, (२) पुरुष श्रीर द्रव्यसम्पत्त, (३) देश-काल का विभाग, (४) विष्नों का प्रतीकार करना, (५) कार्यसिद्धि, [''कर्मणामारम्मोपायः, पुरुषद्रव्यसंपत्, देशकालविभागः, विनिपातप्रतीकारः, कार्यसिद्धः-इति पञ्चाङ्को मन्त्रः" प्रक० १०। ग्र० १४]।
- (ल) कुल्लूकभट्ट ने निम्न पांच प्रकार के गुप्तचरों की व्यवस्था को 'पञ्चवगं' कहा है। किन्तु इस मान्यता में एक—दो ग्रापत्तियां ग्राती हैं—(१) १५३ वें क्लोक में समग्र रूप में गुप्तचरों के कार्यों की व्यवस्था का कथन हो चुका है, (२) परम्परागत रूप में शास्त्रों में केवल पांच ही नहीं, ग्रापितु प्रमुख गुप्तचरों के ग्रन्य वर्ग भी हैं। ग्रतः कौटिल्यप्रोक्त 'पंचांग' इस प्रसंग में ग्राधिक संगत लगता है। कुल्लूक द्वारा वर्णित पांच प्रकार के गुप्तचर निम्न हैं—
- १. कापटिक (खुल, कपट के व्यवहार से भेदों को जानने वाला), २. उदा-स्थित (संन्यासी या साधु के वेश में महान् व्यक्ति के रूप में प्रसिद्ध करके बैठाना ग्रीर इस प्रकार गुप्त भेदों की जानकारी देने वाला), ३. कृषक (नकली किसान बनकर गुप्तचरी करने वाला), ४. वाणिजक (नकली व्यापारी के रूप वाला), ४. तापस व्यंजक (नकली तपस्वी के रूप वाला)।
  - (३) अनुराग और अपराग-अपनी श्रीर धत्रुराजा की प्रजाझों में तथा अन्य

राजाओं में अनुराग = कौन राजा से स्नेह रखने वाला है, और कौन अपराग = देव रखने वाला है; इन पर विचार करना। इन्हीं दो तत्त्वों को कौटिल्य ने अयंशास्त्र में [प्रक० ८–६ में] कृत्य और अकृत्य पक्ष के रूप में विणित किया है। कृत्य जिनको किसी लालचवश राजा से तोड़ा-फोड़ा जा सके अर्थात् असंतुष्ट, अपरागी। ये प्रमुखरूप से कृद्ध, लुड्ध, भीत और अवमानित चार प्रकार के होते हैं [देखिए ७। ६७ की समीक्षा]। अकृत्य = जिनको फोड़ा न जा सके, संतुष्ट प्रजाजन, अनुरागी। स्वप्रजाजनों और शत्रुप्रजाजनों की भांति अन्य राजाओं के स्नेह और देख पर भी राजा विचार करे।

(४) मण्डल— १५५ से १५७ श्लोकों में विश्वित प्रकृतियों को 'मण्डल' कहा जाता है। राजा इन सबकी गितिविधियों, स्थितियों, ग्राचरणों पर गम्भीर रूप से विचार करे। ग्रर्थशास्त्र [प्र०६७। ग्र०२] में आचार्य कौटिल्य ने इन बहत्तर प्रकृतियों के मण्डल को चार प्रकृतिमण्डलों में बांटा है। उसका विवरण १५७ पर प्रदिश्ति है।

राज्यमण्डल की विचारणीय चार मूल प्रकृतियां-

## मध्यमस्य प्रचारं च विजिगीषोश्च चेष्टितम् । उदासीनप्रचारं च ः शत्रोश्चैव प्रयत्नतः ॥ १५५ ॥ (१२०)

(च) ग्रीर (मध्यमस्य प्रचारम्) 'मध्यम' राजा के ग्राचरण ग्रीर गितिविध तथा (विजिगीषोः चेष्टितम्) 'विजिगीषुं राजा के प्रयत्नों का (च) तथा (उदासीनप्रचारम्) 'उदासीन' राजा की स्थिति-गितिविध [७। १५६] का (च) (शत्रोः एव) शत्रु [७। १५६] राजा के ग्राचरण एवं स्थिति गितिविध ग्रादि का भी (प्रयत्नतः) प्रयत्नपूर्वक विचार करे ग्रथीत् विचार करके तदनुसार प्रयत्न भी करे = ग्राचरण में लाये।। १५५।।

अर्जुट्री ट्डन् : मध्यम आदि चार मूल प्रकृतिरूप राजाझों के लक्षरा— ग्राचार्य कौटित्य ने 'मण्डल' की प्रकृतियों की व्याख्या ग्रपने ग्रयंशास्त्र [प्र०६७] में करते हुए इन राजाओं के निम्न लक्षण वतलाये हैं—

- (१) मध्यम "म्रिरिविजिगीष्वोर्भू म्यनन्त रसंहतासंहतयोरनुप्रहसमयों निप्रहे चासंहतयोमंध्यमः ।" = म्रिर म्रीर विजिगीषु राजाम्रों से भिन्न वह राजा जो उनकी संधि में संधि का समर्थक रहे भ्रीर उनके विग्रह में विग्रह का समर्थक रहे, वह 'मध्यम' कहलाता है।
- (२) विजिगीषु—''राजा आत्मद्रथ्यप्रकृतिसम्पन्नो नयस्याधिष्ठानं विजिगीषुः।''—जो राजा ग्रात्मसम्पन्त हो, ग्रमात्य ग्रादि द्रव्यप्रकृतियों से सम्पन्त [७। १५७] हो, नीति का ग्राश्रय लेने वाला हो, ऐसा विजय प्राप्त करने की इच्छा रखने वाला राजा 'विजिगीषु' कहाता है।

- (३) उदासीन—"अरिविजिगीषुमध्यानां बहिः प्रकृतिभ्यो बलवत्तरः संहता-संहतानामरिविजिगीषुमध्यमानामनुप्रहे समर्थो निग्रहे चासंहतानाम्, उदासीनः।" = ग्रिरि, विजिगीषु ग्रीर मध्यम इनसे भिन्न राजा, जो शक्तिशाली मध्यम राजा से भी बलवान् हो, तथा ग्रिरि, विजिगीषु ग्रीर मध्यम की संधि में संधि का समर्थक एवं उन तीनों के विग्रह में विग्रह का समर्थक 'उदासीन' ग्राचरण वाला राजा कहलाता है। मनु के ग्रनुसार विजिगीषु ग्रीर शत्रु से परला == बाद की सीमा वाला राजा 'उदासीन' है [७।१५८]।
- (४) शत्रु—मनु के अनुसार विजिगीषु राजा की सीमा से लगता हुआ [ मनन्तर-मरि विद्यात् ७ । १५८] राजा शत्रु होता है । कौटिल्य शत्रुओं के भेदोपभेद प्रदिशत करते हुए लिखते हैं—"भूम्यनन्तरः प्रकृत्यमित्रः तुल्याभिजनः सहजः । विरुद्धो विरोध-यितावा कृत्रिमः ।" विजिगीषु राजा की सीमा से लगा हुआ राजा और विजिगीषु के में वंश उत्पन्त समान दायभाग चाहने वाला राजा, ये दोनों 'सहजशत्रु' हैं । किसी कारण से विरोधी हो जाने वाला या किसी दूसरे को विरोधी बना देने वाला 'कृत्रिम शत्रु' कहलाता है ।

ःराज्यमण्डल की विचारणीय ग्राठ ग्रीर मूलप्रकृतियां—

एताः प्रकृतयो मूलं मण्डलस्य समासतः। ग्रष्टो च।न्याः समास्याता द्वादशेव तु ताः स्मृताः ॥१५६॥ (१२१)

(समासतः) संक्षेप में (एताः मण्डलस्य मूलं प्रकृतयः) ये चार [मध्यम, विजिगीषु, उदासीन और शत्रु] राज्यमण्डल की मूल प्रकृतियाँ = मूल रूप से विचारणीय स्थितियां या विषय हैं (च) और (अष्टी अन्याः समाख्याताः) आठ मूल प्रकृतियां और कही गई हैं (ताः तु द्वादश एव स्मृताः) इस प्रकार वे कुल मिलाकर [४+==१६] बारह होती हैं।। १५६।।

श्रिन्द्र श्रीत्जनाः शेष आठ मूलप्रकृतिरूप राजामों के सक्षरा—'मण्डल' मं मूलप्रकृतियां बारह हैं। इनमें से चार—मध्यम, विजिगीषु, उदासीन ग्रीर शत्रु नामक प्रकृतियों का वर्णन १४५ वें स्लोक में हो चुका है। शेप ग्राठ प्रकृति ग्रीर हैं जिनकी गणना शायद ग्रतिप्रसिद्धि के कारण मनु ने इस स्लोक में नहीं की है। कौटिल्य ने मनु के क्रम ग्रीर विधानानुसार इन पर ग्रपने ग्रथंशास्त्र में प्रकाश डाला है। उनके ग्रनुसार ग्राठ प्रकृति निम्न हैं—

मित्रराजा— मनु के अनुसार शत्रु राजा की सीमा से लगता हुआ उसके बाद वाला राजा विजिगीयु का 'मित्र' होता है ["अरेरनस्तरं मित्रम्" ७ । १४८] । कौटिल्य ने भी यही कहा है— "भूम्येकान्तरा मित्रप्रकृतिः ।" [प्रक ६७ । अ०२] । (२) शत्रु का मित्र राजा, (३) मित्र का मित्र राजा, (४) शत्रुमित्र का भी मित्र राजा (४) पार्डिणग्राह (वह पृष्ठवर्ती राजा जो विजिगीयु द्वारा कहीं आक्रमण के लिए अपने राज्य से जान के बाद पीछे से उसके राज्य पर माक्रमण कर देता है), (६) माक्रन्द (जो अपने मित्र राजा को किसी की सहायता करने से रोकता है या जिसकी राजधानी म्रपने राज्य के निकट लगती हो), (७) पाष्णिग्राहासार ('पाष्णिग्राह' को घेरकर रखने वाला या उस पर माक्रमण करने वाला राजा), (६) माक्रन्दासार—('म्राक्रन्द' राजा को घेरकर रखने वाला या उसपर माक्रमण करने वाला राजा। इन सभी राजामी तथा इनकी स्थितियों पर राजा को हर समय घ्यान रखना चाहिए।

ग्राचार्य कौटिल्य ने इनकी गणना निम्न प्रकार की है-

'तस्मात् मित्रम्, ग्ररिभित्रम्, मित्रमित्रम्, ग्ररिमित्रमित्रम्, चानन्तयेंग् भूमीनां प्रसज्यते पुरस्तात् । पश्चात् पाष्टिगग्राहः, आक्रन्दः, पाणिग्राहासारः, ग्राक्रन्दा-सारः, इति ।'' [प्रक० ६७ । ग्र० २]

राज्यमण्डल की प्रकृतियों के बहत्तर भेद---

म्रमात्यराष्ट्रदुर्गार्थदण्डाख्याः पञ्च चापराः । प्रत्येकं कथिता ह्योताः संक्षेपेण द्विसप्ततिः ॥१५७॥(१२२)

(प्रमात्य-राष्ट्र-दुर्ग-प्रयं-दण्ड-प्राख्याः) मन्त्री, राष्ट्र, किला, कोष, दण्ड नामक (प्रपराः पञ्च) ग्रीर पाँच प्रकृतियां हैं (प्रत्येक कथिता हि एताः) पूर्वोक्त [१४४-१४६] बारह प्रकृतियों के साथ ये मिलकर ग्रथीत पूर्वोक्त प्रत्येक बारहों प्रकृतियों के पांच-पांच भेद होकर इस प्रकार (संक्षेपेण द्विसन्तितः) संक्षेप से कुल ७२ प्रकृतियां [=विचारणीय स्थितिया या विषय] हो जाती हैं। १२ पूर्व की ग्रीर १२ के ४-५ भेद से ६० इस प्रकार १२×५=६०+१२=७२ हैं।। १४७।।

अश्चारिकार : बहत्तर प्रकृतियां—इन रलोकों के अनुसार बारह मूल-प्रकृतियां हैं—१. विजिगीषु, २. मध्यम, ३. उदासीन, ४. शत्रु, ४. मित्रराजा, ६. मित्र का मित्रराजा, ७. शत्रु का मित्रराजा, ८. पार्षणग्राह, १०. ग्राक्रन्द, ११. पार्षणग्राहासार, १२. ग्राक्रन्दासार। पांच द्रव्य प्रकृतियां—१. मत्री, २. राष्ट्र, ३. किला, ४. कोष, ५. दण्ड हैं। एक-एक मूल प्रकृति के पांच प्रकृतियों के साथ मिलकर पांच भेद हो जाते हैं प्रथात् एक मूलप्रकृति भौर पांच उसके भेद इस प्रकार एक मूलप्रकृति के छः भेद हुए। यथा, प्रथम मूलप्रकृति 'विजिगीषु' है। उसके छह भेद बनेंगे—१. विजिगीषु राजा, २. विजिगीषु मंत्री, ३. विजिगीषु राष्ट्र, ४. विजिगीषु किला, ५. विजिगीषु कोष, ६. विजिगीषु दण्ड। इसी प्रकार मिलकर ग्रन्य मूल प्रकृतियों के भेद बनेंगे। इस प्रकार बारह प्रकृतियों के १२ ×६—७२ बहत्तर भेद होते हैं। कौटिल्य ने मूलप्रकृतियों में तीन-तीन का एक वर्ग बनाकर उनके साथ पांच प्रकृतियों को मिलाकर ३ × ६ = १५ + ३ = १८ का एक प्रकृतिमण्डल माना है। इस प्रकार चार प्रकृतिमण्डल का एक 'मण्डल' विणित किया है [ग्रथंशास्त्र प्रक० ६७]।

इस प्रकार राजा प्रत्येक मूलप्रकृति पर श्रीर फिर उनकी प्रत्येक द्रव्यप्रकृति (ग्रमात्य ग्रादि पांच) पर पूर्णं ज्ञान सहित विचार करे। विचार करके यथोचित उपाय करे श्रीर विघ्न ग्रादि को दूर करे। पुनः विजयार्थं यात्रा करे।

शत्रु, मित्र ग्रौर उदासीन की परिभाषा-

भ्रनन्तरमॉर विद्यादिरसेविनमेव च। भ्ररेरनन्तरं मित्रमुदासीनं तयोः परम् ॥१५८॥ (१२३)

(अनन्तरम्) अपने राज्य के समीपवर्ती राजा को (च) श्रीर (श्रारिस्विनम्) शत्रुराजा की सेवा-सहायता करने वाले राजा को (श्रीर विद्यात्) 'शत्रु' ही समभे (श्ररेः + श्रनन्तरं मित्रम्) ग्रिर से भिन्न ग्रर्थात् शत्रु से विपरीत श्राचरण करने वाले श्रर्थात् सेवा-प्रहायता करने वाले राजा को श्रीर शत्रुराजा को सोमा से लगे श्रगले राजा को मित्र' श्रीर (तयोः परम्) इन दोनों से भिन्न परवर्ती राजा को (उदासीनम्) जो न सहायता करेन विरोध करे, उसे 'उदासीन' राजा (विद्यात्) समभना चाहिए।। १४६।।

तान्सर्वानभिसंदध्यात्सामादिभिरपक्रमैः । व्यस्तैरचेव समस्तैरच पौरुषेण नयेन च ॥ १४६ ॥ (१२४)

(तान् सर्वान्) उन सब प्रकार के राजाग्रों को (साम + ग्रादिभिः + उपक्रमैः) 'साम' ग्रादि [साम, दाम, दण्ड, भेद] उपायों से (व्यस्तैः) एक-एक उपाय से (च) ग्रथवा (समस्तैः) सब उपायों का एकसाथ प्रयोग करके (पौरुषेणा) वीरता से (च) तथा (नयेन) नीति से (ग्रभिसंदध्यात्) वश में रखे।। १४६।।

सन्धि, विग्रह ग्रादि षड्गुणों का वर्णन-

संधि च विग्रहं चैव यानमासनमेव च। द्वैयीभावं संश्रयं च षड्गुणांश्चिन्तयेस्सदा ॥१६०॥ (१२४)

(सन्धिम्) सन्धि (विग्रहं यानम् ग्रासनं द्वैधीभावं च संश्रयं) विग्रह, यान, ग्रासन, द्वैधीभाव ग्रीर संश्रय इन (पड्गुणान् एव) छः गुणों का भी (सदा चिन्तयेत्) राजा सदा विचार-मनन करे ॥ १६० ॥

अश्नुरारिट्य : (१) सुखपूर्वक रहने के लिए शत्रुराजा से कुछ ले-देकर मिलाप कर लेना या किसी राजा से मिलकर श्राक्रमण करने के लिए तैयार कर लेना 'सन्धि' है। (२) युद्ध, विरोध, तोड़फोड़ ग्रादि पैदा करना 'विष्रह' है। (३) युद्ध के लिए चढ़ाई करना यान' कहलाता है। (४) शत्रु को घेरकर पड़े रहना या अपनी शक्ति की क्षीणता के कारण शत्रु राजाओं से छेड़छाड़ किये बिना चुपचाप भावी श्राक्र-मण की ताक में पड़े रहना 'श्रासन' है। (५) ग्रपनी विजय के लिए श्रपनी सेना को दो भागों में विभक्त कर देना या शत्रु-सेना में विभाजन कर देना 'द्वैधीभाव' है। (६) किसी बलवान् राजा का स्राश्रय ग्रहण कर लेना 'संश्रय' है।

श्रासमं चैव यानं च सर्वि विग्रहमेव च। कार्यं वीक्ष्य प्रयुञ्जीत द्वेषं संश्रयमेव च।।१६१।। (१२६)

सब राजादि राजपुरुषों को यह बात लक्ष्य में रखने योग्य है जो (ग्रासनम्) ग्रासन = स्थिरता (यानम्) यान = शत्रु से लड़ने के लिए जाना (सिधम्) संधि = उनसे मेल कर लेना (तिग्रहम्) दुष्ट शत्रुग्नों से लड़ाई करना (द्वैधम्) द्वैध = दो प्रकार की सेना करके स्वविजय कर लेना (च) ग्रीर (संश्रयम्) संश्रय = निबंलता में दूसरे प्रवल राजा का ग्राश्रय लेना, ये छः प्रकार के कर्म (कार्यं वीक्ष्य प्रयुञ्जीत) यथायोग्य कार्यं को विचारकर उसमें युक्त करना चाहिए।। १६१।। (स० प्र०१४८)

संधि ग्रीर उसके भेद---

संघि तु द्विविधं विद्याद्राजा विग्रहमेव च। उमे यानासने चैव द्विविधः संश्रयः स्मृतः ॥१६२॥ (१२७)

(राजा) राजा, (सन्धि विग्रहं यान + ग्रासने द्विविधः च संश्रयः) संधि, विग्रहः यान, ग्रासन, द्वेधोभाव ग्रौर संश्रय (द्विविधं तु) दो-दो प्रकार के होते हैं, उनको (विद्यात्) यथावत् जाने ॥ १६२ ॥ (स॰ प्र० १४८)

> समानयानकर्मा च विपरीतस्त्रथैव च। तदा त्रायतिसंयुक्तः संधिज्ञेयो द्विलक्षराः ॥१६३॥ (१२८)

(तदा तु स्रायितसंयुक्तः) तात्कालिक फल देने वाली स्रीर भविष्य में भी फल देने वाली (सिन्धि) सिन्धि [७।१६१] (द्विलक्षणः ज्ञेयः) दो प्रकार को समभनी चाहिए—१. (समानयानकर्मा) शत्रु राजा पर स्राक्रमण करने के लिए किसी सन्य राजा से मेल करके उसके साथ स्राक्रमण करना, (तथैव) उसी प्रकार २. (विपरीतः) पहने से विपरीत सर्थात् शत्रुराजा से स्राक्रमण न करने के लिए मेल करके कोई समभौता कर लेना [यह स्रपनी वल-स्थिति को देखकर उचित स्रवसर तक होता है ७।१६६]।। १६३।।

१. [प्रचलित मर्थ — सन्धि के दो भेद हैं — (१) समानयानकर्मा सन्धि ग्राँर (२) ग्रसमानयानकर्मा सन्धि। तात्कालिक या भविष्य के लाभ की इच्छा से किसी दूसरे राजा से मिलकर यान (शत्रु पर चढ़ाई) करना 'समानधर्मा' नामक सन्धि है। तथा (२) तात्कालिक या भविष्य मे लाभ की इच्छा से किसी राजा से 'ग्राप इधर जाइये, मैं इधर जाता हूं' ऐसा कहकर पृथक्-पृथक् यान (शत्रु पर चढ़ाई) करना 'ग्रस-मानधर्मा' नामक सन्धि है।। १६३॥]

"(सन्धः) शत्रु से मेल ग्रथता उससे विपरीतता करे, परन्तु वत्-मान ग्रौर भविष्यत् में करने के काम बरावर करता जाये; यह दो प्रकार का मेल कहाता है।" (स० प्र०१५८)

आनुर्धीत्जनाः इस श्लोक में किया हुमा 'विपरीत' का अर्थ मनुसम्मत है, जो ७। १६६ से सिद्ध होता है। प्रचलित टीकाओं में किया गया अर्थ 'सन्धि' ही व नहीं कहला सकता।

विग्रह ग्रीर उसके भेद--

स्वयंकृतश्च कार्यार्थंमकाले काल एव वा। नित्रस्य चैवापकृते द्विविधो विग्रहः स्मृतः ॥१६४॥ (१२६)

(विग्रह: द्विविध: स्मृत:) विग्रह [७। १७०] दो प्रवार का होता है—(काले) चाहे युद्ध के लिए निश्चित किये समय में (वा) प्रथवा (ग्रकाले एव) ग्रनिश्चित किसी भी समय में (१) (कार्यार्थम्) कार्य की सिद्धि के लिए (स्वयंकृत:) स्वयं किया गया विग्रह (च) ग्रीर [२] (मित्रस्य ग्रपकृते) किसी के द्वारा मित्रराजा पर ग्राक्रमण या हानि पहुंचाने पर मित्रराजा की रक्षा के लिए किया गया विग्रह ।। १६४ ।।

"(विग्रह) कार्यमिद्धि के लिए उचित समय या अनुचित समय में स्वयं किया वा मित्र के अगराध करने वाने शत्रु के साथ विरोध दो प्रकार से करना चाहिये।" (स॰ प्र०१४८)

यान ग्रौर उसके भेद--

एकाकिनक्चात्ययिके कार्ये प्राप्ते यहच्छया । संरुतस्य च मित्रेण द्विविधं यानमुच्यते ॥१६४॥ (१३०)

(ग्रात्ययिके कार्ये प्राप्ते) ग्रक्तमात् कोई कार्य प्राप्त होने में + (एका-किनः) एकाकी (च) वा (मित्रेण संहतस्य) मित्र राजा के साथ मिलके शत्रु की ग्रोर जाना [ = चढ़ाई करना ७। १७१] (द्विविधं यानम् + उच्यते) यह दो प्रकार का गमन [ = यान ] कहाता है।। १६४।। (स० प्र०१४८)

+ (यदच्छया) स्वतन्त्रतापूर्वक .....

ग्रासन ग्रीर उसके भेद-

क्षीएास्य चेव क्रमशो दैवास्पूर्वकृतेन वा। मित्रस्य चानुरोधेन द्विविधं स्मृतसासनम् ॥१६६॥ (१३१) % (क्रम्शः) स्वयं किसी प्रकार क्रम से (क्षीणस्य एव) क्षीण हो जाये प्रयात निबंत हो जाये (त्र) प्रथवा (मित्रस्य अनुरोधेन) मित्र के रोकने से अपने स्थान में बैठे रहना (दिविधम् अ।सनं स्मृतम्) यह दो प्रकार का आसन [७। १७२] कहाता है।। २६६।। (स० प्र०१४=)

% (दैवात् वा पूर्वकृतेन) संयोग से अथवा पूर्वजन्म के पाप के कारण ......

द्वैधीभाव ग्रीर उसके भेद---

वलस्य स्वामिनश्चैव स्थितिः कार्यार्यसिद्धये । द्विविधं कीर्त्यते द्वैधं षाड्गुण्यगुणवेदिभिः ॥१६७॥ (१३२)

(षाड्गुण्य-गुएगवेदिभिः) षड्गुणों के महत्त्व को जानने वालों ने (द्वैषं द्वितियं कीत्यंते) द्वैषोभाव [७। १७३] दो प्रकार का कहा है—(कार्या- थंसिद्धये) कार्य की सिद्धि के लिए १—(बलस्य स्थितिः) सेना के दो भाग करके एक भाग सेना को सेनापित के ग्राधीन करना (च) ग्रीर २—(स्वा- भिनः) सेना का एक भाग राजा द्वारा ग्रपने ग्राधीन रखना ।। १६७।।

"कार्यक्षिद्धि के लिए सेना के दो विभाग करके विजय करना दो प्रकार का 'द्वैध' कहाता है। ' (स० प्र० १५०) संश्रय और उसके भेद—

> म्रथंसंपादनार्थं च पीडचमानस्य शत्रुभिः। साधुषु व्यपदेशार्थं द्विविधः संभ्रयः स्मृतः ॥१६=॥ (१३३)

(शत्रुभि: पीडचमानस्य) शत्रुओं द्वारा पीड़ित होकर (स्रथंसम्पाद-नाथंम्) अपने उद्देश्य की सिद्धि अथवा स्नात्मरक्षा के लिए किसी राजा का स्नाश्रय लेना (त्र) स्नौर (व्यपदेशार्यं साधुषु) भावी हार या दुःख से बचने के लिए किसी श्रेष्ठ राजा का स्नाश्रय लेना ये (द्विविध: संश्रय: स्मृतः) दो प्रकार का 'संश्रय' [७। १७४] कहलाता है।। १६८।।

''एक—-किसी अर्थ की सिद्धि के लिए किसी बलवान् राजा वा किसी महात्मा की शरण लेना, जिससे शत्रु से पीड़ित न हो; दो प्रकार का आश्रय लेना कहाता है।'' (स० प्र० १५६)

सन्धिका समय----

यदावगच्छेदायत्यामाधिवयं ध्रुवमात्मनः । तदात्वे चाल्पिकां पोडां तदा सींध समाश्रयेत् ॥१६६॥(१३४) (यदा + ग्रवगच्छेत्) जब यह जान ले कि (तदात्वे) इस समय युद्ध करने से (ग्रह्मिकां पीडाम्) थोड़ी पीड़ा प्राप्त होगी (च) ग्रीर (ग्रायत्याम्) पश्चात् [=भिवष्य] में करने से (ग्रात्मनः ध्रुवम् ग्राधिक्यंस) ग्रपनी वृद्धि ग्रीर विजय ग्रवश्य होगी (तदा सिंध समाश्रयेत्) तब शत्रु से मेल करके उचित समय तक धीरज रखे।। १६६।। (स० प्र० १५६)

विग्रह का समय---

यदा प्रहृष्टा मन्येत सर्वास्तु प्रकृतोमृशम् । ग्रस्युच्छितं तथाऽरस्मानं तदा कुर्वोत विग्रहम् ।। १७० ।। (१३४)

(यदा सर्वाः प्रकृतीः) जब अपनी सब प्रजा वा सेना (भृशम्) ग्रत्यन्त (प्रहृष्टाः) प्रसन्त (ग्रत्युच्छितम्) उन्नतिशील ग्रीर श्रेष्ठ (मन्येत) जाने (तथा) वैसे (बात्मानम्) ग्रपने को भी समभे (तदा विग्रहं कुर्वीत) तभी शत्रु से विग्रह = युद्ध कर लेवे ।। १७०॥ (स० प्र०१४६)

यान का समय--

यवा मन्येत भावेन हृष्टं पुष्टं बलं स्वक्म् । परस्य विपरीतं च तदा यायाद्विपुं प्रति ॥ १७१ ॥ (१३६)

(यदा स्वकं वलम्) जब ग्रंपने बल ग्रंथीत् सेना को (हु॰टं पुष्टं भावेन मन्येत) हर्षं ग्रौर पुष्टियुक्त प्रसन्न भाव से जाने (च) ग्रौर (परस्य) शत्रु का बल (विपरोतम्) ग्रंपने से विपरीत निबंल हो जावे (तदा रिपुं प्रति यायात्) तब शत्रु की ग्रोर युद्ध करने के लिए जावे।। १७१।।

(स ०प्रः १५६)

ग्रासन का समय---

यदा तु स्यास्परिक्षोणो वाहनेन बलेन च। तदासीत प्रयत्नेन शन कैः सांत्वयन्नरीन् ॥ १७२॥ (१३७)

(यदा) जब (बलेन वाहनेन) सेना, वल, वाहन से (परिक्षीणः स्यात्) क्षीगा हो जाये (तदा) तव (ग्ररीन् शनकैः प्रयत्नेन सान्त्वयन्) कषुग्रों को घीरे-घीरे प्रयत्न ये शान्त करता हुग्रा (ग्रासीत) ग्रपने स्थान में बैठा रहे। १७२। (स॰ प्र०१५६)

द्वैधीभाव का समय-

मन्येतः रियदा राजा सर्वथा बलवत्तरम्। तदा द्विघा वलं कृत्वा साधयेत्कार्यमात्मनः ॥ १७३॥ (१३८) (यदा राजा) जब राजा (प्ररि सर्वथा वलवत्तरं मन्येत) बहुको ग्रत्यन्त बलवान् जाने (तदा) तब (द्विधा बलं कृत्वा) द्विगुण। वा दो प्रकार की सेना करके (ग्रात्मन: कार्यं साध्येत्) ग्रपना कार्यं सिद्ध करे ॥ १७३ ॥ (स० प्र० १५६)

संश्रय का समय---

यदा परबलानां तु गमनीयतमो भवेत्। तदातु संश्रयेत्क्षित्रं धार्मिकं बलिनं नृपम् ॥ १७४॥ (१३६)

(यदा) जब ग्राप समक्त लेवे कि ग्रब (परवलानां तु गमनीयतमः भवत्) शीघ्र शत्रुग्नों की चढ़ाई मुक्त पर होगी (तदा तु) तभी (धार्मिकं विलनं नृपं क्षिप्र संश्रयेत्) किसी धार्मिक वलवान् राजा का ग्राश्रय शोघ्र ले लेवे ।। १७४।। (स० प्र० १४६)

निग्रहं प्रकृतीनां च कुर्याद्योऽरिबलस्य च। उपसेवेत तं नित्यं सर्वयःनेर्गुरुं यथा।। १७५ ॥ (१४०)

(यः) जो (प्रकृतीनाम) प्रजा श्रीर श्रपनी सेना (च) श्रीर शत्रु के बल का (निग्रहं कुर्यात्) निग्रह करे श्रथीत् रोके (तं सर्वयत्नैः) उमकी सब यत्नों से (गुरुं यथा) गुरु के सदश (नित्यम् उपभेवेत) नित्य सेवा किया करे।। १७५॥ (स॰ प्र॰ १५६)

यित तत्र।पि संपश्येद्दोषं संश्रयकारितम् । सुयुद्धमेव तत्रापि निविशङ्कः समाचरेत् ॥ १७६ ॥ (१४१)

(संश्रयकारितं यदि तत्र + ग्रापि दोषं संपश्येत्) जिसका ग्राश्रय लेवे उस पुरुष के कर्मों में दोष देखे तो (तत्र + ग्रापि) वहाँ भी (सुयुद्धम् + एव) ग्रच्छे प्रकार युद्ध हो को (निविशङ्क: समाचरेत्) निःशंक होकर करे ॥१७६॥ (स० प्र०१५६)

> सर्वोपायैस्तथा कुर्यान्नीतिज्ञः पृथिवीपतिः। यथाऽस्याभ्यधिका न स्युमित्रोदासीनशत्रवः॥ १७७॥ (१४२)

(नीतिज्ञः पृथिवीपितः) नीति का जानने वाला पृथिवीपिति राजा (यथा) जिस प्रकार (ग्रस्य) इसके (मित्र-उदासीत-शत्रवः) मित्र, उदासीन = तटस्थ ग्रीर शत्रु (ग्रिधिकाः न स्यु) ग्रिधिक न हों (तथा सर्व - उपायैः कुर्यात्) ऐसे सब उपायों से वर्ते ॥ १७७॥ (स॰ प्र० १६१)

स्रायति सर्वकार्याएगं तदात्वं च विचारयेत् । स्रतीतानां च सर्वेषां गुणदोषौ च तत्त्वतः ॥ १७८ ॥ (१४३) (सर्वकार्याणां तदात्वम) सब कार्यों का वर्तमान में कर्त्तव्य (च) ग्रीर (ग्रायितम्) भविष्यत् में जो-जो करना चाहिए (च) ग्रीर (ग्रतीतानां सर्वेष्णम्) जो-जो काम कर चुके, उन सबके (तत्त्वतः गुणदोषौ विचारयेत्) यथार्थता से गुण-दोषों को विचार करे। पश्चात् दोषों के निवारण ग्रीर गुणों की स्थिरता में यहन करे।। १७ दा। (स० प्र०१६१)

म्रायत्यां गुगदोषज्ञस्तदात्वे क्षिप्रनिश्चयः। म्रतीते कार्यशेषज्ञः शत्रुभिनिभिमूयते॥ १७६ ॥ (१४४)

(ग्रायत्यां गुएपदोषज्ञः) जो राजा भविष्यत् ग्रर्थात् ग्रागे करने वाले कर्मों में गुएग-दोषों का ज्ञाता (तदात्वे क्षिप्रनिश्चयः) वर्तमान में तुरन्त निश्चय का कर्ता, ग्रीर (ग्रनीते कार्यशेषज्ञः) किये हुए कार्यों में शेष व त्रव्य को जानता है (शत्रुभिः न + अभिभूयते) वह शत्रुग्रों से पराजित कभी नहीं होता ॥ १७६ ॥ (स० प्र० १६१)

राजनीति का निष्कर्ष---

यथैनं नाभिसंदध्युमित्रोदासीनज्ञत्रवः । तथा सर्वे संविदध्यादेव सामासिको नयः ॥ १८० ॥ (१४४)

(सर्व तथा विदध्यात्) सब प्रकार के राजपुरुष, विशेषसभापित राजा ऐसा प्रयत्न करें कि (यथा) जिस प्रकार (मित्र-उदासीन-शत्रवः) राजादि जनों के मित्र, उदासीन ग्रीर शत्रु को वश में करके (न + प्रभि-संदध्युः) ग्रन्यथा न करपावें, ऐसे मोह में न फसे (एषः सामासिकः नयः) यही संक्षेप से नय ग्रर्थात् राजनोति कहाती है।। १८०।। (स० प्र०१६१)

अर्ज्य क्यों क्या : मित्र, उदासीन ग्रीर शत्रु के लक्षण क्रमशः ७। २०६, २१०, २११ में देखिए।

श्राक्रमण के लिए जाना ग्रीर ब्यूहरचना ग्रादि की व्यवस्था---

यदा तु यानमातिष्ठेदरिराष्ट्रं प्रति प्रभुः। तदाऽनेन विधानेन यायादरिपुरं शनः॥ १८१॥ (१४६)

(प्रभुः) राजा (यदा) जब भी (ग्ररिराष्ट्रं प्रति) शत्रुके राज्य पर (यानम् + ग्रातिष्ठेत्) चढ़ाई करे (तदा) तव (ग्रनेन विधानेन) इस निम्न-लिखित विधि से (शनेः) सावधानोपूर्वक (ग्ररिपुर यायात्) शत्रु पर चढ़ाई करे। १८१॥

> मार्गशीर्षे शुभे मासि यायाद्यात्रां महीपतिः। फाल्गुनं वाऽय चैत्रं वा मासी प्रति यथाबलम् ॥ १८२ ॥

(महीपितः) राजा को चाहिए कि (शुभे मार्गशीर्षे मासि) शुभ ग्रर्थात् चढ़ाई के लिए उपयुक्त मार्गशीर्ष के महीने (श्रय) श्रीर (फाल्गुन वा चैत्र मासी) फाल्गुन ग्रयवा चैत्र के महीने में (यथाबलम्) श्रपनी सेना श्रीर शक्ति के ग्रनुसार (यात्रा प्रतियायात्) शत्रुकी श्रीर विजययात्रा के लिए चढाई करे। १८२।।

#### म्रन्येष्विप तु कालेषु यथा पश्येद् ध्रुवं जयम्। तदा यागाहिमृह्यंव व्यसने चोत्थिते रिपोः॥१८३॥

(ग्रन्येषु + ग्राप कालेषु) ग्रन्य कालों में भी (यदा जयं ध्रुवं पश्येत्) जब ग्रपनी विजय को निश्चित समभे (च) ग्रथवा (रिपोः व्यसने उत्थिते) शत्रु के ग्राप्ति में फंसे होने पर या शत्रु के राज्य में कोई उपद्रव हुपा देखकर (तदा) ऐसे समय में (विगृह्य + एव यायात्) ग्रपनी ग्रोर से ही भगड़ा करके चढ़ाई शुरू कर दे।। १८३।।

## **अन्युट्यीट्यन्य :** १८२--१८३ वलोक प्रक्षिप्त हैं--

- १. अन्तिवरोध—(१) इनसे पूर्व इस प्रसंग के विधायक इलोक से ही इन का विरोध है। १८१ वें में स्पष्टतः "यदा तु यानमातिष्ठेत् " तदा तदा यायात्" शब्दों का प्रयोग है जो यह सिद्ध करता है कि जब भी राज़ा अपनी स्थिति को देखकर आक्रमण करने जाये यह उसके विचार पर है। किर इन इलोकों में मास का निश्चय करना उससे भिन्न और विषद्ध विधान है।(२) ७।१७१ में भी कभी भी आक्रमण करने का आदेश है, ये इलोक उसके भी विषद्ध हैं।यह समिक्षण 'यान' नामक नीति के ही विषद्ध हैं।
- २. प्रसंगिव रोध— १८१ वें ब्लोक में प्रमंग का भी मंकेत है। तदनुसार यह प्रमंग 'म्राक्रमणार्थ जाते समय कैसी व्यवस्था से जाना चाहिए' इस वर्णन का है। यही बात म्राप्तम ७। १८४--२०७ से पुष्ट होती है। यहां समय निर्धारित करने का प्रसंग-विरुद्ध वर्णन है, म्रतः प्रक्षिप्त हैं।
- ३. श्रवान्तरिवरोध—१८२ श्रीर १८३ में परम्पर भी श्रयांत् श्रवान्तर विरोध भी है। १८२ में एक शुभ समय निश्चित किया है तो १८३ में कोई निश्चय ही नहीं : इस प्रकार भी ये मनुकृत सिद्ध नहीं होते।

## कृत्वा विधानं मूले तु यात्रिकं च ययाविधि । उपगृह्यास्पदं चैव चारान्सम्यश्विधाय च ॥१८४॥ (१४७)

जब राजा शत्रुम्रों के साथ युद्ध करने को जावे तब (मूले विधानं तु) ग्रपने राज्य की रक्षा का प्रवन्ध (च) ग्रीर (यात्रिकम्) यात्रा की सब सामग्री (यथाविधि कृत्वा) यथाविधि करके (ग्रास्पदम् एव उपगृह्य) सब सेना, यान, वाहन, शस्त्र, ग्रस्त्र ग्रादि पूर्णं लेकर (चारान् सम्यक् विधाय) सर्वत्र दूतों प्रधीत् चारों ग्रोर के समाचारों को देने वाने पुरुषों

को गुप्त स्थापन करके शत्रुश्रों की श्रोर युद्ध करने को जावे।। १८४।। (स० प्र०१६१)

त्रिविध मार्ग का संशोधन करे-

संशोध्य त्रिविधं मार्गं षड्विधं च बलं स्वकम् । सांपरायिककल्पेन यायादरिपुरं शनैः ॥१८४॥ (१४८)

(त्रिविधं मार्गं संशोध्य) तीन प्रकार के मार्गं ग्रर्थात् एक--स्थल = भूमि में दूसरा-जल = समुद्र वा निदयों में, तीसरा-ग्राकाश मार्गों को शुद्ध बनाकर भूमिमार्ग में रथ, ग्रश्व, हाथी, जल में नौका ग्रीर ग्राकाश में विमान ग्रादि यानों से जावे (त्र) ग्रीर (षड्विधम्) पैदल, रथ, हाथी, घोड़ शस्त्र ग्रीर ग्रस्त्र, खान-पान ग्रादि सामग्री को यथा बत् साथ ले (वलं स्वकम्) वलयुक्त पूर्ण (सांपरायिककल्पेन) किसी निमित्त को प्रसिद्ध करके (ग्रिरपुरं शने: यायात्) शत्रु के नगर के समोप धीरे धीरे जावे ॥ १८४ ॥ (स० प्र० १६१) प्र

अत्युद्धि टिड्न : त्रिविध मार्ग का मनुसम्मत स्थं — प्रचलित टीका स्रों में त्रिविय मार्ग का सर्थं — 'जङ्गल, स्रनूप स्रोर स्राटिवक किया है। यह मनुसम्मत सिद्ध नहीं होता, श्रीर सही भी नहीं है। इस प्रकार सर्थं करने से तीनों केवल भूमि के ही एक मार्ग के अन्तर्गत स्ना जाते हैं। इस भाष्य में दिया गया सर्थं मनुसम्मत है। इस की सिद्धि है। १६२ से होती है। वहां स्थलयुद्ध स्रोर जल में जलयान स्नादि से युद्ध करने का वर्णन है। इस प्रकार त्रिविध मार्गों का 'स्थल, जल, स्नाकाश मार्ग ही प्रासंगिक सिद्ध होता है। सनूर इसी के अन्तर्गत स्ना जाता है समुद्रीयानो की चर्चा ६१५७, ४०६, ४०६ में भी स्नाती है। उस काल में ये यान थे।

चाक्रमण के समय शत्रु **ग्रौर शत्रु**मित्र पर विशेष रिष्ट रखे—

शत्रुसेत्रिनि नित्रे च गूढे युक्ततरो भवेद् । गतप्रत्यागते चैव स हि कष्टतरो रिपुः ॥ १८६ ॥ (१४६)

(शत्रसंविति गूढे मित्रे) जो भीतर से रात्रु से मिला हो ग्रीर ग्रपने साथ भी ऊपर से मित्रवा रखे, गुष्तता से रात्रु को भेद देवे (गत-प्रत्यागते एव) उसके ग्राने जाने में, उपने बात करने में (युक्ततरः भवेत्) ग्रत्यन्त सावधानी रखे (हि) क्योंकि भीतर शत्रु ऊपर मित्रु को (वण्टतरः रिपुः)

१. [प्रचित्ततं प्रथं— जङ्गल, अनूप तथा ग्राटिविक भेद से तीन प्रकार के मार्गों को पड़, लता, भाड़ी कंटक आदि कटवाने तथा नीची ऊंची भूमि को वरावर कराने से गमन के योग्य वनाकर ग्रीर हाथी, घोड़ा, रथ, पैदल सेना एवं कार्यकर्ता रूप छ: प्रकार के वल (सेना) उचित भोजन-वस्थ, मान-सत्कार एवं ग्रीपध ग्रादि से गुद्ध कर यात्रा के योग्य विधान में धोरे-धीरे गत्रु के देश को प्रस्थान करे॥ १८५॥]

बड़ा क्किशत्रु समक्तना चाहिए।। १८६ ।। (स० प्र०१६१) क्किक ब्टटायक ·····

व्यूहरचनाएं ---

बण्डव्यूहेन तन्मार्गं यायातु शकटेन वा। वराहमकराभ्यां वा सूच्या वा गरुडेन वा ॥ १८७ ॥ (१५०)

+(दण्डयूहेन) दण्ड के समान सेना को चलावे (शकटेन) जैसा शकट ग्रर्थात् गाड़ी के समान (वराह मकराभ्याम्) वराह जैसे सूप्रर एक दूसरे के पीछे दौछते जाते हैं कभी सब मिलकर भुण्ड हो जाते हैं वैसे; जैसे मगर पानी में चलते हैं वैसे सेना को बनावे (सूच्या वा गरुडेन वा) जैसे सूई का ग्रग्रभाग सूक्ष्म पश्चात् स्थूल धौर उससे सूत्र स्थूल होता है वैसी शिक्षा से सेना को बनावे; नीलकण्ठ [=गरुड़] ऊपर नीचे भपट्टा मारता है इस प्रकार सेना को बनाकर (यायात्) लड़ावे।। १८७।।

(स० प्र० १६१)

+ (तत् मार्गम्) चढाई करते समय मार्ग में..........

अस्तु हारिटानाः (१) जिनमें स्रागे बलाष्यक्ष हो, बीच में राजा, स्रन्त में सेनापित स्रीर उनके स्रगल-बगल एक-एक पंक्ति हाथी सवारों की, उन पंक्तियों के साथ एक पंक्ति बृडसवारों की, फिर साथ में पदातियों की पंक्तियाँ, इस प्रकार दण्डे के समान तथा लम्बी पंक्ति के स्राकार में सेना की मोर्चाबन्दी को 'दण्डव्यूह' कहते हैं।

- (२) गाड़ी के समान आगे से पतली और पीछे-पीछे अधिक फैलाववाली सेना की रचना को 'शकटब्यूह' कहा जाता है।
- (१) आगे और पीछे के भागों में पतली, मध्यभाग में ग्रधिक फैलाव वाली सेनारचना को 'वराहब्यूह' कहते हैं। इसमें सैनिक एक दल के पीछे एक दल बढ़ते जाते हैं, जैसे ही शत्रु उन्हें कम समक्षकर मुकाबला करता है, तो पिछली सेना भुज्ड बनाकर हमला कर देती है। उनके पीछे रक्षा के लिए तथा सावधानी के लिए हल्की सेनापंक्ति रहती है।
- (४) जिसका अग्रभाग मोटा, मध्य का उससे अधिक लम्बाकार होते हुए भी विस्तृत हो श्रीर पृष्ठभाग पतला हो, उस सेना-रचना को 'मकरव्यूह' कहा जाता है।
- (५) स्रग्नभाग से नुकीली स्रौर पृष्ठभाग से स्थूल एवं विस्तृत स्राकार वाली सेनारचना को 'सूचीब्यूह' कहते हैं ।
  - (६) आगे का कुछ भाग नुकीला और उसके पीछे दो भागों में विस्तृतरूप में दूर तक फैली हुई सेना की संरचना को 'गरुडब्यूह' कहते हैं। इसमें प्रग्रपंक्ति जब शत्रु-

सेना से लड़ने लगती है, श्रीर शत्रुसेना भी जब सामने होकर संघर्ष करने लगती है,तो श्रगत्त-वगल में फैली सेना शत्रुसेना पर श्रगल-बगल से ऋपट्टा मारकर दबाने की कोशिश करती है।

> यतञ्च भयमाशङ्कोत्ततो विस्तारयेद्वलम् । पद्मेन चैव ब्यूहेन निविशेत सदा स्वयम् ॥ १८८॥ (१४१)

(यतः भयम् + आशंकेत्) जिधर भय विदित हो (ततः) उसी म्रोर (बलं विस्तारयेत्) सेना को फंलावे (पद्मे न एव ब्यूहेन) सब सेना के पितयों को चारों म्रोर रखके पद्मब्यूह म्रयात् पद्माकार चारों म्रोर से सेनाम्रों को रख के (स्वयं निविशेत) मध्य में म्राप रहे।। १८८। (स॰ प्र०१६१)

अपन्य कारित्य का कमल के पुष्प की तरह एक दल के पीछे दूसरे दल के रूप में चारी ग्रोर गोलाकार रूप में सेना की खड़ा करना ग्रीर मध्य में राजा या सेनापित का होना, इस मोर्चाबन्दी की 'पद्मब्यूह' कहा जाता है।

> सेनापतिबलाध्यक्षौ सर्वेदिक्षु निवेशयेत्। यतश्च भयमाशङ्केत्प्र।ची च कल्पयेदिशम् ॥ १८६॥ (१५२)

(सेनापित-बलाध्यक्षी) सेनापित ग्रीर बलाध्यक्ष ग्राज्ञा को देने ग्रीर सेना के साथ लड़ने-लड़ाने वाले वोरों को (सर्विदक्ष निवेशयेत) ग्राठों दिशाग्रों में रखें (यतः भयम् + ग्राशंकेत्) जिस ग्रीर से लड़ाई हाती हो (तां प्राचीं दिशं कल्पयेत्) उसी ग्रीर सब सेना का मुख रखे।

परन्तु दूसरी स्रोर भी प्रका प्रबंध रवसे, नहीं तो पीछे वा पादर्व से शत्रुकी घात होने का सम्भव होता है ॥ १८६॥ (स० प्र०१६२)

अन्तु श्री लं नः (क) "तां प्राचीं दिशं करुपयेत्" ग्रयात् 'उसे ही पूर्विदशा मान ले' यह एक मुहावरा है, जिसका ग्रयं है उसी दिशा को मुख्य मानकर उसी की ग्रोर मुख कर लेना अर्थात् शक्ति लगाना।

गुल्मांत्रच स्थापयेदाप्तान्कृतसंज्ञान्समंन्ततः । स्थाने युद्धे च कुशलानभीरूनविकारिएाः ॥१६०॥ (१४३)

(गुल्मान्) जो गुल्म अर्थात् इढ्स्तम्भां के तुल्य (ग्राप्तान्) युद्धविद्या में मुशिक्षित, धामिक (स्थाने च युद्धे कुशलान्) (स्थत होने ग्रीर युद्ध करने में चतुर (ग्रभीरून) भयरहित (च) ग्रीर (ग्रविकारिएाः) जिनके मन में किसी प्रकार का विकार न हो + उनको (समन्ततः स्थापयेत्) सेना के चारों ग्रीर रखे ।। १६० ।। (स० प्र०१६२)

+ (कृतसंज्ञान्) निश्चित संकेतों को समभने वाले.....

## संहतान्योधयेदल्पान्कामं विस्तारयेद्बहून्। सूच्या वज्रे गा चैवैतान्ब्यूहेन ब्यूह्य योधयेत् ॥१६१ (१४४)

(ग्रल्पान् सहतान् योधयेत्) जो थोड़े पुरुषों से बहुतों के साथ युद्ध करना हो तो मिलकर लड़ावे (कामं विस्तारयेत् बहून्) ग्रीर काम पड़े तो उन्हीं को भट फैला देवे, जब नगर दुर्ग वा शत्रु की सेना में प्रविष्ट होकर युद्ध करना हो तब (सूच्या वज्जेण ब्यूह्य) 'सूचीब्यूह' तथा वज्ज- ब्यूह' जैसा दुधारा खड्ग दोनों ग्रीर युद्ध करते जायें ग्रीर प्रविष्ट भी होते चलें, वैसे ग्रनेक प्रकार के ब्यूह ग्रथीत् रेना को बनाकर (योधयेत्) लड़ावे।। १६१।। (स० प्र०१६२)

'जो सामने (गतघनी) तोप वा (मुशुण्डी) वन्दूक छूट रही हो तो 'सर्पच्यूह' ग्रथीत् सर्प के समान सोते-सोते चले जाये, जब तोपों के पास पहुँचे तब उनको मार वा पकड़ तोपों का मुख शत्रु की ग्रोर फर उन्हीं तोपों से वा बन्दूक ग्रादि से उन शत्रु ग्रों को मारें ग्रथवा वृह पुरुषों को तोपों के मुख के सामने घोड़ों पर सथार करा दौड़ावें ग्रीर मारें, वीच में ग्रच्छे-प्रच्छे सवार रहें, एकवार धावा कर शत्रु की सेना को छिन-भिन्न कर पकड़ लें ग्रथवा भगा दें।'' (स॰ प्र० पष्टसमु०)

अहन्त हारित्जन्त : जिस प्रकार दुधारी तलवार शरीर में नोक से घुसकर दोनों ग्रोर से काटती जाती है, उती प्रकार सेना की इस प्रकार मोर्चाबन्दी करना कि वह सामने लड़ती हुई शत्रु-सेना में प्रविष्ट होती जाये ग्रीर ग्रगल बगल भागों से दूसरी सेनापंक्तियां लड़ें तथा इस प्रकार रक्षा भी करें कि किसी बगल से घूमकर शत्रु घेर न ले, इस मोर्चाबन्दी को 'वज्रव्यूह' कहते हैं।

## स्यन्दनाइवैः समे युद्धचे दनूपे नौद्विपैरतया । वृक्षगुल्मावृते चापैरसिचर्मायुर्घः स्थले ॥१६२॥ (१४४)

(समे युध्येत् स्यन्दन + ग्रव्देः) जो समभूमि में युद्ध करना हो तो रथ, घोड़े ग्रीर पदातियों से (प्रनूपे नौ-द्विपेः) जो समुद्र में युद्ध करना हो तो नौका ग्रीर थोड़े जल में हाथियों पर (वृक्ष-गुल्म + ग्रावृते) वृक्ष ग्रीर भाड़ी में (चापैः) वाएा (तथा) तथा (स्थले) स्थल वालू में (प्रसि-चर्म + ग्रायुधैः) तलवार ग्रीर ढाल से युद्ध करें-करावें।। १६२॥ (स० प्र० १६२)

## अन्युर्ध्योत्अन्यः मनुत्रोक्त युद्धनीति एवं उसके ग्रंग-प्रत्यंग (तालिका)

| १. युद्धनीति के म्राधार                                                                                                                                                                                                                | २. युद्धार्थ सेना                                                                                                                                                                                                | ३. सेना के अधिकारी                                                                        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| १. साम (७।१५६,१६८,२००) २. दाम ( ,, ,, ) ३. भेद ( ,, ,, ) ४. दण्ड ( ,, ,, ) ५. सन्ध (७।१६०,१६२,१६३ ६. विग्रह (७ १६०,१६४,१७०।) ७. यान (७।१६०,१६४,१७१) ८. ग्रासन (७।१६०,१६६,१७२) ६. द्वैधी भाव (७।१६०,१६७,१७३) १०. संश्रय (७।१६०,१६८,१७४) | <ol> <li>१. पैदल-मेना (७।१८४,१६२)</li> <li>२. रथसवार सेना ( ,, ,,)</li> <li>३. घुड़सवार सेना ( ,, ,,)</li> <li>४. हाथीसवार सेना ( ,, ,,)</li> <li>४. जल सेना ( ,, ,,-)</li> <li>६. वायु सेना ( ,, ,-)</li> </ol> | १. राजा (मुख्य<br>नायक)<br>२. सेनापति (७।<br>१८६)<br>३. वलाघ्यक्ष (,,)<br>४. दूत(७।६३-६८) |

| ४. युद्ध में ब                                                                                        | यूह् रचना                                                                | ५. शस्त्रास्त्र-संकेत-वर्णन                                   |                                                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| १. दण्डन्यूह २. शकटन्यूह ३. वराहन्यूह ४. मकरन्यूह ५. मूचीन्यूह ६. गरुडन्यूह ७. पद्मन्यूह ८. वज्रन्यूह | (७११८७)<br>( ,, ,,)<br>( ,, ,,)<br>( ,, ७११६१)<br>( ,, ७११६१)<br>(७११८६) | १. धनुष २. बाण ३. तलवार ४. ढाल ४. कूटायुध ६. शक्ति ७. वरुणप।श | (0194,887)<br>(929,0310)<br>(93810)<br>(9380)<br>(9310)<br>(91384)<br>(1384)<br>(1384) |

#### कुरुक्षेत्रांश्च मत्स्यांश्च पञ्चालाञ्छूरसेनजान् । दीर्घांत्लघुंश्चेव नरानग्रानीकेषु योजयेत् ॥ १६३ ॥

(कुरुक्षेत्रान्) कुरुक्षेत्र—निवासी (मत्स्यान्) विराट् नामक प्रदेश—निवासी (पञ्चालान्) कान्यकुब्ज ग्रीर ग्रहिच्छत्र प्रदेश के निवासी (गूरसेनजान्) मथुरा प्रदेश के निवासी (दीर्घान् चलधून् एव नरान्) बड़े कद वाले ग्रथवा छोटे कद वाले भी हों तो भी उन योद्धा नरों को (ग्रग्र +ग्रनी केषु योजयेत्) सेना में सबसे ग्रग्नभाग में नियुक्त करे।। १६३॥

अव्यूर्वी लन्दः १६३ वां श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त सिद्ध होता है—

- १. प्रसंगिवरोध —यहाँ पूर्वापर प्रसंग युद्ध के सर्वेसामान्य नियमों एवं उनके प्रकारों का है, किसी देश-विशेष के सैनिकों का या किसी देश-विशेष के लिए नहीं है। ग्रतः यह श्लोक पूर्वापर प्रसंग-विरुद्ध है।
- २. श्रन्तिवरोध—(१) इस क्लोक में कुछ देशविशे यों के सैनिकों को सेना के अग्रभाग में रखने का निर्वेश है। प्रश्न उठता है कि जिन देशों के पास ये सैनिक नहीं हैं वे इन्हें कहां से लायेंगे ? इस प्रकार यह कोई विधान ही नहीं बनता। मनुस्मृति के विधान सभी देशों के सभी वर्णों के व्यक्तियों के लिए सर्वसामान्य रूप से विहित हैं। इनके साथ किसी क्षेत्रविशेष में सीमित करने वाली बात नहीं जोड़ी जा सकती है। १।१३६ [२।२०] में मनु ने स्वयं कहा है कि 'इन धर्मों की शिक्षा पृथ्वी पर स्थित समस्त देशों के मानव प्राप्त करें'। फिर यह स्मृति केवल इसी क्लोक में विणित देशों के लिए कैसे सीमित हो सकती है? इस अन्तिवरोध के आधार पर यह क्लोक प्रक्षिप्त है। (२) इन देशों का विभाजन मनु से परवर्ती है [इसके लिए १।१३८ (२।१६) पर समीक्षा द्रष्टव्य है]। इस आधार पर भी यह क्लोक मनुप्रोव्त नहीं है।

सेना का उत्साहवर्धन-

प्रहर्षयेद्वलं व्यूह्य तांश्च सम्यक्परीक्षयेत् । चेष्टाश्चेव विजानीयादरीन्योधयतामपि॥ १६४ ॥ (१५६)

(व्यूह्य बल प्रहर्षयेत्) जिस समय युद्ध होता हा तो उस समय लड़ने वालों को उत्साहित और हर्षित करें, जब युद्ध बंद हा जाये तब जिससे शौर्य और युद्ध में उत्साह हो वैसे वक्तृत्वों [ =वचनों] से सब के चित्त को खान-पान, ग्रस्त्र-शस्त्र, सहाय और औषधादि से प्रसन्न रखे, ब्यूह के बिना लड़ाई न करे, न करावे + (योधयताम् + ग्रिव चेष्टाः विजानीयात्) लड़ती हुई ग्रपनी सेना को चेष्टा को देखा करे कि (सम्यक् परीक्षयेत्) ठीक-ठीक लड़ती है वा कपट रखनी है।। १६४।। (स० प्र०१६२)

+ (अरीन्) रात्रुओं से .....

शत्रुराजा को पीड़ित करने के उपाय--

उपरुष्यारिमासीत राष्ट्रं चास्योपपीडयेत्। दूषयेच्चास्य सततं यवसान्नोदकेन्धनम् ॥ १६४ ॥ (१४७)

किसी समय उचित समभे तो (ग्रिरिम उपरुष्य ग्रासीत) शत्रुको चारों ग्रोर से घरकर रोकरखे (च) ग्रीर (ग्रस्य राष्ट्रम् उपपीडयेत्) इसके राज्य को पीड़ित कर (ग्रस्य) शत्रु के (यवस-ग्रन्न-उदक-इन्धनम्) चारा, ग्रन्न, जल ग्रीर इन्धन को (सततं दूषयेत्) नष्ट दूषित कर दे।। १६५।। (स० प्र०१६२)

भिन्द्याच्चेव तडागानि प्राकारपरिखास्तथा। समवस्कन्दयेच्चेनं रात्रौ वित्रासयेत्तया।। १६६ ॥ (१५८)

शत्रु के (तडागानि) तालाब (प्राकार) नगर के प्रकोट (तथा परिखाः) ग्रीर खाई को (भिन्दात्) तोड-फोड़ दे (रात्री एनं वित्रासयेत्) रात्रि में उनको भय देवे (च) ग्रीर (सम् + ग्रवस्कन्दयेत्) जीतने का उपाय करे।। १६६॥ (स० प्र०१६२)

शत्रुराजा के ग्रमात्यों में फूट---

उपजप्यानुपजपेद् बुध्येतैव च तत्कृतम्। युक्ते च देवे युध्येत जयप्रेप्सुरपेतभीः॥ १६७॥ (१५६)

(उपजप्यान्) शत्रु के वर्ग के जिन स्रमात्य, सेनापित स्रादि में फूट डाली जा सके, उनमें (उपजपेत्) फूट डाल दे (च) स्रौर इस प्रकार (तत् कृतं बुध्येत) शत्रु राजा की योजनास्रों की जानकारी ले ले (च) स्रौर (जयप्रप्सुः) विजय का इच्छुक राजा इस प्रकार (स्रपेतभीः) भय छोड़कर (युक्ते देवे) उचित स्रवसर पर (युध्येत) युद्ध-स्राक्रमण शुरू कर देवे ॥१६७॥

> साम्ना दामेन भेदेन समस्तरथवा पृथक्। विजेतुं प्रयतेतारीय युद्धेन कदाचन ॥ १६८ ॥ (१६०)

(साम्ना) 'साम' से (दामेन) 'दाम' से (भेदेन) 'भेद' से (समस्तैः) इन सब उपायों मे एकसाथ (प्रयवा) प्रथवा (प्रथक्) अलग-अलग एक-एक से (प्ररीन् विजेत् प्रयतेत) शत्रुओं को जीतने का प्रयत्न करे (कदाचन युद्धेन न) कभी पहले युद्ध से जीतने का यत्न न करे।। १६८।।

ग्रनित्यो विजयो यस्माद् दृश्यते युष्यमानयोः। पराजयश्च सङ्ग्रामे तस्मावृद्धं विवर्जयेत्।। १६६ ॥ (यस्मात्) क्योंकि (संग्रामे युष्यमानयोः विजयः च पराजयः) युद्ध में लड़त समय विजय ग्रौर हार (ग्रनित्य: दृश्यते) ग्रनिश्चित होती हैं (तस्मात् युद्धं विवर्जयेत्) इसलिए युद्ध करना छोड़ देवे ॥ १६६ ॥

#### अन्य शिलन : १६६ वां श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है-

- १. प्रसंगित ोध— (१) पूर्वापर १६८ व २०० इलोकों में नीतिपूर्वक क्रमशः सामादि उपाय अपनाने का कथन है। अन्तिम उपाय युद्ध को अन्त में ही अपनाने का निर्देश है। इस प्रकार उक्त दोनों इलोकों की वाक्यात्मक सम्बद्धता है। इस इलोक के युद्धिनिषेध वर्णन ने उस प्रसंग और सम्बद्धता को भंग कर दिया है। अतः प्रसंगभञ्जक प्रक्षेप है। (२) १८१ से यह युद्ध का ही प्रसंग प्रारम्भ हुआ है, जिसमें २०१ तक युद्धों के विधान हैं। इस प्रसंग के बीच युद्धवर्जन का कथन प्रसंगिवरुद्ध है।
- २ अन्तर्विरोध—१८१ से २०० ब्लोकों तक मनु ने युद्ध करने का कथन किया है। यहां युद्ध से पराजय होने के भय से निवृत्त होने का कथन इन सभी ब्लोकों के विरुद्ध है। इस ग्राधार पर भी यह प्रक्षिप्त है।

# त्रया गुन्धेत सम्पन्नो विजयेत रिपून्यथा ॥ २००॥ (१६१)

(पूर्वोक्ताना त्रयाणाम् + म्रपि + उपायानाम् म्रसंभवे) पूर्वोक्त साम, दाम, भेद तोनों ही उपायों में से किशी से भी विजय की संभावना न रहने पर (सम्पन्नः) सब प्रकार से तंयारी करके (तथा युध्येत) इस प्रकार युद्ध करे (यथा) जिससे कि (रिपून् विजयेत) शत्रुम्भों पर विजय कर सके ॥ २००॥ राजा के विजयोगरान्त कर्नव्य —

# जित्वा सम्पूजयेद् देवान्ब्राह्मणांश्चेव धार्मिकान् । प्रदद्यात्परिहारांश्च स्यापयेदभयानि च ॥ २०१ ॥ (१६२)

(जित्वा) विजय प्राप्त करके (धार्मिकान् देवान् ब्राह्मणान् एव) जो धर्माचरणवाले विद्वान् ब्राह्मण हों उनको ही (पूजयेत्) सत्कृत करे ग्रर्थात् उनको ग्रिभिवादन करके उनका ग्राधीर्वाद ले (च) ग्रीर (परिहारान् प्रद-द्यात्) जिन प्रजाजनों को युद्ध में हानि हुई है उन्हें क्षतिपूर्ति के लिए सहा-यता दे (च) तथा (ग्रभयानि ख्यापयेत्) सब प्रकार के ग्रभयों की घोषणा करा दे कि 'प्रजाग्रों को किसो प्रकार का कोई कष्ट नहीं दिया जायेगा अतः वे सब प्रकार से भय-ग्राह्यका-रहित हो कर रहें ।। २०१।।

हारे हुए राजा से प्रतिज्ञापत्र स्रादि लिखवाना---

सर्वेषां तु विदित्वेषां समासेन चिकीर्षितम्। स्थापयेत्तत्र तद्वंश्यं कुर्याच्च समयक्रियाम्।। २०२।। (१६३) (एषां सर्वेषाम्) विजित प्रदेश की इन सब प्रजाम्नों की (चिकीर्षितम्) इच्छा को (समासेन विदित्वा) संक्षेप से प्रधात् सरसरी तौर पर जानकर कि वे किसे अपना राजा बनाना चाहती हैं, या कोई ग्रौर विशेष ग्राकांक्षा हो उसे भो जानकर (तत्र) उस राजिसहासन पर (तत् वंदयम्) उस प्रशेश की प्रजामों में से उन्हीं के वंश के किसी व्यक्ति को (स्थापयेत्) बिठा देवे (च) ग्रौर (समय-क्रियाम् कुर्यात्) उससे सन्धिपत्र = शर्तनामा लिखा लेवे [कि ग्रमुक कार्य तुम्हें स्वेच्छानुसार करना है, ग्रमुक मेरी इच्छा से। इसी प्रकार ग्रन्य कर, ग्रनुशासन ग्रादि से सम्बद्ध बातें भी उसमें हों]।। २०२॥

प्रमाराानि च कुर्वीत तेषां धर्म्यान्ययोदितान् । रत्नेश्च पूजयेदेनं प्रधानपुरुषेः सह ॥ २०३ ॥ (१६४)

(तेषां यथोदितान् धर्म्यान्) उन विजित प्रदेश की प्रजाओं या नियुक्त राजपृष्कों द्वारा कही हुई उनकी न्यायोचित [=वंध] बातों को (प्रमा-एानि कुर्वीत) प्रमाणित कर दे अर्थात् प्रतिज्ञापूर्व क स्वीकार कर ले। अभि-प्राय यह है कि उनकी न्यायोचित वातों को मान लेवे और जो अमान्य बातें हों उनको न माने (च) और (प्रधानपुष्ठकें: सह एनम्) प्रधान राजपुष्ठकों के साथ बन्दीकृत इस राजा का (रत्नै: पूजयेत्) उत्तम वस्तुयें प्रदान करते हुए यथायोग्य सहकार रखे।। २०३।।

"जीतकर उनके साथ प्रमाण प्रर्थात् प्रतिज्ञा ग्रादि लिखा लेवे और जो उचित समय समके तो उसी के वंशस्थ किसी धार्मिक पुरुष को राजा कर दे ग्रीर उससे लिखा लेवे कि तुमको हमारी ग्राज्ञा के ग्रमुकूल ग्रर्थात् जैसी धमंयुक्त राजनीति है, उसके ग्रमुसार चलके न्याय से प्रजा का पालन करना होगा, ऐसे उपदेश करे। ग्रीर ऐसे पुरुष उनके पास रखे कि जिससे पुनः उपद्रव न हो। ग्रीर जो हार जाये, उसका सत्कार प्रधान पुरुषों के साथ मिलकर रत्न ग्रादि उत्तम पदार्थों के दान हे करे ग्रीर ऐसा न करे कि जिससे उसको योगक्षेम भी न हो। जो उसको बन्दीगृह करे तो भी उसका सत्कार यथायोग्य रखे, जिससे वह हारने के शोक से रहित होकर ग्रानन्द में रहे।" (स० प्र० १६४)

म्रादानमप्रियकरं दानं च प्रियकारकम् । अमीष्सितान।मर्थानां काले युक्तं प्रशस्यते ॥ २०४॥ (१६४)

क्यों कि (ग्रादानम् + ग्रियकरम्) संसार में दूसरे का पदार्थ ग्रहण करना ग्रप्नोति (च) ग्रीर (दानं प्रियकारकम्) देना प्रोति का कारण है, ग्रीर (काले युक्तम्) समय पर उचित क्रिया करना (ग्रभीष्सितानाम् + ग्रर्थानाम्) उस पराजित के मनोवाञ्छित पदार्थों का देना (प्रशस्यते) बहुत उत्तम है।। २०४।। (स॰ प्र॰ १६२)

#### सर्वं कर्मेदमायत्तं विधाने दैवमानुषे। तयोर्देवमचिन्त्यं तु मानुषे विद्यते क्रिया।। २०५।।

(हदं सर्वं कर्मं श्रायत्तम्) संसार के सब काम (दैव-मानुषे विघाने) दैव = भाग्य श्रौर मनुष्य के श्राधीन हैं (तयोः) उन दोनों में (दैवं तु श्रचिन्त्यम्) भाग्य तो श्रचिन्त्य ग्रर्थात् श्रज्ञात होता है (मानुषे क्रिया विद्यते) मनुष्य के करने से कोई काम पूरा किया जा सकता है ॥ २०४ ॥

# अन्य श्रीत्वनः : २०५ वां श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है-

१. प्रसंगिवरोध — यह क्लोक पूर्वार प्रसंग के विरुद्ध है। पूर्व के २०२-२०४ क्लोकों में विजित राजा को बन्दी बनाकर रखने का सुकाव है और २०६ में उसका विकल्प है कि यदि बन्दी न बनावे तो उसे मित्र बनाकर उसे ही राज्य।सन पर रखकर लौट ग्राये। इस प्रकार पूर्वार क्लोक को परस्पर सम्बद्धता को इस क्लोक ने भंग कर दिया है। इस विजित मानुष दैव कर्मों का यहां पूर्वापर प्रसंग से कोई सम्बन्ध भी नहीं है। इस प्रसंगविरोध के ग्राधार पर यह प्रक्षिप्त है।

# सह वाऽपि वजेद्युक्तः संधि कृत्वा प्रयत्नतः । मित्रं हिरण्यं भूमि वा संपद्म्यंस्त्रिविधं फलम् ॥२०६ ॥(१६६)

[यदि पूर्वोक्त कथनानुसार (७।२०२--२०३) राजा को बन्दी न बनाकर उसके स्थान पर दूसरा राजा न बिठाकर उसे ही राजा रखे तो] (ग्रिगिवा) ग्रथवा (सह युक्तः) उसी राजा के साथ मेल करके (प्रयत्नतः सन्धि कृत्वा) बड़ो सावधानी पूर्वक उससे सन्धि करके ग्रथीत् सन्धिपत्र लिखाकर (मित्रं हिरण्यं वा भूमि त्रिविधं फलं सम्पश्यन्) मित्रता, सोना ग्रथवा भूमि की प्राप्ति होना, इन तीन प्रकार के फलों को देखकर ग्रथीत् इनकी उपलब्धि करके (बजेत्) वापिस लौट ग्राये।। २०६।।

# पार्षिणग्राहं च सप्रेक्ष्य तथाक्रन्दं च मण्डले । भित्रादथाप्यमित्राद्वा यात्राफलमवाप्नुयात् ॥ २०७॥ (१६७)

(मण्डले) श्रपने राज्य में (पार्ष्यिग्राहम्, 'पार्ष्यिग्राहं संज्ञक राजा [१५६] (तथा) तथा (ग्राक्रन्द संप्रेक्ष्य) 'ग्राक्रन्द' संज्ञक राजा का [१५६] ध्यान रखके (मित्रात् + ग्रथापि + ग्रमित्रात्) मित्र ग्रथवा पराजित शत्रु से (यात्राफलम् + ग्रवाष्नुयात्) युद्धयात्रा का फल प्राप्त करे। ग्रभि-प्राय यह है कि ग्रपने पड़ोसी राजाग्रों से सुरक्षा के लिए या उनको वरा में

करने के लिए **कौन** से फल की ग्रधिक उपयोगिता होगां, यह सोचकर शत्रुया मित्र से वही-वही फल मुख्यता से प्राप्त करे।। २०७।।

सच्चा नित्र सबसे बड़ी शक्ति-

हिरण्यमूमिसन्त्राप्त्या पार्थियो न तथंथते। तथा मित्रं ध्रुवं लब्ध्वा कृशमण्यायतिक्षमम्।। २०६ ॥ (१६६)

(पार्थिवः) राजा (हिरण्य-भूमि-सम्प्राप्त्या) सुवर्ग ग्रीर भूमि की प्राप्ति से (तथा न एधते) वैसा नहीं बढ़ता (यथा) कि जैसे (ध्रुवम्) निश्चल प्रेमयुक्त (ग्रायितक्षमम्) भिवायत् की बातों को सोचने ग्रीर कार्य-सिद्ध करने वाले समर्थ मित्र (ग्रिप कृशम्) ग्रथता दुवेल मित्र को भी (लब्ध्वा) प्राप्त होके बढ़ता है।। २०८।। (स०प्र०१६४)

प्रशंसनीय मित्र राजा के लक्षण---

धर्मज्ञं च कृतज्ञं च तुष्टप्रकृतिमेत्र च। त्रमुरक्तं स्थिरारम्भं लघुमित्रं प्रजस्यते॥ २०६॥ (१६६)

(धर्मजम) धर्म को जातने (च) भ्रीर (कृतजम्) कृतज्ञ स्रथीत् किये हुए उपकार को सदा मानने वाले (तुष्टप्रकृतिम्) प्रसन्न स्वभाव (स्रनुरक्तम्) भ्रनुरागी (स्थिरारम्भम्) [=स्थिरतापूर्वक मित्रता या कार्य करने वाला] (लबुमित्रम्) लबु = छोटे मित्र को प्राप्त होकर (प्रशस्यते) प्रशंक्ति होता है।। २०६।। (स० प्र०१६४)

कष्टकर शत्रु के लक्षण--

प्राज्ञं कुत्रीनं शूरं च दक्षं दातारमेव च। कृतज्ञं यृतिमन्तं च कष्टमाहुरींर बुधाः।। २१०।। (१७०)

सदा इस बात को रह रखे कि कभी (प्राज्ञम्) बुद्धिमान् (कुलीनम्) कुलीन (शूरम्) शूरबोर (दक्षम्) चतुर (दातारम्) दाता (कृतज्ञम्) किये हुए को आननेहारे (च) ग्रीर (धृतिमन्तम्) धर्यवान् पुरुष को (ग्रिरम् कष्टम् +ग्राहुः) शत्रुन बनावे क्योंकि जो ऐसे को शत्रु बनावेगा वह दु;ख पानेगा क्षि ।। २१०॥ (स० प्र०१६४)

🕸 (बुवा) विचारणील विद्वानों का ऐसा मत है।

उदासीन के लक्षण-

न्नार्यंता पुरुषज्ञानं गौर्यं करुएवेदिता। स्योललक्ष्यं च सततमुदासीनगुणोदयः॥ २११॥ (१७१) उदासीन का लक्षण—(आर्यता) पुरुषज्ञानम्) जिसमें प्रशंसितगुण-युक्त ग्रच्छे-बुरे मनुष्यों का ज्ञान (शौर्यम्) शूरवीरता (च) ग्रौर (करुण-वेदिता) करुणा भी (स्थौलनक्ष्यं सनतम्) स्थूल लक्ष्य ग्रथीत् ऊपर-ऊपर की बातों को निरन्तर सुनाया करे (उदासीनगुणोदयः) वह उदासीन कहाता है।। २११॥ (स०प्र०१६५)

राजा द्वारा ग्रात्मरक्षा सबसे ग्रावश्यक-

क्षेम्यां सस्यप्रदां नित्यं पशुकृद्धिकरीमपि। परित्यजेन्नुपो भूनिमात्मार्थमदिचारयन्।। २१२।। (१७२)

(नृपः) राजा (ब्रात्मार्थम्) अपने राज्य की रक्षा के लिए (क्षेम्याम्) ब्रारोग्यता मे युक्त (सस्यप्रदाम्) धान्य-घास ब्रादि से उपजाऊ रहने वाली (नित्यं पशुवृद्धिकरीम्) सदैत जहाँ पशुग्रों की वृद्धि होती हो, ऐसी भूमि को भो (अविचारयन्) बिना विचार किये (परिन्यजेत्) छोड़ देवे स्रर्थात् विजयी राजा को देनी पड़े तो दे दे, उसमें कष्ट स्रनुभव न करे ॥ २१२ ॥

ब्रापदर्थं धनं रक्षेद्वारान् रक्षेद्धनेरपि। आत्मानं सततं रक्षेद्वारेरपि धनैरपि॥ २१३॥ (१७३)

ग्रापत्ति में पड़ने पर (ग्रापत् + ग्रथंम्) ग्रापत्ति से रक्षा के लिए (धनं रक्षेत्) धन की रक्षा करे, ग्रीर (धनं: + ग्रपि) धनों की ग्रपेक्षा (दारात् रक्षेत्) स्त्रियों की ग्रयीत् परिवार की रक्षा करे (दारं: + ग्रपि धनं: + ग्रपि) स्त्रियों से भी ग्रीर धनों से भी ग्रात्मरक्षा करना सबसे ग्रावस्थक है। यदि उसको रक्षा नहीं हो सकेगी तो वह न परिवार की रक्षा कर सकेगा ग्रीर न धन की न राज्य की।। २१३॥

सह सर्वाः समुत्पन्नाः प्रसमीक्ष्यापदो मृशम् । संयुक्तांश्च वियुक्तांश्च सर्वोपायान्सृजेद् बुधः ॥ २१४ ॥(१७४)

(सर्वाः त्रापदः भृशं सह समुत्पन्नाः प्रसमीक्ष्य) सब प्रकार की स्राप-त्तियां तीव रूप में स्रीर एकसाथ उपस्थित हुई देखकर (बुधः) बुद्धिमान् (संयुक्तान्) सम्मिलित रूप से स्रीर (वियुक्तान्) पृथक्-पृथक् रूप से स्रर्थात् जैसे भी उजित समभे (सर्व + उपायान् मृजेत्) सब उपायों को उपयोग में लावे।। २१४।।

> उपेतारमुपेयं च सर्वोपायांश्च कृत्स्नशः। एतत्त्रयं समाश्रित्य प्रयतेतार्थसिद्धये।। २१५ ।। (१७५) (उपेतारम्) उपेता =प्राप्त करनेवाला ग्रर्थात् स्वयं (उपेयम्) उपेय =

प्राप्त करने योग्य भ्रर्थात् शत्रु (च) भ्रौर (सर्व + उपायान्) सब विजय प्राप्त करने के साम, दाम, ग्रादि उपाय (एतत् त्रयम्) इन तीन वातों को (कृत्स्नशः समाश्रित्य) सम्पूर्ग रूप से ग्राश्रय करके भ्रर्थात् विचार करके भ्रीर अपनी क्षमता देखकर (ग्रर्थंसिद्धये प्रयतेत) राजा भ्रपने उद्देश्य की सिद्धि के लिए प्रयत्न करे, इन्हें विना विचारे नहीं ।। २१५ ।।

मन्त्रणा एवं शस्त्राभ्यास के बाद भोजनार्थं ग्रन्तः १र में जाना-

एवं सर्वमिदं राजा सह संमन्त्र्य मन्त्रिभः। व्यायम्याः लुत्य मध्याह्मे भोनतुमन्तः पुरं विशेत्।।२१६॥(१७६)

(एवम्) इस प्रकार (राजा) राजा (इदं सर्वम्) यह पूर्वोक्त [७। १४६—२१४] सब (मंत्रिभिः सह समन्त्र्य) मन्त्रियों के साथ विचार-विभश्च करके (ज्यायम्य) व्यायाम प्रर्थात् शस्त्रास्त्रों का ग्रम्यास करके (ग्राप्लुत्य) स्नान करके फिर, (मध्याह्ने ) दोपहर के समय (भोक्तुम्) भोजन करने के लिए (अन्तःपुरं विशेत्) ग्रन्तःपुरं ग्रथांत पत्नी ग्रादि के निवास-स्थान में प्रवेश करे।। २१६।।

राजा सुपरीक्षित भोजन करे-

तत्रात्मभूतैः कालज्ञैरहार्यैः परिचारकैः । सुपरोक्षितमःनाद्यमद्यान्मन्त्रैर्विषापहैः ॥ २१७ ॥ (१७७)

(तत्र) वहां ग्रन्तःपुर में जाकर (ग्रात्मभूतैः) गम्भीर प्रेम रखने वाले, विश्वासपात्र (कालर्जैः) ऋतु स्वास्थ्य, ग्रवस्था ग्रादि के ग्रनुसार भोज्य पदार्थों के खाने के संमय को जानने वाले (प्रहार्यैः) शत्रु भों द्वारा फूट में न ग्राने वाले (परिचारकैः) सेवकों = पाकशालाध्यक्षों, वैद्यों ग्रादि के द्वारा (विषापहैः मन्त्रैः) विषनाशक युक्तियों या उपायों से (सुपरीक्षितम्) ग्रच्छी प्रकार परीक्षा किये हुए (ग्रन्ताद्यम्) भोजन को (ग्रद्यात्) खाये।। २१७ ।। रेक्षा प्रकार परीक्षा किये हुए (ग्रन्ताद्यम्) भोजन को (ग्रद्यात्) खाये।।

'भोजन सुपरेक्षित, बुद्धिबलपराक्रमवर्धक, रोगिवनाशक, ग्रनेक प्रकार के अन्त-ट्यंजन-पान ग्रादि सुगन्धित-मिष्टादि ग्रनेक रसयुक्त उत्तम करे।'' (स॰ प्र॰ पष्ठ समु॰)

आन्त्र्यो त्उना : इस श्लोक में "कालज्ञः" ग्रौर 'विषापहै: मन्त्रः' पदों

१. [प्रचलित प्रयं — वहां अन्तः पूर में ग्रपने तुल्य, भोजन समय के ज्ञाता, किसी शत्रु ग्रादि से फोड़कर ग्रपने पक्ष में नहीं करने योग्य परिचारकों (पाचक आदि) से बनाये गये एवं परीक्षा किये गये ग्रन्न ग्रादि को विषनाशक मन्त्रों से (गाष्ट्रादि मन्त्रों को जपकर) भोजन करे।। २१७।]

पर किसी को भ्रान्ति न हो इसलिए इन पर विस्तृत प्रकाश डालना ग्रावश्यक है। क्यों-कि, ग्राजकल ये शब्द और वाक्य श्रन्य अर्थों में रूढ हो गये हैं ग्रौर टीकाकारों ने युक्ति-संगत ग्रर्थ नहीं दिये हैं—

- (१) 'कालक्त' का प्रासंगिक ग्रीर मनुसम्मत ग्रयं कालक्त का शब्दायं 'काल को जानने वाला' होता है, जो ज्योतिषी ग्रयं में भी रूढ़ है, किन्तु यहां इसका यह श्रयं नहीं। शब्दकोशों में कालक्त का ग्रयं 'किसी कार्य के उचित समय या ग्रवसर को जानने वाला' भी मिलता है। संस्कृत-साहित्य में भी यह ग्रयं प्रचलित है। यहां भी यही अर्थ है। फिर यहां प्रसंग भोजन का है, ग्रतः भोजन के प्रसंग में ही उसका ग्रयं बनेगा। इस प्रकार इस श्लोक में कालक्त का ग्रयं—'स्वास्थ्य, अवस्था, ऋतु ग्रादि के अनुसार भोज्य पदार्थों या भोजन के समय को जानने वाला' यह ग्रथं है। यही उपयुक्त एवं प्रासंगिक है।
- (२) 'विषापहै: मन्त्रै:' पदों के ग्रर्थ पर विचार—'मन्त्र' का ग्रर्थ भी 'विचार' या 'युक्ति' एवं 'विचारत्मक उपाय' होता है। दि जिए ऋ ०१। १५२। २; १। ६७। २ मन्त्रों पर ऋषि दयानन्द का भाष्य] इस प्रकार ''वियापहै: मन्त्रै:'' का इस श्लोक में किया गया अर्थ ही उचित एवं युक्तिसंगत है। ग्रन्य टीकाग्रों का ग्रर्थ बुद्धिगम्य एवं युक्ति-संगत नहीं है। केवल मन्त्रोच्यारण से विष दूर होना ग्रसंभव बात है।
- (३) कौटिल्य ग्रंथंशास्त्र में राजा को मोजन-सम्बन्धी निर्देश मनु के समान कौटिल्य ने भी राजा को परीक्षित, सुरक्षा में निर्मित, विषादि से रहित ग्रौर सुस्वादु भोजन करने का निर्देश दिया है। कौटिल्य के ग्रनुसार राजा का भोजन एकान्त ग्रौर सुरक्षित पाकशाला में तैयार होना चाहिए। वहां विष ग्रादि की परीक्षा करने वाले वैद्य हों। वैद्यों एवं पाकशालाष्यक्ष द्वारा राजा के सामने स्वयं खाकर परीक्षित तथा ग्रिंग और पशु-पिक्षयों के ग्रागे डालकर परीक्षित भोजन, जलपान ग्रादि राजा को करना चाहिए। वैद्यों को विभिन्न विषनाशक ग्रुक्तियों से भोजन की परीक्षा करनी चाहिए तथा विषमारक उपायों की तैयारी रखनी चाहिए। [प्रक० १६। ग्र० २०] कौटिल्य के इन वचनों से भी इस व्याख्या के किये ग्रथों की पुष्टि होती है।

#### विषद्मेरगर्वश्चास्य सर्वद्रव्याणि योजयेत्। विषद्मानि च रत्नानि नियतो धारयेत्सदा ॥ २१८ ॥

(च) ग्रीर (ग्रस्य) इस राजा के (सर्वद्रव्याणि) उपयोग में लाये जाने वाले सब पदार्थों में (विष्वनै: ग्रगदैः) विषनाशक ग्रौषधियां, (योजयेत्) डाते (च) ग्रीर राजा

१. ''तस्मादस्य जाङ्गलीविदो मिषजश्चासन्नाः स्युः । भिषक् भैषण्यागा-रादास्वादिशिद्धमौषधं गृशीत्वा पाचकपोषकाभ्यामाःमना च प्रतिस्याद्य राजे प्रयच्छेत् । पानं पानीयं चौषधेन स्वास्यातम् ।''

<sup>&#</sup>x27;'गुंते देशे माहानसिकः सर्वमास्वादबाहुल्येन कर्म कारयेत् । तद्वाजा तथेव प्रति भुञ्जीत, पूर्वमानये वयोभ्यश्च बलि कृत्वा ।'' [प्रक० १६ । ग्र० २०]

(नियतः) म्रावश्यक रूप से (विषघ्नानि) विषों को नष्ट करने वाली (रत्नानि) मणियौँ या रत्न ग्रीयधियां (सदा धारयेत्) सदा धारण करे ।। २१६ ।।

> परीक्षिताः स्त्रियःचैनं व्यजनोदकयूपनेः। वेषामरणसंगुद्धाः स्रृजेयुः मुसमाहिताः॥ २१६॥

(च) ग्रौर (वेय + ग्राभरण-संगुद्धाः) वेशभूषा ग्रौर ग्राभूषणों से स्वच्छ (सुस-माहिताः) सावधानी रखने वाली (परीक्षिताः) परीक्षा ली हुई (स्त्रियः) स्त्रियाँ (एनम्) इस राजा की (व्यजन-उदक-धूपनैः) चंवर, जल ग्रौर धूप ग्रादि से (स्पृशेयुः) सेवा करें।। २१६।।

अन्य शिक्तः २१८—२१६ श्लोक निम्न ग्राधारों के ग्रनुसार प्रक्षिप्त हैं—

- १. प्रसंगिवरोध— (१) २१६—२१७ में राजा के परीक्षित भोजन की चर्चा, है, फिर २२० में उसी प्रकार परीक्षित यान-ग्रासन ग्रादि के प्रयोग का कथन है। इस प्रकार २१६—२१७ ग्रौर २२० की परस्पर प्रसंग सम्बद्धता है। इनके बीच रत्नधारण, स्त्रियों द्वारा सेवा, ग्रादि का प्रमंग उस पूर्वापर सम्बद्धता को भंग कर रहा है। (२) २२० वें क्लोक में पठित 'एवम्' पद स्वतः ही इसकी प्रसंगसम्बद्धता २१७ से सिद्ध कर रहा है। जैसे भोजन ग्रादि में परीक्षा, सुरक्षा, विश्वसनीयता ग्रादि बातों की सावधानी बरते, ऐसे ही यान-ग्रासन ग्रादि में भी वरते। इस प्रकार २१७ से २२० की वाक्यात्मक एकता है। उसे इन क्लोकों ने भंग कर दिया है, ग्रतः ये प्रसंगिवरुद्ध प्रक्षेप हैं।
- २. ग्रन्तिरोध—(१) २१७ वें इलोक में राजा को स्पष्टतः पुरुगसेवक रखने का कथन है, स्त्रीसेवकों का कथन नहीं। २१६ में स्त्रियों को सेवक रूप में रखने के वर्णन का, उसके साथ तालमेल नहीं है। (२) राजा के लिए प्रत्येक प्रकार की स्त्रियों का संग-सेवन [स्वस्त्री को छोड़कर] मनु ने निषिद्ध किया है [७।४७, ५०,७७,]। यह इलोक उनके भी विरुद्ध है। (३) मनु ने द्वितीय से चतुर्य अध्याय तक जो वेषभूषा तथा वस्त्रधारण ग्रादि की व्यवस्थाएं दी हैं [२।११,३८-३६॥४।३५ ग्रादि उनमें केयल यज्ञोपवीत ही सदाधार्य बतलाया है। यदि रत्न ग्रादि धारणीय होते तो वहां उनका भी उल्लेख होता। यहां रत्न ग्रादि धारण का कथन मनु की पूर्वोक्त व्यवस्थाग्रों से तालमेल नहीं खाता। यैसे भी रत्नधारण करने से उदरस्थ विष की निवृत्ति बुद्धिगम्य ग्रौर युक्तिसंगत नहीं है। इस प्रकार २१८ वां इलोक भी प्रक्षिपत है।

खाद्य पदार्थों के समान ग्रन्थ प्रयोज्य साधनो में सावधानी-

एवं प्रयत्नं कुर्वीत यानशय्यासनाशते।
स्नाने प्रसाधने चैव सर्वातंकारकेषु च।। २२०।। (१७८)
राजा (यान-शय्या-ग्रासन-अशने) सवारी, सोने के साधन पलंग

ग्रादि, ग्रासन, भोजन (स्नाने च प्रसायने) स्नान ग्रीर श्रुंगार प्रसाधन उबटन ग्रादि (च) ग्रीर (सर्व + ग्रलं कारकेषु) सब राजिचह जंसे ग्रलं कार ग्रादि साथनों में भी (एवं प्रयत्नं कुर्वीत) इसी प्रकार योग्य सेवकों द्वारा परीक्षा कराने की सावधानी बरते [जैसे २१७ क्लोक में उक्त भोजन में बरतने को कहा है ] ।। २२०।।

अप्रमुख्यी का स्विष्ट हारा यान आदि के प्रयोग में सावधानी का निर्देश — यतोहि राजा के विष्ट शत्रुग्नों द्वारा प्रतिपल पड्यन्त्र रचे जाते हैं, ग्रतः राजा को प्रत्येक कार्य में सुरक्षार्थ सावधानी रखने का निर्देश है। कौ टिल्य ने इस निर्देश को ग्रीर विस्तारपूर्वक वर्णित किया है। उनके ग्रनुसार दाढ़ी-मू छ के उपयोग में आने वाले साथनों, वस्त्रों, राज-ग्रलकरणों, माल्यार्थण, स्नान, यात, आसत, पशु-वाहत ग्रादि प्रत्येक की पहले विश्वसतीय सेवकों द्वारा राजा के सामने परीक्षा होनी चाहिए। कहीं उनमें विषप्रयोग या धोखा न हो। तत्पश्चात् राजा के प्रयोग में लाने चाहिएं। भोजन के वाद विश्वाम ग्रीर राज्यकार्यों का चिनान—

भुक्तदान्त्रिहरेरचैव स्त्रीभिरन्तःपुरे सह । विह्नय तु यथाकालं पुनः कार्याणि चिन्तयेत् ॥ २२१ ॥ (१७६)

(च) ग्रौर [२१६-२१७ में कहे ग्रनुसार] (भुकतवान्) भोजन करके (ग्रन्तःपुरे) अन्तःपुर = रितवास में (स्त्रीभिः मह) परनो ग्रादि पारिवारिक जन के साथ (विहरेत्) आमोद-प्रमोद या विश्राम करे (तु) ग्रौर (विहत्य) विश्राम करके (पुनः) तदनन्तर (यथाकालम्) यथासमय (कार्याण चिन्त-येत्) कार्यो ग्रयीत् मुकद्मों [६।१-६ में विणित] तथा ७। ५४-२१५ में विणित राज्यकार्यो पर विचार करे।। २२१।। १

अर्जुट्यी ट्या : 'स्त्रीमिः' पद से प्रमिप्राय—इस श्लोक में 'स्त्रीभिः' शब्द का ग्रयं प्रचलित टीकाग्रों में 'बहुपित्नयां या रानियां' किया है, जो मनुविरुद्ध है। यहां इस श्लोक में इसका ग्रयं 'पत्नी ग्रादि पारिवारिक स्त्रियां' या पारिवारिक जन है। इस की पुष्टि में निम्न प्रमाण दिये जाते हैं—

(१) मनु ने द्विजों के लिए ग्रीर राजा के लिए स्पष्टतः एक पत्नी का विधान

१. 'कल्पकप्रसाधकाः स्नानशुद्धवस्त्रहस्ताः समुद्रमुपकरणमन्तर्वशिकहस्ता-दादाय परिवरेशुः । ग्रात्मवक्षुषि निवेदय वस्त्रमात्यं दृष्ठाः, स्नानानुलेपनप्रधर्षचूणं-वासस्तानीयःनि स्ववक्षो बाहुषु च । एतेन परस्मादागतकं व्याख्यातम् । "मौलपुरुषा-भिष्ठितं यानवाहनमारोहेत् नावं चाप्तनाविकाधिष्ठिताम् ॥" [प्रक०१६। ग्र०२०]

२. [प्रचलित म्नर्थ — भोजन कर राजा रिनवास में रानियों के साथ विहार (क्रीड़ा ग्रादि) करे तथा यथासमय फिर राजकार्यों का चिन्तन करे ॥ २२१॥]

किया है— उद्वहेत दिजो भार्या सवर्णा लक्ष रणान्विताम्" [३।४]। तदध्यास्य उद्वहे द् भार्या सवर्णा लक्षणान्विताम् [७।७७] ग्रोर ग्रन्यत्र यह ग्रादेश दिया है कि पित-पत्नी कोई भी ऐसा कार्यन करें जिससे जीवन भर वियोग का ग्रवसर ग्राये [६।१०१, १०२]। इससे सिद्ध है कि मनु के मत में एक से ग्रधिक स्त्रियों का विधान नहीं है।

- (२) मनु ने एक से अधिक श्रयति बहुत स्त्रियों का सेवन राजा के लिए स्पष्टतः निष्द्धि किया है। ७। ४७, ५० श्लोक द्रष्टव्य हैं।
- (३) महिंव दयानन्द ने भी इस क्लोक का भाव ग्रहण करते हुए सत्यार्थ प्रकाश में उनर्युक्त ग्रर्थ ही ग्रहण किया है—''भोजन के लिए ग्रन्त:पुर ग्रर्थात् पत्नी ग्रादि के निवास स्थान में प्रवेश करे (पृ० १६४)

इन प्रनाणों के स्राधार पर इस माष्य का स्रथं मनुसम्मत है। सैनिकों एवं शस्त्रादि का निरीक्षण —

> अलंकृतश्च सम्पद्येदायुधीयं पुनर्जनम् । वाहनानि च सर्वाण् शस्त्राण्याभरणानि च ॥ २२२ ॥ (१८०)

(च) ग्रौर (पुनः) फिर (ग्रलंकृतः) कवच, शस्त्रास्त्रों [७। २२३ में भी] एव राजिवह्नों, राजवेगभूषा ग्रादि से सुसिज्जित होकर (ग्रायुधीयं) जनम्) शस्त्रधारी सैनिकों (च) ग्रौर (वाहनानि) रथ, हाथी, घोड़ ग्रादि वाहनों (सर्वारेण शस्त्राणि) सव प्रकार के शस्त्रास्त्रों—शस्त्रभण्डारों (च) ग्रौर (ग्राभरणानि) आभूषणों [धातुएं, रत्न आदि] और सुरक्षा-संभाल ग्रादि का (संपश्येत्) निरीक्षण करे।। २२२।।

आनुश्रीत्जना: महर्षि दयानन्द ने ७। १४५, १४६, २१६, २२१ ग्रीर २२२ श्लोकों का संक्षेप में भाव ग्रहण किया है, जो इस प्रकार है—

"पूर्वोक्त प्रातःकाल समय उठ, शौचादि संन्ध्योपासन, ग्राग्निहोग कर व करा, सभा में जा, सब भृत्य और सेनाध्यक्षों के साथ मिल उनको हिंगत कर नाना प्रकार की च्यूहिशिक्षा ग्रथित कवायद कर-करा, सब घोड़े, हाथी, गाय ग्रादि स्थान; शस्त्र और ग्रस्त्र का कोश तथा वैद्यालय, धन के कोशों को देख सब पर दिष्टि नित्य-प्रति देकर जो कुछ उनमें खोट हों उनको निकाल, ब्यायामशाला में जा ब्यायाम करके भोजन के लिए 'ग्रन्तःनुर' ग्रथीत पत्नी ग्रादि के निवास-स्थान में प्रवेश करे।"

(ন০ স০ १६४)

संघ्योपामना तथा गुष्पचरों श्रौर प्रतिनिधियों के सन्देशों को सुनना—

संध्यां चोपास्य शृद्धयादन्तर्वेश्मिन शस्त्रभृत् । रहस्याख्यायिनां चेव प्रणिधीनां च चेष्टितम् ॥ २२३ ॥(१८१)

(च) ग्रौर फिर (संध्याम् उगस्य) सायंकालीन संध्योपासना करके

(शस्त्रभृत्) शस्त्रास्त्र धारण किया हुप्रा राजा (ग्रन्तर्वेश्मिन) महल के भीतर गुष्तचर गृह में (रहस्य + ग्राल्यायिनाम्) राज्य के रहस्यमय समा-चारों को लाने में नियुवन गुष्तचरों (च) ग्रौर (प्रणिधीनाम्) दूतों ग्रौर गुष्तचराधिकारियों के (चेष्टितम्) कार्यों एवं समाचारों को (शृणुयात्) सुने ॥ २२३ ॥

आनु शिल्डन : यहां ७। १५३ की पुनरुक्ति नहीं है। वहां इन वातों की योजना पर मन्त्रणा का प्रसंग है। यहाँ योजनाबद्धरूप से नियुक्त अधिकारियों-गुष्तचरों की सूचनाएँ (रिपोर्ट) सुनने का कथन तथा राजा की सायं कालीन दिन-चर्या है।

गुष्तचरों को समभाकर सायंकालीन भोजन के लिए अन्तःपुर में जाना---

गत्वा कक्षान्तरं त्वन्यत्समनुज्ञाप्य तं जनम् । प्रविशेद्भोजनार्थं च स्त्रीवृतोऽन्तःपुरं पुनः ॥ २२४ ॥(१८२)

(तु) ग्रीर फिर (तं जनम्) उन सब लोगों को (प्रत्यत् सम् + ग्रनुज्ञाप्य) ग्रीर ग्रागे के लिए जो कुछ समक्ता-कहना है उस सबका ग्रादेश देकर (पुनः) फिर (ग्रन्तःपुरं गत्वा) ग्रन्तःपुरं में जाकर वहां (स्त्रीवृतः) स्त्री के साथ या द्वितीयार्थ में ग्रंगरिक्षका स्त्रियों से सुरिक्षत (कक्षान्तरं भोजनार्थं प्रविशेत्)भोजनशाला के कमरे में भोजन करने के लिए प्रवेश करे।।२२४।।

अप्रसुद्धिकाः (१) 'स्त्रीवृतः' का मनुसम्मत भ्रेषं — प्रचलित टीकाग्रों में 'स्त्रीवृतः' का ग्रर्थ 'दासियों से घिरा' किया गया है जो मनुविद्ध है — (१) मनु ने राजधर्म में कहीं भी राजा के जिए दासियों का विधान नहीं किया है। (२) पत्नी के ग्र'तिरिक्त ग्रन्य स्त्रियों का मंग निधिद्ध किया है [द्वष्टव्य ७। २२१ की समीक्षा], (३) ७। २०८, २२१ में भी इसी का प्रसंग है। वहां स्त्री का ग्रथं पत्नी है। वह इस भाष्य के ग्रथं का पोषक है।

यदि 'स्त्रीवृतः' का ग्रर्थं ग्रंगरक्षिका स्त्री-सैनिकों या ग्रंगरक्षिका परिचारिकाग्रों से सुरक्षितं किया जाये, जैसा कि कौटिल्य का भी मत है; तो मनु से विरोध नहीं ग्राता। किन्तु दासी ग्रर्थं मनुसम्मत नहीं है '

(२) 'स्त्रीवृतः' की कौटिल्य के दृष्टिकोण से य्याख्या— ग्राचार्य कौटिल्य ने ग्रयने ग्रयंशास्त्र में राजा को ग्रात्मरक्षा के लिए जो निर्देश दिये हैं, उनमें से इस क्लोक के सन्दर्भ में दो बातें उल्लेखनीय हैं। (१) कौटिल्य ने ग्रनेक उदाहरण देकर बतलाया

१. [प्रचलित अर्थ-इसके बाद उन्हें विदाकर परिचारिकाओं (दासियों) से परिवृत होकर भोजन के लिए फिर म्रन्तःपुर में प्रवेश करे ॥ २२४॥]

है कि रानियों ने पड्यन्त्र की शिकार होकर बहुत-से राजाओं को मार डाला। ग्रतः ग्रपनी रानी के महल में भी राजा को एकाकी नहीं जाना चाहिए। साथ में प्रौढ़ ग्रंगरिक्षका स्त्रियां होनी चाहिएँ। (२) कौटिस्य ने राजा को ग्रन्तः कक्ष के समीप वाले दूसरे कक्षों में धनुर्धारी ग्रंगरिक्षकाग्रों को रखन का विधान किया है। उसके बाद के कक्षों में पुरुष रक्षकों को रखने का निर्देश है। यह सुरक्षा के दिष्टिकोण से है। इस प्रकार कौटिस्य के वर्णन के ग्रनुसार 'स्त्रीवृतः' का ग्रर्थ 'ग्रंगरिक्षका शस्त्रधारी' स्टियों से सुरक्षित'भी हो सकता है। '

राहि शयनकाल---

तत्र भुक्त्वा पुनः किचित्तूर्यघोषैः प्रहर्षितः। संविशेतु यथाकालमुत्तिष्ठेच्च गतक्लमः॥ २२४॥ (१८३)

(तत्र) वहां (भुक्त्वा) भोजन करके (पुनः) उसके पश्चात् (तूर्यघोषंः) प्रहिषतः) शहनाई-तुरही ग्रादि बाजों के संगीत से मन को प्रसन्न करके (संविशेत्) सो जाये (तृ) ग्रीर (गतक्लमः) विश्वाम करके श्रान्तिरहित होकर (यथा- कालस् उत्तिष्ठेत्) निश्चित समय ग्रर्थात् रात्रि के पिछत्रे पहर ब्राह्म-मुहूर्त्त में [७ । १४५] उठे ।। २२५ ।।

एतद्विधानमातिष्ठेदरोगः पृथिवीपतिः। ग्रस्वस्थः सर्वमेतन् मृत्येषु विनियोजयेत्।। २२६।। (१८४)

(अरोगः) स्वस्थ द्यवस्था में (पृथिवीपतिः) राजा (एतत् विधानम् +ग्रातिष्टेत्) इस पूर्वोक्त विधि से कार्यों को करे (ग्रस्वस्थः) ग्रस्वस्थ हो जाने पर (एक्त् सर्वं तु) यह सब कार्यं भार (भृत्येषु) पृथक् पृथक् विभागों में नियुक्त प्रमुख मन्त्री ग्रादि [७ । ४४, १२०, १४१, ६।६-११] को (विनि-योजयेत्) सौंप देवे ।। २२६ ।।

अन्य द्वारिक न्यः (१) इलोक वर्णन पर विचार — यहां ७।१४१ स्नादि दलोकों की पुनरु कित नहीं है। इस दलोक का सिमप्राय यह है कि रुणावस्था स्नादि की स्थित में स्रपन-स्नपने विभाग के प्रमुख स्नमात्यों या सभास्रों के स्निष्कृत प्रमुखों को प्रपना कार्य निरोक्षण के लिए सींग देव, केवल एक को ही नहीं। यह राजा की संक्षेग में दिनचर्या या कार्यपद्धति है। पृथक्-पृथक् विभागों के प्रसंगानुसार यही पद्धति ७। ५४, ८१ १२०, १४१॥ ८।६-११ दलोकों में कही है। उस का इस दलोक में उपसंहार है।

१. ''ग्रन्तर्गृहगतः स्थविरस्त्रीपरिशुद्धां देवीं पःयेत् । न काञ्चिदिमगम्छेत् ।'' [प्रक० १५ । ग्र० १६] ''शयनादुत्थितः स्त्रीगणैर्घन्विमिः परिगृह्येत ।'' [प्रक० १६ । ग्र० २०]

(२) भृत्य शब्द के श्रयं पर विचार—भृत्य शब्द का श्राजकल श्रधिक प्रचलित श्रयं 'नौकर' है। यह एक पक्ष में रूढ हो गया है। इस श्लोक में भृत्य से नौकर स्रयं की भ्रान्ति नहीं होनी चाहिए। यहां भृत्य से श्रभिप्राय उन सभी श्रधिकारियों कर्मचारियों से है जो राजा के श्राध्रित मन्श्री से लेकर कर्मचारी तक हैं। भृत्य का श्रयं 'श्रमात्य' श्रीर 'मन्श्री' श्रयं भी है श्रीर संस्कृत-साहित्य में प्रचलित है। ७।३६—६२ श्लोकों के प्रसंग में भृत्य शब्द के अन्तर्गत मन्श्रियों, श्रमात्यों से लेकर निम्न कर्मचारी तक परिगिणत हैं। कौटिल्य श्रयंशास्त्र में भी भृत्य श्रीर श्रमात्यों से लेकर कर्मचारी वर्ग एवं श्राचार्य श्रीर पुरोहित तक गृहीत हैं। [देखिए' भृत्यभरणीय' नामक ६१ वां प्रकरण।]

इति महर्षि-मनुप्रोक्तायां सुरेन्द्रकुमारकृतिहन्दीमाषाभाष्यसमन्वितायाय् श्रनुशीलन-समीक्षाविभूषितायाञ्च मनुस्पृतौ राजधर्मात्मकः सप्तमोऽध्यायः ॥



# श्रथ अप्टमो ऽध्यायः

[हिन्दीभाष्य-स्रनुशोलनसमीक्षाभ्यां सहितः]

(राजधर्मान्तर्गत व्यवहार-निर्णय)

[८।१ से ६। २५० पर्यन्त]

व्यवहारों अर्थात् मुकद्मों के निर्णय के लिए राजा का न्यायसभा में प्रवेश -

व्यवहारान्दिहक्षुस्तु बाह्यर्गैः सह पाथिवः । मन्त्रज्ञैर्मेन्त्रिभिद्यवेव विनीतः प्रविदेत्सभाम् ॥ १ ॥ (१)

(व्यवहारान्) व्यवहारों स्रर्थात् मुक्तद्द मों [८।४-७] को (दिदक्ष: तु) देखने स्रर्थात् निर्णय करने का इच्छुक (पार्थिवः) राजा (ब्राह्म ग्रीः) न्याय-ज्ञाता विद्वानों [८।११] (मन्त्रज्ञेः) सलाहकारों (च) स्रौर (मन्त्रिभिः) मन्त्रियों के (सह) साथ (विनीतः) विनोतभाव एवं वेश से [८।२] (सभां प्रविशेत्) राजसभा =न्यायालय [८।१२] में प्रवेश करे ॥१॥

अक्टू श्री ट्डन्स: (१) मन्त्रज्ञ और बाह्मए का विशेष अमिप्राय — इस रलोक में 'मन्त्रज्ञैं:' से अभिप्राय मुकद्दमों में उस-उस विश्रय के सलाहुकारों से है। 'मन्त्रिभिः' से अभिप्राय उस-उस विभाग के प्रमुख मन्त्रियों से या अमारयों से हैं जो राजा द्वारा न्याय के लिए अधिकृत विद्वान् के रूप में नियुक्त किये जाते हैं [७। ५४, ६०, ६।११]।'ब्राह्मण'शब्द से यहां अभिप्राय वेदविद्यायों के जाता न्यायाधीश, श्रोत्रिय विद्वानों से है, जिनका वर्णन ब्रह्मसभा अर्थात् न्यायाधीश विद्वानों की सभा के रूप में ६।११ में अपाय है। ब्राह्मण से यहां यह आन्ति नहीं होनी चाहिए कि वह ब्राह्मण वर्ण का व्यक्ति ही होना चाहिए। वेदों के प्रत्येक विद्वान् के लिए ब्राह्मण, विप्र आदि शब्दों का प्रयोग आता है [द्वष्टव्य ६।११ और १।६६ पर समीक्षा]। ब्राह्मण शब्द का प्रयोग यहां विशेषाभिप्राय से है। वह अभिप्राय यह है कि न्यायाधीश ब्रह्म अर्थात् वेदों के विशेषवेत्ता और धार्मिक गुगप्रधान विद्वान् ब्रबश्य होने चाहिए, इसीलिए ६।११ में 'वेदविदः' का प्रयोग किया है।

(२) विनीत होने का उद्देश्य — राजा को विनीत भाव एवं वेशभूषा से न्याया-लय में जाने के कथन का उद्देश्य यह है कि साक्षी मादि उसके कठोर भावों को देखकर भयभीत न हों ग्रीर बिना घबराहट के स्वाभाविक रूप से ग्रपनी बात कह सकें। अगले ही क्लोक में इसी उद्देश्य से 'विनीत वेषामरणः' पद का भी प्रयोग किया गया है।

(३) वेदमन्त्र में भी इसी प्रकार का वर्णन है। मनु ने उसी के स्रनुरूप व्यवस्था दी है---

# श्रुषि श्रुत्कर्ण बह्मिनिः, वेवरन्ने सवाविनः । आ सीवन्तु बहिषि मित्रोऽग्रर्थमा प्रातर्यावारगोऽञ्वरम् ॥

यजु० ३३। १४॥

भाषार्थ—(श्रुत्कणं) प्रार्थी के वचन को सुनने वाले कानों से युक्त (प्रग्ने) ग्राग्न के तुल्य तेजस्वी विद्वान् वा राजन् ! (सयावितः) साथ चलने वाले, (विद्विभिः) कार्यं के निर्वाहक (देवैः) विद्वानों के साथ (प्रध्वरम्) हिंसारहित राज्यव्यवहार को [ऐसा मुक्हमा जिसमें किसी के साथ ग्रन्थाय न हो] (श्रुषि) सुन। (प्रातर्यावाणः) प्रातः राजकार्यों को प्राप्त कराने वाले, (भिनः) पक्षपात से रहित सबका नित्र भौर (अर्थमा) ग्रयं = वैदय वा स्वामी जनों का मान करने वाला न्यायाषीश (बहिषि) ग्राकाश के तुल्य विशाल सभा में (आसीदन्तु) विराजमान हों।

भावार्यं—सभापित राजा, सुपरीक्षित धमात्यज्ञनों को स्वीकार करके, उनके साथ सभा में बैठकर, विवाद करने वालों के वचनों को सुनकर, यथार्थं न्याय करे। (महर्षि-दयानन्दभाष्य)

न्यायसभा में मुकहमों को देखें--

तत्रासीनः स्थितो वाऽपि पारिष्युद्यस्य दक्षिणम् । विनोतवेषाभरणः पश्येस्कार्याणि कायिणाम् ॥२॥ (२)

(तत्र)वहां न्यायालयामें (विनीत-वेष + प्राभरणः) विनीतावेशभूषा-आमूषणों से युक्त होकर (प्रासीनः प्रिप वा स्थितः) सुविधानुसार बैठकर प्रथवा खड़ा होकर (दक्षिणं पाणिम् + उद्यम्य) दाहिने हाथ को उठाकर (कार्य-णाम्) मुकद्दमे वालों के (कार्याणि) कार्यो = विवादों को (पश्येत्) देखे = निण्य करे [७। १४६ में राजसभा में भी इसी प्रकार सुविधानुसार खड़े या बैठने की व्यवस्था का कथन है ]।। २।।

श्रिन्दु टाँगैट्डन्द्र: मुहाबरे पर विचार—इस क्लोक में 'विक्रिणं पाचिन् उद्यस्य' का एक युहावरे के रूप में प्रयोग है। यह क्रिया 'अपनी बात कहना' या 'निर्णय देना' प्रारम्भ करने की 'प्रतीक' है। इसका यह अभिप्राय नहीं है कि जब तक निर्णय दे तब तक दायां हाथ उठाथे रखे, अपितु यह है कि विचाद करते हुए लोगों को सुनकर अपनी बात या निर्णय कहते समय दायां हाथ उठाकर संकेत करे। जो सामने वाले लोगों के लिए इस बात का प्रतीक या संकेत होता है कि राजा या न्यायाधीश अब श्रपनी बात कहना चाहते हैं। यह परम्परा ब्राज भी प्रचलित है। बड़ी-बड़ी सभाग्रों में, श्रेणियों में, भीड़भरे न्यायालयों में बोलते हुए लोगों को चुप करने श्रीर श्रपनी बात कहने के लिए वक्ता हाथ उठाकर संकेत करता है। लोग चुप होकर उसकी बात को सुनने के लिए घ्यान लगाते हैं।

ग्रठारह प्रकार के मुकड्मे---

प्रत्यहं देशहष्टेश्च शास्त्रहष्टेश्च हेतुभिः। श्रष्टादशसु मागेषु निबद्धानि पृथक्पृथक्॥३॥(३)

सभा, राजा ग्रीर राजपुरुष सब लोग (देशदृष्टै: च शास्त्रदृष्टै: च हेतुभिः) देशाचार ग्रीर शास्त्रव्यवहार के हेतुग्रों से (प्रष्टादशसु मार्गेषु) निम्नलिखित ग्रठारह [६।४-७] विवादास्पद मार्गों में अविवादयुक्त कर्मों का निर्णय (प्रति + ग्रहम्) प्रतिदिन अक्षित्या करें।

श्रीर जो-जो नियम शास्त्रोक्त न पार्वे श्रीर उनके होने की ग्रावश्य-कता जानें, तो उत्तमोत्तम नियम बांधे कि जिससे राजा श्रीर प्रजा की उन्नति हो ।। ३ ।। (स॰ प्र०१६६)

% (निबद्धानि) बांधे ग्रर्थात् नियत किये गगे······ ॐ (पृथक्-पृथक्) ग्रलग-ग्रलग······

स॰ प्र० १७६ पर स्वामी जी ने पुनः क्लोक की प्रथम पिनत उद्धृत करके लिखा है— "जो नियम राजा भ्रीर प्रजा के सुखकारक ग्रीर धर्मयुक्त समभे, उन-उन नियमों को पूर्णविद्वानों की राज-सभा बाधा करें"।

अप्रन्तुर्ह्यो त्रिन्ड न्यः 'पृथक्-पृथक्' पदों से यहां यह ग्रिभिप्राय है कि राजा — जो ग्रठारह प्रकार के विवाद हैं उनमें पृथक्-पृथक् विवाद से सम्बन्धित विद्वानों, सलाहकारों ग्रीर मन्त्रियों के साथ मिलकर, विचार करके निर्णय करे।

तेषामाद्यमृणादानं निक्षेपोऽस्वामिविकयः।
संपूर्य च समुत्थानं दत्तस्यानपकर्म च॥४॥(४)
वेतनस्यैव चादानं संविदश्च व्यतिक्रमः।
क्रयविक्रयानुशयो विवादः स्वामिपालयोः॥४॥(४)
सीमाविवादधर्मञ्च पारुष्ये दण्डवाचिके।
स्तेयं च साहसं चेव स्त्रीसंग्रहणमेव च॥६॥(६)
स्त्रीपंधमों विभागञ्च द्यूतमाह्वय एव च।
पदान्यस्टादशैतानि व्यवहारस्थितावह ॥७॥(७)

ब्रठारह मार्ग ये हैं—(तेषाम्) उनमें १—(ऋगादानम्) किसी से

ऋरण लेने-देने का विवाद [६।४७-१७६], २—(निक्षेप ) धरोहर ग्रर्थात् किसी ने किसी के पास पदार्थ घरा हो ग्रीर मांगे पर न देना [ = 1908- { ६६ ], ३—(ग्रस्वामिविक्रयः) दूसरे के पदार्थ को दूसरा बेच लेवे [ँदा१६७-२०५], ४—(संभूय च समुत्थानम्) मिल-मिलाके किसी पर ग्रत्याचार करना [=व्यापार में ग्रन्याय करना] [८। २०६-२११], ५—(दत्तस्य ग्रनपकर्म च) दिये हुए पदार्थ को न देना [=|222-223], ६—(वेतनस्य+एव च+श्रदानम्) वेतन श्रर्थात् किसी की 'नौकरी' में से ले लेनाया कम देना [ = । २१४-२१७], ७—(संविद: च व्यतिक्रम:) प्रतिज्ञा से विरुद्ध वर्तना ि⊏ । २१८-२२१ ौ. ८—(क्रय-विक्रय +ग्रनुशयः) क्रय-विक्रयानुशय अर्थात् लन-देन में भगड़ा होना [६। २२२-२२६], ६—(स्वामि-पालयो: विवादः) पशु के स्वामी ग्रौर पालने वाने का भगड़ा [द।२२६-२४४], १०—(सीमा-विवादधर्मः च) सीमा का विवाद [८। २४४-२६४], ११-१२—(पारुष्ये दण्ड वाचिके) किसी को कठोर दण्ड देना [८।२७८-३००], कठोरवासी का बोलना [६।२६६-२७७], १३--(स्तेयम्) चोरी-डाका मारना [८।३०१-३४३], १४—(साहसम् एव) किसी काम को बलात्कारसे करना [ = । ३४४-३५१], १५ — (स्त्रीसंग्रहणम् एव च) किसी की स्त्री वा पुरुष का व्यभिचार होना [८। ३५२-३८७], १६—(स्त्री-पुम्+धर्मः ] स्त्री ग्रीर पुरुष के धर्म में व्यतिक्रम होना [६। १-१०२], १७—(विभागः) विभाग ग्रर्थात् दायभाग में वाद उठाना [ ६। १०३-२१६], १८ – (द्यूतम् + म्राह्नयः + एव च) जूत प्रर्थात् जड़पदार्थं ग्रीर [ग्राह्नय] = समाह्नय ग्रर्थात् चेतन को दाव में धरके जुम्रा खेलना [१।२२०-२५०], (म्रष्टादश + एतानि) ये ग्रठारह प्रकार के (व्यवहारस्थिती पदानि) परस्परविरुद्ध व्यव-हार के स्थान हैं ॥ ४—७॥ (स० प्र० १६६)

# एषु स्थानेषु मूयिष्ठं विवादं चरतां नृणाम् । धर्मं ज्ञाञ्चतमाश्चित्य कुर्यात्कार्यविनिर्णयम् ॥ ८ ॥ (८)

(एषु स्थानेषु) इन [८।४—७] व्यवहारों में (भूयिष्ठं विवादं चरतां नृएाम्) बहुत से विवाद करने वाले पुरुषों के (कार्यविनिर्णयम्) न्याय को (शास्वतं धर्मम् ग्राक्षित्य) सनातन-धर्म का ग्राक्षय करके (कुर्यात्) किया करे ग्रार्थात् किसी का पक्षपात कभी न करे।।८।। (स० प्र०१६६)

राजा के ग्रभाव में मुकद्मों के निर्णय के लिए मुख्य न्यायाधीश विद्वान् की नियुक्ति-

यदा स्वयं न कुर्यातु नृपितः कार्यदर्शनम् । तदा नियुञ्ज्याद्विद्वांसं बाह्याणं कार्यदर्शने ॥ ६ ॥ (६) (यदा) जब कभी [िकसी विशेष कारण प्रयवा कार्य की प्रधिकता के कारण] (नृपतिः) राजा (स्वयं कार्यदर्शनम्) खुद मुकद्मों का निरीक्षण एवं निर्णय (न कुर्यात्) न करे (तदा) तब (ब्राह्मणम् विद्वांसम्) धार्मिक वेदवेत्ता विद्वान् [८। ११] को (कार्यदर्शने) मुकद्मों के निरीक्षण एवं निर्णय के लिए (नियुञ्ज्यात्) नियुक्त कर दे॥ ६॥ '

"धार्मिक विद्वानों को धर्मसभा-म्रधिकारी ""मान के सब प्रकार से उन्नति करें।" (स॰ प्र० षष्ठ समु०)

आनुर्विटान्यः बाह्मण का मर्थं 'धार्मिक वेदवेत्ता न्यायाधीश' है। देखिए ग्रगले क्लोक पर मनुशीलन।

मुख्य न्यायाधीश तीन विद्वानों के साथ मिलकर न्याय करे-

सोऽस्य कार्याण संपश्येत्सम्येरेव त्रिभिवृतः। सभामेव प्रविश्याग्रचामासीनः स्थित एव वा ॥ १०॥ (१०)

(सः) वह (त्रिभिः सम्यैः वृतः) तीन मन्य सभा के सदस्यों [=।११] के साथ (सभा प्रविष्य) न्यायालय में जाकर (म्रासीनः वा स्थितः एव) बैठकर प्रथवा खड़ा होकर (म्रस्य) राजा के (कार्याणि) कामों को (संप- श्येत्) भली प्रकार देखे ।। १०।।

अद्भार क्या कि क्या कि स्वास्त के बाह्य स्वास्त से अभिप्राय स्वास्त से अभिप्राय स्वास्त में बह्य सभा की परिभाषा की है। परिभाषा से पूर्व ६-१० इलो कों में न्यायसभा के निर्माण का कथन है। इन इलो कों में विणत विद्वानों से न। ११ में विणत बह्य सभा बनती है। बह्य सभा का अर्थ — 'वेदवेत्ता न्याया घीश विद्वानों की सभा'। इसी प्रकार हवें इलो के में 'ब्राह्य एा' शब्द का प्रयोग ब्राह्य ए। वर्ण के लिए नहीं है, अपितु इस विशेष अभिप्राय से है कि राजा द्वारा अधिकृत जो विद्वान् न्याया घीश नियुक्त किया जाये वह विशेष रूप से सब वेदों का विद्वान् और धार्मिक गुए। प्रधान होना चाहिए। वेदवेत्ता न्याया घीश विद्वानों की सभा होने के कारण ही न। ११ में न्यायसभा को 'ब्रह्य सभा' कहा गया है। वहां स्पष्टतः 'वेदविदः' विशेषण भी उक्त अर्थ को पुष्ट करता है। इस प्रसंग में ब्राह्मण घाव्द ब्राह्मण वर्ण के लिए नहीं अपितु वेदवेत्ता न्याया घीश विद्वानों के लिए है।

यहां यह शंका उठ सकती है कि ७। १४१ में ब्राह्मण शब्द का प्रयोग न करके 'ग्रमात्यप्रमुख' को अपने बाद कार्य सौंपने का वर्णन है। इसका उत्तर यह है कि वहां

रै. [प्रचलित सर्थं —यदि राजा स्वयं विवादों (मुकह्मों) का म्याय (फैसला) न करे तो उस कार्यं को देखने के लिए विद्वान् बाह्याएं को नियुक्त करे ॥ १ ॥]

राजसभा संचालन के लिए सर्वप्रमुख मन्त्री को कार्य सौंपने का विधान है, ग्रीर वह भी केवल रुग्णावस्था में। यहां ब्रह्मसभा ग्रर्थात् न्यायसभा के लिए मुख्य न्यायाधीश की नियुक्ति का प्रसंग है। राजसभा के लिए प्रशासनिक गुणविशेषों वाला व्यक्ति उत्तराधिकारी होता है, ग्रीर न्याय के लिए न्यायगुणों की विशेष योग्यता वाला व्यक्ति। ग्रतः उस क्लोक ग्रीर इसका प्रसंग ही ग्रलग है। दूसरी बात यह है कि यहां रुग्णावस्था में नियुक्ति का विधान नहीं हैं, ग्रिपतु ग्रकेला राजा प्रत्येक कार्य नहीं कर सकता, समयाभाव ग्रादि कारणों से ग्रपने स्थान पर वह किसी भी ग्रिषकृत विद्वान् को मुख्य न्यायाधीश के रूप में नियुक्त करे—यहां यह ग्रिभप्राय है। जितनी न्यायसभा होंगी, उसके प्रनुसार वे ग्रनेक भी हो सकते हैं। [इस विषय पर १। ८८, ८। १ की समीक्षा—२ भी द्रष्टव्य हैं]। मनुस्मृति में सभी वर्ण के वेदवेत्ता विद्वानों के लिए ब्राह्मण, द्विज, विप्र ग्रादि शब्दों का पर्यायवाची रूप में प्रयोग हुगा है [द्रष्टव्य ४। २४५ पर समीक्षा]।

ब्रह्मसभा (न्यायसभा) की परिभाषा--

यस्मिन्देशे निषीदन्ति विश्रा वेदविदस्त्रयः । राज्ञदचाधिकृतो विद्वान्त्रह्मणस्तां सभां विदुः ॥ ११ ॥ (११)

(यस्मिन्) जिस (देशे) स्थान में (वेदविदः) वेदों के जाता (त्रयः विप्राः) तीन विद्वान् (निपोदन्ति) बैठते हैं (च) ग्रीर (राज्ञः ग्रधिकृतः विद्वान्) एक राजा द्वारा नियुक्त उस विषय का वेदवेत्ता विद्वान् बैठता है (तां ब्रह्मणः सभां विदुः) उस सभा को 'ब्रह्मसभां ग्रर्थात् न्यायसभा कहते हैं।। ११।।

मुकद्दमों के निर्णय में धर्म की रक्षा की प्रेरणा-

धर्मो विद्वस्त्वधर्मेण सभा यत्रोपतिष्ठते । शस्यं चास्य न कुन्तन्ति विद्धास्तत्र सभासदः ॥ १२ ॥ (१२)

(यत्र) जिस सभा में (ग्रधर्मण विद्धः धर्मः) ग्रधमं से घायल होकर धर्म (उपतिष्ठते) उपस्थित होता है (च ग्रस्य शत्यं न कृनतिन्त) जो उसका शत्य ग्रयीत् तीरवत् धर्म के कलंक को निकालना ग्रीर ग्रधमं का छेदन नहीं करते ग्रथीत् धर्मी को मान. ग्रधमी को दण्ड नहीं मिलता (तत्र) उस सभा में (सभासदः विद्धाः) जितने सभासद् हैं, वे सब घायल के समान समभे जाते हैं ॥ १२ ॥ (स० प्र० १६६)

"प्रधमं से धमं घायल होकर जिस सभा में प्राप्त होवे उसके घाव को यदि सभासद् न पूर देवें तो निश्चय जानो कि उस सभा में सब सभासद् ही घायल पड़े हैं।" (सं० वि० १८४) न्यायसभा में सत्य ही बोले ग्रीर न्याय ही करे-

सभां वा न प्रवेष्टव्यं वक्तव्यं वा समञ्जसम् । प्रबुवन्विबुवन्वाऽपि नरो भवति कित्विषी ॥ १३ ॥ (१३)

धार्मिक मनुष्य को योग्य है कि (सभां न प्रवेष्टव्यम्) सभा में कभी प्रवेश न करें (वा) ग्रीर जो प्रवेश किया हो तो (समञ्जक्षम्) सत्य ही (वक्तव्यम्) बोले (नरः ग्रज्जुवन्) जो कोई सभा में ग्रन्थाय होते हुए को देखकर मौन रहे (अपिवा) ग्रथवा (विश्वुवन्) सत्य, न्याय के विरुद्ध बोले वह (किल्विषो भवति) महापापी होता है।। १३।। (स० प्र०१६७)

"मनुष्य को योग्य है कि सभा में प्रवेश न करे, यदि सभा में प्रवेश करे तो सत्य ही बोले। यदि सभा में बैठा हुग्राभी ग्रमत्य वात को सुनके मौन रहे ग्रथवा सत्य के विरुद्ध बोले वह मनुष्य ग्रतिरापी है।"

(सं० वि० १८४)

आक्रियोटिक ना: 'किल्विषग्' शब्द पर विशेष विचार न। ३१६ की समीक्षा में द्रब्टब्य है। पापी होने से यहां ग्रभिप्राय दोवभागी एवं ग्रपयशभागी होने से है।

भ्रन्याय करने वाले सभासद् मृतकवत् हैं-

यत्र धर्मो ह्यधर्मेण सत्यं यत्रानृतेन च। हन्यते प्रेक्षमाणानां हतास्तत्र सभासदः॥ १४॥ (१४)

(यत्र) जिस सभा में (प्रेक्षमाणानाम्) बैठे हुए सभासदों के सामने (ग्रघमें एा हि घमं:) ग्रघमं से धमं (च) ग्रीर (ग्रनृतेन सत्यं) भूठ से सत्य का (हन्यते) हनन होता है (तत्र) उस सभा में (सभासदः हताः) सब सभा सद मरे से ही हैं।। १४।। (संविक १८४)

'जिस सभा में ग्रधमं से धर्म, ग्रसत्य से सत्यं, सब सभासदों के देखते हुए मारा जाता है, उस सभा में सब मृतक के समान हैं; जानो उनमें कोई भी नहीं जीता।'' (स॰ प्र॰ १६७)

मारा हुग्रा धर्म मारने वाले को ही नष्ट कर देता है-

धर्म एव हतो हन्ति धर्मो रक्षति रक्षितः। तस्माद्धर्मो न हन्तब्यो मा नो धर्मो हतोऽवधीत्॥१४॥(१४)

(हतः धर्मः एव) मारा हुन्ना धर्म (हन्ति) मारने वाले का नाश, न्नीर (रक्षितः धर्मः) रक्षित किया हुन्ना धर्म (रक्षति) रक्षक की रक्षा करता है (तस्मात्) इसलिए (धर्मः न हन्तव्यः) धर्म का हनन कभी न करना, इस डर से कि (हतः धर्मः) मारा हुन्ना धर्म (नः मा ग्रवधोत्) कभी हमको न मार डाले ।। १४ ।। (स० प्र० १६७)

'जो पुरुष अर्म का नाश करता है, उभी का नाश धर्म कर देता है स्रीर जो धर्म को रक्षा करता है, उसकी धर्म भी रक्षा करता है, इस लिए मारा हुमा धर्म कभी हमको न मार डाले, इस भय से धर्म का हतन स्रर्थात् त्याग कभी न करता चाहिए।'' (सं० वि०१८४)

धर्महन्ता वृषल कहाता है ---

# वृषो हि भगवान्धर्मस्तस्य यः कुरुते ह्यलम् । वृषलं तं विदुर्देवास्तस्माद्धर्मं न लोपयेत् ॥ १६ ॥ (१६)

(यः) जो (भगवान् वृषः हि धमंः) सब ऐश्वयों के देने स्रीर सुखों की वर्षा करने वाला धमं है (तस्य हि + स्रलम् कुरुते) उसका लोग करता है (तम्) उसी को (देवाः) विद्वान् लोग (वृषलं विदुः) वृषल स्रर्थात् शूद्र स्रीर नीच जानते हैं (तस्यात्) इसलिए, किसी मनुष्य को (धमंन लोगयेत्) धमं का लोग करना उचित नहीं ॥ १६॥ (स॰ प्र० १६७)

"जो सुख की वृद्धि करने हारा, सब ऐश्वर्य का दाता धम है, उसका जा लोप करता है, उसको विद्वान् लोग वृषल ग्रर्थात् नीच समभते हैं।" (स० वि०१-४)

धर्म ही परजन्मों में साथ रहता है-

एक एव सुहृद्धर्मो निधनेऽप्यनुयाति यः । शरीरेण समं नाशं सर्वमन्यद्धि गच्छति ॥ १७ ॥ (१७)

इस संसार में (एक: धर्म: एव सुह्द्) एक धर्म ही सुह्द् [ = ि वि वि है (यः) जो (निधने + ग्रियि + ग्रियाति) मृत्यु के पश्चात् भी साथ चलता है (ग्रन्यत् सर्वं हि) ग्रीर सब पदार्थं वा संगी (शरीरेण समं नाशं गच्छिति) शरीर के नाश के साथ ही नाश को प्राप्त होते हैं ग्रर्थात् सब संग छूट जाता है परन्तु धर्म का संग कभी नहीं छूटता।। १७।। (स० प्र०१६७)

श्रन्याय से सब सभासदों की निन्दा-

पादोऽधर्मस्य कर्तारं पादः साक्षिणमृच्छति । पादः सभासदः सर्वान्पादो राजानमृच्छति ।। १८ ॥ (१८)

राजसभा में पक्षपात से किये गये अन्याय का अधर्म (पादः) चौथाई (प्रवर्मस्य कत्तारम्) अधर्म के कर्ता को (पादः) चौयाई (साक्षिणम्) साक्षी को (ऋच्छति) प्रापः होता है, ग्रौर (पादः) चौथाई ग्रंश (सर्वान् सभासदः)

ोष सब न्यायसभा के सदस्यों को तथा (पादः) चौथाई (राजानम्) राजा को (ऋच्छति) प्राप्त होता है ग्रर्थात् उस बुराई की बदनामी सभी को प्राप्त होती है।। १८।।

"जब राजसभा में पक्षपात से श्रन्थाय किथा जाता है, वहां श्रधमं के चार विभाग हो जाते हैं। उनमें से एक श्रधमं के कर्त्ता, दूसरा साक्षी, तीसरा सभासदों श्रीर चौथा पाद श्रधमीं सभा के सभापित राजा को प्राप्त होता है।" (स० प्र० १६७)

अस्तु स्री ट्यन्त : अधर्म शब्द से मिन्नाय — मधर्म शब्द से यहां मिन्नाय प्रत्याय या दोषभागी होने से है। ये सब इसी प्रकार म्रापयश के भागी बनकर बुराई को प्राप्त होते हैं। प्रजाएं इन सबकी निन्दा करती हैं। इस विषयक विस्तृत विवेचन द। ३१६ पर द्रष्टव्य है।

राजा यथायोग्य व्यवहार से पापी नहीं कहलाता--

राजा भवत्यनेनास्तु मुच्यन्ते च सभासदः । एनो गच्छति कत्तरिं निन्दाऽहों यत्र निन्दाते ॥ १६ ॥ (१६)

(यत्र) जिस सभा में (निन्दा + अहैं: निन्दते) निन्दा के योग्य की निन्दा, स्पृति के योग्य की स्तुति, दण्ड के योग्य को दण्ड और मान्य के योग्य का मान्य होता है, वहां (राजा च सभासदः) राजा और सब सभासद (अनेनाः + तु मुच्यन्ते) पाप से रहित और पिवत्र हो जाते हैं (कर्त्तारम् एनः गच्छिति) पाप के कर्त्ता ही को पाप प्राप्त होता है।। १६।। (स० प्र०१६७) शद्र धर्मप्रवन्ता न हो—

जातिमात्रोपजीवी वाकामं स्याद् बाह्यणबुदः । धर्मप्रवक्ता नृपतेनं तु शुद्रः कथञ्चन ॥ २०॥

(जातिमात्र-उपजीवी) केवल जाति के श्राघार पर ही जीविका करने वाला श्रयांत् जो कर्मों से ब्राह्मण नहीं है ऐसा (ब्राह्मण ब्रुवः) श्रपने को ब्राह्मण कहने वाला व्यक्ति (कामम्) चाहे (नृपतेः) राजा का (धर्मप्रवक्ता स्थात्) धर्मवक्ता = न्यायकत्ति हो सकता है (तु) किन्तु (श्रूदः कथञ्चन न) श्रूद कभी भी ग्रीर किसी ग्रवस्था में भी न्यायकत्ति नहीं को सकता ॥ २०

यस्य शूद्रस्तु कुरुते राज्ञो धर्मविवेचनम् । तस्य सीवति तद्राष्ट्रं पङ्के गौरिव पश्यतः ॥ २१ ॥

(यस्य राज्ञः) जिस राजा के यहां (शूद्रः धर्मेविवेचनं कुरुते) शूद्र व्यक्ति धर्म = न्याय का विचार करता है (तत् राष्ट्रम्) उसका वह राज्य (तस्य पश्यतः) उसके देखते-देखते (पक्कोगी: + इव सीदित) कीचड़ में फंसी गी के समान दुःखी होता है ॥ २१ ॥

#### यद्वाष्ट्रं शूद्रमूथिष्ठं नास्तिकाकान्तमद्विजम् । विनश्यत्याशु तस्कृत्स्नं वृश्मिकव्याधिवीडितम् ॥ २२ ॥

(यत् राज्यम्) जो राज्य (शूद्रभूयिष्ठम्) शूद्रों की स्रधिकता वाला (नास्तिक-स्राक्तान्तम्) नास्तिकों से परिपूर्णं (प्रद्विजम्) द्विज वर्णों से रहित है (तत्) वह (कृत्स्नम्) पूरा राष्ट्र (ग्राशु) शीझ ही (दुर्भिक्ष-व्याधि-पीडितम्) अकाल ग्रीर रोगों से पीड़ित होकर (विनश्यति) नष्ट हो जाता है।। २२।।

> षर्मासनमधिष्ठाय संत्रीताङ्गः समाहितः । प्रराम्य लोकपालेभ्यः कार्यदर्शनमारमेत् ॥ २३ ॥

राजा (धर्मासनम्) धर्मासन प्रयात् न्यायाधीश के श्रासन पर (ग्रिविष्ठाय) बैठ-कर (संवीतांगः) शरीरांगों को ढककर (समाहितः) सावधान होकर (लोकपालेभ्यः) लोकपालों [७।१४] को प्रणाम करके (कार्यंदर्शनम् भारभेत्) मुकद्दमों को देखना प्रारम्भ करे॥ २३॥

अन्त्रक्रीत्जनः २०- २३ श्लोक इस प्रकार प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं-

- १. प्रसंगिवरोष (१) पूर्वापर क्लोकों में 'धर्म-प्रधर्म के विवेचन की प्रोरणा एवं धर्म से लाभ ग्रधर्म से हानि' के वर्णन का प्रसंग है। इस प्रसंग के बीच में 'धर्म का प्रवक्ता कौन हो' यह वर्णन ग्रप्रासंगिक है, इससे प्रसंग भंग हो जाता है। (२) धर्म-प्रवक्ता का निर्णय = 18-११ क्लोकों में विद्वित हो चुका है, १२ वें क्लोक से दूसरा प्रसंग प्रारम्भ हो जाता है। कहे हुए प्रसंग को पुनः प्रारम्भ करना भी ग्रसंगत है। ग्रतः २० २३ क्लोक प्रसंगविरुद्ध हैं।
- २. मन्ति क्यां स्वाप्त (१) २०—२२ इलोकों में जन्मना जातीय स्राधार पर विधान किया है, यह मनुविषद्ध है। मनुष्मृति कर्मणा वर्णव्यवस्था को मानती है [इसके लिए द्रष्टव्य है १।६२-१०१ इलोकों पर 'स्रनुशीलन' समीक्षा] (२) ८।६-११ इलोकों में स्पष्टतः वेदवेत्ता विद्वानों को 'धर्मप्रवक्ता' माना है, पुनः इन इलोकों में जन्मना जाति के साधार पर 'धर्म-प्रवक्ता' का कथन करना उक्त इलोकों के विषद्ध है। प्रतीत होता है ये इलोक परम्पराम्नों के विकृत होने के बाद रचकर मिलाये हैं, स्रन्यथा कुछ इलोकों में पहले स्पष्ट विधान होने के बाद इन की स्रावह्य कता ही नहीं है। इस प्रकार अन्त-विरोधों के स्राधार पर ये इलोक प्रक्षिण्त हैं।
- ३. पुनरुक्ति २३ वें क्लोक में पुनरुक्ति है, क्योंकि न।२ में यही कथन हो चुका है।पुनः उसी कथन की प्रावक्यकता नहीं है।

ग्रयानयां वृत्ती बुद्ध्या धर्माधर्मी च केवली । वर्णक्रमेण सर्वाणि पश्येश्कार्याणि कार्यिणाम् ॥ २४ ॥ (ग्रयं + ग्रनथी) ग्रयं = मुकद्मे की वास्तविक स्थिति तथा ग्रनथं मिध्यास्थिति (च) ग्रीर (धर्म + ग्रथमी) धर्म-ग्रधमें (केवली उभी बुद्ध्वा) केवल इन दोतों पक्षों को ग्रच्छी प्रकार जानकर ग्रथीत् पक्षात रहित होकर (वर्णकमेण) वर्णों ग्रयीत् ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र क्रम से (कार्यिणाम्) मुकद्दमे वालों के (सर्वीणि-कार्याणि) सब मुकद्दमों को (पश्येत्) देखें = निर्णय करे।। २४।।

# **अन्तु श्रीत्जन्तः** २४ वां श्लोक निम्न ग्राधार पर प्रक्षिप्त है।

- १. भ्रन्तिवरोध—(१) मनु ने सम्पूर्ण मनुस्मृति में कहीं भी वर्णानुक्रम से मुविधा की व्यवस्था नहीं दी है। जहां इस प्रकार की कुछ बातें भी हैं, तो वे प्रक्षिप्त सिद्ध हुई हैं। इस क्लोक में यह पक्षपातपूर्ण व्यवस्था मनुविषद्ध है। (२) कार्यों मुकद्दमों का निर्णय करने का अन्यत्र भी कथन है लेकिन वहां इप प्रकार की व्यवस्था न होकर सर्वसामान्य व्यवस्था है [८।१,२,८,६,१०]। यह व्यवस्था जनसे भिन्न होनेसे प्रक्षिप्त है।
- २. प्रसंगिवरोध—यहां पूर्वापर प्रसंग १६ एवं २५ में निर्णय करने की विधि और सावधानी करने का है। कार्यों को देखने के कथन का प्रसंग द। १-१० में एक-वार कहा जा चुका है। उसी कही हुई बात या उसी प्रसंग को पुनः कहना ग्रनावश्यक एवं प्रसंगविषद्ध है। ग्रतः प्रक्षिप्त है।

निर्ण्य में हावभावों से मन की पहचान--

# ब'ह्यै विभावयेल्लिङ्गै भीवमन्तर्गतं नृणाम् । स्वरवर्णेङ्गिताकारैश्चक्षुषा चेष्टितेन च ॥ २५ ॥ (२०)

न्यायकर्ता को (बाह्यं:) वाहर के (लिङ्गें:) चिह्नों से [वेशभूषा, चाल. शरीर की मुद्राएं, ग्रांदि के लक्षणों से] (स्वर-वण-इङ्गित-ग्राकारें:) स्वर—बोलते समय ककना, घबराना, गद्गद् होना ग्रांदि से; वर्ण—चेहरे का फीका पड़ना. लिजत होना ग्रांदि से; इङ्गित—मुकहमे के ग्राभियुक्तों के परस्पर के संकेत. सामने न देख मकना, इथर उथर देखना ग्रांदि से; ग्रांकार—मुख, नेत्र ग्रांदि का ग्रांकार वनाना, कौपना, पसीना ग्रांदि (चश्रुषा) ग्रांकों में सर्वान योते क्यो क्यों के कि दे केर कि प्रांति हो स्वर्णनेति के जमीन कुरेदना,

सिर खुजलाना ग्रादि में (नृणाम्) मुक्रह्मे में शामिल लोगों के (ग्रन्तगंत भावम्) मन के ग्रमलो भावों को (विभावयेत्) भाष लेना—जान लेन। चाहिये।।२५।।

स्राकारैरिङ्गितैर्गत्या चेष्टया भाषितेन च। नेत्रवक्त्रविकारैश्च गृह्यतेऽन्तर्गतं मनः॥ २६॥ (२१) (स्राकारैः) स्राकारों से (इङ्गितैः) संकेतों से (गःया) चाल से (चेष्टया) चेष्टा = हरकत से (च) ग्रौर (भाषितेन) बोलने से (च) तथा (नेत्र-वक्त्र-विकारैः) नेत्र एवं मुख के विकारों = हावभावों से (अन्तर्गतं मनः) मनुष्यों के मन का भीतरी भाव (गृह्यते) मालूम हो जाता है ॥ २६॥

बालधन की रक्षा--

बालदायादिकं रिक्थं ताबद्वाजाऽनुपालयेत्। याबत्त स्वात्समावृत्तो याबच्चातीतर्शेशवः॥ २७॥ (२२)

(राजा) राजा (बाल-दाय + ग्रादिकं रिक्थम्) वालक ग्रथीत् नाबा-लिग या ग्रनाथ वालक की पैतृक सम्पत्ति ग्रीर ग्रन्य धन-दौलतकी (तावत्) तब तक (ग्रनुपालयेत्) रक्षा करे (यावत् मः) जबतक वह वालक (समावृतः स्यात्) समावर्तन संस्कार होकर ग्रथीत् गुरुकुल से स्नातक बनकर [३११-२] ग्राये (च) ग्रीर (यावत्) जबतक वह (ग्रतीत्शेशवः) वालिग हो जाये।। २७।।

वन्ध्यादि के धन की रक्षा---

वन्थ्याऽपुत्रासु चैवं स्याद्रक्षणं निष्कुलासु च । पतिद्रतासु च स्त्रीषु विधवास्वातुरासु च ॥ २८ ॥ (२३)

(वन्ध्या + अपुत्रासु) बांभ ग्रीर पुत्रहीन (निष्कृलासु) कुलहीन ग्रर्थात् जिसके कुल में कोई पृष्ठष न रहा हो (पितवतासु) पितवता स्त्री ग्रर्थात् पित के परदेशगमन ग्रादि के कारण में जो स्त्री ग्रकेली हो (विधवासु) विधवा (च) ग्रीर (ग्रातुरासु) रोगिणी (स्त्रीषु) स्त्रियों की सम्पत्ति की (रक्षणम) रक्षा भी (एवम्) इसी प्रकार ग्रर्थात् उनके समर्थ हो जाने तक [१।२६] (स्थात्) करनी चाहिए, इनकी रक्षा करना राजा का कर्त्तव्य है।। २५।।

> जीवन्तीनां तु तासां ये तद्धरेयुः स्वबान्धवाः । ताञ्छिष्याच्चौरवण्डेन धार्मिकः पृथिवीपतिः ॥ २६ ॥ (२ · )

(तासां की वन्तिकार) इन [बार्य में उक्त] जीती हुई स्त्रियों के (तत्) धन को (ये स्वबान्धवाः) जो उनके रिक्तेदार या भाई-वन्यु (हरेयुः) हर लें, कब्जा लें (तु) तो (धार्मिकः पृथिवीपितः) धार्मिक राजा (तान) उन व्यक्तियों को (चीरदण्डेन) चोर के समान दण्ड से (शिष्यात्) शिक्षा दे ग्रर्थात् चोर के समान दण्ड देकर [दा३०१-३४३] उनको सही रास्ते पर लाये।। २६।।

प्रणष्टस्वामिकं रिक्थं राजा त्र्यब्दं निधापयेत् । स्रर्वाक् त्र्यब्दाद्धरेत्स्वामी परेण नृपतिर्हरेत् ॥ ३०॥ (२५) (प्रणष्टस्वानिकं रिक्थम्) मालिक से रहित घन ग्रर्थात् लावारिस घन को (राजा) राजा (त्रि + ग्रब्धम्) तीन वर्षं तक (निघापयेत्) सुरक्षित रखे (त्रि + ग्रब्धात् ग्रर्थाक् स्वामी हरेत्) तीन वर्षं से पहले यदि स्वामी ग्रा जाये तो वह उसको ले ले [=1३१] (परेण नृपितः हरेत्) उसके बाद उसे राजा ले ले ।। ३०।।

# ममेदमिति यो ब्रूयात्सोऽनुयोज्यो यथाविधि। संवाद्य रूपसंख्यादोन्स्वामी तद् द्रव्यमहंति।।३१॥ (२६)

(यः) जो कोई ('मम+इदम्' इति ब्रूयात्) उस लावारिस धन को 'यह मेरा है' ऐसा कहे तो (सः यथाविधि अनुयोज्यः) उससे उचित विधि से पूछताछ करे ग्रर्थात् धन की संख्यः, रंग, समय पहचान ग्रादि पूछे (रूा-पंख्या + आदीन्) धन का स्वरूप, मात्रा ग्रादि बातों को (संवाद्य) सही-सही बताकर हो (स्वामी तत् द्रव्यम् + ग्रहंति) स्वामी उस धन को लेने का ग्रिधकारी होता है ग्रर्थान् सही-सही पहचान बताने पर राजा उस धन को लौटा दे॥ ३१॥

# म्रवेदयानो नष्टस्य देशं कःलंच तत्त्वतः। वर्णं रूपं प्रमाणं च तत्समं दण्डमहंति॥३२॥ (२७)

जो व्यक्ति (नष्टस्य) नष्ट हुए या खोये हुए घन का (देशं कालं वर्णं रूपं च प्रमाणम्) स्थान, समय, रंग, स्वरूप ग्रौर मात्रा की (तत्त्वतः ग्रवेदयानः) सही-सही वतलाकर सिद्ध नहीं कर पाता ग्रथीत् जो भूठ ही उसघन को हड़पने की कोशिश करता है तो वह (तत् समंदण्डम् + ग्रहंति) उस धन के बराबर दण्ड भुगतने का हकदार है ग्रथीत् उसे उतना ही दण्ड देना चाहिए ॥ ३२ ॥

श्राददीताय षड्भागं प्रणष्टाधिगतान्नृपः। दशमं द्वादशं वाऽपि सतां धर्ममनुस्मरन्।। ३३।। (२८)

किसी के (प्रएष्ट + ग्रधिगतात्) नष्ट या खोये धन के प्राप्त होने पर उसमें मे (नृपः) राजा (सतां धमंम् + ग्रनुस्मरन्) सज्जनों के धमं का ग्रनुसरण करता हुया ग्रधीत न्यायपूर्वक धिन के स्वामी की ग्रवस्था को ध्यान में रखकर] (षड्भागं दशमम् ग्रिष वा द्वादशम् ग्राददंत) छठा, दशवौं ग्रथना बारहवां भाग कर-रूप में ग्रहण करे।। ३३।।

'राजा द्वारा सुरक्षित धन' की चोरी करने पर दण्ड—

प्रणष्टाधिगतं द्रव्यं तिष्ठेद्युक्तंरिधष्ठितम् । यांस्तत्र चौरान्गृह्णीयःत्तान् राजेभेन घातयेत् ॥ ३४॥ (२६) (प्रगाब्ट स्रिधिगतं द्रव्यम्) चुरा लेने के बाद प्राप्त किये गये धन को राजा (युक्तैः) योग्य रक्षकों के (स्रिधिब्बित रक्षेत्) पहरे = सुरक्षा में रखे (तत्र) स्रगर उस पहरे में से भी चोरी करते हुए (यान् चौरान् गृह्णीयात्) जो चोर पकड़ जायें [चाहे वे पेशे तर चोर हों स्रयवा रक्षक राजपुरुष] (तान् राजा + इभेन धातयेत्) उन्हें राजा हाथी से कुचलवाकर मरवा डाले।। ३४।।

# ममायमिति यो बूयान्निधि सत्येन मानवः । तस्याददीत षड्भागं राजा द्वादशमेव वा ॥ ३५ ॥ (३०)

(निधिम) चोरी से प्राप्त घन को (यः मानवः) जो मनुष्य ('प्रयं मम + इति' सत्येन बूयात्) रंग, रूप, तोल, संख्या ग्रादि की ठीक पहचान के द्वारा 'यह वास्तव में मेरा है' ऐसा सप-सच बतला दे तो (राजा) राजा (तस्य षड्भागं वा द्वादशम् + एव ग्रादतीत) उस धन में से छठा या बारहवां-भाग कर के रूप में लेने ग्रीर शेष घन उसके स्वामी को लौटा दे॥ ३४॥

#### मनृतं तुः वदन्दण्डयः स्वितस्यांशमण्डमम् । तस्येव वा निधानस्य संस्यायाल्पीयसीं कलाम् ॥ ३६॥ (३८)

(प्रनृतं तु वदन्) प्रगर कोई भूठ बोले प्रयात् किसी घन पर भूठा दावा करे या भूठ ही प्रपना बतलावे तो ऐसे अपराधी को (स्विक्तस्य + ग्रष्टमय् + अंगं दण्डचः) ग्रपना कहे जाने वाले उस घन का ग्राठवां भाग जुर्माना करे (वा) ग्रथवा (संख्याय) हिसाब लगाकर (तस्य + एव निघानस्य ग्रल्पीयसीं कलां) उस दावे वाले घन का कुछ भाग जुर्माना करे।। ३६॥

#### गड़े हुए धन का स्वामी ब्राह्मण---

#### विद्वास्तु बाह्माणो हब्द्वा पूर्वोपनिहितं निषित् । प्रशेवतोऽप्याददीत सर्वस्याधिपतिहि सः ॥ ३७ ॥

(विद्वान ब्राह्मणः तु) यदि विद्वान ब्राह्मण (पूर्व + उप-निहितम्) कहीं पहले के रखे हुए (निधिम्) धन को (डब्ट्वा) देखकर प्रयत् देख ले तो (प्रशेषतः + प्रिप + प्राददीत) उस सम्पूर्ण धन को ही ले ले प्रयद्गि राजा या प्रन्य व्यक्ति को उसका हिस्सा न दे (हि) क्यों कि (सः सर्वस्य प्रधिपतिः) ब्राह्मण सारे संसार का स्वामी है ॥ ३७॥

#### यं तु पत्रयेन्निर्धि राजा पुराणं निहितं क्षिती। तस्माइ द्विजेम्यो बस्वार्थमर्थं कोशे प्रवेशयेत्॥ ३८॥

(राजा) राजा (क्षितौ निहितं यं पुराणं निधि पश्येत्) पृथ्वी में गड़े हुए किसी पुराने धन को देख ने ग्रर्थात् प्राप्त कर ने (तु) तो (तस्मात् द्विजेम्यः ग्रर्थं दत्त्वा) उसमें

से ग्राधा ब्राह्मणो को दान देकर (ग्रर्थं कोरो प्रवेशयेत्) ग्राधा ग्रपने खजाने में जमा करले।। ३ = ॥

#### निधीनां तु पुरासानां धातूनामेव च क्षितौ । मर्घमाप्रक्षसाद्राजा भूमेरधिपतिर्हि सः ॥ ३६ ॥

(पुराणानां तु निधीनाम्) पुराने धनों या खजानों (च) स्रौर (क्षितौ धातूनाम् एव) पृथ्वी में प्राप्त होने वाली धातुस्रों की खानों का (रक्षणात् राजा स्रधंभाक्) रक्षक होने के कारण राजा स्राधे भाग का स्रधिकारी है (हि) क्यों कि (सः भूमेः + स्रधिपितः) राजा पृथ्वी का स्वामी है ॥ कि ॥

अनुशित्जनाः ३७ से ६६ श्लोक निम्न माधार पर प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं—

- १. प्रसंगिबरोध पूर्वापर श्लोकों में चोरी गये घन को देन की व्यवस्था का वर्गान है। उस प्रसंग को इन ३७ से ३९ श्लोकों ने भग कर दिया है। गड़े हुए घन का पूर्वापर रूप से कोई प्रसंग नहीं है। अतः ये प्रक्षिप्त हैं।
- २. भन्तिवरोध—(१) इन श्लोकों में जातीय भ्राधार पर ब्राह्मण को सबका भ्रिधिपति माना है, यह मनु की कर्मणा वर्णव्यवस्था के विरुद्ध है [द्रष्टव्य १।६२—१०१ पर 'श्रनुशीलन-समीक्षा]
- (२) ब्राह्मण द्वारा किसी भी धन को देखकर 'कब्जा जताना' भी मनुकी व्यवस्थाओं के विरुद्ध है। मनु ब्राह्मणों को अपने कर्मों से ही जीविका-उपार्जन करने श्रीर सन्तोष एवं त्यागपूर्वक जीवनयात्रा चलाने को कहते हैं [१। ८७, ४। २, ३, १२] इस प्रकार ये देलोक प्रक्षिप्त हैं।

#### वातव्य सववर्णेभ्यो राज्ञा चौरेहृंतं धनम्। राजा तदुपयुञ्जानक्ष्वौरस्याप्नोति किल्बियम्॥ ४०॥

(चौरै: हृतं धनम्) चोरों के द्वारा चुराया गया धन [उन चोरों से प्राप्त करके या प्राप्त हो जाने पर] (राज्ञा) राजा को (सर्ववर्णेम्य: दातव्यम्) सब वर्ण वालों को ग्रर्थात् जिस वर्ण के व्यक्ति का यह धन है, उसी को दे देना चाहिए (राजा तत् + उप-युञ्जान:) राजा उस धन को ग्रपने उपयोग में लाने पर (चौरस्य किल्विषम् ग्राप्नोति) चोर के ग्रपराध का भागी होता है।। ४०॥

#### जातिजान बान्धर्माञ्छू शोधर्माञ्च धर्मवित्। समीक्ष्य कुलधर्माञ्च स्वधर्मं प्रतिपादयेत्॥ ४१॥

(धर्मवित्) धर्मज्ञ राजा (जाति-नानपदान् धर्मान्) जाति = वर्णों के धर्मों को ग्रौर जानपद = देशधर्मों को (च) तथा (श्रेणीधर्मान्) विणक्वृत्ति, कृषिवृत्ति ग्रादि के श्रेणीधर्मों को (च) श्रीर (कुलधर्मान्) कुलों में प्रचलित परम्पराश्रों को (समीक्ष्य) देलकर (स्वधर्म प्रतिपादयेत्) अपनी व्यवस्थाओं को लागू करे॥ ४१॥

# अन्तुर्शोत्जनः ४०-४१ वें श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं-

१. अन्तिवरोध — मनु ने धर्म-िर्णय के लिए कुल ग्रौर जाति को कहीं ग्राधार नहीं माना है। वे सर्वत्र धर्मशास्त्र, धर्म, सत्य को ही मुख्य रूप से ग्राधार मानते हैं ग्रौर साधारण मामलों में देश ग्रौर काल को भी (८। ८, ४४, ४५, १२६)। यदि कुल ग्रौर जाति को निर्णय का ग्राधार मान लिया जाये तो फिर धर्मशास्त्र की क्या ग्रावश्यकता रह जायेगी? कुलों के ग्रान-ग्रपने धर्म प्रचलित हो जायेंगे! इस प्रकार इस क्लोक का उक्त क्लोकों से ग्रौर मनुस्मृति के उद्देश्य से ही विरोध है, ग्रतः यह क्लोक प्रक्षिप्त है। ४० वां क्लोक भी प्रक्षिप्त है, क्योंकि इससे पूर्व (८। ३३) कहा है कि जिसका धन है उसको दे दे, कुछ भाग राजा ले, यहां परस्पर विरुद्ध कथन है।

कर्त्तंव्यों में संलग्न व्यक्ति सबके प्रिय-

स्वानि कर्माणि कुर्वाणा दूरे सन्तोऽपि मानवाः । प्रिया भवन्ति लोकस्य स्वे स्वे कर्मध्यवस्थिताः ।।४२॥ (३२)

(स्वानि कर्माणि कुर्वाणाः) अपने-अपने कर्त्तव्यों को करते हुए और (स्वे-स्वे कर्मणि +श्रवस्थिताः) अपने-अपने कर्त्तव्य कर्मों में स्थित रहने वाले मानवाः) मनुष्य (दूरे सन्तः +ग्रिप) दूर रहते हुए भो (लोकस्य प्रियाः भवन्ति) समाज के प्यारे अर्थात् लोकिषय होते हैं ॥ ४२॥

राजा या राजपुरुष विवादों को न बढ़ायें---

नोत्पादयेत्स्दयं कार्यं राजा नाष्यस्य पूरुवः। न च प्रापितमन्येन ग्रसेदर्थं कथंचन।।४३।। (३३)

(राजा ग्रिप + ग्रस्य पुरुष:) राजा ग्रथवा कोई भी राजपुरुष (स्वयं कार्यं न + उपपादयेत्) स्वयं किसी विवाद को उत्पन्न न करें, ग्रौर न बढ़ायें (च) ग्रौर (ग्रन्येन प्रापितम् ग्रथंम्) अन्य किसी भी व्यक्ति द्वारा बताये या प्राप्त कराये गये धन को (कथंचन) किसी भी स्थिति में (न ग्रमेत्) स्वयं हड़पने की इच्छा न करें [जवतक 'यह बन किसका है' यह सिद्ध न हो जाये ग्रौर वह लावारिस (७। २०) सिद्ध न हो जाये, तब तक राजा उसे ग्रपने ग्रधिकार में न ले ग्रौर कोई राजपुरुष उसको बोच में ही हड़पने न पाये]।। ४३।।

आनुर्योत्जन्मः श्लोक ८।२६ की ८।४४ से प्रसंग की सम्बद्धता है। यहां ८।७ तक १८ प्रकार के मुकद्दमों की गणना करके ८।४४ तक 'सत्य-सही निर्णय कैसे करें मनुने यह प्रसंग वर्णित किया है। संकेतित क्रमानुसार पहला मुक्द्मा भी द। ४७ से प्रारम्भ होता है। इस बीच बालधन, स्त्रीधन, लावारिस धन नष्ट हुए धन ध्रादि से सम्बन्धित बातें प्रसंगानुकूल नहीं हैं। इस प्रकार के धेन सभी विवान मुक्द्मों के निर्णय के ग्रन्त में ६। १५१ के पत्रचात् वर्णित किये हैं। इनमें नष्ट या चोरी गये धन की चर्चाएँ हैं और चोरी-विवाद वाले ही दण्ड वर्णित हैं। प्रतीत होता है कि ये सभी इलोक स्थानभ्रष्ट होकर यहां जुड़ गये हैं, ये चोरी-विवाद निर्णय (६। ३०१-३४३) के अन्तर्गत होने चाहियें।

दलोक द। २६ की द। ४४ से प्रसंगगत सम्बद्धता भी है। इस माधार पर इन सबको प्रक्षिप्त कहने का माधार भी बन सकता है, पर क्योंकि इनमें कोई प्रक्षेप की प्रवृत्ति नहीं है। ये सर्वसामान्य मावश्यक विधान हैं। मनु की किसी मान्यता से विरोध नहीं है। शैली भी मनुसम्मत है। मत: हमने इन्हें प्रक्षिप्त नहीं माना है।

श्चनुमान प्रमाण से निर्णय में सहायता-

यथा नयत्यस्वपाते पृगस्य मृगयुः पदम् । नयेत्तथाऽनुमानेन धर्मस्य नृपतिः पदम् ॥ ४४॥ (३४)

(यथा) जैसे (मृगयुः) शिकारी (ग्रसृक्पातैः) खून के घब्बों से (मृगस्य पदं नयित) हिरण के स्थान को प्राप्त कर लेता है (तथा) वैसे ही (नृपितः) राजा या न्यायकर्ता (ग्रनुमानेन) ग्रनुमान प्रमाण से (धर्मस्य पदम्) धर्म के तत्त्व ग्रर्थात् वास्तविक न्याय का (नयेत्) निश्चय करे ॥४४॥

सत्यमर्थं च संपद्येदात्मानमय साक्षिणः। देशं रूपं च कालं च व्यवहारविधी स्थितः॥ ४५॥ (३५)

(व्यवहारिवधी स्थितः) मुक्रह्मों का फैसला करने के लिए तैयार हुन्ना राजा (सत्यम् च न्नर्थम्) मुक्रह्मे की सत्यता, न्याय-उद्देश्य (न्नात्मा-नम्) त्रपनी न्नात्मा के न्नान्तरिक निर्णय को (न्नथ साक्षिणः) न्नौर साक्षियों का (च) तथा (देशं रूपं च कालम्) देश, स्वरूप एवं समय को (सपक्षेत्) न्नच्छी प्रकार देले = विचार करे।। ४५।।

अत्र हो टिंग्ड : आत्मा के निर्णय का क्या श्रमित्राय है, इसे समकने के लिए देखिए १।१२४ (२।६) पर इस सम्बन्धी अनुशीलन।

सिद्भराचरितं यस्त्याद्यामिकैश्च दिजातिभिः। तब्देशकुलजातीनामविरुद्धं प्रकल्पयेत्।। ४६ ॥

(सिद्भः) श्रेष्ठ लोगों (च) ग्रौर (थार्मिकै: द्विजातिभिः) धार्मिक विद्वानों ने (यत् + ग्राचरितं स्यात्) जो ग्राचरण किया है (देश-कुल-जातीनाम् + ग्रविरुद्धम्) देश,

कुल तथा जाति के विरुद्ध जो न हो (तत्) उस व्यवहार के श्रनुसार (प्रकल्पयेत्) राजा निर्णय दे ॥ ४६ ॥

#### अस्तुर्धोत्जनः : ४६ वां श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है—

- १. धन्तिवरोध—मनु ने निर्णय का ग्राधार धर्मशास्त्र, धर्म, सत्य को माना है ग्रीर साधारण मामलों में देश, काल को भी (८।८, ४४-४५, १२६), किन्तु कुल, जाति को नहीं। पिछले ही श्लोक में सभी बातें स्पष्ट कही हैं, किन्तु फिर भी ग्रगले श्लोक में प्रक्षेपक ने एक ग्रीर विधान कर दिया। जिसमें देश के साथ कुल और जाति को भी जोड़ दिया। यदि कुल ग्रीर जाति के ग्राधार पर निर्णय किया जाये तो फिर इस धर्मशास्त्र की ही क्या ग्रावश्यकता रह जायेगी? इस प्रकार उक्त श्लोकों से तथा मनुस्मृति के उद्देश्य से इस श्लोक का विरोध है, ग्रतः यह प्रक्षिप्त है।
  - १, ऋण लेने-देने के विवाद का न्याय (८।४७-१७८ तक)

ऋण का न्याय---

म्रधमर्णार्थसिद्धचर्थमुत्तमर्णेन चोदितः । दापयेद्धनिकस्यार्थमधमर्णाद्विभावितम् ॥ ४७ ॥ (३६)

(ग्रधमणं +ग्रथंसिद्धचर्यम्) ग्रधमणं = कर्जदार से ग्रपना धन वसूल करने के लिए (उत्तमर्गोन चोदितः) उत्तमणं = कर्ज देने वाले ग्रथात् वनी की ग्रोर से प्रार्थना करने पर राजा (धनिकस्य विभावितम् ग्रथंम्) धनी का वह लेख ग्रादि से सिद्ध निश्चित किया हुग्रा धन (ग्रधमणीत् दापयेत्) कर्जदार से दिलवाये।। ४७।।

> यैयेँक्पायैरर्थं स्वं प्राप्पुयादुत्तर्माएकः। तैस्तैक्पायैः संगृह्य वापयेवधर्माएकम्।। ४८॥

(उत्तर्माणकः यैः +यैः +उपायैः स्वम् +अर्थं प्राप्नुयात्) कर्जदाता जिन-जिन उपायों से श्रपने घन को प्राप्त कर सके, राजा (तैः +तैः + उपायैः) उन-उन उपायों से (श्रधमणिकम्) कर्जदार को (संगृह्य) वश में करके (दापयेत्) घन दिलवाये ॥ ४८ ॥

> धर्मेण •यवहारेण छलेनाचरितेन च। प्रयुक्तं साध्येदर्थं पञ्चमेन बलेन धः॥४६॥

(धर्मेण व्यवहारेण छलेन + आचरितेन) धर्म से, व्यवहार से, छल से, ग्राचरित से (च) ग्रीर (पञ्चमेन बलेन) पांचवें उपाय शक्ति से (प्रयुक्तम् ग्रर्थम् साधयेत्) दिये हुए धन को प्राप्त कराये।। ४६॥

> यः ्वयं साधयेदर्यमुत्तमर्गोऽधर्माग्सिकात् । न स र नाऽभियोक्तब्यः स्वकं संसाधयन्वनम् ॥ ५० ॥

(यः) जो (उत्तमणंः) कर्जदाता (म्रथमणिकात्) कर्जदार से (स्वयम् मर्थं साधयेत्) स्वयं ही घन वसूल करता हो तो (स्वकं घन संसाधयन्) प्रपने धन को वसूल करते हुए (सः) वह घनी (राज्ञान म्रभियोक्तव्यः) राजा को नहीं रोकना चाहिए म्रयति उसे वसूल करने दे॥ ५०॥

अनुशिक्तः ४८ से ५० तक के क्लोक निम्न श्राधारों के श्रनुसार प्रक्षिप्त हैं—

- १. प्रसंगिवरोध—(१) पूर्वापर क्लोकों का प्रसंग न्यायालय में साहूकार द्वारा प्रार्थना करने की विधि का है। इस बीच 'किन-किन उपायों से धन दिलावें' प्रादि बातों का वर्णन ग्रसंगत है। (२) जब साहूकार न्यायालय में प्रार्थना करने के लिए ग्राया हुग्रा है, तो वह न्यायालय के माध्यम से धन प्राप्त करेगा। ५० वें क्लोक में 'स्वयं धन वसूल करने देने' की बात का वर्णन इस सम्पूर्ण पूर्वापर प्रसंग के विरुद्ध है। जब वह न्यायालय में प्रार्थना कर रहा है, तो स्वयं धन वसूल करने का ग्रवसर ही कहां रह जाता है? (३) यहां केवल निर्णय देने का और दण्ड-व्यवस्था का प्रसंग है व्यवहार, छल ग्रादि की बात कहना ग्रसंगत बातें हैं। (४) ४७ का ५२ वें क्लोक से प्रसंग जुड़ता है। बीच के क्लोकों से न्यायालय में की जाने वाली विधि भंग हो रही है। इस प्रकार ये क्लोक प्रक्षिप्त हैं।
- २. श्रन्तिंबरोध—इन इलोकों में व्यवहार, छल ग्रादि के द्वारा साहूकार का धन दिलाना, स्वयं धन वसूल करने देना ग्रादि बातें मनु द्वारा विहित व्यवहार-निर्णय की इस सम्पूर्ण व्यवस्था से ही विरुद्ध हैं। इस व्यवस्था में विवाद उत्पन्न होने पर साक्षी आदि द्वारा राजा को धमंयुक्त निर्णय देने का विधान है (६। ६-६, ५२-१२२), इन इलोकों में उक्त बातों का इस व्यवस्था में ग्रवसर ही नहीं रहता।

# म्रर्थेऽपव्ययमानं तु कराणेन विभावितम् । दापयेद्धनिकस्यार्थं दण्डलेशं च शक्तितः ॥ ५१ ॥ (३७)

[४७ वें में उक्त धन का] (करणेन विभावितम्) यदि लेख, साक्षी ग्रादि साधनों से उस कर्ज का लिया जाना निश्चित हो जाये (तु) ग्रीर (ग्रर्थे + ग्रपव्ययमानम्) कर्जदार कर्ज में लिये गये धन से मुकर जाये तो [राजा] (धनिकस्य + ग्रयँ दापयेत्) धनी का वह धन भी वापिस दिलवाये (च) ग्रीर (शक्तित: दण्डलेशम्) उसकी शक्ति, धन ग्रादि के ग्रनुसार कुछ न कुछ दण्ड भी ग्रवश्य करे।। ४१।।

ऋणदाता से ऋण के लेख ग्रादि प्रमाणों को मांगना-

म्रपह्नवेऽधमणंस्य देहीत्युवतस्य संसदि । म्रभियोक्ता दिशेद्देदयं करणं वाऽन्यदुद्दिशेत् ॥ ४२ ।। (३८) (संसदि) न्यायालय में ('देहि+इति'+उक्तस्य) न्यायाधीश के द्वारा 'धनी का धन दे दो' ऐसा कहने पर (प्रधमर्णस्य प्रपह्नवे) यदि कर्जदार कर्ज लेने से मुकरने की बात कहे तो (ग्रभियोक्ता) मुकद्दमा करने वाला धनी (देश्यम्) प्रत्यक्षदर्शी साक्षी=गवाह को (दिशेत्) प्रस्तुत करे (वा) ग्रौर (ग्रन्यत् करणम् उद्दिशेत्) ग्रन्य प्रमारा भी प्रस्तुत करे ।। ५२।।

मुकद्मों में ग्रप्रामाणिक व्यक्ति—

अदेश्यं यश्च दिशति निर्दिश्यापह्नु ते च यः । यश्चाधरोत्तरानर्थान्विगीतान्नावबुष्टयते ॥ ५३॥ (३६) प्रपदिश्यापदेश्यं च पुनर्यस्त्रपधावति । सम्यक्प्रिगिहितं चार्यं पृष्टः सन्नाभिनन्वति ॥ ५४॥ (४०) प्रसंभाष्ये साक्षिभिश्च देशे संभाषते मिथः । निरुच्यमानं प्रश्नं च नैच्छेद्यश्चापि निष्पतेत् ॥ ५५॥ (४१) बूहीत्युक्तश्च न बूयादुक्तं च न विभावयेत् । न च पूर्वापरं विद्यात्तस्मादर्थात्स हीयते ॥ ५६॥ (४२)

(यः) जो ऋ गदाता १—(ग्रदेश्यं दिशति) भूठे गवाह ग्रीर गलत प्रमारापत्र प्रस्तुत करे, (च) ग्रीर २—(य:) जो (निर्दिश्य) किसी वात को प्रस्तुत करके या कहकर (अपहनुते) उससे मुकरता है या टालमटोल करता है, ३—(यः) जो (विगीतान् ग्रधर-उत्तरान् +ग्रर्थात् न +ग्रवबुध्यते) कही हुई ग्रगली-पिछली बातों को नहीं घ्यान में रखता ग्रथीत जिसकी ग्रगली-पिछली बातों में मेल न हो, ४—(यः) जो (ग्रपदेश्यम् + ग्रपदिश्य पुनः श्रपधावति) श्रपने तर्कों को प्रस्तूत करके फिर उनको बदल दे-उनसे फिरजाये, ५ - जो (सम्यक् प्रिशाहितम् अर्थं पृष्टः सन्) पहले अच्छी प्रकार प्रतिज्ञापूर्वक कही हुई बात को न्यायाधीश द्वारा पुनः पूछने पर (न + ग्रभि-नन्दति) नहीं मानता, उसे पुष्ट नहीं करता, ६—(ग्रसंभाष्ये देशे साक्षिभि: मिथः संभाषते) जो एकान्त स्थान में जाकर साक्षियों के साथ घुलमिलकर चुप-चुप बात करे, ७—(निहच्यमानं प्रश्नं न + इच्छेत्) जांच के लिए पूछे गये प्रश्नों को जो पसंद न करे, ५—(च य: + ग्रिप निष्पतेत्) ग्रीर जो इधर-इघर टलता फिरे (च) तथा ६—('ब्रूहि' इति +उक्तः न ब्रूयात्) 'कहो' ऐसा कहने पर कुछ न कह सके, १०—(च उक्त न विभावयेत्) ग्रीर जो कही हुई वात को सिद्ध न कर पाये, ११—(न पूर्वापर विद्यात) पूर्वापर बात को न समभे ग्रथीत् विचलित हो जाये, (सः तस्मात् ग्रथीत् हीयते)

वह उस प्रार्थना किये गये धन से हार जाता है ग्रर्थात् न्यायाधीश ऐसे व्यक्ति को हारा हुग्रा मानकर उसे धन न दिलावे।। ५३—५६।।

साक्षिणः सन्ति मेत्युक्त्वा दिशेत्युक्तो दिशेन्न यः । धर्मस्यः कारगैरेतैर्हीनं तमिष निर्दिशेत् ॥ ५७ ॥ (४३)

('भे साक्षिणः संन्ति' इति + उक्त्वा) पहले 'मेरे साक्षी हैं' ऐसा कह-कर श्रीर फिर गवाही के समय न्यायाधीश के द्वारा ('दिश' इति + उक्तः) 'साक्षी लाग्नो' ऐसा कहने पर (यः न दिशेत्) जो साक्षियों को पेश न कर सके तो (धर्मस्थः) न्यायाधीश (एतैं: कारणें:) इन कारणों के ग्राधार पर भी (तम् + ग्रिप हीनं निर्दिशेत्) मुकद्मा दायर करने वाले को पराजित घोषित कर दे॥ ४७॥

ग्रिमियोक्ता न चेद्र ब्रूयाद्वध्यो दण्डचश्च धर्मतः।

न चेत्त्रिपक्षात्प्रबूयाद्धमं प्रति पराजितः ॥ ५६ ॥ (४४)

(ग्रिभयोक्ता न चेत् क्रूयात्) जो ग्रिभयोक्ता = मुकह्मा करने वाला पहले मुकह्मा दायर करके फिर ग्रपने मुकह्मे के लिए कुछ न कहे तो वह (धर्मतः) धर्मानुसार (वध्यः) सजा के योग्य (च) ग्रौर (दण्डच) जुर्माना [४६] करने योग्य है, इसी प्रकार यदि (त्रिपक्षात् न चेत् प्रब्रूयात्) तीन पस्तवाङे ग्रर्थात् डेढ़ मास तक ग्रिभयोगी ग्रपनो सफाई में कुछ न कह सके तो (धर्म प्रति पराजितः) धर्मानुसार = कानून के श्रनुसार वह हार जाता है।। ४८।।

यो यावन्निह्नु वीतार्थं मिथ्या यावित वा वदेत् । तौ नृषेण हाधमंज्ञौ दाप्यो तद् द्विगुएां दमम् ॥ ५६ ॥ (४५)

(यः) जो कर्जदार (यावत् स्रयं निह्नुवीत) जितने घन को छिपावे सर्यात् स्रिधिक घन लेकर जितना कम बतावे (वा) स्रयवा जो कर्ज देने वाला (यावित मिध्या वदेत्) जितना भूठ बोले सर्यात् कम घन देकर जितना ज्यादा बतावे (नृपेण) राजा (तौ स्रधमंत्रौ) उन दोनों भूठ बोलने वालों को (तत् द्विगुणं दमम् दाप्यौ) जितना भूठा दावा किया है, उससे दुगुने धन के दण्ड से दण्डित करे।। ५६।।

पृष्टोऽपव्ययमानस्तु कृतावस्थो धनैषिएा। त्र्यवरैः साक्षिमिर्माव्यो नृपबाह्यएतन्निधौ॥ ६०॥

(धनैषिणा कृतावस्थः) धन चाहने वाले = मुद्द के द्वारा मुकद्दमा दायर करने पर (पृष्टः) श्रीर न्यायाषीश द्वारा कर्जदार से पूछने पर (अपव्ययमानः तु) यदि वह मना कर दे अर्थात् यह कहे कि 'मैंने कोई कर्ज नहीं लिया या मैं देनदार नहीं हूं' तो उस स्थिति में अर्थी को (नृपन्नाह्मणसन्निधौ) राजा द्वारा नियुक्त न्यायाधीश न्नाह्मण के सामने (त्र्यवरै: साक्षिभि: भाव्यः) कम से कम तीन साक्षियों के द्वारा अपना पक्ष प्रमाणित करना चाहिये ॥ ६०॥

#### अन्तुर्धीत्वनः ६० वां श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है-

(१) अन्तिवरोध — इस क्लोक में कम से कम तीन साक्षियों को प्रस्तुत करने का कथन न तो व्यावहारिक है और न मनुसम्मत। साक्षी तो समय, घटना और परिस्थिति के अनुसार कम-अधिक होते हैं [ । ७३]। यही कारण है कि साक्षी-प्रसंग के क्लोकों में अन्यत्र कहीं भी मनु ने इस प्रकार की शर्त नहीं रखी है [ । ४५, ५७, ६१, ६३ ६४, ६८—६१ आदि]। यहां उनसे भिन्न व्यवस्था होने से अन्तिवरोध के कारण यह क्लोक प्रक्षिप्त है।

साक्षी कौन हों---

याहशा धनिभिः कार्या व्यवहारेषु साक्षिणः । ताहशान्सम्प्रवक्ष्यामि यथावाच्यमृतं च तैः ॥ ६१ ॥ (४६)

(धिनिभिः) साहूकारों अर्थात् धन देने वालों को (व्यवहारेषु) मुकद्दमों में (यादशाः साक्षिणः कार्याः) जैसे साक्षी बनाने चाहियें (तादशान्) उनको (च) और (तैः) उन साक्षियों को (यथा ऋतं वाच्यम्) जैसे सत्य वात कहनी चाहिए, उसे (सम्प्रवक्ष्यामि) अब आगे कहूँगा—।। ६१।।

> गृहिसः पुत्रिसो मौलाः क्षत्रविद्शूद्रयोनयः। अर्थ्युक्ताः साक्ष्यमहीन्ति न ये केविदनापदि।। ६२।।

(ग्रहिणः) ग्रहस्य (पुत्रिगाः) पुत्र वाले (मौलाः) पहले से वहां निवास करने वाले (क्षत्र-विट्-शूद्रयोनयः) क्षत्रिय, वैश्य ग्रीर शूद्र व्यक्ति, (ग्रर्थी + जक्ताः) धनी के कहने पर (साक्ष्यम् + अर्हेन्ति) साक्षी हो सकते हैं, (ग्रनापदि) ग्रापत्तिरहित काल में (ये केचित् न) हर कोई साक्षी नहीं हो सकता ॥ ६२ ॥

# अन्तुर्व्योत्जनः : यह ६२ वाँ श्लोक निम्न ग्राधार पर प्रक्षिप्त है-

- १. अन्तिविरोध—(१) ६३ वें श्लोक में साक्षियों की जो विशेषताएं कही हैं यह श्लोक उनसे भिन्न विशेषताएं दे रहा है। ये विशेषताएं ताक्षी के श्रेष्ठ होने की द्योतक नहीं हो सकतीं, श्रतः ६३ वें श्लोक से भिन्नता होने के कारण यह श्लोक प्रक्षिप्त है (२) इस श्लोक में ब्राह्मण को इस व्यवस्था में परिगणित नहीं किया है, जबिक ६३ में श्लोक में साक्ष्य के लिए सभी वर्णों का विधान है।
  - २. प्रसंगविरोप-६१ वें श्लोक की ६३ से सम्बद्धता है। ६१ वें में कहा है कि

'साक्षी कैसे होने चाहियें, ग्रब मैं यह कहूँगा' ग्रीर वे ६३ में विरात हैं। ६१ ग्रीर ६३ में 'कार्याः' शब्द उन्हें परस्पर सम्बद्ध कर रहा है। ६२ में 'साक्षी कौन हो सकते हैं, कौन नहीं' यह कथन पूर्वापर श्लोकों की सम्बद्धता को भंग कर रहा है। ग्रतः यह प्रसंगविरुद्ध प्रक्षेप है।

# म्राप्ताः सर्वेषु वर्णेषु कार्याः कार्येषु साक्षिणः । सर्वेधमंबिदोऽलुब्धा विपरीतांस्तु वर्जयेत् ॥६३॥ (४७)

(सर्वेषु वर्णेषु) सव वर्णों में (ग्राप्ताः) धार्मिक, विद्वान् निष्कपटी (सर्व-धर्मिदः) मय प्रकार धर्म को जानने वाले (ग्रलुब्धाः) लोभरहित सत्यवादियों को (कार्येषु) न्यायव्यवस्था में (साक्षिणः कार्याः) साक्षी करे (विपरीतान् तु वर्जयेत्) इससे विपरीतों को कभी न करे ॥ ६३॥ (स० प्र०१६८)

# अनुश्रीत्उना : साक्षी शब्द पर विचार-

साक्षी शब्द के अर्थ ग्रीर व्युत्पत्ति से यह स्पष्ट होता है कि वस्तुतः साक्षी वही होता है जो उस वात या घटना का प्रत्यक्षद्रष्टा होता है। सहपूर्वक ग्रक्षि से इनिः प्रत्यय ग्रथवा साक्षात् ग्रव्यय से 'साक्षाद्रष्टिर संज्ञायाम्' [ग्रप्टा० ५। २। ६१] से 'इनि' प्रत्यय होकर 'साक्षिन्' शब्द सिद्ध होता है। साक्षिन्-यः साक्षात् कर्ताः साक्षात् व्रष्टा' यः सः साक्षी। श्लोक में 'ग्राप्ताः' विशेषण से भी इसी भाव की ग्रभिव्यक्ति हुई है।

साक्षी कौन नहीं हो सकते--

# नार्थसम्बन्धिनो नाप्ता न सहाया न वैरिणः । न हष्टदोषाः कर्तव्या न व्याध्यार्ता न दूषिताः ॥ ६४ ॥(४८)

(ग्रर्थसम्बन्धिनः) धनी से ऋगा ग्रादि के लेने-देने का सम्बन्ध रखने वाले (न कर्त्तं व्याः) साक्षी नहीं हो सकते (न भ्राप्ताः) न घनिष्ठ=मित्रादि (न सहायाः) न सहायक—नौकर ग्रादि, (न वैरिणः) न ग्रभियोगी के शतु ग्रादि, (न इण्टदोपाः) जिसको साक्षो पहले भूठी सिद्ध हो चुकी है वे भी नहीं (न व्याधि + ग्रार्ताः) न रोगग्रस्त, पीड़ित ग्रीर (न दूषिताः) न ग्रपराधी = सजा पाये ग्रीर दूषित आचरण वाले ग्रधमी व्यक्ति साक्षो हो सकते हैं ।। ६४।।

न साक्षी नृपतिः कार्यो न कारककुशीलवौ। नश्रीत्रियो न लिङ्कस्थो न संगेम्यो त्रिनिगंतः॥ ६५॥

(নৃपतिः) राजा को (कारुक-कुशीलवौ) कारीगर ग्रीर नट-भाट ग्रादि को (श्रोत्रियः) वेदपाठी को (लिङ्गस्यः) ब्रह्मचारी को (सङ्गम्यः विनिर्गतः) मोहमाया से

पृथक् हुए ग्रथित् संन्यासी को भी (साक्षी न कार्यः) साक्षी नहीं बनाना चाहिए।। ६४।।

### नाध्यधीनो न वस्तव्यो न वस्युनं विकर्मकृत्। न बृद्धो न शिशुनेंको नान्त्यो न विकलेन्द्रियः॥ ६६ ॥

(ग्रधि + ग्रधीनः) पूर्णतः ग्रधीन व्यक्ति नौकर ग्रादि को (वक्तव्यः) लोकिनिन्दित को (दस्युः) कूर कर्म करने वाले को (विकर्मकृत्) बुरे कर्म करने वाले को (वृद्धः) बूढ़े को (शिशुः) बालक को (एकः) एकाकी घूमने वाले को (ग्रन्त्यः) नीच (विकलेन्द्रियः) ग्रपाहिज को भी साक्षी न बनावे ॥ ६६॥

#### नार्तो न मत्तो नोन्मत्तो शुत्रृष्णोपपीडितः। न श्रमार्तो न कामार्तो न क्रुद्धो नापि तस्करः॥ ६७॥

(न + म्रातंः) न शोकप्रस्त को (न मत्तः) न नशे के म्रादी को (न + उन्मत्तः) न पागल को (न क्षुत्- तृष्णा + उपपीडितः) भूख-प्यास से सताये हुए को (न श्रमातंः) न थके हुए को (न कामार्तः) न कामग्रस्त को (न क्रुद्धः) न क्रोधी (न तस्करः) न घोर को साक्षी बनावे॥ ६७॥

आनुश्रिकना: ६५ से ६७ तक श्लोक निम्न ग्राधारों पर प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं—

- १. ग्रन्तिवरोध—(१) ६५ वें श्लोक में कारीगर, नट आदि को साक्षी के लिए निषिद्ध किया है। प्रतीत होता है कि ये श्लोक उस समय के विधान हैं जब परम्पराएं विकृत होकर वर्णव्यवस्था जातिगत ग्राधार परहोने लगी थी, क्योंकि कारीगर कोई भिन्नजाति नहीं, यह वैश्यों का ही कमें है। जब वैश्य साक्षी के लिए उपयुक्त माने हैं (८।६३,६८) तो कारीगर का पृथक् से निषेध करना इस व्यवस्था के ग्रनुकूल नहीं है। (२) ६६ वें श्लोक में ग्रन्त्यज को साक्ष्य के लिए निषद्ध किया है, जबिक ६८ वें में स्पष्ट विधान है। इस विरोध के कारण ये प्रक्षिप्त हैं।
- २. पुनरुक्ति—६६-६७ इलोकों में विणित प्रायः सभी व्यक्ति ६४ वें इलोक के अन्तर्गत ही आ जाते हैं, जैसे 'व्याधिग्रस्त' में विकलेन्द्रिय, आर्त, मत्त, उन्मत्त, श्रमातं, कामातं आदि और 'दूषिताः इच्टदोषाः में दस्यु, विकर्मकृत्, अन्त्य, तस्कर आदि। इस प्रकार ये इलोक ६४ वें की पुनरुक्ति ही हैं। कोई स्वतन्त्र और महत्त्वपूर्ण बात इनमें नहीं हैं।

विशेष प्रसंगों में साक्षी विशेष-

स्त्रीणां साक्ष्यं स्त्रियः कुर्यु द्विजानां सहशा द्विजाः । शूद्राश्च सन्तः शूद्राणामन्त्यानामन्त्ययोनयः ॥६८॥(४९)

(स्त्रीणां साक्ष्यं स्त्रियः) स्त्रियों की साक्षी स्त्री, (द्विजानां द्विजाः) द्विजों के द्विज (जूदाणां जूदाः) जूदों के 🎇 जूद (ग्रन्त्यानाम् + ग्रन्त्ययोनयः कुर्युः) ग्रन्त्यजों केअन्त्यजसाक्षी हों ॥ ६८ ॥ (स० प्र०१६६) - ॐ(सद्याः) सद्यबलवाले · · · · · · · (सन्तः) साधुस्वभाव के · · · · · · ·

## अनुव्यीत्जनः (१) साक्षीविशेषों के कथन का उद्देश्य-

पूर्वापर साक्षी-वर्णन सम्बन्धी श्लोकों से, स्रौर विशेषरूप से ८।६३,६४,६६,७२ श्लोकों से यह स्पष्ट है कि साक्षी कोई भी हो सकता है। इस क्लोकों में जो विशेष साक्षियों का कथन है वह विशेष स्रभिप्राय से है। जैसे स्त्रियों के जो स्त्रीसम्बन्धी प्रसंग हैं, उनमें स्त्रियां ही ठीक साक्षी हो सकती हैं। इसी प्रकार द्विजों स्रौर शुद्रों के वर्णान्तर के जो निजी प्रसंग हैं, उनमें उसी वर्ण के साक्षी प्रामाणिक स्रौर सही सिद्ध हो सकते हैं। इस विशेष कथन का यही स्रभिप्राय है।

(२) अन्त्यज कौन?—चारों वर्णों में जो दीक्षित नहीं होकर वर्णबाह्य रह जाते हैं, वे लोग अन्त्यज अर्थात् अन्त्यस्थानीय हैं।

ऐकान्तिक श्रपराधों में सभी साक्षी मान्य हैं-

श्रनुभावी तु यः कश्चित्कुर्यात्साक्ष्यं विवादिनाम् । श्रन्तर्वेश्मन्यरण्ये वा शरीरस्यापि चात्यये ॥६६॥(५०)

(ग्रन्त + वेश्मिन) घर के ग्रन्दर एकान्त में हुई घटना में (वा) ग्रथवा (ग्ररण्ये) जंगल के एकान्त में हुई घटना में (ग्रिप च) ग्रौर (शरीरस्य ग्रत्यये) रक्तपात ग्रादि से शरीर के घायल हो जाने की ग्रवस्था में (यः किश्चित् ग्रनुभावो) जो कोई ग्रनुभव करने वाला या देखने वाला हो वहीं (विवादिनाम्) विवाद करने वालों का (साक्ष्यं कुर्यात्) साक्षी हो सकता है, चाहे वह कोई भी हो ॥ ६६ ॥

स्त्रियाऽप्यसम्भवे कार्यं बालेन स्थविरेण वा। शिष्येण बन्धुना वाऽपि वासेन भृतकेन वा।। ७०।।

(स्त्रया; + अपि + असम्भवे) उक्त स्थानों में स्त्री की विद्यमानता न होने पर (बालेन स्थिनरेणवा शिष्येण बन्धुना दासेन ग्रिप्वा भृतकेन कार्यम्) बालक, बूढ़े, शिष्य, बन्धु, दास ग्रीर नौकर को भी साक्षी देनी चाहिए॥ ७०॥

बालवृद्धातुरागां च साक्ष्येषु वदतां मृषा। जानीयादस्थिरां वाचमृत्सिक्तमनसां तथा॥ ७१॥

राजा (बाल-वृद्ध + अःतुराणाम्) बालक, बूढ़े ग्रीर दुःखी लोगों की (च) ग्रीर (उित्सवतमनसाम्) ग्रस्थिर मन वाले व्यक्तियों की (साक्ष्येषु मृषा वदताम्) साक्षी में भूठ बोलते हुए (ग्रस्थिरां वाचं जानीयात्) ग्रस्थिर वाणी को जान लेवे ॥ ७१ ॥

अन्यूक्यीत्डनः : ७०-७१ श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं-

- १. प्रसंगविरोध-—(१) ६६ वें श्रीर ७२ वें ब्लोक में साक्षियों की परीक्षा न करने का समान प्रसंग है। इस बीच ग्रभाव में साक्षी व्यक्तियों का परिगणन श्रीर उनकी परीक्षा का कथन इस प्रसंग को भंग करने वाला है, श्रतः प्रसंगविरुद्ध है।
- २. अन्तिवरोध— (१) ७० वें क्लोक में यह व्वित है कि ज़्त्री की साक्षी आपत्काल में ही होती है, यह भावना ६० वें क्लोक के विरुद्ध है। (२) ७० वें क्लोक में दासप्रया की चर्चा है, यह मनुविरुद्ध है। मनु दास का अस्तित्व नहीं मानते, वे तो शूद्रवर्ण को स्वीकार करते हैं और उनका कार्य स्वेच्छ्या सेवाकार्य चुनना है [१।६१]। (३) ७१ वें क्लोक में बूढ़े, वालक, आदि की अस्थिर वाणी से उनकी गवाही की परीक्षा का कथन है, जविक अन्य क्लोकों में सब ही के लिए यह निर्देश है [०।२५,२६,७६]। फिर अलग से यह कथन अनावश्यक है। (४) जब ६६ वें क्लोक में एकान्त में प्रत्येक को साक्षी के लिए उपयुक्त स्वीकार किया है तो पुनः इन क्लोकों में अभावकालीन साक्षियों की गणना करना निरर्थक है, और उक्त क्लोक की भावना से विरुद्ध है। इस आधार पर ये क्लोक प्रक्षिष्ट हैं।

बलात्कार ग्रादि कार्यों में सभी साक्षी हो सकते हैं-

## साहसेषु च सर्वेषु स्तेयसंग्रहगोषु च। वाग्दण्डयोक्च पारुष्ये न परीक्षेत साक्षिगः।। ७२।। (५१)

(सर्वेषु साहसेषु) जितने बलात्कार के काम, (स्तेयसंग्रहणेषु च) चोरी व्यभिचार (वाक्दण्डयोः च पारुष्ये) कठोरवचन, दंडनिपातनरूप ग्रपराध हैं (साक्षिणः न परीक्षेत) उनमें साक्षी की परीक्षा न करे ग्रीर ग्रत्यावश्यक भी समभ्रें, क्योंकि ये काम सब गुष्त होते हैं।। ७२।। (स० प्र० १६६)

### अन्तुर्शीलनः साक्षी-परीक्षा निषेध का कारण-

मिप्राय यह है कि इनमें कोई भी प्रत्यक्षदर्शी गवाह प्रामाणिक हो सकता है। क्योंकि ये बातें गुप्तरूप से या एकान्त में होती हैं, श्रतः उत्तम आचरण या स्तर वाले व्यक्ति ही वहां उपस्थित हों, यह संभव नहीं।

साक्ष्यों में निश्चय —

## बहुत्वं परिगृह्णीयात्साक्षिद्वैधे नराधिपः । समेषु तु गुणोत्कृष्टान्गुणिद्वैधे द्विजोत्तमान् ॥ ७३ ॥ (४२)

श्रं (साक्षिद्वें वहुत्वम्) दोनों ग्रोर की साक्षियों में से बहुपक्षानुसार (समेषु तु गुणोत्कृष्टान्) तुल्य साक्षियों में उत्तम गुणी पुरुष की साक्षी के ग्रनुकूल (गुिरगद्वेंथे द्विजोत्तमान्) ग्रीर दोनों के साक्षी उत्तमगुणी ग्रीर तुल्य हों तो द्विजोत्तम ग्रर्थात् ऋषि महर्षि ग्रौर यतियों की साक्षो के ग्रनुसार न्याय करे।। ७३।। (स॰ प्र०१६६)

ॐ (नराधिपः) राजा या न्यायाधीश .....

समक्षदर्शनात्साक्ष्यं श्रवणाच्चैव सिद्धचित । तत्र तत्यं बुवःसाक्षी धर्मार्थाम्यां न हीयते ॥ ७४ ॥ (५३)

(साक्ष्यं सिद्धचिति) दो प्रकार से साक्षी होना सिद्ध होता है (समक्ष-दर्शनात्) एक—साक्षात् देखने (च) ग्रीर (श्रवणात्) दूसरा - सुनने से (तत्र साक्षी सत्यं मुबन्) जब सभा में पूछें तव जो साक्षी सत्य बोलें (धर्म + ग्रयम्यां न हीयते) वे धर्महीन ग्रीर दण्ड के योग्य न होवें ग्रीर जो साक्षी मिण्या बोलें वे यथायोग्य दण्डनीय हों।। ७४।। (स० प्र०१६६)

> साक्षी दृष्टश्रुतादन्यद्विबुवन्नार्यसमिद । श्रवाङ्नरकमभ्येति प्रत्य स्वर्गाच्च हीयते ॥ ७४ ॥ (४४)

(ग्रायंसंसदि) जो राजसभा वा किसी उत्तम पुरुषों की सभा में (साक्षी) साक्षी (इण्ट-श्रुतात् + ग्रन्यत् विद्युवन्) देखने ग्रीर सुनने से विरुद्ध बोले तो वह (ग्रवाङ्नरकम् + ग्रम्येति) ग्रवाङ्नरक = ग्रर्थात् जिह्ना के छेदन से दुःखरूप नरक को वर्तमान समय में प्राप्त होवे (च) ग्रीर (प्रेत्य स्वर्गात् होयते) मरे पश्चात् सुख से हीन हो जाये।। ७५।। (स॰ प्र०१६६)

यत्रानिबद्धोऽपीक्षेत शृखुयाद्वाऽपि किञ्चन । पृष्टस्तत्रापि तद् बूयाद्यथादृष्टं यथाश्रुतम् ॥ ७६॥ (४४)

प्रत्यक्षदर्शी मनुष्य (ग्रनिवद्धः + ग्रिप) साक्षी के रूप में न बुलाएं जाने पर भी [वादी वा प्रतिवादी के द्वारा] (यत्र किञ्चन ईक्षेत ग्रिप वा श्रुणुयात्) जहाँ कुछ भी देखा या सुना हो (पृष्टः) न्यायाधीश के पूछने पर (तत्र + ग्रिप) वहां (पथादृष्टं यथाश्रुतं तर् द्रूयात्) जैसा देखा या सुना है, वैसा ही कह दे ग्रथित् न्याय के लिए स्वयं साक्षो रूप में पहुंच जाये।। ७६।।

एकोऽनुब्धस्तु साक्षी स्याद् बह्नचः शुच्योऽिव न स्त्रियः । स्त्रीबुद्धे रस्थिरत्वासु दोवैश्चान्येऽिय ये वृताः ॥ ७७ ॥

(म्रलुट्ध: तु एक: साक्षी) लोभरिहत यदि एक भी हो तो वह साक्षी ठीक (स्यात्) होता है। (स्त्रीबुद्धे: म्प्रिस्थरत्वात् शुच्य बह्वघः स्त्रियः न) स्त्रियों के म्रस्थिर बुद्धि होने के कारण म्रात्मशुद्धि से युक्त हों ग्रौर बहुत हों तो भी स्त्रियां साक्षी रूप में ठीक नहीं हैं (च) ग्रौर (ये म्रन्ये दोषैं: वृताः) जो कोई [चोरी म्रादि] दोषों से युक्त हैं, वे भी साक्षी नहीं हो सकते।। ७७॥

### अन्य व्योत्जनः ७७ वां श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है-

- १. प्रसंगिवरोध यहां पूर्वापर प्रसंग साक्षी लेने की विधि का चल रहा है, बीच में स्त्री को साक्षी के लिए अनुपयुक्त कहना प्रसंगभञ्जक वर्णन है। (२) साक्षी के लिए कौन उपयुक्त है, कौन अनुपयुक्त, इस विधान का प्रसंग पहले (६। ६३-६४) आ चुका है। प्रसंग समान्ति के पश्चात् पुतः नये सिरे से उस प्रसंग को कहना अप्रा-संगिक है
- २. **मन्तिवरोध**—इस श्लोक में स्त्री को साक्षी के लिए निषिद्ध माना है, जबिक ६ वें श्लोक में उसे स्पष्टतः साक्षी माना है। उसके विरुद्ध होने से यह प्रक्षिप्त है।
- ३. पुनरुक्ति इस क्लोक में 'निर्लोभ' गुण के ग्राधार पर साक्षी को ठीक माना है। यह बात 'ग्रजुट्धाः' शब्द से ६३ वें क्लोक में ही कह रखी है, ग्रतः यह मात्र उसकी पुनरुक्ति ही है।

स्वाभाविक साक्ष्य ही ग्राह्य है--

स्वभावेनेव यद् ब्र्युस्तद्ग्राह्यं व्यावहारिकम् । स्रतो यदन्यद्विब्र्युर्धर्मार्यं तदपार्थकम् ॥७८॥ (५६)

(तद् ग्राह्मम्) साक्षी के उस वचन को मानना (यत्) जो (स्वभा-वेन + एव व्यावहारिकं ब्रूयुः) स्वभाव ही से व्यवहारसम्बन्धी बोलें (ग्रतः + ग्रन्यत् + यत् + विब्रूयुः) ग्रीर सिखाये हुए, इससे भिन्न जो-जो वचन बोलें (तत्) उस-उसको क्ष (प्रपार्थकम्) न्यायाधीश व्यथं समभे॥ ७ = ॥

(स॰ प्र॰ १६६)

अ (धर्मार्थम्) सही न्याय के हेतु .....

साक्ष्य लेने की विधि---

सभान्तः साक्षिणः प्राप्तानिषप्रत्यिषसन्निष्यौ । प्राड्विवाकोऽनृयुद्धीत विधिना तेन सान्त्वयन् ॥७६॥ (५७)

(प्रिय-प्रत्यियसिन्नधो) जव प्रथीं = वादी ग्रोर प्रत्यर्थी = प्रतिवादी के सामने (सभान्तः प्राप्तान् साक्षिणः) सभा के समीप प्राप्त हुए साक्षियों को (सान्त्वयन्) शान्ति पूर्वक (प्राड्विवाकः) न्यायाधीश ग्रोर प्राड्विवाक् ग्रर्थात् वकील या वैरिस्टर (तेन विधिना) इस प्रकार से (ग्रनुयुक्षीत) पूछें — ।। ७६ ।। (स० प्र०१६६)

यद् द्वयोरनयोर्वेत्य कार्येऽस्मिश्चेष्टितं मिथः। तद् बृत सर्वं सत्येन युष्माकं ह्यत्र साक्षिता ॥ ५०॥ (५५) हे साक्षि लोगो! (ग्रस्मिन् कार्ये) इस कार्य में (ग्रनयो: द्वयो: मिथ: चेव्हितम्) इन दोनों के परस्पर कर्मों में (यत् वेत्थ) जो तुम जानते हो (तत्) उस क्कि को (सत्येन बूत) सत्य के साथ बोलो (हि) क्योंकि (युष्मा-कम्) तुम्हारी (ग्रत्र) इस कार्य में (साक्षिता) साक्षी है।। ५०।।

(स० प्र० १६६)

क्ष (सर्वम्) सब⋯⋯⋯

सत्यं साक्ष्ये बुवन्साक्षी लोकानाप्नोति पुष्कलान् । इह चानुत्तमां कीर्ति वागेषा ब्रह्मपूजिता ॥८१॥ (४६)

(साक्षी) जो साक्षी (सत्यं ब्रुवन्) सत्य बोलता है (पुष्कलान् लोकान् + प्राप्नोति) वह जन्मान्तर में उत्तम जन्म, ग्रौर उत्तम लोकान्तरों में जन्म को प्राप्त होके सुख भोगता है (इह च + ग्रनुत्तमां कीर्तिम्) इस जन्म वा परजन्म में उत्तम कीर्ति को प्राप्त होता है (एषा वाक् ब्रह्मपूजिता) क्योंकि जो यह वाणी है वही वेदों में सत्कार ग्रौर तिरस्कार का कारण लिखी है। जो सत्य बोलता है वह प्रतिष्ठित ग्रौर मिथ्यावादी निन्दित होता है।। ६१।। (स॰ प्र०१६६)

क्क(साक्ष्ये) साक्ष्य-व्यवहार में .....

साक्ष्येऽनृतं वदन्पार्श्वंध्यते वारुएं मृं शम् । विवशः शतमाजातीस्तरमात्साक्ष्यं वदेहतम् ॥ ५२ ॥

(साक्ष्ये + अनृतं वदन्) गवाही में भूठ बोलने वाला आदमी (भृशम्) प्रत्येक जन्म में (वारुएाँ: पार्शः बघ्यते) वरुण-पाशों से बंध जाता है। (विवशः शतम् + आजातीः) और विवश होकर सौ जन्मों तक इसी प्रकार कष्ट भोगता रहता है (तस्मात्) इसलिए (साक्ष्यम् ऋतं वदेत्) साक्षी सत्य ही बोले ॥ ८२॥

# अन्त्र्व्योत्जनः ६२ वां श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिण है—

- १. प्रसंगिवरोध पूर्वापर श्लोकों में सत्यसाक्षी के लाभों का वर्णन चल रहा है, जिससे ज्ञात होता है कि ये दोनों श्लोक परस्पर सम्बद्ध हैं। बीच में अनृतभाषण के दण्ड का वर्णन करने से इनकी प्रसंगसम्बद्धता भंग हो गई है। अतः यह श्लोक प्रसंग-भञ्जक होने से प्रक्षिप्त है।
- २. शैलीगत ग्राधार—इस क्लोक में निराधार एवं ग्रतिशयोक्तिपूर्ण वर्णन है। सौ जन्म निश्चित करने ग्रीर वरुणपाशों से बंधने की बात का कोई ग्राधार नहीं है। मनु की शैली इस प्रकार निराधार एवं काल्पनिकता से युक्त नहीं है।

## सत्येन पूयते साक्षी धर्मः सत्येन वर्धते । तस्मात्सत्यं हि वक्तव्यं सर्ववर्णेषु साक्षिभिः ॥ ६३ ॥ (६०)

(सत्येन साक्षी पूयते) सत्य बोलने से साक्षी पितत्र होता स्रौर (सत्येन धर्मः वर्धते) सत्य ही बोलने से धर्म बढ़ता है (तस्मात्) इस से (सर्ववर्णेषु) सब वर्णों में (साक्षिभिः) साक्षियों को (सत्यं हि वक्तव्यम्) सत्य ही बोलना योग्य है।। ८३।। (स०प्र०१६६)

साक्षी ग्रात्मा के विरुद्ध साक्ष्य न दे-

म्रात्मेव ह्यात्मनः साक्षी गतिरात्मा तथाऽऽत्मनः । माऽवमंत्थाः स्वमात्मानं नृणां साक्षिणमुत्तमम् ।। ८४।। (६१)

(स्रात्मनः साक्षी स्रात्मा + एव हि) स्रात्मा का साक्षी स्रात्मा (तथा + स्रात्मनः गितः + स्रात्मा) स्रोर स्रात्मा की गित स्रात्मा है, इसको जानके हे पुरुष ! तू (नृणाम् उत्तमं साक्षिणम्) सव मनुष्यों का उत्तम साक्षी (स्वम् + स्रात्मानम्) श्रपने स्रात्मा का (मा + स्रवमंस्थाः) स्रपमान मत कर स्र्यात् सत्यभाषण जो कि तेरे स्रात्मा, मन, वाणी में है वह सत्य, स्रोर जो इससे विपरीत है वह मिथ्या भाषण है।। ८४।। (स० प्र०१६६)

अर न्यु श्री त्य न्यः 'श्रात्मा स्वयं ग्रात्मा का साक्षी किस प्रकार होता है' इस पर विशेष-विस्तृत विचार के लिए देखिए १। १२५ [२।६] पर 'ग्रात्मनस्तुष्टि' सम्बन्धी ग्रनुशीलन।

> मन्यन्ते व पापकृतो न किञ्चत्पश्यतीति नः। तांस्तु वेवाः प्रपश्यन्ति स्वस्यैवान्तरपूरुषः॥ ५४॥

(नः कश्चित् न पश्यित इति) 'हमें कोई नहीं देख रहा है' ऐसा (पापकृतः वै मन्यन्ते) पाप करने वाले समभते हैं (तु) किन्तु (तान्) उन्हें (देवाः) देवता [६। ६६ में विणित] (प्रपश्यिन्ति) देखते हैं श्रीर (स्वस्य एव + ग्रन्तरपूरुषः) उनका श्रपना श्रन्त-रात्मा ही उनको देखता है।। ६४।।

> द्योभू मिरापो हृदयं चन्द्रार्काग्नियमानिलाः। रात्रिः संध्ये च धर्मदव वृत्तज्ञाः सर्वदेहिनाम्।। ८६।।

(द्यौ: भूमि: + आप: हृदयम् चन्द्र-ग्नर्क-ग्रग्नि-यम-ग्रनिलाः) ग्राकाश, भूमि, जल, हृदय, चन्द्रमा, सूर्य, ग्रग्नि, यम, वायु (रात्रिः) रात्रि (च) ग्रौर (संघ्ये) दोनों संघ्याकाल = प्रातःकाल एवं सायंकाल (च) ग्रौर (धर्मः) धर्म, ये (सर्वदेहिनाम्) सब प्राणियों के (वृत्तज्ञाः) व्यवहार को जानने-देखने वाले हैं॥ ८६॥

### देवब्राह्मणुसान्निष्ये साक्ष्यं पृष्छेदृतं द्विजान् । उदङ्मुखान्त्राङ्मुखान्वा पूर्वाह्मो व शुचिः शुचीन् ॥ ८७ ॥

(शुचि:) शुद्ध-पितत्र हुआ न्यायकत्ता (पूर्वाह्म) प्रात:काल के समय में (देव-ब्राह्मण्-सान्तिष्ये) देवता श्रीर ब्राह्मणों के समीप (उदङ्मुखान् वा प्राङ्मुखान्) उत्तर या पूर्व की श्रीर मुख कराके (शुचीन् द्विजान्) शुद्ध-पितत्र हुए द्विजों से (ऋतं साक्ष्यं पृच्छेत्) ठीक-ठीक साक्षी पूछे।। ८७।।

### ब्रूहीति ब्राह्मणं पृच्छेत्सत्यं ब्रूहीति पाणिवम् । गोबीजकाञ्चनैर्वेदयं शूद्रं सर्वेस्तु पातकैः ॥ ८८ ॥

(ब्राह्मएं 'ब्रूहि' इति पृच्छेत्) ब्राह्मएं को 'कहो' ऐसा पूछे ('सत्य ब्रुहि' + इति पाधिवम्) 'सत्य बोलो' इस प्रकार क्षत्रिय से पूछे (गो-बीज-काञ्चनैः वैश्यम्) 'गौ, बीज, सोना चुराने से जो पाप होता है, वही पाप भूठी साक्षी से तुम्हें होगा' ऐसा कहकर वैश्य से पूछे (तु) श्रौर (सर्वें: पातकै: शूद्रम्) 'सब पाप लगेंगे जो भूठी साक्षी दोगे तो' ऐसा कहकर शूद्र से पूछे।। ८८।।

### बह्मध्नो ये स्मृता लोका ये च स्त्रीबालघातिनः। मित्रह्रहः कृतघ्नस्य ते ते स्युबुंवतो मृषा।। ६६॥

(ब्रह्मघ्नः) ब्रह्महत्यारों को (स्त्री-बालघातिनः) स्त्रियों ग्रीर बालकों के हत्यारों को (मित्रद्रहः) मित्रद्रोही को (च) तथा (कृतघ्नस्य) कृतघ्न को (ये लोकाः स्मृताः) जो नरकलोकों की प्राप्ति मानी है (ते ते) वे सब (मृषा ब्रुवतः स्युः) भूठी साक्षी देने वाले को मिलते हैं॥ ६६॥

### जन्मप्रमृति यत्किञ्चित्पुण्यं मद्र ! त्वया कृतम् । तत्ते सर्वं शुनो गच्छेद्यदि बूयास्ट्यमन्यया ॥ ६० ॥

(भद्र) हे भद्र ! (यदि त्वम्) यदि तू (ग्रन्यथा ब्रूयाः) गलत या भूठ साक्षी देगा तो (जन्मप्रभृति) जन्म से लेकर ग्रव तक (यत् किंचित् पुण्यं त्वया कृतम्) जो कुछ पुण्य तूने किया है (ते) तेरा (तत् सर्वम्) वह सब पुण्य (शुनः गच्छेत्) कुत्तों को मिलेगा, ऐसा पूछते समय साक्षी को कहे॥ ६०।।

आनुर्गोळनाः ५५ से ६० तक के श्लोक निम्न ग्राधारों के ग्रनुसार प्रक्षिप्त हैं—

१. प्रसंगाव रोध—(१) पूर्वापर क्लोक ८४ एवं ६१ में ब्रात्मा को ब्राधार मानकर सत्य साक्षी देने का कथन है, जिससे इन दोनों क्लोकों की प्रसंग की ६ व्हिट से सम्बद्धता ज्ञात होती है। बीच के इन प्रसंगभिन्न क्लोकों ने उस प्रसंगसम्बद्धता को भंग कर दिया है, ब्रतः ये क्लोक प्रसंगविरुद्ध हैं। (२) साक्षियों से न्यायकत्ता किस प्रकार प्रकन करे यह प्रसंग ७६, ७८-८० क्लोकों में विणित हो चुका है ब्रीर उसके पश्चात् सत्य-

साक्षी के महत्त्व का प्रसंग है। एक प्रसंग के समाप्त होने पर नये सिरे से पुनः ५७-६० श्लोकों में उसी प्रसंग को प्रारम्भ करना प्रसंगविरुद्ध है।

- २. ग्रन्तावरोध---न्यायाधीश राजा एवं विद्वानों द्वारा साक्षियों से प्रश्न पूछने की विधि ७६-८० श्लोकों में विहित कर दी है। यहां ८७-८८ में उससे भिन्न विधि का वर्णन किया है। पुनः भिन्न विधि को दर्शाना विश्वद्धता है। ग्रतः विरोध के कारण ये तथा इन पर ग्राधारित ८६-६० श्लोक प्रक्षिष्त हैं। ८७ वें श्लोक में विणित विधि तो सम्भव भी नहीं, क्योंकि साक्षी तो न्यायाधीश की ग्रीर मुंह करके साक्षी देते हैं।
- ३. शैलीगत प्राधार—शैली की दिष्ट से इन श्लोकों का वर्णन निराधार, अयुक्तियुक्त [८४, ८६, ८०], अतिशयोक्तिपूर्ण [८६, ६०] एवं अभद्र [६०] है। मनु की शैली में ये त्रुटियां नहीं हैं। ८४—८६ में जड़ वस्तुओं को द्रष्टा के रूप में स्वीकार किया है, जो बेतुकी बात है। ये प्राणियों के अच्छे और बुरे काम का निश्चय कैसे कर सकते हैं?

## एकोऽहमस्मीत्यात्मानं यस्वं कल्याण ! मन्यसे । नित्यं स्थितस्ते हृद्येष पुण्यपापेक्षिता मुनिः ॥६१॥ (६२)

(कल्याण) हे कल्याण को इच्छा करने हारे पुरुष । (यत त्वम्) जो तू ( ग्रहम् एकः ग्रस्मि' इति) 'मैं प्रकेला हूँ' ऐसा (ग्रात्मानं मन्यसे) ग्रपने ग्रात्मा में जानकर मिथ्या बोलता है सो ठीक नहीं है, किन्तु (एपः ते हृदि) जो दूसरा तेरे हृदय में (नित्यं पुण्यपापेक्षिता मुनिः स्थितः) ग्रन्तर्यामीरूप से परमेश्वर पुण्य-पाप का देखने वाला मुनि स्थित है, उस परमात्मा से डरकर सदा सत्य बोला कर।। ६१।। (स० प्र०१६६)

### यमो वैवस्वतो देवो यस्तर्वेष हृदि स्थितः। तेन चेदिववादस्ते मागङ्गां मा कुरून् गमः॥ ६२॥

(यः तव हृदि) जो तेरे हृदय में (एषः वैवस्वतः यमः देवः स्थितः) यह वैवस्वत परमात्मदेव स्थित है (तेन चेत् ते + अधिवादः) उसके साथ यदि तेरा कोई विवाद नहीं है अर्थात् उससे मेल है तो (मा गङ्गाम् मा कुरून् गमः) [अपने पापों का प्रायश्चित्त करने के लिए या उन्हें दूर करने के लिए] गंगा या कुरुक्षेत्र को मत जाओ अर्थात् उसे इन स्थानों पर जाने की आवश्यकता नहीं है।। ६२।।

नग्नो मुण्डः कवालेन निश्नार्थी भृत्विपासितः। अन्धः शत्रुकुलं गच्छेद्यः साध्यमनृतं वदेत्॥ ६३॥

(यः ब्रनृतं साक्ष्यं वदेत्) जो व्यक्ति भूठी गवाही देता है वह (नग्नः मुण्डः क्षुत्-पिपासितः श्रन्यः) नगा, सिर मुंडाए, भूखा-प्यासा श्रीर श्रन्या होकर (कपालेन भिक्षार्थी) खोपड़ी हाथ में लेकर भिखारी बनके (शत्रुकुलं गच्छेत्) शत्रुकुल में जाकर भीख मांगता है [परजन्म या इस जन्म में ही] ।। ६३ ।।

### भ्रवाक् शिरास्त मस्यन्धे कित्विषी नरकं व्रजेत्। यः प्रश्नं वितयं ब्रूयास्पृष्टः सन् धर्मनिश्चये।। ६४।।

(यः) जो (धर्मनिश्चये) धर्म का निर्णय करने के लिए (पृष्टः सन्) पूछने पर (प्रश्नं वितथं ब्रूयात्) प्रश्न का गलत या भूठ उत्तर दे तो वह (किल्विषी) पापी (ग्रवाक्-शिराः) नीचा मुंह किये (ग्रन्धे तमिस नरकं व्रजेत्) महा ग्रन्धकारमय नरक में जाता है।। ६४॥

#### म्रन्धो मत्स्यानिवाइनाति स नरः कण्टकैः सत् । यो भाषतेऽर्थवैकल्यमप्रत्यक्षं सभां गतः ॥ ६५ ॥

(यः) जो साक्षी (सभा गतः) न्यायालय में जाकर (ग्रर्थवैकल्यम् + ग्रप्रत्यक्षम् भाषते) सही बात को गलत ग्रथवा ग्रनदेखी को देखी हुई कहता है (सः नरः) वह मनुष्य (कण्टकै: सह मत्स्यान् ग्रन्थः इव ग्रश्नाति) कांटों समेत मछली को खाने वाले ग्रन्थे के समान दुःखी होता है अर्थात् उसे परिणाम में प्राप्त होने वाला कष्ट दिखाई नहीं पड़ता, उस समय का मुख समभकर वह भूठ बोलता है ॥ ६५॥

### अन्तुर्गोलनः : ६२ से ६५ श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं-

- १ प्रसंगविरोध— ६१ ग्रीर ६५ वें ब्लोक की प्रतंग की सम्बद्धता है, क्योंकि इनमें ग्रात्मा के ग्राधार पर साक्ष्य का कथन है। बीच के ब्लोकों ने उस प्रसंगसम्बद्धता को भंग कर दिया है, ग्रतः ये प्रक्षिप्त हैं।
- २. श्रन्तिवरोध—(१) ६२ वें श्लोक में गंगा श्रीर कुरुक्षेत्र को तीर्थंस्थान के रूप में माना है, जबिक मनु इस प्रकार किसी स्थान को तीर्थं के रूप में नहीं मानते। उन्होंने सर्वत्र निराकार ईश्वर के ध्यान का विधान किया है [२। ६६, ७६—७८, १०१—१०७, ६। ४६, ६०, ६४, ७३, ७४]। श्रतः यह श्लोक मनु की मान्यताश्रों के विरुद्ध है। (२) ६४ वें श्लोक में नरक का विधान है, यह मनुविरुद्ध है। मनु नरक नामक कोई स्थान-विशेष नहीं मानते [द्रष्टश्य ४। ८७-६१ पर 'श्रनुशीलन'] इस प्रकार ये सभी श्लोक प्रक्षिपत हैं।
- ३. **शैलीगत श्राधार**—६३–६५ श्लोको की शैला निरा**घार, श्रयु**क्तियुक्त एवं श्रतिशयोक्तिपूर्ण है । मनु की शैली में ये त्रुटियाँ नहीं <mark>हैं</mark> ।

यस्य विद्वान् हि वदतः क्षेत्रज्ञो नाभिशंकते । तस्मःन्न देवाः श्रेयांसं लोकेऽन्यं पुरुषं विदुः ॥ ६६ ॥ (६३) (यस्य वदतः) जिस बोलते हुए पुरुष का (विद्वान् क्षेत्रज्ञः) विद्वान् ग्नर्थात् शरीर का जानने हारा स्नात्मा (न + स्निभिशंकते) भीतर शंका को प्राप्त नहीं होता और (तस्मात् + स्नन्यम्) उससे भिन्न (देवाः) विद्वान् लोग (श्रेयांसं पुरुषं न विद्दुः) किसी को उत्तम पुरुष नहीं जानते ।। ६६ ।।

(स॰ प्र॰ १६६)

र् (लोके) जगत् में .....

अप्रन्तु श्री ट्यन्तः आत्मा में किन बातों और कार्यों से शंका, भय ग्रादि इत्यन्त होते हैं श्रीर किनसे नहीं इस विषय पर विस्तृत विवेचन १। १२५ [२।६] पर 'ग्रात्मनस्तुष्टिः' शीर्षक ग्रनुशीलन के ग्रन्तगंत देखिए।

> यावतो बान्धवान् यस्मिन् इन्ति साक्ष्येऽनृतं वदन् । तावतः संस्थया तस्मिन्ध्युषु सौम्यानुपूर्वशः ॥ ६७ ॥

(सौम्य) हे सौम्य ! (साक्यं + ग्रन्तं वदन्) साझी में भूठ बोलकर मनुष्य (यावतः बान्धवान् + यिस्मन् हन्ति) जितने बान्धवों को जिस भूठ को बोलकर मारता है ग्रयात् मारने का फल प्राप्त करता है (तावत संख्यया तिस्मन् ग्रनुपूर्वंशः श्रृणु) उनकी गिनती उस-उस भूठ के ग्रनुसार क्रमशः सुनो —।। ६७ ।।

> पञ्च पदवनृते हन्ति दश इन्ति गवानृते। शतमत्रवानृते हन्ति सहस्रं पुरुषानृते॥ ६८॥

(पशु + अनृते पञ्च) पशु के विषय में भूठी साक्षी देकर पाँच को (हन्ति) मारते के पापफल को प्राप्त करता है (गौ + अनृते) गौ के विषय में (दश हन्ति) दश को मारता है (ग्रश्व + अनृते शतं हन्ति) घोड़े के विषय में भूठ बोलने से सौ बान्धवों को मारता है (पुरुष + अनृते सहस्रं हन्ति) किसी मनुष्य के विषय में भूठी साक्षी देकर हजार बान्धवों को मारता है ॥ ६ ॥ ॥

हन्ति जातानजातांश्च हिरण्यार्थेऽनृतं वदन्। सर्वे मूम्यनृते हन्ति मा स्म मूम्यनृतं वदीः।। ६६ ।।

(हिरण्यार्थे + अनुत वदन्) सुवर्णं के विषय में भूठ बोलने पर (जातान् च ग्रजा-तान् हिन्त) उत्पन्न हुए और अभी उत्पन्न न हुए पुत्रों को मारता है (भूमि + अनुते सब हिन्त) भूमि के विषय में भूठ बोलने पर सबको ही मारने का फल पाता है, इस लिये (भूमि - अनुतम्) भूमि के विषय में भूठ (मा स्म वदीः) कभी मत बोलो ॥६६॥

> श्रप्तु भूमिवदित्याहुः स्त्रीएां मोगे च मैथुने। मञ्जेषु चैव रत्नेषु सर्वेष्वश्ममयेषु च।। १००।।

(ग्रप्सु) जलों के विषय में (भोगे च मैथुने) स्त्रियों के साथ भोग या मैथुन में (ग्रब्जेषु च + एव रत्नेषु) मोतियों आदि सब जल में प्राप्त रत्नों के विषय में (च)

भीर (सर्वेषु + भश्ममयेषु) सब पाषाणमय रत्नों के विषय में (भूमिवत् इति + ग्राहुः) भूमि के समान ही फल कहा है ॥ १००॥

> एतान्दोषानवेक्ष्य स्वं सर्वाननृतमाषणे। यथाश्रुतं यथादृष्टं सर्वमेवाञ्जसा वद ॥ १०१॥

इसलिये (त्वम्) हे साक्षी मनुष्य तू (ग्रनृतभाषणे) भूठ बोलने में (एतान् सर्वान् दोषान् + ग्रवेक्य) इन सब दोषों ग्रर्थात् दुःखों को देखकर (यथाश्रृतम् यथादण्टम्) जो जैसा सुना है, जो जैसा देखा है (सर्वम् + एव + ग्रञ्जसा वद) वह सब ठीक-ठीक कहो ॥ १०१॥

गोरक्षकान्वास्मिजिकांस्तथा कारुकुशीलवान्। प्रेष्यान्वार्षु विकांद्रचैव विप्रान् शूद्रवदाचरेत् ॥ १०२॥

(गोरक्षकान्) गो-पालकः (टाणिजिकान्) वारिएज्य करने वाले (कारु-कुशीलवान्) कारीगर श्रीर नट (प्रेष्यान्) रोवक या दास (च) श्रीर (वार्धुषिकान्) ब्याज लेने वाले (विप्रान्) ब्राह्मणों के साथ, न्यायकर्त्ता (शूद्रवत् + श्राचरेत्) शूद्र की तरह स्राचरण करे।। १०२।।

तद्वदन्धर्मतोऽर्थेषु जानन्नप्यन्यया नरः। न स्वर्गाण्ड्यवते लोकाद्वैवी वाचं वदन्ति ताम्॥ १०३॥

(श्रथेंषु) श्रागे कहे हुए विषयों में (जानन् + श्रिप) सही बात को जानते हुए भी (तरः) भनुष्य (धर्मतः) धर्मबुद्धि से श्रयीत् भलाई के लिये (श्रन्यथा वदन्) भूठ बोलने पर भी (स्वर्गीत् लोकात् न च्यवते) स्वर्गलोक से नहीं गिरता, क्योंकि (ताम् देवीं वाचं वदन्ति) ऐसे वचनों को 'दैवीवाणी' कहा जाता है ॥ १०३॥

शूद्रविद्क्षत्रविप्रारणां यत्रतीं क्षेत्रे मवेद्वषः। तत्र वक्तव्यमनृतं तद्वि सत्याद्विशिष्यते॥ १०४॥

(यत्र) जिस विषय में (ऋत + उक्तौ) सत्य बोलने पर (शूद्र-विट्-क्षत्र-विप्राणाम् वधः भवेत्) शूद्र, वैश्य, क्षत्रिय या किसी ब्राह्मण का प्राणवध होता हों (तत्र ब्राहृतं वक्तव्यम्) वहां भूठ बोल देना चाहिए (हि) क्योंकि (तत्) वह भूठ बोलना (सत्यात् विशिष्यते) सत्य से श्रच्छा है।। १०४।।

> वाग्दैवरयैश्व चठिमयें जेरंस्ते सरस्त्रतीम् । स्रनृतस्यैनसस्तस्य कुर्वाणा निष्कृति पराम् ॥ १०४ ॥

(ते) वे भूठ बोलने वाले (तस्य ग्रनृतस्य + एनसः) उस भूठ बोलने के गए से (परां निष्कृति कुर्वाणा) पूर्णतः छुटकारा प्राप्त करने के लिए (वाग् दैवत्यैः) 'वाग् देवता' वाली (चरुभिः) चरुग्रों = ग्राहुतियों से (सरस्वतीं यजेरन्) सरस्वती का यजन करें ॥ १०५॥

### कूष्माण्डेर्वापि जुहुयाद्भृतमग्नौ यथाविधि । उदित्युचा वा वारुण्या तृचेनाग्दैवतेन वा ॥ १०६॥

(वा) ग्रथवा (कूष्माण्डै: +ग्रिप) कूष्मांडमंत्रों [यद्देवादेवहेडनम्०'' यजु० २०।१४] से (यथाविधि ग्रग्नो छृतं जुहुयात्) विधिपूर्वक ग्रग्नि में छृत की ग्राहुति दे (वा) ग्रथवा (उत्+इति +ऋचा वारुण्या) "उदुत्तमं वरुण पाशमस्मद्०" [यजु० १२।१२] इस वारुणी ऋचा से (वा) ग्रथवा (ग्राप्+दैवतेन तृचेन) जल देवता वाली 'ग्रापो हिष्ठा०" [यजु० ११। ५०] ग्रादि तीन ऋचाओं से छृत का हवन करे ॥ १०६॥

त्रिपक्षादब्रुवन्साक्ष्यमृगादिषु नरोऽगदः । तहर्गा प्राप्नुयात्सर्वं दशबन्धं च सर्वतः ॥ १०७ ॥

(अगदः नरः) रोगरिहत मनुष्य (ऋणादिषु) ऋण ग्रादि लेन-देन के व्यवहारों में यदि (त्रिपक्षात् साक्ष्यम् ग्रबुवन्) तीन पक्ष ग्रधीत् डेढ़ महीने तक साक्षी नहीं दे तो (तत् सर्व ऋणं प्राप्नुयात्) साहूकार उस सब ऋण को प्राप्त करने का ग्रधिकारी हो जाता है (च) ग्रौर (सर्वतः दशबन्धम्) सारे धन का दसर्वा हिस्सा दण्डरूप में राजा को भी देवे।। १०७।।

#### यस्य दृश्येत सप्ताहादुक्तवाक्यस्य साक्षिणः। रोगोऽग्निर्ज्ञातिमरणमृणं वाप्यो वमं च सः॥ १०८॥

(यस्य साक्षिणः) जिस साक्षी के (उक्तवाक्यस्य) साक्षी देने के (सप्ताहात्) एक सप्ताह के भीतर (रोगः + ग्रग्निः + ज्ञातिमरणम् दृश्येत) रोगोत्पत्ति होनः, घर आदि में ग्राग लगना, सम्बन्धी की मृत्यु होना ग्रादि हो जाये तो भी (ऋ एएं दाःयः) उससे ऋएए लौटा लेना चाहिए (च) और (सः दमम्) वह व्यक्ति दण्ड का ग्रिषकारी भी होता है।। १० ८।।

साक्षी में शपथ दिलाने का कथन-

ग्रसाक्षिकेषु स्वर्थेषु मियो विवदमानयोः। ग्रविन्दंस्तस्वतः सत्यं शपथेनापि सम्मयेत्॥ १०६॥

(मियः विवदमानयोः) परस्पर भगड़ने वाले दो पक्षों में (ग्रसाक्षिकेषु ग्रर्थेषु) यदि गवाह न हों तो ऐसे व्यवहारों में (सत्यं तत्त्वतः ग्रविन्दन्) सच्चाई को ठीक-ठीक न जान पाने पर (शपथेन + ग्रपि लम्भयेत्) शपथ दिलवाकर भी सत्य बात को जाने ॥ १०६॥

# महर्षिभिष्ठच बेर्वंडच कार्यार्थं शपयाः कृताः। वसिष्ठञ्चापि शपयं शेपे पैजवने नृपे॥११०॥

(महर्षिभः च देवैः) महर्षियों स्रौर देवतास्रों ने भी (कार्यार्यम्) कार्यसिद्धि के लिए (शपथाः कृताः) पर्ये की थीं —'कसमें खाई थीं' (वसिष्ठः स्रिप) ऋषि वसिष्ठ ने

भी (पैजवने नृपे) पिजवन के पुत्र सुदास राजा के सामने (शपथं शेपे) शपथ ली थी॥ ११०॥

> न वृथा शपयं कुर्यात्स्वल्पेऽप्ययं नरो बुधः। वृथा हि शपयं कुर्वन्त्रेश्य चेह च नश्यति।। १११॥

(स्वल्पे + मिप प्रयें) छोटे से विषय में भी (बुध: नरः) समक्रदार मनुष्य (बृधा शपयं न कुर्यात्) मिथ्या शपय न करे (हि वृधा शपथं कुर्वन्) क्योंकि मिथ्या शपय करने पर वह मनुष्य (इह च प्रेत्य नष्यति) इस जन्म ग्रीर परजन्म में भी विनाश को प्राप्त होता है ॥ १११॥

> कामिनीषु विवाहेषु गर्वा मध्ये तथेन्वने । ब्राह्मणाम्युपपत्ती च शपचे नास्ति पातकम् ॥ ११२ ॥

(कामिनीषु) स्त्रीसंभोग के विषय में, (विवाहेषु) विवाह-सम्बन्ध में (गवां भक्ष्ये) गौग्रों के चारे के विषय में (इन्बने) इन्बन के लिए (ब्राह्मण + ग्रम्युपपत्ती) ब्राह्मण की रक्षा के विषय में ग्रयात् इन लाभों की प्राप्ति के लिए (शपथे पातकं नास्ति) शपथ लेने में कोई पाप नहीं होता ।। ११२।।

सत्वेन शापयेद्वित्रं क्षत्रियं वाहनायुर्धः । गोबीजकाञ्चनैवेंद्रयं शूद्रं सर्वेस्तु पातकः।। ११३ ॥

(वित्रं सत्येन शापयेत्) ब्राह्मण को 'सत्य' के नाम से शपथ करावे (क्षत्रियं वाहन- ब्रायुधैः) क्षत्रिय को वाहन और शस्त्रास्त्र की (वैश्यं गो-बीज-काञ्चनैः) वैश्य को गौ, बीज और सुवर्ण ब्रादि की (शूद्रं सर्वेः पातकैः) शूद्र को 'सब पातकों' के नाम से शपथ करावे ॥ ११३॥

अग्नि बाहारयेदेनमप्सु चैनं निमञ्जयेत्। पुत्रदारस्य वाप्येनं शिरांसि स्पर्शयेत्पृथक् ॥ ११४ ॥

(वा) ग्रयवा (एनम्) साक्षी को (ग्रग्निम् ग्राहारयेत्) अग्नि खिलाये ग्रग्निपरीक्षा करके देखे (च) भीर (ग्रप्सु निमज्जयेत्) जल में गोता लगवावे (वा) अथवा (एनं पुत्रदारस्य श्विरांसि पृथक् स्पर्शयेत्) इसे पुत्र ग्रीर पत्नी के सिर को पृथक्-पृथक् स्पर्शं कराके शपथ दिलवाये ॥ ११४॥

यमिद्धो न बहत्यग्निरापो नोन्मज्जयन्ति च। न चातिमृच्छति क्षित्रं स ज्ञेयः शपये शुचिः ॥ ११४ ॥

(यम्) जिसको (इद्धः ग्राग्नः न दहित) जलती हुई ग्राग्न न जलावे (च) ग्रीर (ग्रापः न + उन्मज्जयन्ति) जल न डुबायें (च) तथा (क्षिप्रं न ग्रार्तिम् + ऋच्छिति) जो शीघ्र ही किसी यड़े कष्ट को न प्राप्त हो (सः शपथे शुचिः श्रेयः) वह शपथ के विषय में सच्चा समक्षना चाहिए॥ ११४॥

### बत्सस्य द्वामिशस्तस्य पुरा भ्राता यवीयसा। नाग्निबंबाह रोमापि सत्येन जगतः स्पशः॥ ११६॥

(पुरा) प्राचीन काल में (वरसस्य) ऋषि वरस को (यवीयसा श्राता स्रिश्मान स्तस्य) उसके छोटे भाई वैमात्र ने लांछन लगाया था [िक 'तू ब्राह्मण नहीं है, शूद्र की सन्तान है। इसकी शपथ के लिए उसकी अग्निपरीक्षा हुई थी] किन्तु ग्रग्निपरीक्षा में (सत्येन) सच्चाई के कारण (जगतः स्पशः ग्रग्निः रोमापि न ददाह) सारे जगत् के श्रच्छे-बुरे का ज्ञान रखने वाली ग्रग्नि ने उसके एक रोम को भी नहीं जलाया॥ ११६॥

अद्भारतील्डन्ड: १७ से ११६ श्लोक निम्न ग्राधारों के अनुसार प्रक्षिप्त हैं—

- १. मन्तविरोध-(१) ६७-१०१ इलोकों में नरक ग्रीर १०३-१०६ में स्वर्ग को मान्यता मनु के विरद्ध है। मनु स्वर्ग-नरक नामक कोई पृथक् स्थान नहीं मानते द्रिष्टव्य ४। ८७ - ६१ इलोकों पर अनुशीलन]। इन्हीं इलोकों में एक व्यक्ति के कर्मी का ग्रनेकों को भोक्ता माना है। यह मान्यता ४।२४० के विरुद्ध है। उसमें मनु ने कत्ती को ही भोक्ता माना है। (२) १०२ में वैदय ग्रीर शुद्र कर्म वाले व्यक्तियों को भी ब्राह्मण माना है जो मनु के विधान से विरुद्ध है [१। ८८]। प्रतीत होता है ये उस समय के मिलाये श्लोक हैं, जब कर्मणा वर्णव्यवस्था भंग होकर जन्मना प्रचलित हो चुकी थी। (३) पिछले सम्पूर्ण प्रसंग में सत्यसाक्षी देने के लिए प्रेरणा एवं विधान है [७४-७६, द१–द४, ६१, ६६], किन्तु १०४–१०६ इलोकों में कुछ ग्रवसरों पर भूठी साझी की खुट है। (४) १०६--११६ क्लोकों में साक्षी के श्रमाव में शपथ कराने की बात कही है, जब-कि 🖒 । १८२ में साक्षी के ग्रभाव में गुप्तचरों द्वारा जानकारी प्राप्त करने का निर्देश है। इस प्रकार शपथ मनुसम्मत नहीं है। (५) १०६—११६ में शपथ को भी न्याय का श्राघार माना है, जबकि न। ५२ में केवल लिखा-पढ़ी ग्रीर साक्षी को ही निर्णय का भाषार कहा है। शपथ लेना मनुसम्मत नहीं है, क्योंकि मनु साक्षी भी विशेषगुण वालों को ही स्वीकार करते हैं [ - । ६३] सब को नहीं। शपय तो हर कोई उठा सकता है, म्रतः मनु के मतानुसार निर्णय में शपथ प्रामाणिक नहीं। इन म्रन्तविरोधों के कारण उक्त क्लोक प्रक्षिप्त हैं। शेष इन पर ग्राधारित होने के कारण स्वयं प्रक्षिप्त कहलायेंगे। (६) १०६-११६ श्लोकों में शपथ की विधि मन्तिरुद्ध है, क्योंकि मन् पहले ८।७९-८४ श्लोकों में 'साक्षी देने-पूछने की विधि' का वर्णन कर चुके हैं। वहां शपय की कहीं गराना या उल्लेख नहीं है अपितु सत्य को ही साक्षी का आधार माना है। इन श्लोकों में साक्षी में उससे भिन्न व्यवस्था विरुद्ध होने से मनुसम्मत नहीं।
- २. शैलीगत स्राधार—(१) १०६-११६ में शपथ के प्रसंग में मनु से परवर्ती सुदास, विसष्ठ, वैमात्र, वत्स स्रादि व्यक्तियों का उल्लेख है। स्पष्ट है ये श्लोक परवर्ती काल की रचनाएं हैं। (२) इन सभी श्लोकों की शैली निराधार, स्रयुक्तियुक्त एवं स्रतिशयोक्तिपूर्ण है। ११४—११५ में स्रस्मि, जल स्रादि की परीक्षाएं दी हैं। स्रिन का

धर्मं जलाना है। वह पवित्र और अपिवत्र सभी को अवश्य ही जलायेगी। अपिन आदि को पवित्र साक्ष्य का आधार मानना सर्वया बेतुकी बार्ते हैं। इस आधार पर भी ये इलोक प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं।

३. ग्रवान्तर विरोध — वैसे तो इन ब्लोकों में पर्याप्त ग्रवान्तर विरोध हैं, किन्तु १०४ ग्रीर १०४ का ग्रवान्तर विरोध तो उल्लेखनीय हैं। १०४ में सत्य से ग्रसत्य को श्रेष्ठ मानकर पाप नहीं माना है, ग्रीर १०५ — १०६ में उस ग्रसत्य को पाप मानकर शुद्धि तथा प्रायब्चित्त के लिए 'वाग्दैवत्य' मन्भों से यजन का कथन हैं। कैसी विरुद्ध ग्रीर हास्यास्पद वात हैं? मनुसदश ऋषि इस प्रकार का कथन कदापि नहीं कर सकते, ग्रतः ये क्लोक ग्रप्रामाणिक एवं प्रक्षिप्त हैं।

भूठी गवाही वाले मुकद्दमे पर पुनर्विचार—

यस्मिन्यस्मिन्विवादे तु कौटसाक्ष्यं कृतं भवेत् । तत्तत्कार्यं निवर्तेत कृतं चाप्यकृतं भवेत् ॥११७॥ (६४)

(यस्मिन् यस्मिन् विवादे तु) जिस-जिस मुकद्दमे में (कौटसाक्ष्यं कृतं भवेत्) यह पता लगे कि भूठी या गलत साक्षी हुई है (तत्-तत् कार्यं निव-तेत) उस-उस निर्णय को रद्द करके पुनः विचार करे, क्योंकि वह (कृतं च + ग्रिष्टि + ग्रकृतं भवेत्) किया हुग्रा काम भी न किये के समान है ॥११७॥

ग्रसत्य साक्ष्य के ग्राधार---

## लोभान्मोहाद्भयान्मैत्रात्कामात्क्रोधात्तर्यव च । अज्ञानाद्द्यालभावाच्च साक्ष्यं वितयमुच्यते ॥११८॥ (६५)

(लोभात् मोहात् भयात् मैत्रात् कामात् क्रोधात् ग्रज्ञानात् च बाल-भावात् साक्ष्यम्) जो लोभ, मोह, भय, मित्रता, काम, क्रोध, ग्रज्ञान ग्रौर वालकपन से साक्षी देवे (वितथम् + उच्यते) वह सब मिथ्या समभी जावे।। ११८।। (स० प्र० १७१)

असत्य साक्ष्य में दोषानुसार दण्डव्यवस्था-

एषामन्यतमे स्थाने यः साक्ष्यमनृतं वदेत्। तस्य दण्डविशेषांस्तु प्रवक्ष्याम्यनुपूर्वशः॥११६॥ (६६)

(एषाम्) इन [८।११८] लोभ म्रादि कारणों में से (म्रन्यतमे स्थाने) किसी कारण के होने पर (यः म्रनृतं साक्ष्यं वदेत्) जो कोई भूठी साक्षी देता है (तस्य) उसके लिए (दण्डविशेषाद्) दण्डविशेषों को (म्रनु-पूर्वशः) क्रमशः (प्रवक्ष्यामि) कहूँगा [८।१२० –१२२]।।११६।।

"इनसे भिन्न स्थान में साक्षो भूठ बोले उसको वक्ष्यमाण स्रनेकविध दण्ड दिया करे।" (स० प्र० १७१)

## लोभात्सहस्र वण्ड्यस्तु मोहात्पूर्वं तु साहसम् । भयाद् द्वौ मध्यमौ वण्डौ मैत्रात्पूर्वं चतुर्गु राम् ॥१२०॥(६७)

(लोभात् सहस्रं दण्डचः) जो लोभ से भूठी गवाही दे तो 'एक हजार पर्ण' का दण्ड देना चाहिए (मोहात् पूर्वं साहसम्) मोह से देने वाले को 'प्रथम साहस', (भयात् द्वौ मध्यमौ दण्डौ) भय से देने पर दो 'मध्यम साहस' का दण्ड दे (मैत्रात्) मित्रता से भूठी गवाही देने पर (पूर्वं चतुर्गुं एाम्) 'प्रथम साहस' का चार गुना दण्ड देना चाहिए।। १२०।।

"जो लोभ से भूठी साक्षी देवे तो उससे ११।।=) [पन्द्रह रुपये दश आने ] दण्ड लेवे । जो मोह से भूठी साक्षी देवे उससे ३।।।=)।। [तीन रुपये साढ़े चौदह ग्राने] दण्ड लेवे । जो भय से मिथ्या साक्षी देवे उससे ११।।=) [पन्द्रह रुपये दश ग्राने] दण्ड लेवे, ग्रौर जो पुरुष मित्रता से भूठी साक्षी देवे उससे ११।।=) [पन्द्रह रुपये दश ग्राने] दण्ड लेवे।" (स० प्र० षष्ठ समू० परोपकारिणी सभा प्रकाशन ३४ वां संस्करण)

## कामाद्दरागुरां पूर्वं क्रोधात्तु त्रिगुरां परम् । श्रज्ञानाद् द्वे शते पूर्गे बालिश्याच्छतमेव तु ॥१२१॥ (६८)

(कामात् दशगुणं पूर्वम्) काम से भूठी गवाही देने पर दशगुना 'प्रथम साहस' (क्रोधात् तु त्रिगुणं परम्) क्रोध से देने पर तिगुना 'उत्तम साहस' (स्रज्ञानात् द्वे शते पूर्ण) अज्ञान से देने पर दो सौ 'पण' स्रोर (बालिश्यात् शतम् + एव तु) बालकपन में देने से सौ 'पण' दण्ड होना चाहिए।।१२१।।

"जो पुरुष कामना से मिथ्या साक्षी देवे उससे ३६—) [उनतालीस रुपये एक ग्राना] दण्ड लेवे। जो पुरुष क्रोध से भूठी साक्षी देवे उससे ४६।।।=) [छंयालीस रुपये चौदह ग्राने] दण्ड लेवे। जो पुरुष ग्रज्ञानता से भूठी साक्षो देवे उससे ३=) [तीन रुपये दो ग्राने] दण्ड लेवे, ग्रौर जो बालकपन से मिथ्यासाक्षी देवे तो उससे १।।—) [एक रुपया नौ ग्राने] दण्ड लेवे।' (स॰ प्र॰ उपर्युक्त संस्करण षष्ठ समु०)

#### **मनुस्मृतिः**

# आन्तुर्धीट्डन्पः (१) साहसदण्ड, उनका प्रमाण एवं प्रवीचीन मुद्राग्नों से तुलना-तालिका-

(年)—

(श्लोक ८। १३८ में वर्णित)

| साहस नाम              | पण   | रुपये-ग्राने में                   |  |
|-----------------------|------|------------------------------------|--|
| १. प्रथम या पूर्वसाहस | २५०  | ३॥। = )॥ तीनरुपये साढ़ेचौदह म्राने |  |
| २. मध्यम साहस         | ५००  | ७॥ = ) सात रुपये तेरह म्राने       |  |
| ३. उत्तम या परसाहस    | १००० | १५॥ = ) पन्द्रह रुपये दश म्राने    |  |

(ख) — १ पए। का — १ पैसा ४ पैसे का — १ झाना १६ आने का } या } — १ रुपया ६४ पण का

## (२) भूठी साक्षियों में ग्रथंदण्ड एवं उनकी अर्वाचीन मुद्राग्रों से तुलना—तालिका— (श्लोक ८। १२०—१२१ में वर्णित)

|   | भ्रपराध                           | वणित दण्डनाम           | पण   | रुपये-आने-पैसे                            |
|---|-----------------------------------|------------------------|------|-------------------------------------------|
| १ | लोभ से भूठी  <br>साक्षी देने पर   | हजार पण                | १००० | १४॥=)<br>[पन्द्रह रुपये दश स्नाने]        |
| २ | मो <b>ह</b> से भूठी<br>साक्षी में | पूर्व साहस             | २५०  | ३॥।=)॥<br>, [तीन रुपये साढ़े चौदह म्राने] |
| ₹ | भय से भूठी<br>साक्षी में          | दो मध्यम साहस          | १००० | १५॥=)<br>[पन्द्रह रूपये दश स्राने]        |
| ४ | मैत्री से भूठी<br>साक्षी वें      | चार गुणा<br>प्रथम साहस | १००० | १४॥=<br>[पन्द्रह रुपये दश स्राने]         |
| x | काग से भूठी<br>साक्षी में         | दश गुणा<br>प्रथम साहस  | २५०० | ३६)<br>[ उनतालींस रुपये एक ग्राना]        |
| Ę | क्रोध से भूठी<br>साक्षी में       | तीन गुणा<br>उत्तम साहस | ₹000 | ४६॥=)<br>[छ्यालीस रुपये चौदह म्राने]      |
| • | ग्रज्ञान से भूठी<br>साक्षी में    | दो सौ पण               | २००  | ३=)<br>[तीन रुपये दो ग्राने]              |
| 5 | बालकपन से<br>भूठी साक्षी में      | सी पर्ण                | 100  | १॥—)                                      |

### एतानाहुः कोटसाक्ष्ये प्रोक्तान्दण्डान्मनीविभिः। धर्मस्याव्यभिचारार्थमधर्मनियमाय च ॥ १२२॥ (६६)

(धर्मस्य + ग्रन्थिम चारार्थम्) धर्म का लोप न होने देने के लिए (च) ग्रीर (ग्रधमंनियमाय) ग्रधमं को रोकने के लिए (कौटसाक्ष्ये) भूठी या गलत गवाही देने पर (मनीषिभि: प्रोक्तान्) विद्वानों द्वारा विहित (एतान्-दण्डान् + ग्राहु:) इन[६।११६-१२१] दण्डों को कहा है।। १२२।।

कौटलाक्ष्यं तु कुर्वाणांस्त्रीन्वर्णान्धामिको नृपः । प्रवासयेदृण्डयिखा बाह्माणं तु विवासयेत् ॥ १२३ ॥

(धार्मिक: नृपः) घार्मिक राजा (कौटसाक्ष्यं कुर्वाणान्) भूठी साक्षी देने वाले (त्रीन् वर्णान्) तीन वर्णं वालों — क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र इनको (दण्डियत्वा प्रवासयेत्) दण्ड देकर देश से निकालदे (तु) किन्तु (ब्राह्मणं विवासयेत्) ब्राह्मण को [विना दण्ड दिये] देशनिकाला ही देदे ॥ १२३॥

#### दश स्थान।नि दण्डस्य मनुः स्वायंभुवोऽत्रवीत्। त्रिषु वर्णोषु यानि स्युरक्षतो बाहागो त्रजेत्॥ १२४॥

(मनुः स्वायंभुवः) स्वायंभुव मनुने (त्रिणु वर्णोपु यानि स्युः) क्षत्रिय, वैश्य श्रीर शूद्र इन तीन वर्णोपर लागू होने वाले (दण्डस्य दग स्थानानि स्रव्रवीत्) दण्ड के दस स्थान बतलाये हैं [ = । १२५ में ] (ब्राह्मणः स्रक्षतः व्रजेत्) ब्राह्मण विना दण्ड के ही चला जाये ।। १२४ ॥

### उपस्थमुबरं जिह्ना हस्तौ पादौ च पञ्चमम्। चक्रुर्नासा च कर्गों च धनं देहस्तयैव च ॥ १२५ ॥

(उपस्थम्) उपस्थेन्द्रिय (उदरम्) पेट (जिल्ला) जीभ (हस्तौ) दोनों हाथ (च) ग्रीर (पञ्चमम्) पांचवां स्थान (पादौ) दोनों पैर (चक्षुः) ग्रांख (नासा) नाक (कणौ) दोनों कान (धनम्) घन (च) ग्रीर (देहः) शरीर, ये दण्ड के दस स्थान हैं।। १२५।।

### आनुरारिकना: १२३ से १२५ श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं-

- १. अन्तिविरोध—(१) १२३ वें क्लोक में ब्राह्मण को दण्ड से मुरक्षित रखकर केवल देशनिकाला देने का कथन श्रीर अन्य वर्णों को सभी दण्ड देन का कथन पक्ष-पातपूर्ण है तथा मनु की मौलिक मान्यता के विरुद्ध है। मनु वारों वर्णों को दण्डनीय मानते हैं, श्रपितु समअदार श्रीर जिम्मेदार होने के कारण, अपराध करने पर, उत्तरोत्तर वर्णी को श्रिषक एवं श्रवश्य दण्डनीय मानते हैं (७। १७, ८। ३३५-३३८)।
  - २. जैलीगत ब्राधार-(१) १२४-१२५ इलाकों में "मनुःस्वायंभुवः ब्रज्जवीतृ"

पद स्पष्ट संकेत देते हैं कि ये श्लोक मनु से भिन्न किसी ग्रन्य व्यक्ति की रचनाएं हैं, ग्रतः प्रक्षिप्त हैं। (२) १२३ की शैली में पक्षपात की भावना है।

दण्ड देते समय विचारणीय बातें-

# भ्रनुबन्धं परिज्ञाय देशकालौ च तत्त्वतः। सारापराधौ चालोक्य दण्डं दण्डचे बुपातयेत्॥ १२६॥ (७०)

न्यायकर्ता (स्रनुबन्धम्) स्रपराधी का इरादा, षड्यन्त्र या बार-बार किये गये स्रगराध को (च) भौर (तत्त्रतः देशकालौ) सही रूप में देश सौर काल को (परिज्ञाय) जानकर (च) तथा (सार-प्रपराधौ) स्रपराधी की शारीरिक एवं स्रायिक शक्ति सौर स्रपराध का स्तर (स्रालोक्य) देख-विचार कर (दण्डचे षु दण्डं पातयेत्) दण्डनीय लोगों को दण्ड दे॥ १२६॥

"परन्तु जो-जो दण्ड लिखा है ग्रौर लिखेंगे, जैसे— लोभ से साक्षी देने में पन्द्रह रुपये दश ग्राने दण्ड लिखा है; परन्तु जो ग्रत्यन्त निर्धन हो तो उसमे कम, ग्रौर धनाढ्य हो तो उसमे दूना, तिगुना ग्रौर चौगुना तक भी ले लेवे ग्रयात् जैसा देश, जैसा काल ग्रौर जैसा पुरुष हो उस का जैसा अपराध हो वैसा ही दण्ड करे।" (स० प्र० १७२)

### श्रधर्मदण्डनं लोके यशोष्टनं कीर्तिनाशनम् । श्रस्वर्ग्यं च परत्राणि यस्मात्तत्परिवर्जयेत् ॥ १२७ ॥ (७१)

(लोके अधर्मदण्डनम्) क्यों कि इस सं तार में जो अधर्म से दण्ड करना है वह (यशोध्नं कीर्तिनाशनम्) पूर्वप्रतिष्ठा और भविष्यत् में, और परजन्म में होने वाली कीर्ति का नाश करने हारा है (च) और (परत्र + अपि-अस्वर्ग्यम्) परजन्म में भी दुःखदायक होता है (तस्मात्) इसलिये (तत् परिवर्जयेत्) अधर्म-युक्त दण्ड किसी पर न करे।। १२७।। (स० प्र०१७१)

### स्रदण्डचः न्दण्डयन् राजा दण्डचांश्चेवाप्यदण्डयन् । स्रयक्षो महदाप्तोति नरकं चंत्र गच्छति ॥१२८॥(७२)

(राजा) जो राजा (दण्डचान् स्रदण्डयन्) दण्डनीयों को न दण्ड (प्रदण्ड्यान् दण्डयन्) स्रदंडनीयों को दण्ड देता है स्रर्थात् दण्ड देने योग्य को छोड़ देता स्रोर जिसको दण्ड देना न चाहिए उस का दण्ड देता है वह (महन् स्रयशः स्राप्नोति) जोता हुस्रा बड़ी निन्दा को (च) स्रोर (नरकम् एव गच्छति) मरे पोछे वड़े दुःख को प्राप्त होता है; इसलिए जो स्रपराध करे उसको सदा दण्ड देवे स्रोर स्ननपराधी को दण्ड कभी न देवे।। १२६।। (स० प्र०१७१) "जो राजा स्रनपराधियों को दण्ड देता स्रीर स्रपराधियों को दण्ड नहीं देता है, वह इस जन्म में बड़ी स्रपकीर्ति को प्राप्त होतः स्रीर मरे परचात् नरक स्रथीत् महादुःख को पाता है।" (स० वि० १४३)

> वाग्यण्ड प्रथमं कुर्याद्धिग्दण्डं तदनन्तरम् । तृतीयं धनदण्डं तु वधदण्डमतः परम् ॥ १२६ ॥ (७३)

(प्रथमं वाक् + दण्डम्) प्रथम वाणी का दण्ड ग्रर्थात् उसकी 'निन्दा' (तत् + प्रनन्तरम्) दूसरा (धिक् + दण्डम्) 'धिक्' दण्ड ग्रर्थात् तुक्तको धिक्तार है, तूने ऐसा बुरा काम क्यों किया (तृतीयं धनदण्डम्) तीसरा— उससे धन लेना, ग्रीरक्ष (वधदण्डम्) 'वध' दण्ड ग्रर्थात् उसको कोड़ा या बेंत से मारना वा शिर काट देना क्ष्ता। १२६ ।। (स० प्र०१७१)

왕 (ग्रतः परम्) इस दण्ड से न सुधरे तो उसके पश्चात् ······· 왕 (कुर्यात्) करे

> वधेमापि यदा त्वेतान्निग्रहीतुं न शक्नुयात् ! तदेषु सर्वमध्येतत्त्रयुञ्जीत चतुष्टयम् ॥१३०॥ (७४)

राजा (एतान्) इन अपराधियों को (यदा) जब (वधेन + अपि) शारीरिक दण्ड से भी (निग्रहीतुं न शक्नुयात्) नियम्त्रित न कर सके (तदा + एषु) तो इन पर (सवंम + अपि + एतत् चतुष्टयं प्रयुञ्जीत) सभी उपयंक्त [८। १२६] चारों दण्डों को एकसाथ और तीव्ररूप में लागू कर देवे।। १३०।।

लेन-देन के व्यवहार में काम ग्राने वाले बाट ग्रीर मुद्राए-

लोकसंव्यवहारार्थं याः संज्ञाः प्रथिता भुवि । ताम्ररूप्यसुवर्णानां ताः प्रवक्ष्याम्यशेषतः ॥ १३१ ॥ (७४)

श्रव मैं (ताम्र-रूप्य-सुवर्णानां या संज्ञाः) तांवा, चाँदी, सुवर्ण श्रादि की 'पण' ग्रादि मुद्राएं ग्रौर 'माष' ग्रादि बाटों की संज्ञाएं (लोकव्यवहारार्थम्) मोल लेना-देना ग्रादि लोकव्यवहार के लिए (भुवि प्रथिताः) जगत् में प्रसिद्ध हैं (ताः) इन सबको (ग्रशेषतः प्रवक्ष्यामि) पूर्णरूप से कहता हूँ ॥ १३१॥

तोल के पहले मापक त्रसरेणु की परिभाषा-

जालान्तरगते भानौ यत्सूक्ष्मं दृश्यते रजः। प्रथमं तत्प्रमाणानां त्रसरेणुं प्रचक्षते ॥१३२॥ (७६) (भानौ जालान्तरगते) सूर्यकी किरणों के मकान की खिड़कियों के मन्दर से प्रवेश करने पर [उस प्रकाश में] (यत् सूक्ष्मं रजः दृश्यते) जो बहुत छोटा रजकण (करण) दिखाई पड़ता है (तत्) वह (प्रमाणानां प्रथमम्) प्रमाणों = मापकों म्रर्थात् तोलने के बाटों में पहला प्रमाण है, भीर उसे ('त्रसरेणु' प्रचक्षते) 'त्रसरेणु' कहते हैं।। १३२।।

[महर्षि-दयानन्द ने इस श्लोक को 'त्रसरेणु' के लक्षण-प्रसंग में 'पूना प्रवचन' में पृष्ठ ८० पर उद्धृत किया है]

लिक्षा-राजसर्षप-गौरसर्षप की परिभाषा--

त्रसरेणवोऽष्टौ विज्ञेया लिक्षेका परिमाणतः । ता राजसर्षपस्तिस्रस्ते त्रयो गौरसर्षपः ॥१३३॥ (७७)

[तोलने में] (परिमाणतः) माप के भ्रनुसार (भ्रष्टो 'त्रसरेणवः') भ्राठ 'त्रसरेणु' की (एका 'लिक्षा' विजेया) एक 'लिक्षा' होती है भ्रोर (ताः तिस्रः 'राजसर्षपः) उन तीन लिक्षाभ्रों का एक 'राजसर्षप' (ते त्रयः गौरसर्षपः) उन तीन 'राजसर्षपों' का एक 'गौरसर्षप' होता है ॥ १३३॥

मध्ययव, कृष्णल, माप श्रीर सुवर्ण की परिभाषा--

सर्षयाः षट् यवो मध्यस्त्रियवं त्वेककृष्णलम् । यञ्चकृष्णलको माषस्ते सुवर्णस्तु षोडश ॥१३४॥ (७८)

(षट् सर्षेपाः मध्य-प्रवः) छः गौरसषंपों का एक 'मध्ययव' परिमाण होता है (तु) ग्रौर (त्रियवम् एक कृष्णलम्) तीन मध्ययवों का एक 'कृष्णल' = रत्ती (पञ्च-कृष्णलकः माषः) पाँच कृष्णलों = रित्तयों का एक 'माष' [सोने का] ग्रौर (ते षोडश मुवर्णः) उन सोलह माषों का एक 'सुवर्ण' होता है ॥ १३४॥

पल, घरण, रौप्यमाषक की परिभाषा-

पलं सुवर्गाइचत्वारः पलानि घरगं दश। दे कृष्णले समधृते विज्ञेयो रौप्यमाषकः।। १३४।। (७६)

(चत्वारः सुवर्णाः 'पलम्') चार सुवर्णों का एक 'पल' होता है (दश पलानि 'घरणम्') दश पलों का एक 'घरण' होता है (द्वे कृष्णले समघृते 'रौप्यमाषकः' विज्ञेयः) दो कृष्णल = रत्ती तराजू पर रखने पर उनके बराबर तोल का माप एक 'रौप्यमाषक' जानना चाहिए ॥ १३४॥

रौप्यधरण, राजतपुराण, कार्षापण की परिभाषा —

ते षोडश स्याद्धरणं पुराणश्चैव राजतः। कार्वापणस्तु विज्ञेयस्तास्त्रिकः कार्विकः पणः॥१३६॥ (८०) (ते षोडश 'घरणं' स्यात्) उन सोलह रौप्यमाषकों का एक 'रौप्यधरण' तोल का माप होता है (च) ग्रौर एक ('राजतः पुराणः') चौदी का 'पुराण' नामक सिक्ता होता है (ताम्रिकः कार्षिकः प्रणः) तांबे का कर्षभर ग्रर्थात् १६ माषे वजन का 'पण' ('कार्षापणः' विज्ञेयः) 'कार्षापण' सिक्का समभना चाहिए ॥ १३६॥

रौप्यशतमान, निष्क की परिभाषा-

### धरणानि दश ज्ञेयः शतमानस्तु राजतः। चतुःसौर्वाणको निष्को विज्ञेयस्तु प्रमाणतः॥ १३७॥ (८१)

(दश धरणानि) दश रौष्यधरणों का ('राजतः शतमानः' ज्ञेयः) एक चांदी का शतमान' जाने, श्रौर (प्रमाणतः) प्रमाणानुसार (चतुः सौर्वाणकः 'निष्कः' विज्ञेयः) चार सुवर्ण का एक 'निष्क' [ = ग्रशकीं] जानना चाहिए।। १३७।।

### अस्तु व्यक्तिन्तः (१) तोलने के प्रमाणों का विवेचन ग्रीर तालिका—

(क) इलोक १३२ से १३६ तक लेन-देन के व्यवहार में काम आने वाले तोल के प्रमाणों ग्रर्थात् बाटों का वर्णन है। उनमें त्रसरेणु से कृष्णल — रत्ती (गुंजा) तक के प्रमाण भूमि में उत्पन्त पदार्थों पर ग्राधारित थे। माव से धरण तक के सोने के ग्रीर कृष्णल से रौप्यशतमान तक के चौंदी के बाट होते थे। तालिका के अनुसार उनका विवरण निम्न प्रकार है —

```
४ त्रसरेणु
                        १ लिक्षा
 ३ लिक्षा
                        १ राजसर्षंप (छोटी काली सरसों)
                        १ गौरसर्षप (सफेद सरसों)
 ३ राजसर्षप
               =
                       १ मध्ययव (न बड़ा,न छोटा जौ)
 ६ गौरसर्षप
 ३ मध्ययव
                       १ कृष्णल = गुंजा या रत्ती
 ५ कृष्णल (रत्ती) =
                       १ माष (सोने का) बना
                                  लगभग माने भर वजन)
                                                        सोने से
                       १ सुवर्णया कर्ष (लगभग रुपये भर
१६ माष
                                                       ≻निर्मित
                                                          बाट
४ सुवर्ण
                       १ पल (लगभग छटांक)
१० पल
                        घरण
 २ कृष्णल रत्ती ==
                       १ रोप्यमाषक
१६ रौप्यमाषक
                        रोप्यधरण
१० रौप्यधरण
                       १ रोप्यशतमान
```

- (ल) कीटिल्य द्वारा विंगत तोल-प्रमाण-कीटिल्य ने अपने अर्थशान्त्र में मनु के तोल-प्रमाणों को लगभग उसी रूप में उद्भृत किया है। उनसे मनुप्रोक्त प्रमाणों पर प्रकाश भी पड़ता है--
- (म्र) कौटिल्य के अनुसार सोने के तोलप्रमाशों में पांच रती अथवा दस उड़द के दाने के बराबर एक सुवर्णमायक होता है। सोलह सुवर्णमाय का एक स्वर्णया एक कर्ष, ग्रीर चार कर्ष का एक पल होता है।
- (ग्रा) चांदी के तोल प्रमाणों में ग्रठ्ठासी सफेद सरसों के परिणाम का एक रूप्य-माषक होता है। मनु के अनुसार २ कृष्णल या छत्तीस गौर सर्षप का रूप्यमाषक है। सोलह रूप्यमाषक का एक धरण होता है।
  - (२) मुद्राएं और उनकी तालिका-
- (क) मनुने तोल के ग्राधार पर ही ग्रर्थ मुद्राग्रों का निर्माण [१३६-१३७] कहा है। मुद्राएं तांबा, चांदी ग्रौर सोने की होती थीं। उनकी तालिका इस प्रकार है—

१६ रोप्यमापक के बराबर वजन में 
$$= \begin{cases} ? & \text{राजतपुराण (चांदी की मुद्रा)} \\ ? & \text{कार्षापण (तांबे की मुद्रा)} \end{cases}$$

४ सुवर्ण के समभार में (लगभग एक छटांक) = १ निष्क (सोने की अशर्फी)

(ख) कौटिल्य द्वारा विणित मुद्राएं---

स्राचार्यं कौटिल्य ने चांदी स्रौर तांबे की मुद्रास्रों का उल्लेख करते हुए उनकी रचनाविधि भी बतलायी है। मनु ने भी कार्षापण के विषय में 'तास्त्रिकः कार्षिकः पणः' शब्दों का उल्लेख कर उसके रचनातत्त्व की स्रोर संकेत किया है। उसकी पूर्णविधि कौटिल्य ने दी है, जो इस प्रकार है—

(ग्र) चांदी के सिक्के, जिनको कौटिल्य ने 'पण' संज्ञा दी है, शायद वही मनु के अनुसार 'राजतपुराण' है। चांदी से बना होने के कारण संभवतः यही परकाल में रूप्यक ग्रीर रुपैया का रूप घारण कर गया। कौटिल्य के अनुसार—लवणाष्यक्ष = टकसाल के अध्यक्ष को चाहिए कि वह पण, ग्रधंपण, पादपण ग्रीर अष्टभागपण नामक चार चांदी के सिक्कों को विधिपूर्वक ढलवाये। एक पण १६ माष का होता है। उसमें ११ माष चांदी; ४ माप तांबा; तथा रांगा, लोहा, सीसा या ग्रंजन में से कोई धातु १ माष हो। इसी ग्रनुपात से छोटे सिक्कों में ये बातुएं डालें।

१. "धान्यमाषा दश सुवर्णमाषकः। पञ्च वा गुञ्जाः। ते षोडश सुवर्णः कर्षो वा। चतुष्कलं पलम्।"

<sup>&</sup>quot;म्राच्टाशीतिगौरसर्वेपा रूप्यमावकः । ते वोडश घरणम्।"

(ग्रा) तांबे के सिक्के को कौटिल्य ने 'माषक' संज्ञा दी है। लेकिन वह भी १६ माषे का है, जिसे मनु ने 'कार्षापण' कहा है। इसके भी चार प्रकार के सिक्के बनते हैं— माषक, ग्रधंमाषक, पादमाषक (काकणी), ग्रष्टभागमाषक (ग्रधंकाकणी)। इनमें माषक में ११ माष ताम्बा, ४ माष चांदी, ग्रीर १ माष लोहा, तीसा, रांगा या ग्रजन में से कोई एक घातु होती है। इससे छोटे सिक्कों में इसी ग्रनुपात से कम हो जाती है।

पूर्व-मध्यम-उत्तमसाहस की परिभाषा-

पणानां द्वे शते सार्धे प्रथमः साहसः स्नृतः । मध्यमः पञ्च विज्ञेयः सहस्रं त्वेव चोत्तमः ॥१३८॥ (८२)

(द्वे शते सार्धे पणानां प्रथमः साहसः' स्मृतः) ढाई सौ पण का एक प्रथम 'साहसं माना है (पश्च 'मध्यमः' विज्ञेयः) पाँच सौ पर्णा का 'मध्यम साहसं समभना चाहिए (सहस्रं तु + एव उत्तमः) एक हजार पण का 'उत्तम साहसं होता है ।। १३= ।।

श्रद्धा टारेटा : पूर्व, मध्यम श्रोर उत्तम साहस की सीमा — कीटिल्य के मतानुसार साहसों की सीमा एक निर्धारित संख्या में नहीं, श्रंपितु एक साहस से दूसरे साहस तक की सारी संख्या उस साहस में परिगणित मानी गई है। उनके मतानुसार — २५० पण तक पूर्वसाहस, २५१ से ५०० पण तक मध्यम सःहस, ५०१ से १००० पण तक उत्तम साहस माना जायेगा। श्राचार्य कीटिल्य ने श्रयंशास्त्र में इनको कुछ भेद के साथ इसी प्रकार प्रस्तुत किया है — "४० से २०० पण तक प्रथम साहस, २०० से ५०० पण तक मध्यम साहस, २०० से ५०० पण तक मध्यम साहस, ५०० से १००० पण तक उत्तम साहस का दण्ड कहलाता है।" दोषानुसार इस श्रवधि का कोई भी दण्ड हो सकता है। "

## ऋरणे देये प्रतिज्ञाते पंचकं शतमहंति। स्रपह्नवे तद् द्विगुणं तन्मनोरनुशासनम्॥ १३६॥

(ऋगो देये प्रतिज्ञाते) कर्जदार के द्वारा मुकह्मे में 'ऋण देना' स्वीकार कर लिए जाने पर (पंचकं शतम् + अर्हति) सैंकड़ा पर पांच पण दण्ड करना योग्य है (अप- ह्रवे) यदि कर्जदार भूठ बोले और बाद में ऋण देना सिद्ध हो जाये तो (तत् द्विगुणम्)

१. लवरणाध्यक्षः चतुर्मागताम्नं रूप्यरूपं तीक्ष्णत्रपुसीसाञ्जनामन्यतमावबीज-युक्तं कारयेत् पर्णम्, ग्रर्वपर्णं पादमब्दमार्गामिति । पादाजीवं ताम्ररूपं मावकमर्धमावकं काकरणीमर्थकाकरणीमिति ।" [प्रक० २८ । ग्र० १२]

उसका दुगुना म्रथात् दशगुना दण्ड दे (तत् मनोः + म्रनुशासनम्) यही मनु की व्यवस्थ। है ॥ १३६ ॥

### अन्तु र्वा टिन्न : १३६ वां श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है—

- १. अन्तर्विरोध---यह दण्डविधान द। ५६ में विहित दण्ड-व्यवस्था से भिन्न है। उसके विरुद्ध होने के कारण प्रक्षिप्त है।
- २. शैलीगत आधार—"तत् मनोः म्रनुशासनम्" पदों से स्पष्ट ज्ञात होता है कि यह श्लोक मनु से भिन्न किसी अन्यः व्यक्ति द्वारा रिचत है, ग्रतः परवर्ती होने से प्रक्षिप्त है।

ऋएा पर ब्याज का विधान---

## विसष्ठिविहितां वृद्धि सृजेद्वित्तविर्वाधनीम् । स्रज्ञीतिभागं गृह्णीयान्यासाद्वार्युं विकः शते ॥१४०॥ (८३)

(विसष्ठिविहिताम्) [दिए हुए ऋरण पर] म्रथंशास्त्र के विद्वान् द्वारा विहित (वित्तविविधिनीम्) धन को बढ़ाने वाली (वृद्धिम्) वृद्धि म्रथांत् ब्याज को (मृजेत्) ले, किन्तु (वार्षु विकः) ब्याज लेने वाला मनुष्य (शते म्रशीति-भागम्) सौ पर मस्सीवां भाग म्रथांत् सवा रुपया सैकड़ा ब्याज (मासात्) मासिक (गृह्णीयात्) ग्रहण करे म्रथांत् इससे म्रधिक ब्याज न ले [यह म्रधिक से म्रधिक की सीमा है'] ।। १४०।।

'सवा रुपये सैंकड़े से अधिक, चार आने से न्यून ब्याज न लेवे न देवे।'' (संव्वविक १७६ में टिपाणी)

अवन्तु श्री टिडन्ट: इस श्लोक में 'विसिष्ठ' शब्द को देखकर यह भ्रम होता है कि यह कोई विसिष्ठ नाम का व्यक्ति हुग्रा है ग्रीर उसने व्याज लेने की व्यवस्था निर्धारित की है, मनु ने उसी को यहां प्रामाणिक मानकर उद्धृत किया है। अनेक टीका-कार इस भ्रान्ति के शिकार हुए हैं ग्रीर उन्होंने इसको 'नाम' मानकर 'विसष्ठ ऋषि' यह ग्रयं कर दिया है। इस शब्द का यहां 'अर्थशास्त्र के ज्ञाता विद्वान्' ग्रयं है। इसकी पुष्टि में निम्न युक्तियां हैं—(१) मनु ने प्रसंगानुसार ग्रन्यत्र भी उस-उस विषय के ज्ञाता विद्वानों को मूल्य, शुल्क ग्रादि के निर्धारण में प्रमाण माना है, ग्रीर स्वयं उनका निर्धारण स्वल्परूप में करके शेष उन्हीं पर छोड़ दिया है, जैसे—िकराया निर्धारण के लिए ६। १९७ में, शुल्किनिर्धारण के लिए ६। ३६६ में उस विषय के विशेषज्ञों पर ही यह निर्धारण का काम छोड़ा है। इसी प्रकार यहां भी है, इसीलिए इस शब्द का उक्त ग्रयं

१. [प्रवित्ति अर्थं —विसष्ठ मुनि द्वारा प्रतिपादित वनवर्षक सुद ले, वह ऋण-द्रव्य का १/८० भाग हो प्रयात् सवा रुपया प्रतिशत मासिक सुद लेना चाहिए ॥१४०॥]

मनु-श्रिभिनेत्र है। द। १५७ में इस शब्द के पर्यायवाची रूप में 'श्रयंदिशतः' शब्द का प्रयोग है। इसका भी भाव वही है। (२) वेदादि में विसष्ठ शब्द इसी श्रयं में प्रयुक्त हुग्रा है, यथा—ऋ० १. ११२. ६ तथा ७. ३३. १३ में विसष्ठ शब्द का श्रयं महिष दयानन्द ने यही किया है—''यो वसित धनादि कर्मसु सोऽतिशयस्तम् उत्तमविद्वांसम्।" इस श्राधार पर यहाँ उक्त श्रयं ही समीचीन एवं ग्राह्म है।

ग्रर्थशास्त्रियों द्वारा ब्याज की व्यवस्था के निर्धारण का उल्लेख करते हुए मनु ने व्याज की यह ग्रधिकतम सीमा निर्धारित की है। इससे ग्रधिक ब्याज ग्रहण नहीं करना चाहिए, इस उल्लेख से मनु का यही ग्रभिप्राय है।

> द्विकं शतं वा गृह्धीयात्सतां धर्ममनुस्मरम्। द्विकं शतं हि गृह्धानो न मवत्ययं कित्विषी ॥ १४१ ॥

(वा) अथवा (सतां धर्मम् + अनुस्मरन्) श्रेष्ठों के धर्म को स्मरण करता हुआ अर्थात् श्रेष्ठों का आचरण मानता हुआ (दिक शतं गृह्णीयात्) दो रुपया सैंकड़ा मासिक ब्याज ले ले (दिकं शतं हि गृह्णानः) दो रुपया सैंकड़ा ब्याज लेने पर (अर्थंकिल्विधी न भवति) धन के विषय में पाप का भागी नहीं होता ॥ १४१॥

हिकं त्रिकं चतुष्कं च पञ्चमं च शतं समसू। मासस्य वृद्धि गृह्णीयाहरणिनामनुपूर्वशः ॥ १४२ ॥

व्याज लेने वाला (वर्णानाम् + अनुपूर्वशः) वर्णों के क्रम से अर्थात् ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य श्रीर शूद्र-क्रम के अनुसार क्रमशः (द्विकं त्रिकं चतुष्कं च पञ्चमं शतं मासस्य वृद्धि गृह्णीयात्) दो रुपये सैंकड़ा, तीन रुपये सैंकड़ा, चार रुपये सैंकड़ा श्रीर पांच रुपये सैंकड़ा मासिक ब्याज ले।। १४२।।

#### अनुवारितानाः १४१-१४२ श्लोक प्रक्षिप्त हैं-

१. ग्रन्तिवरोध—(१) मनु ने १४० वें क्लोक में सवा रुपया सैंकड़ा ब्याज की दर सभी के लिए समान रूप से निर्धारित की है। इन क्लोकों में दो रुपये से पांच रुपये तक व्याज लेने का विधान करना और वर्णानुक्रम से ब्याज का विधान, ये दोनों ही विधान मौलिक व्यवस्था से विरुद्ध हैं, अतः ये प्रक्षिप्त हैं। (२) १४१ वें की भाषा ही यह बतलाती है कि यह परवर्ती रचना है। 'सतां धमंम ग्रनुस्मरन्' की दुहाई देना ग्रीर 'न भवित ग्रर्थकित्विषी' का कथन रचिता की हीनभावना को प्रकट करता है। (३) १५३ वें क्लोक में शास्त्रविरुद्ध ब्याज न लेने का कथन है ग्रीर शास्त्रसम्मत ब्याज १४० वें में विहित है। इन क्लोकों में विहित विधान शास्त्रविरुद्ध होने से ये प्रक्षिप्त हैं।

लाभ वाली ीरवी पर ब्याज नहीं--

न स्वेवाधौ सोपकारे कौसीबीं वृद्धिमाप्नुयात् । न चाधेः कालसंरोघान्निसर्गोऽस्ति न विक्रयः ॥१४३॥ (८४) (सोपकारे) उपकार म्रर्थात् साथ के साथ लाभ पहुंचाने वाली (म्राघो) बंघक रखी घरोहर = गिरवी [जैसे भूमि, घर, गो म्रादि] पर (कौसीदीं वृद्धि न तु + एव म्राप्नुयात्) ब्याज रूप में प्राप्त धनवृद्धि बिल्कुल न ले (च) भीर (कालसंरोधात्) बहुत समय बीत जाने पर भी (म्राधेः) उस घरोहर को (न निसर्गः) रखने वाले के म्रधिकार से छुड़ाया नहीं जा सकता है म्रर्थात् रखने वाले की ही वह वस्तु रहेगी (न विक्रयः) न दूसरे को बेचा जा सकता है।। १४३।।

धरोहर-सम्बन्धी व्यवस्थाएँ (उन पर ऋण-व्याज ग्रादि की व्यवस्था)--

न भोक्तव्यो बलादाधिर्भु झानो वृद्धिमुत्सृजेत् । मूल्येन तोषयेच्चैनमाधिस्तेनोऽन्यथा भवेत् ॥१४४॥(८४)

(बलात्) गिरवी को रखने वाला व्यक्ति जबरदस्ती (म्राधिः न भोक्तव्यः) किसो की घरोहर =िगरवी को उपयोग में न लाये (भुञ्जानः) यदि वह उस वस्तु को उपभोग में लाता है तो (वृद्धिम् + उत्सृजेत्) ब्याज को छोड़ देवे ग्रथवा (एनं मूल्येन तोषयेत्) घरोहर रखने वाले व्यक्ति को उसका मूल्य देकर संतुष्ट करे (ग्रन्थया) ऐसा न करने पर (ग्राधिः + स्तेनः भवेत्) 'घरोहर का चोर' कहलाएगा ग्रथीत् चोर के दण्ड का भागी होगा।। १४४।।

### म्राधिइचोपनिधिइचोमौ न कालात्ययमहृतः । म्रवहार्यो भवेतां तौ दीर्घकालमवस्थितौ ।।१४४।। (८६)

(ग्राधिः) घरोहर = गिरवी (च) ग्रीर (उपिनिधिः) मुहरबन्द दी हुई ग्रमानत (उभी) ये दोनों (काल + ग्रत्ययम्) समय की सीमा के (न ग्रह्तः) योग्य नहीं हैं ग्रर्थात् इन पर कोई समय की सोमा लागू नहीं होती कि इतने दिनों के पश्चात् ये जब्त हो जायेंगी (तौ) ये (दीर्घकालम् + ग्रवस्थितौ) लम्बे समय तक रहने के बाद भो (ग्रवहायौं भवेताम्) लौटाने योग्य होती हैं।। १४५।।

## संप्रीत्या भुज्यमानानि न नश्यन्ति कदाचन । धेनुरुष्ट्रो बहन्नश्वो यश्च दम्यः प्रयुज्यते ॥१४६॥ (८७)

(संप्रीत्या भुज्यमानानि) परस्पर प्रेमपूर्वक उपभोग में लायी जाती हुई वस्तुए (धेनुः) गौ (वहन्) बोक्ष या सवारी म्रादि ढोने के लिए (उष्ट्रः) ऊट (म्रश्वः) घोड़ा (च) म्रौर (यः) जो (दम्यः) हल म्रादि में जोता जाने बाला वैल म्रादि (प्रयुज्यते) उपभोग में लाया जाता है, वह (कदाचन न नश्यिनत) कभी भी भ्रपने पूर्व स्वामी के स्वामित्व से नष्ट नहीं होते, और प्रयोग करने वाले के नहीं होते ।। १४६ ।।

### यत्किञ्चिद्दश वर्षाणि सन्निषौ प्रेक्षते धनी। भुज्यमानं परैस्तुष्णीं न स तस्लब्धुमहंति॥१४७॥

(धनी) धन का स्वामी व्यक्ति (यत् किचित्) जिस किसी वस्तु को (सिन्नधौ) म्रपने सामने (दश वर्णीएा) दश वर्ष तक (पर्रै: भुज्यमानम्) दूसरों के द्वारा उपभोग में लाये जाते हुए (तूष्णी प्रेक्षते) चुपचाप देखता रहे म्रथीत् न रोके-टोके न वापिस ले तो (सः) वह व्यक्ति (तत् + लव्धुं न म्रहीत) उस वस्तु को पाने का म्रिधकारी नहीं रहता ॥ १४७॥

#### म्रजडक्चेदपोगण्डो विदये चास्य भुज्यते । मग्नं तद्वचव्हारेण मोक्ता तद् द्वव्यमहंति ॥ १४८ ॥

(ग्रजड: ग्रपोगण्ड: चेत्) यदि किसी वस्तु का स्वामी समक्षदार ग्रीर बालिग हो ग्रीर उसकी वस्तु (ग्रस्य विषये भुज्यते) मालिक के देखते हुए या जानकारी में रहते उपभोग में लायी जाती है तो (तत् व्यवहारेण भग्नम्) वह वस्तु उसके ग्रधिकार से नष्ट हो जाती है ग्रयात् पूर्वस्वामी का हक नहीं रहता (भोक्ता तत् द्रव्यम् + ग्रहंति) भोगने वाला ही उस वस्तु का हकदार हो जाता है।। १४८।।

> ग्राधिः सीमा बालधनं निक्षेपोपनिधिः स्त्रियः। राजस्वं श्रोत्रियस्वं च न मोगेन प्रगाइयति।। १४६ ॥

(ग्राघिः) बन्धकरूप में रखी धरोहर (सीमा) खेत, गांव ग्रादि की सीमा (बालधनम्) बालक का धन (निक्षेपः) बिना मुहरबन्द धरोहर (उपनिधिः) मुहरबन्द धरोहर (स्त्रियः) स्त्रियां (राजस्वम्) राजधन (श्रोत्रियस्वम्) वेदपाठी का धन (भोगेन न प्रणब्यति) इनका भोग करने पर भी इन पर से पूर्वस्वामी का स्वामित्व नष्ट नहीं होता ॥ १४६ ॥

#### यः स्वामिन।ननुज्ञातमाधि भुङ्कतेऽविज्ञक्षराः । तेनार्धवृद्धिर्मीकत्र्या तस्य मोगस्य निष्कृतिः ॥१५०॥

(यः) जो (ग्रविचक्षणः) नासमक्ष व्यक्ति (स्वामिना + ग्रननुज्ञातम्) स्वामी के द्वारा बिना ग्राज्ञा प्राप्त किये (आधि भुङ्कते) बंबक का उपभोग करता है (तस्य भोगस्य निष्कृतिः) उस वस्तु के भोग कर लेने के बदले (तेन) धरोहर रखने वाले को (ग्रधंवृद्धिः + भोक्तव्या) ग्राधा व्याज ही लेना चाहिए ग्राधा छोड़ देना चाहिए।। १५०।।

अन्युट्यीट्डना: १४७ से १५० इलोक निम्न म्राधार के म्रनुसार प्रक्षिप्त हैं— १. ग्रन्तिकरोध—इन क्लोकों में दी हुई व्यवस्थाएं पूर्विविद्त १४३—१४६ क्लोकों की व्यवस्थाग्रों से विरुद्ध हैं, ग्रतः ये प्रक्षिप्त हैं। (१) १४७—१४० में कुछ स्थितियों में धरोहर पर से स्वामी का ग्रधिकार नष्ट होना माना है, जबिक १४३—१४६ क्लोकों में ग्रधिकार कभी नष्ट न होने का स्पष्ट विधान है (२) पूर्व क्लोकों में जब यह कह दिया कि धरोहर को बिना भोगे ग्रथवा भोग लेने पर किसी भी स्थिति में मूलस्वामी का ग्रधिकार नष्ट नहीं होता, पुनः १४६ में कुछ वस्तुग्रों का ग्रलग से विधान करने की ग्रावश्यकता ही नहीं रहती, ग्रतः यह विज्ञान व्यर्थ है। (३) १४६ में स्त्री को भी धरोहर की वस्तु माना है, यह मनु की मान्यता से विरुद्ध है। सम्पूर्ण पूर्वापर प्रसग को देखने से स्पष्ट होता है कि मनु केवल जड़ धन-सम्पत्ति एवं पशुग्रों को ही धरोहर की वस्तु मानते हैं [८।२७–३०,१४३,१४६]। पत्नी को एक ही व्यक्ति 'पति' की सिङ्गिनी माना है [४।१४१,१६५]। (४) धरोहर को भोगने पर उसका व्याज पूर्ण्रूष्प से छोड़ देने और क्षतिपूर्ति करने का विधान १४४ में दिया है। १५० वें में उससे विरुद्ध विधान है, ग्रतः यह प्रक्षिप्त है।

दुगुने से ग्रधिक मूलधन न लेने का ग्रादेश-

### कुसीदवृद्धिद्वेंगुण्यं नात्येति सकृदाहृता । धान्ये सदे लवे वाह्ये नातिक्रामति पञ्चताम् ॥ १५१ ॥ (८८)

(सकृत्+ग्राहृता) एकबार लिए ऋण पर (कुसीदवृद्धिः) ब्याज की वृद्धि (द्वेगुण्यं न +ग्रत्येति) मूलधन दुगुने से ग्रधिक नहीं होनी चाहिए। (धान्ये) ग्रन्नादि धान्य (सदे) वृक्षों के फल (लवे) ऊन (वाह्ये) भारवाहक पशु बैल ग्रादि (पञ्चतां न +ग्रतिक्रार्मात) मूल से पांच गुने से ग्रधिक नहीं होने चाहिएँ।। १४१।।

"सवा रुपये संकड़े से अधिक चार श्राने से न्यून ब्याज न लेवे न देवे, जब दूना धन श्रा जाये उस से श्रागे कौड़ी न लेवे न देवे। जितना न्यून ब्याज लेवेगा उतना ही उस का धन बढ़ेगा श्रीर कभी धन का नाश श्रीर कुसन्तान उसके कुल में न होंगे"। (सं० वि० १७६ में टिप्पणी)

> कृतानुसारादिधका व्यतिरिक्ता न सिद्धपति । कुसीदपथमाहुस्तं पञ्चकं शतमहैति ॥ १५२ ॥

(कृतानुसारात्) परस्पर निश्चित हुए व्याज से (ग्रधिका व्यतिरिक्ता न सिद्धचिति) ग्रधिक क्याज लेना ठीक नहीं है (पञ्चकं शतम् + ग्रहंति) ग्रधिक से ग्रधिक पांच रुपये सैंकड़ा तक व्याज लिया जा सकता है (तं कुसीद्रपथम् + ग्राहुः) इसी को व्याज के लेन-देन का सही व्यवहार माना गया है ॥ १४२ ॥

**अज्ञू र्वाटिन्ज**ः १५२ वां र**ोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है**—

- १. श्रन्तिवरोध—(१) १४० वें श्लोक में सवा रुपये सैकड़ा व्याज की एक दर निश्चित कर दी है। इस श्लोक में पाँच रुपये सैकड़े तक की छूट का कथन करना उसके विरुद्ध है, ग्रत: प्रक्षिप्त है। (२) १५३ वें श्लोक में व्याजसम्बन्धी सभी निषेधों का एक-साथ वर्णान है। वहां निश्चित हुए ब्याज से अधिक न लेने का कथन है। इस श्लोक में ग्रिग्रिम श्लोक की एक बात को ही विणित कर दिया है, जो ग्रनावश्यक है।
- २. प्रसंगिवरोध—व्याजदर के निर्धारण का प्रसंग १४० वें क्लोक में भ्रा चुका है। उसके पश्चात् धरोहर का प्रसंग है। दूसरा प्रसंग भ्राने के पश्चात् पुनः पहला व्याज दर प्रसंग उठाना भी प्रसंगिवरुद्ध है, इसलिए भी यह क्लोक प्रक्षिप्त है।

कौन-कौन से व्याज न ले---

नातिसांवत्सरीं वृद्धिं न चाहष्टां पुनर्हरेत्। चक्रवृद्धिः कालवृद्धिः कारिता कायिका चया।। १५३।। (८६)

(ग्रतिसांवत्सरीं वृद्धिन हरेत्) एक वर्ष से ग्रधिक समय का ब्याज एक बार में न ले (च) ग्रीर (ग्रद्दा पुन: न हरेत्) किसी कारण से एक बार छोड़े हुए ब्याज को किर न मांगे (चक्रवृद्धिः) ब्याज पर लगाया हुग्रा ब्याज (कालवृद्धिः) मासिक, त्रैमासिक या ब्याज की किश्त देने के लिए निश्चित किये गये काल पर ब्याज लेकर ग्रगले ब्याज की दर को बढ़ा देना (कारिता) कर्जदार की विवशता, विपत्ति ग्रादि के कारण दवाव देकर शास्त्र में निश्चित सीमा से श्रधिक लिखाया या बढ़ाया गया ब्याज (कायिका) ब्याज के रूप में शरीर से वेगार करवाना या शरीर से काम कराके ब्याज उगाहना, ये ब्याज भी न ले।। १५३।।

पुनः ऋगपत्रादि लेखन---

ऋणं दातुमशक्तो यः कर्तुं मिच्छेत्पुनः क्रियाम् । स दत्त्वा निजितां वृद्धि करणं परिवर्तयेत् ॥१४४॥(६०)

(यः) जो कर्जदार (ऋणं दातुम्+ग्रशक्तः) निर्धारित समय पर ऋण न लौटा सकता हो ग्रीर (पुनः क्रियां कर्तुम्+इच्छेत्) फिर ग्रागे भी क्रिया = उस ऋण को जारी रखना चाहता हो तो (सः) वह (निजितां वृद्धि दत्त्वा) उस समय तक के ब्याज को देकर (करण् परिवर्त्येत्) 'लेन-देन का कागज' नया लिख दे।। १५४।।

म्रदर्शयित्वा तत्रैव हिरण्यं परिवर्तयेत् । यावती संभवेद् वृद्धिस्तावतीं दातुमहंति ॥ १५५ ॥ (६१) (म्रदर्शयित्वा) यदि कर्जदार ब्याज न दे सके तो (तत्र + एव हिरण्यं परिवर्तयेत्) ब्याज को मूलधन में जोड़कर उस सारे हिरण्य = धन का नया कागज लिख दे (यावती कृद्धिः संभवेत्) उस पर फिर जितना ब्याज बनेगा (तावतीं दातुम् + म्रहेंति) उतना उसे देना होगा ।। १४५ ।।

चक्रवृद्धि समारूढो देशकालव्यवस्थितः । ग्रतिक्रामन्देशकालौ न तत्फलमवाप्तुयात् ॥ १४६ ॥ (६२)

(चक्रवृद्धि समारूढः) उपर्युक्त [८।१५५] प्रकार से वार्षिक ब्याज को मूलधन में जोड़कर चक्रवृद्धि ब्याज लेने वाला व्यक्ति (देश-काल-व्यवस्थितः) देश ग्रीर काल-व्यवस्था में वन्धकर ब्याज ले [देश-यवस्था ग्रर्थात् स्थान या देश की उपयुक्त व्यवस्था जैसे नकद राशि पर दुगुने से ग्रधिक न ले; व्यापारिक ग्रन्न, फल ग्रादि पर पांच गुने से ग्रधिक न ले; ग्रीर सवा रुपये सैकड़े को ग्रविकतम सोमा तक जितना ब्याज जिस स्थान या देश में लिया जाता है उस व्यवस्था के ग्रनुसार (८।१४०, १५१)। कालव्यवस्था—वर्ष के निर्धारित समय के बाद ही सूद को मूलधन में जोड़ना, पहले नहीं ] (६।१५५) (देशकाली ग्रतिक्रामन्) देश, काल की व्यवस्था को भग करने पर (तत् फलं न ग्रव।प्नुयात्) ब्याज लेने वाला उस ब्याज को लेने का हकदार नहीं होता।। १५६।।

समुद्रयानों का किराया-भाड़ा निर्धारण-

समुद्रयानकुशला देशकालाथंदिशनः । स्थापयन्ति तु यां वृद्धि सा तत्राधिगमं प्रति ॥ १५७॥(६३)

(समुद्रयानकुशलाः) समुद्रपार देशों तक व्यापार करने में चतुर श्रीर (देशकालार्थदिशनः) देश, काल के स्रनुसार श्रयंशास्त्र के ज्ञाता विद्वान् (यां वृद्धि स्थापयन्ति) जिस ब्याज या भाड़े का निश्चय करें (सा तत्र + ग्रिधिगमं प्रति) वही ब्याज या भाड़ा लाभप्राप्ति के लिए ठीक हैं [ऐसा समफना चाहिए]।। १५७।।

जमानती सम्बन्धी विधान-

यो यस्य प्रतिभूस्तिष्ठेदूदर्शनायेह मानवः।
ग्रदर्शयन्त तं तस्य प्रयच्छेत्स्वधनादृणम्।। १५८॥ (६४)
(यः मानवः) जो व्यक्ति (यस्य) जिस कर्जदार का (इह दर्शनाय)
महाजन के सामने या न्यायालय के सामने उपस्थित करने का (प्रतिभूः
तिष्ठेत्) जमानती वने (ग्रदर्शयन्) उस कर्जदार को उपस्थित न कर सकने

पर (तस्य ऋणम्) उसका लिया हुम्रा कर्ज (स्वधनात् प्रयच्छेत्) जमानती म्रपने धन से दे ।। १५८ ।।

### प्रातिभाव्यं वृथादानमाक्षिकं सौरिकं च यत् । दण्डगुल्कावशेषं च न पुत्रो दातुमहंति ॥१४६॥ (६४)

(प्रातिभाव्यम्) जमानत के रूप में स्त्रीकार किया गया घन (वृथा-दानम्) व्यर्थ में देने के लिए कहा गया दान, या व्यर्थ प्रथवा कुपात्र को कहा गया दान (ग्राक्षिकम्) जूग्रा-सम्बन्धी घन (च) ग्रीर (यत् सीरिकम्) जो शराव-व्यय सम्बन्धी घन (च) तथा (दण्ड-शुल्क-ग्रवशेषम्) राजा की ग्रोर से दण्ड के रूप में किया गया जुर्माने का घन ग्रीर कर, चुंगी ग्रादि का घन (पुत्र: न दातुम् + ग्रहंति) पुत्र को नहीं देना चाहिए।। १४६।।

# दर्शनप्रतिभाष्ये तु विधिः स्यात्पूर्वचोदितः । दानप्रतिभुवि प्रेते दायादानिप दापयेत् ॥ १६० ॥ (६६)

(दर्शन-प्रातिभाव्ये तु) कर्जदार को उपस्थित करने का जमानती होने में तो (पूर्वचोदितः विधिः स्यात्) पहले [८।१५६ में] कही हुई विधि लागू होगी किन्तु (दान-प्रतिभुवि प्रेते) ऋगा ग्रादि देने का जमानती होकर [कि ग्रगर कर्जदार नहीं देगा तो मैं द्ंगा] पुनः जमानती के मर जाने पर (दायादान् मग्रिप दापयेत्) राजा जमानत के धन को उसके वारिस पुत्र ग्रादिकों से भी दिलवाये ।। १६० ॥

## श्रदातरि पुनर्दाता विज्ञातप्रकृतावृराम् । पश्चात्प्रतिभुवि प्रेते परीप्सेत्केन हेतुना ॥ १६१ ॥ (६७)

(स्रदातिर पुन: विज्ञातप्रकृतों) स्रदाता जमानती की प्रतिज्ञा की ऋगदाता को जानकारो होने की स्थिति में स्रयांत् यदि जमानती ने ऋण देने की जमानत नहीं ली है, किन्तु केवल ऋगी को ऋगदाता के सामने नियत समय पर उपस्थित करने की जमानत ली है, स्रोर जमानती की इस प्रतिज्ञा को ऋणदाता जानता भी है ऐसे (प्रतिभुवि प्रते पश्चात्) जमानती के मर जाने के बाद (दाता केन हेतुना ऋण परीप्सेत्) ऋगदाता किस कारण स्रयांत् स्राधार पर [उसके पुत्रादि से] ऋगा प्राप्त करने की इच्छा करेगा? स्रयांत् वह उसके पुत्र स्रादि से ऋगा प्राप्त करने का हकदार नहीं है । १६१।

निरादिष्टधनक्वेतु प्रतिसूः स्यादलंघनः। स्वधनादेव तदृद्यान्निरादिष्ट इति स्थितिः।।१६२॥ (६०) (चेत्) यदि (प्रतिभूः निरादिष्टधनः) ऋगी ने अपने जमानती को धन सौंप रखा हो (च) और (अलंघनः स्यात्) ऋगी ने जमानती से ऋण-दाता को वह घन लौटा देने की आज्ञा न दो हो तो ऐसी स्थिति में (निरा-दिष्टः) वह आज्ञा न दिया हुआ जमानती अथवा मरने पर जमानती का पुत्र (तत् स्वघनात् + एव दद्यात्) [ऋणदाता के मांगने पर] उसका धन अपने घन में से ही लौटा देवे (इति स्थितिः) ऐसी शास्त्रमर्यादा है ॥१६२॥

म्राठ प्रकार के व्यक्तियों से लेन-देन म्रप्रामाणिक है-

## मत्तोन्मत्तार्ताध्याधीनैर्बालेन स्थविरेण वा। ग्रसंबद्धकृतश्चैव व्यवहारो न सिद्धचित ॥१६३॥ (६६)

(मत्तः) नशे में ग्रस्त (उन्मत्तः) पागल (—ग्नार्तः) शारीरिक रोगी (—ग्नाधि) मानसिक रूप से दुःखी या विपत्तिग्रस्त (—ग्नधीनः) ग्रधीन रहनेवाले नौकर ग्नादि से (बालेन) नाबालिंग से (वा) ग्रथता (स्थविरेण) बहुत बूढ़े से (च) ग्रौर (ग्रसंबद्धकृतः) सम्बद्ध व्यक्ति के पीछे से किसी ग्रन्य व्यक्ति से किया गया (व्यवहार) लेन-रेन (न सिद्धचिति) प्रामाणिक ग्रथीत् मानने योग्य नहीं होता ॥ १६३॥

शास्त्र भीर नियमविरुद्ध लेन-देन अप्रामाणिक-

# सत्य। न भाषा भवति यद्यपि स्यास्त्रतिष्ठिता । बहिरचेद्भाष्यते धर्मान्नियताद्वचावहारिकात् ॥१६४॥(१००)

(भाषा) कोई भी बात या पारस्परिक प्रतिज्ञा (चेत्) यदि (धर्मात्) धर्मशास्त्र प्रयात् कानून में (नियतात् व्यावहारिकात्) निश्चित व्यवहार से (बहिः भाष्यते) बाह्य प्रयात् विरुद्ध की हुई है (यद्यपि प्रतिष्ठिता स्यात्) चाहे वह लेख ग्रादि द्वारा प्रमाणित भी हो तो भी (सत्या न भवति) सत्य = प्रामाणिक या मान्य नहीं होती।। १६४।।

## योगाधमनविक्रीतं योगदानप्रतिग्रहम् । यत्र वाऽप्युपिंघ पश्येत्तत्सर्वं विनिवतंयेत् ॥१६५॥ (१०१)

(योग+ग्राधमन—विक्रीतम्) छल-कपट से रखी हुई घरोहर श्रीर बेची हुई वस्तु (योगदान—प्रतिग्रहम्) छल-कपट से दी गयी श्रीर ली गई यस्तु (वा) श्रथवा (यत्र श्रिष्+उपिंध पश्येत्) जिस-किसी भी व्यवहार में छल-कपट दिखायी पड़े (तत् सर्वं विनिवर्तयेत्) उस सब को रह् या श्रमान्य घोषित कर दे ।। १६५ ।। कुटुम्बार्थं लिए गये धन को कुटुम्वी लौटायें-

ग्रहीता यदि नष्टः स्यात्कुटुम्बार्थं कृतो व्ययः । बातव्यं बान्धवेस्तत्स्यात्प्रविभक्तं रिप स्वतः ॥१६६॥(१०२)

(कुटुम्बार्थं व्ययः कृतः) यदि किसी व्यक्ति ने परिवार के लिए ऋण लेकर खर्च किया हो ग्रीर (यदि ग्रहीता नष्टः स्यात्) यदि ऋण लेने वाले की मृत्यु हो गई हो तो (तत्) वह ऋण (बान्धवैः) उसके पारिवारिक सम्बन्धियों को (विभक्तैः + ग्रिप) चाहे वे ग्रलग-ग्रलग भी क्यों न हो गये हों (स्वतः) ग्रपने घन में से (दातव्यम् स्यात्) देना चाहिए ॥ १६६ ॥

> कुटुम्बार्थेऽध्यधीनोऽपि यं व्यवहारं समाचरेत् । स्वदेशे वा विदेशे वा तं ज्यायान्न विचालयेत् ॥१६७॥(१०३)

(ग्रधि + ग्रधीन: + ग्रिप) कोई ग्रधीनस्थ व्यक्ति [पुत्र, पत्नी ग्रादि] भी यदि (कुटुम्बार्थे) परिवार के भरगा-पोषण के लिए (स्वदेशे वा विदेशे वा) स्वदेश वा विदेश में (यं व्यवहारम् + ग्रावरेत्) जिस लेन-देन के व्यव-हार को कर लेवे (ज्यायान्) घर का बड़ा = मुखिया ग्रादमी (तं न विचा-लयेत्) उस व्यवहार को टालमटोल न करे ग्रर्थात् उसे स्वीकार करके चुकता कर दे।। १६७॥

बलात् कराई गई सव बातें ग्रमान्य—

बलाद्दत्तं बलाद् भुक्तं बलाद्यच्चापि लेखितम् । सर्वान्बलकृतानर्थानकृतान्मनुरद्भवीत् ।। १६८ ।।

(बलात् दत्तम्) जबरदस्ती दी हुई वस्तु (बलात् भुक्तम्) जबरदस्ती उपभोग में लायी वस्तु (च + ग्राप) ग्रौर (बलात् लेखितम्) जबरदस्ती लिखवाये गये कागज आदि (सर्वात् बलकृतान् + ग्रथान्) सभी जबरदस्ती से किये गये कामों को (मनुः ग्रकृतान् अन्नवीत्) मनु ने नहीं किये गये ग्रथांत् ग्रमान्य कहा है ॥ १६८॥

त्रयः परार्थे क्लिझ्यन्ति साक्षिगः प्रतिमूः कुलम् । चत्वारस्तूपचीयन्ते विप्र आढघो विगङ् नृपः ॥ १६६ ॥

(साक्षिणः प्रतिभूः कुलम्) साक्षिलोग, जमानती, पारिवारिकजन (त्रयः परार्थे क्लिश्यन्ति) ये तीनों सदा दूसरों के लिए कष्ट उठाते हैं (तु) ग्रौर (विन्नः ग्राढ्यःवणिक् नृपः) ब्राह्मण, साहूकार = ऋणदाता, व्यापारी ग्रौर राजा (चत्वारः उपचीयन्ते) ये चार दूसरों से समृद्ध होते हैं ॥ १६९ ॥

म्रनादेयं नाददीत परिक्षीणोऽपि पार्थिवः। न चादेयं समृद्धोऽपि सुक्ष्ममप्ययंमुत्सृजेत्।। १७०।। (परिक्षीणः + म्रिप पार्थिवः) घन से क्षीण हुमा भी राजा (मनादेयं न म्राद-दीत) न लेने योग्य म्रर्थात् म्रनुचित घन को न ले (समृद्धः + म्रिप) म्रौर घन से समृद्ध होते हुए भी (आदेयम्) लेने योग्य अर्थात् उचित (सूक्ष्मम् + म्रिप + म्रर्थं न उत्सृजेत्) थोड़े घन को भी न छोड़े ॥ १७०॥

### म्रनादेयस्य चादानादादेयस्य च वर्जनात्। दौर्बत्यं स्याप्यते राज्ञः स प्रेत्येह च नत्यति ॥ १७१ ॥

(ग्रनादेयस्य ग्रादानात्) अनुचित धन के लेने से (च) ग्रीर (ग्रादेयस्य वर्जनात्) लेने योग्य उचित धन के छोड़ने से (राज्ञः दौर्बत्यं स्थाप्यते) राजा की दुर्बलता समभी जाती है (स.) ग्रीर वह राजा [इस ग्रधमं के कारण] (इह च प्रेत्य नश्यित) इस जन्म में [ग्रपयश के कारण] ग्रीर परजन्म में [ग्रधमं फल के कारण] विनाश को प्राप्त होता है।। १७१।।

### स्वादानाद्वर्णसंसर्गात्त्वबलानां च रक्षरणात्। बलं संजायते राज्ञः स प्रेत्येह च वर्षते ॥ १७२ ॥

(स्व + म्रादानात्) उचित धन लेने से (वर्णसंसर्गात्) वर्णों के परस्पर ठीक सम्बन्ध रखने से (च) म्रीर (म्रवलानां रक्षणात्) निर्वलों की रक्षा करने से (राज्ञः बलं संजायते) राजा की शक्ति बढ़ती जाती है और (सः) वह (इह च प्रेत्य वर्धते) इस जन्म और परजन्म में समृद्धि को प्राप्त होता है [:तु'पादपूत्त्यं यं है]।। १७२।।

### तस्माद्यम इव स्वामी स्वयं हित्वा त्रियात्रिये । वर्तेत याम्यया वृत्त्या जितकोधो जितेन्द्रियः ॥ १७३ ॥

(तस्मात्) इसलिए (स्वामी) राजा (यमः + इव) यमराज के समान (स्वयं व्रिय + ग्रिप्रियं हित्वा) अपने प्रियं तथा अप्रियं को त्यागकर (जितक्रोधः) क्रोध को जीत-कर (जितेन्द्रियं) इन्द्रियों को वश में करके (याम्यया वृत्त्या) यम के सदश समानभाव से (वर्तेत) वर्ताव करे।। १७३।।

## यस्त्वधर्मेण कार्याणि मोहात्कुर्यःनराधिपः । स्रविरात्तं दुरात्मानं वशे कुर्वन्ति शत्रवः ॥ १७४ ॥

(यः तुनराधिपः) जो राजा (मोहात्) मोहसे वशीभूत होकर (स्रधर्मेण) स्रधर्मपूर्वक (कार्याणि कुर्यात्) कार्य करना है (तं दुरात्मानम्) उस दुष्टात्मा राजा को (स्रविरात्) शीघ्र ही (शत्रवः वशे कुर्वन्ति) शत्रु लोग वश में कर लेते हैं ॥ १७४ ॥

#### कामकोषौ तु संयम्य योऽर्थान्थर्मेण प्रस्यति । प्रजास्तत्रमुवर्तन्ते समुद्रमित्र सिन्धवः ॥ १७५ ॥

(यः) जो राजा (कामक्रोधो तु संयम्य) काम और क्रोध को त्यागकर (ग्रर्थान्) मुकद्भों को (धर्मेण) धर्म = न्याय के ग्रनुसार (पश्यित) देखता है = निर्णय करता है (तं) उस राजा को (सिन्धवः समुद्रम् + इव प्रजाः ग्रनुवर्तन्ते) जैसे निदयौ समुद्र का ग्रनुगमन करती हैं, वैसे प्रजाएं भी उसका ग्रनुगमन करती हैं।। १७५।।

#### यः साधयन्तं छन्देन वेदयेद्धनिकं नृषे। स रात्रा तच्चतुर्भागं वाष्यस्तस्य च तद्धनम्।। १७६।।

(यः) जो कर्जदार (छन्देन साधयन्तम्) स्वेच्छा से धन वसूल करते समय (धिनकं नृषे निवेदयेत्) ऋणदाता धनी की राजा को शिकायत करे तो (राज्ञा सः तत् चतुर्भागं दाप्यः) राजा उस व्यक्ति को चतुर्थांश धन से दिण्डत करे (च) ग्रौर(तस्य तत् धनम्) उस धनी का सारा धन भी दिलवाये ॥ १७६॥

#### कर्मणाऽपि समं कुर्याद्धनिकायाधर्माणकः । समोऽवकुष्टजातिस्तु दद्याच्छ्ने यांस्तु तच्छनैः ॥ १७७ ॥

(स्रधर्माणकः) कर्जदार व्यक्ति यदि ऋए। देने में स्रसमर्थं हो (तु) स्रोर (समः + स्रवकृष्टजातिः) समान या निम्न जाति का हो तो (धिनकाय) धिनक के यहां (कर्मणा + स्रिप समं क्रुर्यात्) शरीर का काम करके भी व्याज या ऋण को चुका दे (तु) किन्तु यदि वह (श्रेयान्) ऊँची जाति का है तो (तन् + शनैः दद्यात्) उस ऋण या व्याज को थोड़ा-थोड़ा करके किश्तों में चुका दे।। १७७॥

आनुराहिन्दः १६८ से १७७ श्लोक निम्न ग्राधार के अनुसार प्रक्षिप्त हैं—

- १. शैलीगत आधार—१६८ वें क्लोक में "मनुः स्रवतीत्" पदों से यह स्पष्ट जात होता है कि यह रचना मनु से भिन्न परवर्ती व्यक्ति की है, स्रतः यह प्रक्षिप्त है। इसके प्रक्षिप्त सिद्ध होने पर इस पर स्राधारित स्रन्य सभी क्लोक स्वतः प्रक्षिप्त सिद्ध हो जाते हैं।
- २. प्रसंगिवरोध— (१) पूर्वापर क्लोक में 'ऋण देने-लेन' का प्रसंग है। १६६ से १७% क्लोकों में राजा के कर्त्तं व्यों का उल्लेख किया है, जो यहाँ असंगत है। इस प्रसंगित के कारण ये क्लोक प्रक्षिप्त हैं। (२) ऋण लेने-देने से सम्बन्धित सभी बातों का प्रसंग १६७ तक पूर्ण हो चुका है। प्रसंग-समाध्ति के पश्चात् १७६-१७७ में पुनः साहूकार ग्रीर कर्गदार का प्रसंग चजाना प्रसंगिवरुद्ध है। ग्रतः इस ग्राधार पर ये क्लोक प्रक्षित हैं।
- ३. ग्रन्तिवरोध १७७ वें बलोक में जो सहाजन द्वारा ऋ एा के बदले काम कराने का कथन किया है, वह मनु की व्यवस्था से विरुद्ध है। यहाँ राजा के द्वारा निर्णय करने का प्रसंग है, न कि महाजन द्वारा स्वयं निर्णय लेने का। न्यायालय में प्रार्थना करने पर राजा निर्णय करके या तो धन दिलायेगा या उसे दण्ड देगा, भीर धन किस प्रकार लौटाना है, यह निर्णय भी राजा ही देगा [६। १६६]। इस ग्राधार पर भी यह क्लोक प्रक्षिप्त है।

ग्रनेन विधिना राजा मिथो विवदतां नुगाम्। साक्षिप्रत्ययसिद्धानि कार्यािग समतां नयेत् ।। १७८।।

(राजा) राजा (मिथ: विवदतां नृणाम्) परस्पर भगड़ते हुए मनुष्यों के (साक्षि-प्रत्ययसिद्धानि कार्याणि) साक्षी और लेख म्रादि प्रमाणों से प्रमाणित मुकद्मों को (ग्रनेन विधिना) इस उपर्युक्त [८।६ से ८।१७७] विधि से (समतां नयेत्) सबसे बराबर न्यायं करता हुन्ना निर्णय करे ।। रेउँ ।।

## (२) धरोहर रखने के विवाद का निर्णय (१७६-१६६]

कुलजे वृत्तसंपन्ने धर्मज्ञे सत्यवादिनि । महापक्षे धनिन्यार्ये निक्षेपं निक्षिपेदू बुधः ।। १७६ ।। (१०५)

(बुधः) बुद्धिमान् व्यक्ति को चाहिए कि वह (कुलजे) कुलीन (वृत्त-सम्पन्ने) ग्रच्छे ग्राचरण वाले (धर्मज्ञे) धर्मात्मा (सत्यवादिनि) सत्यवादी (महापक्षे) विस्तृत व्यापार या बहुत परिवार वाले (आर्ये धनिनि) श्रेष्ठ धनवान व्यक्ति के यहां (निक्षेपं निक्षिपेत्) धरोहर रखे ।। १७६ ।।

> यो यथा निक्षिपेद्धस्ते यमथँ यस्य मानवः। स तथैव ग्रहीतव्यो यथा दायस्तथा ग्रहः ।। १८० ।। (१०६)

(यः) जो धरोहर रखने वाला (मानवः) मनुष्य (यम् + ग्रर्थम्) जिस धन को (यस्य हस्ते) जिस किसी के हाथ में (यथा निक्षिपेत्) जैसे अर्थात् मुहरबन्द या बिना मुहरबन्द, साक्षियों के सामने या एकान्त में, जैसी धन की मात्रा ग्रवस्था ग्रादि के रूप में रखे (सः) वह धन (तथा + एव) वैसो स्थिति के अनुसार ही (ग्रहीतव्यः) वापिस लेना चाहिए क्योंकि (यथा दायः तथा ग्रहः) जैसा देना वैसा ही लेना होता है [तुलनार्थ द्रष्टब्य दा१६५] 11 250 11

यो निक्षेपं याच्यमानो निक्षेप्तूर्न प्रयच्छति। स याच्यः प्राड्विवाकेन तन्निक्षेप्तुरसन्निधौ।। १८१।। (१०७)

(यः) जो धरोहर रखने वाला (निक्षेप्तः निक्षेपम्) धरोहर रखाने वाले के द्वारा ग्रपनी धरोहर के (याच्यमानः) मांगने पर (न प्रयच्छिति) नहीं लौटाता है तो [धरोहर रखाने वाले के द्वारा न्यायालय में प्रार्थना करने पर] (तत् निक्षेन्तु: + ग्रसन्निधौ) धरोहर रखाने वाले की ग्रनुपस्थिति में या परोक्षरूप से (प्राड्विव।केन सः याच्यः) न्यायाधीश उससे घराहर मांगे [दा१द२] अर्थात् धरोहर लौटाने के लिये उससे पूछताछ आदि करे। ॥ १८१॥

## साक्ष्यभावे प्रिणिधिभवंयोरूपसमन्वितः । अपदेशैश्च संन्यस्य हिरण्यं तस्य तत्त्वतः ॥ १८२ ॥ (१०८)

(साक्षी + ग्रभावे) दिये गये घरोहर-धन को सिद्ध करने के लिए यदि साक्षी न हों [तो उसकी जांच-पड़ताल का एक उपाय यह है कि राजा] (वय:-रूप-समन्वितेः) समयानुसार ग्रवस्था ग्रौर विविध रूप बनाने की कला में चतुर (प्रणिधिभिः) गुप्तचरों के द्वारा (ग्रपदेशैः) विभिन्न बहानों एवं तरीकों से (तत्त्वतः) जो नकली प्रतीत न हों ग्रथांत् ऐसी स्वाभाविक पद्धति से (तस्य) उस अभियोगी के यहां (हिरण्यं संन्यस्य) स्वणं ग्रादि घरोहर ग्रादि का धन रखवाकर फिर मांगे ।। १८२ ।।

#### अनुर्योत्जनाः हिरण्य से विशेष ग्रमिप्राय-

'हिरण्य' का प्रसिद्ध अर्थ स्वर्ण है। किसी भी अतिमूल्यवान् वस्तु को भी 'हिरण्य' कहा जाता है। यहां 'हिरण्य' रखकर परीक्षा करने की विधि बड़ी मनोवैज्ञानिक है। यतोहि लालची व्यक्ति महंगी वस्तु पर अधिक लालच प्रकट करेगा, जिससे उसकी भावना प्रकट हो जायेगी कि इसने इस प्रकार का अपराध किया है अथवा नहीं।

## स यदि प्रतिपद्येत यथान्यस्तं यथाकृतम् । न तत्र विद्यते किंचिद्यत्परैरभियुज्यते ॥ १८३ ॥ (१०६)

(सः) वह घरोहर लेने वाला अभियोगी व्यक्ति [अनेक बार, विभिन्न प्रकार के उपायों से परीक्षा करने के पश्चात्] (यदि यथान्यस्तं यथाकृतं प्रतिपद्येत्) यदि रखी हुई घरोहर को ईमानदारी से ज्यों का त्यों वापिस कर देता है तो (यत् परः + अभियुज्यते) जो दूसरों के द्वारा उस पर अभि योग लगाया गया है (तत्र न किचित् विद्यते) उसमें कुछ सच्चाई नहीं है, ऐसा समक्तना चाहिए ॥ १८३॥

> तेषां न दद्याद्यदि तु तद्धिरण्यं यथाविधि । उभौ निगृह्य दाप्यः स्यादिति धर्मस्य धारणा ॥ १८४॥ (११०)

(यदि तु) ग्रीर ग्रगर (तेषां तत् हिरण्यम्) उन गुप्तचरों द्वारा रखो गई स्वर्ग ग्रादि घरोहर को (यथाविधि) ज्यों का त्यों (न दद्यात्) न लौटावे तो (उभौ निगृह्य) धरोहर रखाने वाले तथा गुप्तचरों द्वारा रखी गई, उन दोनों घरोहरों को अपने वश में लेकर (दाप्यः स्यात्) घरोहर रखने वाले को दण्डित करे (इति धर्मस्य घारणा)ऐसा धर्मानुसार दण्ड→ विधान है ॥१६४॥

> निक्षेपोपनिधी नित्यं न देयौ प्रत्यनन्तरे । नद्यतो विनिपाते तावनिपाते त्वनाज्ञिनौ ॥ १८४ ॥ (१११)

(नित्यम्) कभी भी (निज्ञेष + उपनिधी) बिना मुहरबन्द = गिरवी धरोहर ग्रीर मुहरबन्द धरोहर (ग्रनन्तरे प्रति) देने वाले से भिन्न निकट-तम व्यक्ति को [चाहे वे पुत्र ग्रादि ही क्यों न हो ] (न देयों) नहीं देनी चाहियें (तौ) ये (विनिपाते नश्यतः) देने वाले के मर जाने पर नष्ट हो जाती हैं ग्रर्थात् लौटानी नहीं पड़तीं (तु) ग्रीर (ग्रनिपाते) जीवित रहते हुए (ग्रनाशिनो) कभी नष्ट नहीं होतीं ।। १८५।

स्वयमेव तु यो दद्यान्मृतस्य प्रत्यनन्तरे । न स राज्ञा नियोक्तव्यो न निक्षेप्तुइव बन्धुभिः ।।१८६॥(११२)

(मृतस्य ग्रनन्तरे प्रति) धरोहर देने वाले के मरजाने पर उसके वारिसों को (यः स्वयम् + एव दद्यात्) जो व्यक्ति स्वयं ही धरोहर लौटा दे तो (सः) उस व्यक्ति पर (न राज्ञा) न तो राजा को (न निक्षेप्तुः बन्धुभिः) ग्रौर न धरोहर रखाने वाले के उत्तराधिकारी बान्धवों को (नियोक्तव्य)ः किसी प्रकार का दावा या संदेह करना चाहिए।। १८६।।

म्रच्छलेनैव चान्विच्छेत्तमर्थं प्रीतिपूर्वकम्। विचार्यतस्य वा वृत्तं साम्नैव परिसाधयेत् ॥१८७॥ (११३)

(तम् + म्रथंम) यदि उस व्यक्ति के पास कुछ धन रह भी गया है तो उस धन को (ग्रच्छलेन) छलरहित हो कर (प्रीतिपूर्व कम् + एव) प्रेमपूर्व कही (ग्रन् + इच्छेत्) लेने की इच्छा करे (वा) ग्रीर (तस्य वृत्तं विवार्य) उसके भलेपन को घ्यान में रखते हुए [कि उसने स्वयं ही कुछ धन लौटा दिया] (साम्ना + एव पिरसाधयेत्) शान्तिपूर्वक या मेल-जोल से ही धन-प्राप्ति के काम को सिद्ध करले ॥ १८७॥

निक्षेपेब्वेषु सर्वेषु विधिः स्यात्परिसाधने । समुद्रे नाप्नुयात्किञ्चिद्यदि तस्मान्न संहरेत् ॥ १८८ ॥(११४)

(एषु सर्वेषु निक्षेपेषु) उपर्युक्त सब प्रकार के बिना मुहरवन्द निक्षेपों में (परिसाधने) विवादों का निर्णय करने के लिए (विधिः स्यात्) यह विधि [८।१८२ ग्रादि] कही गयी है ग्रीर (समुद्रे) मोहरवन्द धरोहरों में (यदि तस्मात् न हरेत्) यदि उसमें से मुह्र को तोड़कर रखने वाला कुछ नहीं केता है तो (कि व्वत् न + ग्राप्तुयात्) वह किसी दोष का भागी नहीं होता।। १८८।।

## चौरेह्र्तं जलेनोढमग्निना दग्धमेव वा। न दद्याद्यदि तस्मात्स न संहरति किञ्चन ॥१८६॥ (११४)

(तस्मात्) रखे हुए घरोहर में से (यदि सः किञ्चन न सहरित) यदि घरोहर लेने वाला कुछ नहीं लेता है ग्रीर घरोहर (चौरं: हृतम्) चोरों के द्वारा चुरा ली जाये (जलेन + ऊढम्) जल में बह जाये (वा) या (ग्रिग्निना एव दग्धम्) ग्राग से ही जल जाये तो (न दद्यात्) घरोहर लेने वाला घरोहर को न लौटाये।। १८९।।

#### निक्षेपस्यापहर्तारमनिक्षेप्ताः मेव च। सर्वे रुपाये रन्वि चछे च्छपथे रुचेव वे दिकः ।। १६०॥

(निक्षेपस्य + ग्रपहर्तारम्) धरोहर का ग्रपहरण करने वाले ग्रथीत् वापिस न लौटाने वाले का (च) ग्रौर (ग्रनिक्षेष्तारम् + एव) बिना दिये ही धरोहर मांगने वाले का (सर्वे: उपायै:) सब साम, दण्ड आदि उपायों से (च) ग्रौर (वैदिकै: शपयै:) वैदिक शपयों से (अनु + इच्छेत्) निर्णय करे ।। १६०॥

#### आनुशील्डनः : १६० वां श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है-

१. ग्रन्तिवरोध-—(१) इस क्लोक में घरोहर ग्रादि का निर्णय शपथ ग्रीर साम, दाम ग्रादि उपायों से बताया है, जबिक पिछला सारा प्रसंग इस बात को स्पष्ट कर रहा है कि विवादों का निर्णय लिखा-पढ़ी एवं साक्षियों से करना चाहिये (०। ५२, ५७; ६। ४४, ४५)। (२) शपथ को मनु ने कहीं सत्य या न्याय का ग्राधार नहीं माना है। यदि शपथ को ही सत्य का ग्राधार मान लिया जाये तो, यों तो सभी शपथ कर लेंगे! इस तरह राजा को त्राकृति-संकेत आदि से लोगों के ग्रन्तर्मन को जानने की (६। २५, २६) ग्रावश्यकता ही कहां रह जाती है? मनु इस बात को सत्य का ग्राधार नहीं मानते, इसलिए मच्चे, भूठे साक्षियों की परख की बात कहते हैं ग्रीर साक्षियों के ग्रभाव में वे गुष्तवरों द्वारा ज्ञान प्राप्त करने का विधान करते हैं (६। १६२-१६४)। इस विरोध के कारण यह इलोक प्रक्षिप्त है।

## यो निक्षेपं नःर्पयिति यइवानिक्षिप्य याचते । ताबुभौ चौरवच्छास्यौ दाप्यौ वा तत्समं दमम् ॥१९१॥(११६)

(यः) जो (निक्षेपं न + ग्रपंयित) धरोहर को वापिस नहीं लौटाता (च) ग्रीर (यः) जो (ग्रनिक्षिप्य याचते) बिना धरोहर रख्ने भूठ ही मांगता है (तो + उभौ) वे दोनों प्रकार के व्यक्ति (चौरवत् शास्यौ) चोर के समान दण्ड के भागी हैं (वा) अथवा (तत् समंदमं दाप्यौ) बताये गये धन के बराबर अर्थदण्ड के द्वारा दण्डनोय हैं।। १६१।।

> निसेपस्यापहर्तारं तत्समं वापयेदृमम् । तयोजनिधिहर्तारमविशेषेण पायिवः ॥ १६२ ॥

(पाथिवः) राजा (निक्षेतस्य + प्रपहृतारम्) धरोहर का अपहरण करने वाले ग्रंथीत् वापिस न लौटाने वाले को (तत् समं दमंदापयेत्) उस धरोहर के बराबर का अर्थदण्ड करे (तथा) उसी प्रकार (प्रविशेषण) 'समानरूप से उतना ही दण्ड ु(उप-निधिहर्तारम्) उपनिधि हरने वालों को भी दे॥ १६२॥

## आनुशरित्उनः १६२ वां श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है—

पुनक्कित—१६१ वें क्लोक में निक्षेपहर्ताको समान दण्ड देने का विधान कर दिया है। उपनिधिका विधान भी उसी में ग्रन्तर्भूत हो जाता है। १६२ में पुनः उस बात का कथन पुनक्कितमात्र है, ग्रतः प्रक्षिप्त है।

उपघाभिश्च यः कश्चित्तत्परद्वव्यं हरेन्नरः। ससहायःस हन्तव्यः प्रकाशं विविधेर्वेधेः।। १६३ ॥ (११७)

(यः किश्चित् नरः) जो कोई मनुष्य (उपधाभिः) छल-कपटया जाल-साजी से (परद्रव्यं हरेत्) दूसरों का धन हरएा करे (सः) राजा उसे (सस-हायः) उसके सहायकों सहित (प्रकाशम्) जनता के सामने (विविधैः वधैः हन्तव्यः) विविध प्रकार के वधों [कोड़े या बेंत मारना, हाथ-पैर काटना श्रादि] से दण्डित करे।। १६३।।

> निक्षेपो यः कृतो येन यावांश्च कुलसन्तिष्ठो । तावानेव स विज्ञेयो विज्ञुवन्श्ण्डमहंति ॥१६४॥ (११८)

(कुलसन्तिषी) साक्षियों के सामने (येन) जिसने (यः च यावान् निक्षेपः कृतः) जो वस्तु और जितना घरोहर के रूप में रखा है (सः) वह (तावान्+एव विज्ञेयः) उतना ही समभना चाहिए ग्रर्थान् घरोहर घटतो या बढ़ती नहीं है (तिबुवन्) उसके तिरुद्ध कहने वाला भी (दण्डम्+ग्रहंति) दण्ड का भागी होता है ॥ १६४॥

> मिथो दायः कृतो वेन गृहोतो मिथ एव वा । मिथ एव प्रदातव्यो यथा दायस्तथा ग्रहः ॥१६५॥ (११६)

(येन मिथः दायः कृतः) जिस व्यक्ति ने विना साक्षियों के परस्पर ही सहमति से घरोहर या घन दिया है (वा) ग्रथवा (मिथः एव गृहीतः) उसी प्रकार एकान्त में ग्रहण किया है उन्हें (मिथः एव प्रदातव्यः) उसी प्रकार एकान्त में लौटा देना चाहिए (यथा दायः तथा ग्रहः) क्योंकि जैसा देना वैसा ही लेना होता है [तुलनार्थ द्रष्टव्य ६। १६०]।। १६५।।

## निक्षिप्तस्य धनस्यैवं प्रीत्योपनिहितस्य च । राजाविनिर्णयं कुर्यादक्षिण्वन्न्यासधारिराम् ॥१९६॥ (१२०)

(एवम) इस प्रकार [ = । १७६ से = । १६५ तक ] (निक्षिप्तस्य) घरो-हर के रूग में रखे गये (च) ग्रीर (प्रीत्या + उपनिहितस्य घनस्य) प्रेमपूर्वक उपनिधि ग्रादि के रूप में रखे गये धन का (न्यासधारिएाम् ग्रक्षिण्वन्) जिससे घरोहर रखने वाले को किसी प्रकार की हानि न हो ऐसे (राजा विनिर्णयं कुर्यात्) राजा निर्णय करे ।। १६६ ।।

# (३) तृतीय विवाद 'ग्रस्वानिविक्रय' का निर्णय—१९७-२०५ दूसरे की वस्तु बेच देना—

विक्रीग्गीते परस्य स्वं योऽस्वामी स्वाम्यसंमतः । न तं नयेत साक्ष्यं तु स्तेनमस्तेनमानिनम् ॥१६७॥(१२१)

(यः) जो मनुष्य (म्रस्वामी) किसी वस्तु का स्वामी नहीं होता हुम्रा भी (स्वामी + म्रसंमतः) उस वस्तु के ग्रसली स्वामी की म्राज्ञा लिए बिना (परस्य स्वं विक्रीग्गीते) दूसरे की सम्पत्ति को बेच देता है (म्रस्तेजमानिनम्) चोर होते हुए भी स्वयं को चोर न समभने वाले (स्तेनं तम्) उस चोर व्यक्ति की (साक्ष्यं न नयेत) साक्षी या वातों को प्रामाणिक न माने ।।१६७।।

#### भ्रवहार्यो भवेच्चेव सान्वयः षट्शतं दमम् । निरन्वयोऽनपसर: प्राप्तः स्याच्चोरकित्विषम् ॥१६८॥(१२२)

(स्रवहार्यः सान्वयः एव भवेत्) यदि इस प्रकार [६। १६७] सम्पत्ति को बेचने वाला वंश से स्वामी का उत्तराधिकारी हो तो (षट्शतं दमम्) राजा उस पर छह सो पण दण्ड करे स्रोर यदि वह (निरन्वयः) स्वामी के वंश का न हो, तथा (स्रन्यसरः) या कोई जबरदस्ती उस सम्पत्ति पर स्रिधकार करने वाला हो तो वह (चौरिकित्विषं प्राप्तः स्यात्) चोर के दण्ड को [६। ३०१-३४३] प्राप्त करने योग्य होगा ।। १६६ ।। मनुस्मृति:

ग्रस्वामिना कृतो यस्तु दायो विक्रय एव वा। ग्रकृतः स तु विक्रयो व्यवहारे यथा स्थितः ॥१६६॥ (१२३)

(श्रस्वामिना) वास्तिविक स्वामी के बिना (यः तु दायः वा विक्रयः कृतः) जो कुछ भी देना या बेचना किया जाये (व्यवहारे यथा स्थितिः) व्यवहार के नियम के अनुसार (सः तु अकृतः विज्ञेयः) उस कार्य को 'न किया हुआ।' ही समक्षना चाहिए।। १६६।।

सम्भोगो दृश्यते यत्र न दृश्येतागमः क्वचित् । म्रागमः कारणं तत्र न संभोग इति स्थितिः ॥२००॥ (१२४)

(यत्र सम्भोगः दृश्यते) जहां किसी वस्तु का उपभोग किया जाना देखा जाये (ग्रागमः कवित् न दृश्यते) किन्तु उसका ग्रागमः स्त्राने का साधन या स्रोत न दिखाई पड़े (तत्र) वहां (ग्रागमः कारणम्) ग्रागमः वस्तु का प्राप्ति के स्रोत या साधन के होने का प्रमाण मानना चाहिए (संभोगः न) उपभोग करना उसके स्वामित्व का प्रमाण नहीं है (इति स्थितः) ऐसी शास्त्र-व्यवस्था है। ग्रर्थात्—िकसी वस्तु के उपभोग करने से कोई व्यक्ति उसका स्वामो नहीं बन जाता ग्रिपतु 'उचित प्राप्ति' को सिद्ध करने पर ही उसे उस वस्तु का स्वामी माना जा सकता है। २००॥

विक्रयाचो धनं किञ्चिद् गृह्हीयात्कुलसन्निधौ। क्रयेण स विशुद्धं हि न्यायतो लभते धनम् ॥२०१॥ (१२५)

(यः) जो ज्यक्ति (कि खित् विक्रयात्) किसी वस्तु को बेचकर (धनं गृह्णियात्) धन प्राप्त करना चाहे तो वह (कुलसिन्नधी) साक्षियों या कुल के लोगों के बीच में (विशुद्धं क्रयेण हि) उस बेची जाने वाली वस्तु की खरीददारी को विशुद्ध प्रमाणित करके ही (न्यायतः धनं लभते) न्यायानुसार धन प्राप्त करने का ग्रधिकारी होता है ग्रर्थात् जिस वस्तु को वह बेच रहा है वह विशुद्ध रूप से उसकी है या उसने कानूनी तौर पर खरीद रखी है, यह बात सिद्ध करने पर ही वह उस बेची हुई वस्तु के धन को प्राप्त करने का ग्रधिकारी है, ग्रन्यथा नहीं। जो उसकी विशुद्ध खरीदारी को प्रमाणित नहीं कर सकता, वह न उस वस्तु को बेचने का हकदार है ग्रीर न उसके विक्रय के धन को प्राप्त करने का।। २०१।।

अथ मूलमनाहार्यं प्रकाशक्रयशोधितः । ग्रदण्डघो मुख्यते राज्ञा नाष्टिको लभते घनम् ॥२०२॥ (१२६) (ग्रय मूलम् + ग्रनाहार्यम्) ग्रगर कोई वस्तु न लेने योग्य ग्रर्थात् स्रवैध सिद्ध होतो है स्रर्थात् मूलका से वह कहाँ से स्रायी है स्रोर किस की है यह पता न हो स्रोर खरीददार ने उस वस्तु की (प्रकाश-क्रय-शोधितः) लोगों के सामने शुद्ध रूप से खरीददारी की है, तो ऐसी स्थिति में उस स्रवैध वस्तु का खरीददार (राज्ञा स्रदण्डचः मुच्यते) राजा के द्वारा दण्डनीय नहीं होता, राजा उमे छोड़ दे, स्रोर (नाष्टिक: धनं लभते) जिसका वह धन मूलक्रप से हैं उसे लौटा दे।। २०२।।

नान्यदन्येन संसृष्टरूपं विक्रयमहंति । न जासारं न च न्यूनं न दूरेण तिरोहितम् ॥२०३॥ (१२७)

(ग्रन्येन ग्रन्यत् संसृष्टरूपम्) एक वस्तु में उससे मिलते-जुलते रङ्ग-रूप वाली कम कीमत वाली या खराब वस्तु मिलाकर (न विक्रयम् + ग्रह्ति) नहीं बेची जा सकती (च) ग्रीर (न ग्रसारम्) न बेकार वस्तु (न न्यूनम्) न तोल में कम (न दूरेण तिरोहितम्) न दूर से ग्रस्पष्ट दिखने वाली वस्तु को बेचना प्रामाणिक है।। २०३।।

श्चान्तु श्वारित्जन्ता: इस प्रकार से वस्तुओं का बेचना भी दूसरे की वस्तु बेचने के समान दण्डनीय है। श्रीर इस प्रकार मिलावट या घोला करने वाला व्यक्ति भी चोर के समान दण्डनीय होता है [१६७-१६६] या ६। २६६-२६७ के श्रनुसार दोष देखकर दण्ड दे।

ग्रन्यां चेद्दर्शयित्वा वोढुः कन्या प्रदीयते । उमे त एकशुल्केन वहेदित्यव्रवीन्मनुः ॥ २०४ ॥

(ग्रन्यां दर्शयित्वा) किसी सुन्दर दूसरी कन्या को दिखाकर (वोढुः) वर को (ग्रन्या चेत् कन्या प्रदीयते) ग्रगर उससे भिन्न दूसरी कन्या ब्याह दी जाये (ते उभे) उन दोनों को (एक शुल्केन) एक कन्या के लिए निश्चित किये गयेः उसी मूल्य में (वहेत्) वर विवाह कर ले जाये (इति मनुः श्रद्भवीत्) ऐसा मनु ने कहा है।। २०४।।

नोन्मत्ताया न कुष्ठिन्या न च या स्पृष्टमैयुना । पूर्व दोषानभिरुयाच्य प्रदाता वण्डमहंति ॥ २०५ ॥

(उन्मत्तायाः) पागल (कुष्ठिन्या) कोढ़ी (च) ग्रीर (या स्पृष्टमैथुना) जिसके साथ पहले मैथुन हो चुका है (पूर्व दोवान् + ग्रिभिख्याच्य) ऐसी कन्या के दोषों को पहले बतलाकर (प्रदाता) जो वर को कन्या प्रदान करता है (दण्ड न + ग्रहंति) वह दण्डनीय नहीं होता।। २०५।।

अर्ज्युक्र रेट्डन्य: २०४— २०५ व्लोक निम्न माधारों पर प्रक्षिप्त हैं। १. जैसीगत माधार—-२०४ व्लोकोनत 'इति सम्बोत् मनुः' पदों द्वारा यह श्लोक मनु से भिन्न किसी ग्रन्य परवर्ती व्यक्ति की रचना सिद्ध होती है, ग्रतः यह प्रक्षिप्त है। २०५ वां श्लोक इससे सम्बद्ध है, ग्रतः इसके प्रक्षिप्त होने पर वह भी स्वतः प्रक्षिप्त बन जाता है।

- २. प्रसंगविरोध—यहाँ १६७ से 'दूसरे की वस्तु को बेचने' के विवाद निर्णय का प्रसंग है। इससे कन्या को बदलने की चर्चा करना प्रचलित प्रसंग से विरुद्ध बात है, श्रतः ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं।
- ३. अन्तिविरोध— इन श्लोकों के वर्णन से ध्वनित होता है कि इन श्लोकों का रचियता कन्या को विक्रय की वस्तु मानता है। यह मान्यता मनु के विरुद्ध है। मनु ने विना शुल्क के विवाहों का विधान किया है (३।५१—५४)। इस प्रकार शुल्क का प्रश्न ही नहीं उठता।
- (४) चतुर्थ विवाद 'सासूहिक व्यापार' का निर्णय [२०६-२११] मिलजुलकर जन्नित या व्यापार करना—

ऋत्विष्यदि वृतो यज्ञे स्वकर्म परिहापयेत्। तस्य कर्मानुरूपेण देयोऽशः सह कर्नृभिः॥ २०६॥

(यदि यज्ञे वृतः ऋत्विक्) यदि यजमान के द्वारा यज्ञ में वरण किया हुन्ना ऋत्विक् [२।११८] (स्वकमं परिहापयेत्) किसी कारण से ग्रपने काम को पूरा नहीं करता तो (कमं + ग्रनुरूपेण तस्य) जितना उसने काम किया है उसके हिसाव से उसको ग्रीर (सह कर्नृंभिः) उसके सहयोगियों को (ग्रंशः) उनका हिस्सा (देयः) देन चाहिए।। २०६।।

#### दक्षिणामु च दत्तामु स्वकर्म परिहापयन्। कृत्स्तमेत्र लभेतांशमन्येनैव च कारयेत्॥२०७॥

(च) और यदि (दत्तामुदक्षिणासु) सारी दक्षिणा पहले दे देने पर (स्वकर्म परिहापयन्) फिर यदि कोई व्यक्ति अपना काम पूरा नहीं करता तो (क्रुत्स्नस् — एव क्रियोग को कि

#### र्यास्मन्कर्भणि यास्तु स्युरुक्ताः प्रत्यङ्गदक्षिणाः । स एव ता आददीत मजेरन्सर्व एव वा ॥ २०५॥

(यस्मिन् कर्मिण्) जिस कार्य में (याः तु प्रत्यङ्गदक्षिणाः उक्ताः स्युः) जो-जो प्रत्येक विभागानुसार दक्षिणाएं कही हैं (सः + एव) वह मुख्य व्यक्ति ही (ताः + ग्राद-दीत) उन सव को ले ले श्रीर फिर कार्यानुसार ग्रन्यों को बांट दे ] (वा) ग्रथवा (सर्वे

एव भजेरन्) सभी व्यक्ति पहले ही अपना हिस्सा निश्चित करलें [ श्रौर फिर कार्य करें] ॥ २०८॥

#### रयं हरेत चाध्वर्यु क ह्याधाने च वाजिनस् । होता वाऽपि हरेदश्वसृक्षाता चाप्यनः क्रये ॥ २०६ ॥

(ब्राधान) आधान कार्ष में (ग्रध्यपु: रयं हरेत) 'ग्रघ्वयुं' रथ को ले (ब्रह्मा वाजिनम्) 'ब्रह्मा' घोड़ को (होता ग्रघ्वम्) 'होता' घोड़े को (च) ग्रौर (उद्गाता ग्रनः क्रये) 'उदगाता' सोमक्रय के लिए शकट चगाड़ी को (हरेत्) प्राप्त करे ॥ २०६ ॥

#### अनुश्रीत्जनः २०६---२०६ तक श्लोक निम्नं प्रकार प्रक्षिप्त हैं---

१. प्रसंगिवरोध — प्रसंग-संकेतक श्लोक (८।४) के अनुसार यहां साक्षा व्या-पार का प्रसंग है। इस प्रसंग में प्रत्येक साभे व्यापार से सम्बन्धित साधारण व्यवस्था है न कि पद-विशेष के आधार पर वस्तुशों के विभाजन की व्यवस्था। इन श्लोकों में केवल यज्ञ-कार्य में वस्तुशों के विभाजन का उल्लेख इस प्रसंग के अनुकूल नहीं है। (२) इससे उक्त चार श्लोकों में 'साभे व्यापार में विभाजन की व्यवस्था' का वर्णन न होने से इनकी सम्बद्धता है। इस प्रकार प्रसंगविरोध के आधार पर ये प्रक्षिप्त हैं।

## सर्वेषामधिनो मुरुयास्तदर्थेनाधिनोऽपरे । तृतोयिनस्तृतीयांशाश्चतुर्थांशाश्च पादिनः ॥२१०॥ (१२८)

[अपने धनव्यय के चनुमार] (सर्वेषां मुख्याः प्रधिनः) सब साभी-दारों मे जो मुख्य हैं, वे कुल ग्राय के ग्राधे भाग को लें (ग्रपरे ग्रधिनः तत् ग्रधेंन) दूसरे नंबर के साभीदार उनने ग्राधा भाग ग्रहण करें (तृतीयिनः तृतीयांशाः) तीसरे नम्बर के साभीदार उन मुख्यों से एक तिहाई भाग लें (च) ग्रौर (चतुर्थांशाः पादिनः) चौथे हिस्से के हिस्सेदार एक चौथाई हिस्सा लें। इस प्रकार साभी का व्यापार करें।। २१०।।

## ्य समावि वा**र्जारिए कुर्वेद्धिरिह मानवैः ।** राज्यो सावि : स्वर्ग स्वर्गेरी (४५०)

(इह) इस ससार में (संभूय स्वानि कर्मािंग कुर्वद्भिः मानवैः) भिल-जुलकर ग्रपने काम करने वाले मनुष्यों को (ग्रनेन विधियोगेन) इस विभि के ग्रनुसार (ग्रंशप्रकल्पना कर्त्तव्या) ग्रापस के भाग का बंटवारा करना चाहिए ग्रथींत् जिसका जितना साभे का शंश है तदनुसार ही लाभांश प्राप्त करना चाहिए ॥ २११ ॥

## (प्र) पञ्चम विवाद 'दिये पदार्थ को न लौटाना' का निर्णय—— (२१२–२०३)

दान की हुई वस्तु को लौटाना-

धर्मार्थं येन दत्तं स्यात्कस्मैचिद्याचते धनम् । परचाच्च न तथा तत्स्यात्र देयं तस्य तद्भवेत् ॥२१२॥ (१३०)

(येन) जिसने (कस्मैचित् याचते) किसी चंदा मांगने वाले को (धर्मार्थं धनंदत्तं स्यात्) धर्मे कार्यं के लिए धन दिया हो (च) ग्रौर (पश्चात्) वाद में (तथा तत् न स्यात्) उस याचक ने जैसा कहा था वह काम नहीं किया हो तो (तस्य तत् न देयं भवेत्) उसको वह धन देने योग्य नहीं रहता ग्रर्थात् वह धनं उससे वापिस ले ले।। २१२।।

> यदि संसाधयेत्तत् दर्पाल्लोभेन वा पुनः। राज्ञा दाप्यः सुवर्णं स्यात्तस्य स्तेयस्य निष्कृतिः।।२१३॥ (१३१)

(पुनः) वापिस मांगने पर भी (दर्पात् वा लोभेन) ग्रिभमान या लालचवश (यदि तत् संसाधयेत्) फिर भी उस घन को वह याचक मनमाने काम में लगाये ग्रर्थात् वापिस न करे तो (राज्ञा) राजा (तस्य स्तेयस्य निष्कृतिः) उसके चोरीरूप ग्रपराध की निवृत्ति के लिए (सुवर्ण दाप्यः स्यात्) एक 'सुवर्ण' [८। १३४] के दण्ड से दण्डित करे, ग्रीर धन भी दिलवाये।। २१३।।

(६) षष्ठ विवाद 'वेतन-प्रादान' का निर्णय--(२१४-२१७) वेतन देने, न देने का विवाद--

> दत्तस्येषोदिता धर्म्या ययावदनपक्रिया। ग्रत ऊर्ध्वं प्रवक्ष्यामि वेतनस्यानपक्रियाम् ॥ २१४ ॥ (१३२)

(एषा) ये [८।२१२-२१३] (दत्तस्य) दिये हुए दान को (यथावत् + ग्रनपक्रिया) ज्यों की त्यों न लौटाने की क्रिया (धर्म्या) धर्म के ग्रनुसार (उदिता) कही ।

(শ্বतः + ऊर्ध्वम) इसके बाद श्रव (वेतनस्य + श्रनपक्रियाम्) वेतन न देने के विषय का (प्रवस्यामि) वर्णन करूंगा।। २१४।।

> भृतो नार्तो न कुर्याद्यो दर्शत्कर्म यथोदितम् । स दण्डयः कृष्णलान्यष्टौ न देयं चास्य वेतनम् ॥२१४॥ (१३३)

(यः) जो (भृतः) सेवक (प्रनातः) रोगरहित होते हुए भी (यथा कि उदितं कमं) यथा निश्चित काम को (दर्पात्) ग्रहंकार के कारए। (अ कुर्यात्) न करे (सः प्रष्टी कृष्णलानि दण्डचः) राजा उस पर ग्राठ 'कृष्णला [७।१३४] दण्ड करे (च) ग्रौर (ग्रस्य वेतनं न देयम्) उसे उस समय का वेतन न दे॥ २१५॥

म्रातंस्तु कुर्यात्स्वस्थः सन् यथाभाषितमादितः । स दीर्घस्यापि कालस्य तल्लभेतंव वेतनम् ॥ २१६ ॥ (१३४)

यदि सेवक (स्वस्थः सन्) स्वस्थ रहता हुग्रा (यथाभाषितम् + ग्रादितः कुर्यात्) जैसा पहले कहा था या निश्चय हुगा था उसके ग्रनुसार ठीक-ठीक काम करता रहे तो (सः) वह (ग्रातंः तु) बीमार होने पर भी (तत् दीर्घस्य कालस्य + ग्रापि वेतनं लभेत) उस लम्बे समय के वेतन को पाने का ग्राधि-कारी होता है।। २१६।।

ययोक्तमार्तः सुस्यो वा यस्तत्कर्म न कारयेत्। न तस्य वेतनं देयमल्पोनस्यापि कर्मगुः॥२१७॥

(ग्रार्तः वा सुस्थः) रोगी हो या स्वस्थ हो (यः) जो सेवक (यथोक्तं कर्मं न कारयेत्) निश्चित कियें या कहे काम को न करे या न कराये तो (ग्रल्प + ऊनस्य + ग्रिप कर्मणः) यदि उस काम में से थोड़ा-सा भी काम बाकी छोड़ देता है तो (तस्य वेतनं न देयम्) उस पूरे ही काम का वेतन उसे नहीं देना चाहिए ॥ २१७॥

## अन्यक्रीत्जन्तः २१७ वाँ श्लोक निम्न ग्राधार पर प्रक्षिप्त है-

- १. श्रन्तिवरोध—२१६ वें क्लोक में ठीक काम करने वाले कर्मचारी को रुग्एाकाल का वेतन देने का ग्रादेश है, किन्तु २१७ में पूरा करने पर ही वेतन देने का ग्रादेश दिया है, श्रन्यथा नहीं। २१६ से विरोध होने के कारएा बाद का यह विधान प्रक्षिप्त है।
- (७) सप्तम विवाद 'प्रतिज्ञा विरुद्धता'का निर्णय—[२१८-२२१] कृत-प्रतिज्ञा से फिर जाना—

एष धर्मोऽखिलेनोक्तो वेतनादानकर्मणः। ग्रत ऊर्ध्वं प्रवक्ष्यामि धर्मं समयमेदिनाम्॥ २१८॥ (१३४)

(एषः) यह [८।२१५-२१६](वेतनअदानकर्मणः)वेतनन देने का (धर्मः) नियम (प्रिल्लिन + उक्तः) पूर्णरूप से प्रर्थात् सभी के लिए कहा ।

(म्रतः ऊर्ध्वम्) इसके बाद म्रब (समयभेदिनाम्) की हुई प्रतिज्ञः

या व्यवस्था को तोड़ने वालों के लिए (धर्मम्) विधान (प्रवक्ष्यामि) कहूँगा।। २१८।।

#### यो ग्रामदेशसङ्घानां कृत्वा सत्येन संविदम् । विसंवदेन्नरो लोभात्तं राष्ट्राद्विप्रवासयेत् ॥ २१६ ॥(१३६)

(यः) जो (नरः) मनुष्य (ग्राम-देश-संघानाम्) गांव, देश या किसी समुदाय = कम्पनी ग्रादि से (सत्येन संविदं कृत्वा) सत्यवचनपूर्वक प्रतिज्ञा, व्यवस्था, ठेका या इकरार करके (लोभात् विसंवदेत्) किर लोभ के कारण उसे भंग कर देवे (तं राष्ट्रात् विप्रवासयेत्) राजा उसे राष्ट्र से बाहर निकाल दे।। २१६।।

## निगृह्य दापयेच्चेनं समयव्यभिचारिणम् । चतुः सुत्रणन्विष्नव्काञ्छतमानं च राजतम् ॥ २२ ॥ (१३७)

(च) भ्रौर (एनं समयव्यभिचारिणम्) इस प्रतिज्ञा या व्यवस्था को भंग करने वाले को [अपराध के स्तरातुसार] (निगृह्य) पकड़कर (चतुः सुवर्णान्) चार 'सुवर्ण' [८।१३४] (षट् निष्कान्) छह 'निष्क' [८।१३७] (राजतं शतमानम्) चौदी का 'शतमान' [८।१३७] (दापयेत्) दण्ड दे।

#### एतदृण्डविधि कुर्याद्वामिकः पृथिवीपतिः। ग्रामजातिसमृहेषु समयव्यभिचारिणाम्।। २२१।। (१३८)

(धार्मिकः पृथिवीपितः) धार्मिक राजा (ग्राम-जाति समूहेषु) गाँव, वर्गा ग्रीर समुदाय-सम्बन्धी विषयों में (समय-व्यभिचारिएााम्) प्रतिज्ञा या व्यवस्था का भंग करने वालों पर (एतत्) यह उपर्युक्त [८।२१६–२२०] (दण्डविधिम्) दण्ड का विधान (कुर्यात्) लागू करे ॥ २२१ ॥

## (८) ऋष्टम विवाद 'क्रय-विक्रय' का निर्णय—[२२२-२२८]

खरीद-विक्री का विवाद---

क्रीत्वा विक्रीय वा किञ्चिद्यस्येहानुसयो भवेत् । सोऽन्तर्वशाहात्तद् द्रव्यं दद्याच्चेवाददीत वा ॥२२२॥ (१३८)

(र्किचित् क्रीत्वा) किसी वस्तु को खरीदकर (वा) ग्रथवा (विक्रीय) वेचकर (यस्य) जिस व्यक्ति को (इह+ग्रनुशयः भवेत्) मन में पश्चाताप शनुभव हो (सः) वह (ग्रन्तदंशाहात्) दश दिन के भीतर (तत् द्रव्यम्) उस ययावत् वस्तु को (दद्यात्) लौटा दे (वा) भ्रयवा (भ्राददीत एव) लौटा ले ॥ २२२ ॥

## परेण तु दशाहस्य न दद्यान्नापि दापयेत्। ग्राददानो ददच्चेव राज्ञा दण्डयः शतानि षट् ॥२२३॥ (१४०)

(तृ) परन्तु (दश + ग्रह्स्य परेण) दश दिन के बाद (न दद्यात्) न तो वापिस दे (ग्रिपिन दाययेत्) ग्रीर न वापिस ले इस ग्रविध के बीतने पर (ग्राददानः) यदि कोई वापिस ले (च + एव) या (ददत्) वापिस दे तो (राज्ञा षट्शतानि दण्डचः) राजा उस पर छः सौ पर्ण [द।१३६] का जुर्माना करे।। २२३।।

#### यस्तु दोषवतीं कन्यामनास्याय प्रयच्छति। तस्य कुर्यान्भृषो दण्डं स्वयं षण्णात्रीतं पर्णान् ॥ २२४॥

(यः तु) जो व्यक्ति (दोपवतीं कन्याम्) किसी भी दोष से युक्त कन्या को (ग्रनाख्याय) विनादोप बनाये ग्रथित् धोके से (प्रयच्छिति) वर को देता है (तस्य) उस पर (नृपः) राजा (स्वयं पण्णविन पर्णान् दण्ड कुर्यात्) स्वयं छियानवे पण का दण्ड करे।। २२४॥

#### अकन्येति तु यः कन्यां ब्रूयाद् द्वेषेण मानवः। स शतं प्राप्नुयाद्ग्ष्डं तस्या दोषमदशंयन्॥ २२४॥

(यः मानवः) जो मनुष्य (द्वेषेण) द्वेष के कारण (कन्यां तु श्रकन्या - इति क्रूयात्) किसी कन्या को 'यह' कन्या नहीं है, ऐसा श्राक्षेप लगाये श्रीर (तस्याः द्वोषम् + श्रदर्शयन्) उसके किसी से संभोग श्रादि सम्बन्धों को सिद्ध न कर सके तो (सः शतं दण्डं प्राप्नुयात्) वह सौ पण दण्ड पाने योग्य है ॥ २२५॥

पारिणग्रहणिका मन्त्राः कन्यास्वेव प्रतिष्ठिताः । नाकन्यासु क्वचिन्नृणां सुप्तधमंक्रिया हि ताः ॥ २२६ ॥

(पाणिग्रहणिका मन्त्राः) विवाह-विषयक मन्त्र (कन्यासु + एव प्रतिष्ठिताः) कन्याग्रों के विवाह में उच्चारण करने के लिए ही विहित हैं (ग्रकन्यासु क्वचित् न) क्षतयोनि स्त्रियों के लिए कहीं भी नहीं कहे (हि) क्योंकि (ताः लुप्तधर्मक्रियाः) वे क्षतयोनि स्त्रियां धर्म से पतित होती हैं ॥ २२६ ॥

पाणिग्रहिणिका मन्त्रा नियतं दारसक्षराम् । तेषां निष्ठातु विज्ञेया विद्वद्भिः सप्तमे पदे ॥ २२७ ॥

(पाणिग्रहणिका मन्त्राः) विवाहविषयक मन्त्र ही (नियतं दारलक्षणम्) निश्चित-रूप से पत्नी होने के प्रमाण हैं (तेषां निष्ठा तु) उन मन्त्रों की पूर्णता या सिद्धि (विद्विद्भि: सप्तमे पदे विज्ञेया) विद्वानों को सातवें पद के पूरा होने पर समभानी चाहिये उससे पूर्व विवाह-संस्कार पूर्ण नहीं माना जाता ॥ २२७ ॥

अर्जुर्रोट्डन : २२४-२२७ श्लोक निम्न ग्राधारों के अनुसार प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं—

- १. प्रसंगिवरोध: (१) प्रस्तुत प्रसंग 'खरीद-विक्री के विवाद' का है। इस प्रसंग में कन्यादान का वर्णन करना ग्रसंगत है। (२) पूर्वापर २२३, २२ = इलोकों में वस्तुग्रों की खरीद से सम्बन्धित ब्यवस्था का वर्णन होने से इलोकों की प्रसंगसम्बद्धता है। इन इलोकों के भिन्न वर्णन ने उस क्रम को भंग कर दिया है। देखिए पूर्वापर इलोक पश्चा-त्ताप ग्रनुभव होने पर उस वस्तु के लौटाने से सम्बन्धित हैं। ग्रतः बीच के इलोक प्रसंग-भक्तक होने से प्रक्षिप्त हैं।
- २. ग्रन्तिवरोध इन श्लोको क रचियता की मान्यता कन्या को विक्री की वस्तु मानने की प्रतीत होती है, जो मनुविरुद्ध है। मनु ने तो चार विवाहों को उचित माना है ग्रीर इन सभी में शुल्क लेन-देने का स्पष्ट निषेध किया है [२-२०, २६-३४, ३६-४१ ५१-५४]

#### यस्मित्यस्मित्कृते कार्ये यस्येहानुशयो भवेत्। तमनेन विधानेन धर्मे पथि निवेशयेत्।। २२८।। (१४१)

(यस्मिन् यस्मिन् कार्ये कृते) जिस-जिस कार्य के करने पर (यस्य) जिस व्यक्ति को (इह + प्रनृशयः भवेत्) दिल मैं पश्चात्ताप प्रनुभव हो (तम्) उस व्यक्ति को राजा (प्रनेत विधानेन) इस उक्त [=1२२२—२२७] विधान के ग्रनुसार (धर्मे पथि निवेशयेत्) धर्मयुक्त मार्ग पर स्थापित करे।। २२ ॥

(६) नवम विवाद 'पालक-स्वामी' का निर्णय--(२२६-१४४) पशु-स्वामी ग्रीर खालों का विवाद-

पशुषु स्वामिनां चैत्र पालानां च व्यतिक्रमे । विवादं सम्प्रवक्ष्यामि यथावद्धमंतस्वतः ॥ २२६ ॥ (१४२)

श्रव मैं (पगुषु) पगुग्रों के विषय में (स्वामिनां च पालानां व्यति-क्रमे) पगु-मालिकों ग्रौर चरवाहों में मतभेद हो जाने पर जो भगड़ा खड़ा हो जाता है (विवादम्) उस विवाद को (धर्मतत्त्वतः) धर्मतत्त्व के ग्रनुसार (यथावत्) ठीक-ठीक (सम्प्रवक्ष्यामि) कहूँगा—॥ २२६॥

> दिवा वक्तब्यता पाले रात्रौ स्वामिनि तद्दगृहे। योगक्षेमेऽग्यथा चेतु पालो वक्तब्यतामियात्॥ २३०॥(१४३)

(दिवा पाने वक्तव्यता) [स्वामी द्वारा पशु चरवाहे को सौंप दिये जाने पर] दिन में चरवाहे पर बुराई या दोष ग्रायेगा [यदि पशु कोई नुकसान करता है या पशु का नुकसान होता है तो] (रात्री तद्गृहे स्वामिनि) रात को स्वामी के घर में पगुग्नों को सौंप देने पर स्वामी पर दोप ग्रायेगा (ग्रन्यया) इसके ग्रतिरिक्त (योगक्षमे चेत् तु) यदि दिन-रात पूर्णतः पशु-सुरक्षा या देखभाल की जिम्मेदारी चरवाहे पर हो तो उस स्थिति में (पालः वक्तव्यताम् + इयात्) चरवाहा ही बुराई या दोष का भागी माना जायेगा।। २३०।।

गोपः क्षीरमृतो यस्तु स दुह्याद्दशतो वराम् । गोस्वाम्यनुमते मृत्यः सा स्यात्पालेऽमृते मृतिः ॥२३१॥(१४४)

(यः तु गोपः क्षोरभृतः) जो चरवाहा स्वामी से वेतन न लेकर दूध लेता हो (सः भृत्यः दशतः वराम्) वह नौकर प्रथम दश गायों में जो श्रेष्ठ गाय हो उसका दूध (गोस्वामी + अनुमतेः दुह्यात्) गोस्वामी की अनुमति लेकर दुहलिया करे (अभृते पाले सा भृतिः स्यात्) भरण-पोषण का व्यय न लेने पर यह दूध ही चरवाहे का पारिश्रमिक है ॥ २३१ ॥

> नव्टं विनव्टं कृमिभिः व्वहतं विषमे मृतम् । होनं पुरुषकारेगा प्रदद्यात्पाल एव तु ।। २३२ ।। (१४५)

(नष्टम्) यदि कोई पशु लो जाये (कृतिभि: विनष्टम्) कीड़ों के पड़ने से मरजाये (श्वहतम्) कुत्ते ला जायें (विषये मृतम्) विपत्ति में फसकर या ऊंचे-नीचे स्थानों में गिरने से मरजाये (पुरुषकारेण हीनम्) चरवाहे के द्वारा पुरुषार्थं न करने के कारण या उपेक्षा के कारण पशु नष्ट हो जाये तो (पालः एव प्रदद्यात्) चरवाहा हो उस पशु का देनदार है।। २३२।।

> विघुष्य तु हृतं चौरेनं पालो दातुमहंति । यदि देशे च काले च स्वामिनः स्वस्य शंसति ॥२३३॥ (१४६)

(विघुष्य तु चौरैः हतम्) यदि पशुको जबरदस्ती चोर ले जायें (च) श्रौर (यदि देशे च काले स्वामिनः स्वस्य शंसति) यदि चरवाहा देश-काल के श्रतुसार शोघ्र हो अपनी श्रोर से स्वामो को इसकी सूचना दे देता है तो (पालः दातुन ग्रहेति) चरवाहा उस पशुका देनदार नहीं होता ॥ २३३ ॥

कर्गों चर्न च बालांश्च बस्ति स्नायुं च रोचनाम् ।
पशुषु स्वामिनां दद्यान्मृतेष्वङ्कानि दर्शयेत् ॥२३४॥ (१४७)
(पशुषु मृतेषु) पशुग्रों के स्वयं मरजाने पर चरवाहा उस पशु के

(कणी) दोनों कान (चर्म) चमड़ा (बालान्) पूंछ ग्रादि के बाल (बस्तिम्) मूत्रस्थान (स्नायुम्) नसें (रोचनाम्) चर्बी (ग्रङ्कानि दर्शयेत्) इन चिह्नों को दिखा दे ग्रीर (स्वामिनां दद्यात्) स्वामी को उसकी लाश सौंप दे॥ २३४॥

अर्जुटरी त्जन् : चिह्नों के परिगणन से स्रिमिश्राय — श्लोक में परि-गणित चिह्नों को दिखाने का यह स्रिभिश्राय है कि उन्हें देखकर स्वामी परीक्षण से यह-समक्रले कि पशु स्वाभाविक मौत से भरा है। किसी लालच या बदले की भावना के कारण इसे विष श्रादि से मारा नहीं गया।

श्रजाविके तु संरुद्धे वृकैः पाले त्वनायति । यां प्रसह्य वृक्षों हन्त्यात्पाले तत्कित्विषं भवेत् ॥२३४॥(१४८)

(ग्रजा + ग्रविके) वकरी ग्रीर भेड़ (वृकै: संरुद्धे) भेड़ियों के द्वारा घेर लिए जाने पर (पाले तु ग्रनायित) यदि चरवाहा उन्हें बचाने के लिए यत्न करने न ग्राये तो (यां प्रसद्धा वृकः हन्यात्) जिस बकरी या भेड़ को ग्राक्र-मण करके जवरदस्ती भेड़िया मार जाये तव (पाले तत् किल्विषं भवेत्) भरवाहे पर उसका दोष होगा ग्रर्थात् वही उसका देनदार होगा।। २३८।।

तासां चेदवरुद्धानां चरन्तीनां मियो वने । यामुत्प्लुत्य वृको हन्यान्न पालस्तत्र किल्विषो ॥२३६॥ (१४६)

(तासां चेत् + ग्रवरुद्धानाम्) चरवाहे ने यदि घेरकर वकरियों ग्रीर भेड़ीं को संभाल रखा है ग्रीर उनके (वने मिथः चरन्तीनाम्) वन में भुण्ड बमाकर चरते समय (याम् + उल्प्लुत्य वृकः हन्यात्) जिस बकरी या भेड़ को एकाएक उछलकर भेड़िया मार जाये तो (तत्र पालः न किल्विषी) वहाँ चरवाहा दोषी नहीं होता ग्रर्थात् देनदार नहीं होता ॥ २३६॥

> धनुःशतं परीहारो ग्रामस्य स्यात्समन्ततः। शम्यापातास्त्रयो वाऽपि त्रिगुगो नगरस्य तु ॥२३७॥ (१५०)

पगुत्रों के बैठने व घूमने-फिरने के लिए (ग्रामस्य समन्तात्) गांव के चारों ग्रोर (धनु शतम) १०० धनुप ग्रर्थात् चार सौ हाथ तक (वा) ग्रथवा (त्रयः शम्यापाताः) तीन वार छड़ी फेकने से जितनी दूर जाये वहां तक (ग्रिपि तु) ग्रौर (नगरस्य त्रिगुणः) नगर में इससे तोन गुना (परीहारः) भूखण्ड (स्यात्) होना चाहिए।। २३७।।

तत्रापरिवृतं धाःयं विहिस्युः पश्चवो यदि । न तत्र प्ररायदेदण्डं नृपितः पशुरक्षिणाम् ॥२३८॥ (१४१) (तत्र) उस पशुस्थान के पास (यदि प्रपरिवृतं धान्यं पश्चवः विहिस्युः) यदि विना घेरा या वाड़ बांबे मन्नों को पशुनष्ट कर दें तो (नृपतिः) राजा (तृत्र) उस विषय में (पशुरक्षिग्गां दण्डं न प्रग्गयेत्) चरवाहों को दण्ड न दे ।। २३६ ।।

## वृति तत्र प्रकुर्वीत यामुष्ट्रो न विलोकयेत् । छिद्र**ं न वारयेत्सर्वं स्वसूकर**पुखानुगम् ॥२३६॥ (१५२)

(तत्र) उस पशुस्थान में (याम्+उष्ट्रः त विलोकयेत्) जिससे ऊंट उसके ऊपर से धान्य को न खा सके इतनी ऊंची (वृति कुर्यात्) बाड़ ना घेरा बनाये (च) ग्रीर उसमें (स्व-सूकर-मुख+ प्रनुगम्) कुत्ते तथा सूत्रारों का मुंह जा सके ऐसे (सर्व छिद्रं वारयेत्) सब तरह के छिद्रों को न छोड़ं या बन्द कर दे ॥ २३६ ॥

## पथि क्षेत्रे परिवृते ग्रामान्तीयेऽथवा पुनः। सपालः शतदण्डाहीं विपालान्वारयेत्पञ्चन् ॥२४०॥ (१४३)

(परिवृते) वाड़ से युक्त (पिष) पशुश्रों के स्नावागमन के रास्ते में (क्षेत्रे) खेतों में (ग्रथवा) या (ग्राम + स्नन्तीये) गांव या नगर के समीप वाले पशुस्थानों में पशुश्रों द्वारा नुकसान पंडुचाने पर (सपालः शतदण्ड + स्नर्हः) चरवाहा सौ पण दण्ड का [द। १३६] भागी है (विपालान् पशून् वारयेत्) किन्तु यदि वे पशु यों ही घूमने वाले स्रर्थात् विना पालक के हों तो उन्हें केवल वहां से हटा दे।। २४०।।

## क्षेत्रेष्वग्येषु तु पशुः सपादं परामहंति। सर्वत्र तु सदो देयः क्षेत्रिकस्येति घारगा।।२४१॥ (१५४)

(स्रन्येषु क्षेत्रेषु तुपशुः) उपर्युक्त श्लोक [६।२४०] में विरित खेत स्रादि भिन्न स्थानों में यदि पशु नुकसान करदें तो (सपाद पणम् + स्रर्हति) सवा पए दण्ड होना चाहिए [चरवाहा या मालिक जिसकी देखरेख में वह नुकसान हुस्रा है उसको] (सर्वत्र तु) जहां स्रधिक या पूरा खेत ही नष्ट कर दिया हो तो (क्षेत्रिकस्य सदः देयः) उस खेत वाले को पूरा हर्जाना हैना होगा (इति धारणा) ऐसी नियम की व्यवस्था है।। २४१।।

## ग्रनिर्देशाहां गां सूतो वृषान्देवपश्चरतया। सपालान्वा विपालान्वा न दण्डचान्मनुरस्रवीत् ॥ २४२ ॥

(ग्रनिर्दशाहां सूतां गाम्) दश दिन के भीतर की व्याई हुई गौ (वृपान्) सांड (तथा) तथा (देवपशून्) देवताओं के उद्देश्य ग्रर्थात् यज्ञादि के लिए छोड़े गये पशु (सपालान् वा विपालान्) चाहे ये चरवाहे सहित खेत को चरजायें चाहे बिना चरवाहे के (मनुः दण्डचान् न अववीत्) मनु न किसी को भी दण्ड न देने का विधान किया है ॥ २४२ ॥

#### केन्नियस्यात्यये दण्डो भागाद्दशगुराो भवेत्। ततोऽर्धदण्डो भृत्यानामज्ञानास्क्षेत्रिकस्य तु ॥ २४३ ॥

(क्षेत्रियस्य + ग्रत्यये) किसान के द्वारा लापरवाही बरतने के कारण जो नुक-सान हुन्ना हो तो (भागात्) राजा को देय कर से (दशगुणः दण्डः भवेत्) दशगुना दण्ड उस पर होना चाहिए (क्षेत्रिकस्य + ग्रज्ञानात् भृत्यानां तु) यदि किसान की जानकारी के बिना उसके नौकरों से खेत का नुकसान हो जाये तो किसान पर (ततः + ग्रर्थदण्डः) उससे ग्राधा ग्रथात् पांच गुना दण्ड होना चाहिए ॥ २४३ ॥

#### अन्त्राीलनः : २४२-२४३ ब्लोक प्रक्षिप्त हैं-

- १. दौलीगत आधार—२४२ वें क्लोक में 'मनु प्रविवीत' पदों से स्पष्टतः ज्ञात होता है कि यह क्लोक मनु से भिन्न किसी ग्रन्य परवर्ती व्यक्ति की रचना है, ग्रतः यह प्रक्षिप्त है। २४३ वां इससे सम्बद्ध होने पर स्वतः प्रक्षिप्त है।
- २. प्रसंगविरोध प्रस्तुत प्रसंग 'पशु द्वारा हानि करने पर किसका ग्रपराध माना जाये' इस विषयक है। २४३ वां क्लोक इस प्रसंग से बाह्य होने के कारण प्रसंग-विरुद्ध है, ग्रतः प्रक्षिप्त है।

## एतिद्विधानमातिष्ठेद्वार्मिकः पृथियोपितः। स्वामिनां च पश्नां च पालानां च य्यतिक्रमे ॥२४४॥ (१४४)

(धार्मिकः पृथिवीपितः) धार्मिक राजा (स्वामिनां पश्नां च पालानां व्यितिक्रमे) स्वामी, पशु श्रीर चरवाहा इनमें कोई मतभेद या भगड़ा उप-स्थित हो जाने पर (एतत् विधानम् + ग्रातिष्ठेत्) उपर्युक्त [८। २२६-२४३] विधान के श्रनुसार निर्णय करे।। २४४।।

## (१०) सीमा-सम्बन्धी विवाद (२४५-२६५) श्रौर उसका निर्णए--

सीमां प्रति समुत्पन्ने विवादे ग्रामयोर्द्धयोः। ज्येष्ठे मासि नयेत्सीमां सुप्रकाञ्चेषु सेतुषु ॥२४४॥ (१५६)

(द्वयोः ग्रामयोः) दो गांवों या दो समूहों का (सीमां प्रति विवादे समुत्पन्ने) सीमा-सम्बन्धी भगड़ा या मुक्दमा खड़ा हो जाने पर (ज्येष्ठे मासि) ज्येष्ठ के महीने में (सेतुषु सुप्रकाशेषु) सीमा-चिह्नों के स्पष्ट दीखने

के बाद (सीमां नयेत्) सीमा का निर्णय करे [यह समय उन 'विवादों के लिए है जिनका वर्षा म्रादि म्रन्य कालों में निर्णय न हो सके] ।। २४५ ।।

सीमावृक्षांश्च कुर्वीत न्यग्रोघाश्वत्यिकशुकान् । शाल्मलीन्सालतालांश्च क्षीरिएश्चिव पादपान् ॥२४६॥ (१५७) गुल्मान्वेर्ण्यस्य विविधाञ्छमीवल्लीस्थलानि च । शरान्कुब्जकगुल्मांश्च तथा सीमा न नश्यति ॥२४७॥ (१५८)

(च) ग्रौर सीमा को निश्चित करने के लिए राजा (सीमानृक्षान् कुर्वीत) सीमा को बतलाने के चिह्नरूप वृक्षों को लगवाये—(न्यग्रोध) बड़ (+ग्रश्वत्य) पीपल (—िक्शुकान्) ढाक (शाल्मलीन्) सेमल (साल-तालान्) साल ग्रौर ताड़वृक्ष (च) ग्रौर (क्षीरिणः पादपान्+एव) दूध वाले ग्रन्य वृक्षों को [जैसे—गूलर, पिलखन ग्रादि] (गुल्मान्) भाड़वाले पौधों (विविधान् वेण्न्) विविध ग्रकार के बांसवृक्ष (शमी-वल्ली-स्थलानि) सेम की बेल तथा ग्रन्य भूमि पर फैलने वाली लताएं (सरान्) सरकंडे या मूज के भाड़ (च) ग्रौर (कुड्जकगुल्मान्) मालती पौचे के भाड़ों को लगवाये (तथा सीमा न नश्यति) इस प्रकार करने से सीमा नष्ट नहीं होती—सुरक्षित रहती है।। २४६—२४७॥

तडागान्युदपानानि वाप्यः प्रस्नवराानि च । सीमासन्धिषु कार्यारा देवतायतनानि च ॥२४८॥ (१५६)

(तडागानि) तालाब (उदपानानि) कूएं (बाप्यः) बाविडियां (प्रस्न-वाणि) नाले (च) तया (देवतायतनानि) देवस्थान = यज्ञशालाएं ग्रादि (सीमासन्धिषु कार्याणि) सोमा के मिलने के स्थानों पर बनवाने चाहिएं।। २४८।।

> उपच्छन्नानि चाप्यानि सीमालिङ्गानि कारयेत्। सीमाज्ञाने नृगां वोक्ष्य नित्यं लोके विषयंयम् ॥२४६॥ (१६०)

> ग्रश्मनोऽस्थीनि गोबालांस्तुषान्भस्मकपालिकाः । करोषमिष्टकाङ्गारांश्छर्करा बालुकास्तथा ॥२५०॥(१६१)

> यानि चैवं प्रकाराणि कालाद्रभूमिनं भक्षयेत्। तानि सन्धिषु सीमायामप्रकाशानि कारयेत्।।२५१॥(१६२)

राजा (लोके) संसार में (सीमाज्ञाने) सोमा के विषय में (नृणाम्) मनुष्यों का (निस्यं विषयंयं वीक्ष्य) सदैव मतभेद पाया जाता है, इस बात को घ्यान में रखता हुग्रा (ग्रन्यानि उपच्छन्नानि सोमालिङ्गानि कारयेत्) दूसरे गुष्त सोमाचिह्नों को भो करवा दे; [जैसे—] (प्रश्मनः) पत्थर (ग्रस्यीति) हिंडुयां (गोवालान्) गौ ग्रादि पशुग्नों के बाल (तुषान्) तुस = चावलों के छिलके ग्रादि (भस्म) राख (करालिकाः) खोपडियां (करीषम्) सूखा गोवर (+इष्टक) ईंटें (+ग्रंगारान्) कोयले (शर्करा) पत्थर की रोडियां = कंकड़ (तथा) तथा (वालुकाः) वालू रेत (च) ग्रौर (यानि एवं प्रकाराणि) जितने भी इस प्रकार के पदार्थ हैं जिन्हें (कालात् भूमिः न भक्षयेत्) वहुत समय तक भूमि ग्रपने रूग में न मिला सके (तानि) उनको (ग्रप्रकाशानि) गुष्तरूप से ग्रथान् जमीन में दवाकर (मोमायां कारयेत्) सीमास्यानों पर रखवादे।। २४६-२५१।।

## एते लिङ्गेर्नयत्सीमां राजा विवदमानयोः।

पूर्वभुक्त्या च सततमुदकस्यागमेन च।। २५२।। (१६३)

(राजा) राजा (विवदमानयोः) सीमा के विषय में लड़ने वालों की (एतैं: लिङ्गें:) इन [=। २४६--२५१] चिह्नों से (च) तथा (पूर्वभुक्त्या) पहने जो उसका उपभोग कर रहा हो, इस ग्राधार पर (च) ग्रीर (सततम् + उदकस्य + ग्रागमेन) निरन्तर जल के प्रवाह के ग्रागमन के ग्राधार पर [कि पानी किस ग्रोर से ग्राना है ग्रादि] (सीमां नयेत्) सीमा का निर्णय करे।। २५२।।

## यदि संशय एव स्याल्लिङ्गानामपि दर्शने । साक्षित्रत्यय एव स्यात्सीमावादिवितिर्णयः ॥ २५३ ॥(१६४)

(यदि लिङ्गानाम् + ग्रिप दर्शने) यदि सोमाचिह्नों के देखने पर भी (संशय एव स्यात्) संदेह रह जाये तो (साक्षीप्रत्यय एव) साक्षियों के प्रमाण से (सीमावाद-विनिर्णयः स्यात्) सीमाविषयक विवाद का निर्णय करे।। २५३।।

## ग्रामीयककुलानां च समक्षं सीम्नि साक्षिणः। प्रव्टच्याः सीमालिङ्गानि तयोद्यवेव विवादिनोः॥२५४॥ (१६५)

राजा (ग्रामीयककुलानां च तयोः विवादिनोः समक्षम्) गाँवों के कुलीन पुरुषों ग्रीर उन वादो-प्रतिवादियों के सामने (सोम्नि) सीमा-स्थान पर (साक्षिणः) साक्षियों से [द।६२-६३] (सीमालिङ्गानि प्रष्टव्याः) सीमा-चिह्नों को पूछे ॥ २५४॥

ते पृष्टास्तु यथा ब्रूयुः समस्ताः सोम्नि निश्वयम् । निबच्नोयात्तथा सोमां सर्वास्तांश्चैव नामतः ॥२४४॥(१६६) राजा के द्वारा (पृष्टाः) पूछने पर ग्रर्थात् जांच-पड़ताल करने पर (सीम्नि निश्चयम्) सीमा-निश्चय के विषय में (ते समस्ताः यथा ब्रूयुः) वे सब—साक्षी ग्रीर गाँव के उपस्थित कुलीन पुरुष जैसे एकमत होकर कहें—स्वीकार कर लें (तथा सीमां निश्चनीयात्) राजा उसी प्रकार सीमा को निर्धारित करदे (च) ग्रीर (तान सर्वान् एव नामतः) उन उपस्थित सभी साक्षियों एवं पुरुषों के नामों को भो लिखकर रख ले [जिससे पुनः विवाद उपस्थित होने पर यह ज्ञात हो सके कि किन-किन लोगों के समक्ष या गवाहों से यह निर्णय हुग्रा था] ॥ २५५॥

शिरोमिस्ते गृहीत्वोर्वी स्नश्विणो रक्तवाससः । सुकृतैः शापिताः स्वैः स्वैनयेयुस्ते समञ्जसम् ॥ २५६ ॥

(ते) वे साक्षी (शिरोभिः उर्वी गृहीत्वा) शिर पर मिट्टी रखकर (स्निग्वणः) गले में माला पहनकर (रक्तवाससः) लाल कपड़े पहनकर (स्वैः स्वैः सुक्रुतैः शापिताः) ग्रपने-ग्रपने पुण्यों की शपथ खाकर [कि यदि हम भूठ बोलेंगे तो हमारे ग्रब तक किये सब पुण्य नष्ट हो जायें] (समञ्जसं नयेयुः) सीमा के विषय में स्पष्ट निर्ण्य दें॥ २५६॥

#### यथोक्तेन नयन्तस्ते पूयन्ते सत्यसाक्षिराः । विपरीतं नयन्तस्तु दाप्याः स्युद्धिशतं बमम् ॥ २५७ ॥

(यथा + उक्तेन नयन्तः) ठीक ठीक ज्यों की स्यों बात कहने पर (ते सत्य साक्षिणः पूयन्ते) वे सच्चे साक्षी पवित्र ग्रयित् निर्दोष होते हैं (तु) यदि (विपरीतं नयन्तः) भूठी गवाही दें तो (द्विशतं दमं दाप्याः स्युः) राजा उन पर दो सौ पण दण्ड करे॥ २५७॥

## अन्तर्योत्जनः : २४६-२४७ व्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं-

१. ग्रन्तिवरोध—साक्षियों से सम्बद्ध सभी नियम ग्रीर व्यवस्थाग्रों का विधान गत साक्षीनिर्णय [६। ५७-१३०] प्रसंग में हो चुका है। इन इलोकों में उनसे भिन्न व्यवस्था होने के कारण ये इलोक मनुविरुद्ध हैं, ग्रत: प्रक्षिप्त हैं।

इसी प्रकार साक्षियों की दण्ड-व्यवस्था भी वहां वर्णित है। यहां वर्गित दण्ड भी भिन्न होने के कारण विरुद्ध है। शपथ-पद्धति मनु-सम्मत नहीं है [इस विषय पर द्रष्टव्य है ८। ६७ — ११६ श्लोकों पर समीक्षा 'अन्तर्विरोव]'।

साक्ष्यभावे तु चत्वारो ग्रामाः सामन्तवासिनः । सीमाविनिर्एयं कुर्युः प्रयता राजसन्निषी ॥२५८॥ (१६७) (साक्षी + ग्रभावे) यदि सीमा-विषय में साक्षियों का भी ग्रभाव हो (तु) तो (सामन्तवासिनः चत्वारः ग्रामाः) समीपवर्ती चार गांव के प्रतिष्ठित व्यक्ति (राजसन्तिषी) राजा या न्यायाधीश के सामने (प्रयतःः) पक्षपात-रहितभाव से (सीमाविनिर्णयं कुर्युः) सीमा का निर्णय करें श्रर्थात् सीमा निर्णय के विषय में श्रपना मत दें।। २५८।।

#### सामन्तानामन्नावे तु मौलानां सीम्नि साक्षिरणाम् । इमानप्यनुयुञ्जीत पुरुषान्वनगोचरान् ॥ २४६ ॥

(सीम्नि साक्षिणाम्) सीमाविषयक साक्षियंं के रूप में (सामन्तानां तु मौलानाम् ग्रमावे) यदि समीपवर्ती गांववालों का ग्रौर सीमा के मूलजाता प्रतिष्ठित व्यक्तियों का ग्रभाव हो तो (इमान् वनगोचरान् पुरुषान् ग्रिप + ग्रनुयुञ्जीत) राजा इन [ग्रागे द। २६०] वन में घूमने वाले पुरुषों से भी साक्षी के रूप में पूछताछ करे—॥ २५६॥

#### ब्याघाञ्छाकुनिकान्गोपान्कैयर्तान्मूललानकान् । ब्यालग्राहानुञ्छवृत्तीनन्यांश्च वनचारिगः ॥ २६० ॥

(व्याधान्) शिकारियों से (शकुनिकान्) पिक्षयों को मारने वालों से (गोपान्) चरवाहों से (कैवर्तान्) मछित्यां मारकर ग्राजीविका करने वालों से (मूलखानकान्) कन्द-मूल आदि खोदकर संग्रह करने वालों से (व्यालग्राहान्) सपेरों से (उञ्छवृत्तीन्) ग्रन्नादि खाद्य पदार्थों को चुनकर जीविका चलाने वालों से (च) और (यान् वनचारिगाः) दूसरे जो वन में विचरण करते हैं, उनसे सीमा के विषय में पूछे ॥ २६०॥

#### ते पृष्टास्तु यथा द्रूपुः सीमासन्धिषु लक्षणम् । तत्त्रया स्थापवेद्राजा वर्मेण ग्रामयोर्द्वयोः ॥ २६१ ॥

(पृष्टाः तु) राजा के द्वारा प्छने पर (ते सीमासन्धिषु यथा लक्षणं ब्रू युः) वे लोग गाँवों की सीमाभ्रों के मिलने के स्थानों पर जैसे चिह्न बतलावें (राजा तत् द्वयोः ग्रामयोः तथा) राजा उन दोनों गावों की सीमा को वैसे ही (धर्मेण स्थापयेत्) धर्मानुसार निश्चित करदे।। २६१॥

आनुश्रीत्जना: २४६ से २६१ श्लोक निम्न श्राधार पर प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं—

१. प्रसंगिषरोध—(१) प्रथम बात तो यह है कि चार-चार ग्राम के व्यक्ति होने पर साक्षियों का ग्रभाव नहीं हो सकता, फिर भी यदि ग्रभाव हो तो मनुने गुप्तचरों द्वारा जानकारी प्राप्त करने का विधान किया है [६।१६२], ग्रयोग्य साक्षियों द्वारा नहीं।(२) मनु ने साक्षी-प्रसंग में साक्षियों के जो गुण दिये हैं [६।६३,६४], ये साक्षी उस विधान के ग्रनुरूप नहीं हैं। ग्रपितु वहां 'न दूषिताः' [६।६४] कहकर ऐसे दूषित ग्राचरण वाले व्यक्तियों को साक्षी होने के लिए स्पष्ट निषेध किया है। ग्रतः यह

व्यवस्था मनुप्रणीत नहीं हो सकती। इन ग्राधारों के ग्रनुसार ये क्लोक प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं।

#### क्षेत्रकृपतडागानामारामस्य गृहस्य च । सामन्तप्रत्ययो ज्ञेयः सीमासेतुविनिर्णयः ॥ २६२ ॥ (१६८)

(भेत्र-कुप-तडागानाम् + ग्रारामस्य) खेत, क्र्यां तालाव, बगीचा (च) ग्रौर (गृहस्य) घर की (सीमा-मेतु-विनिर्णयः) सीमा के चिह्न का निर्णय (सामन्त-प्रत्ययः ज्ञेयः) उस गांव के प्रतिष्ठित-धार्मिक निवासियों की साक्षियों के ग्राधार पर करना चाहिए ॥ २६२ ॥

## सामन्ताश्चेन्नृषा बूयुः सेतौ विवदतां नृणाम् । सर्वे पृथवपृथादण्डचा राज्ञा मध्यमसाहसम् ॥२६३॥ (१६६)

(नृगां सेतौ विवदताम्) दो ग्रामवासियों में परस्वर सीमासम्बन्धो विवाद उपस्थित होने पर (सामन्ताः चेत् मृषा ब्रूयुः) गांव के निवासी यदि भूठ या गलत कहें तो (राज्ञा) राजा (पृथक्-पृथक् सर्वे) उनमें से भूठ कहने वाले प्रत्येक को (मध्यमसाहसम् दण्डचाः) 'मध्यमसाहस' [८। १३८] का दण्ड दे।। २६३।।

#### गृहं तडागमारामं क्षेत्रं वा भीषया हरन्। शतः।निपञ्च दण्डचः स्यादज्ञानाद्दृद्विशतो दमः ॥२६४॥(१७०)

(भीषया) यदि कोई भय दिखाकर (गृहं तडागम् + ग्रारामं वा क्षेत्रं हरन) घर, तालाब, बगीचा ग्रथवा खेत को लेले, तो राजा उस पर (शतानि पञ्च दण्डचः) पाँच सौ पणों का दण्ड करे (ग्रज्ञानात् द्विशतः दमः स्यात्) यदि ग्रनजाने में ग्रधिकार करते तो दो सौ पणों का दण्ड दे ग्रौर उस ग्रधिकृत वस्नुको भी लौटाये॥ २६४॥

## सीमायः मविषह्यायां स्वयं राजेव धर्मवित् । प्रविशेद्भूषिमेतेषामुपकारादिति स्थितिः ॥ २६५ ॥ (१७१)

(सीमायाम् + अविषद्धायाम्) चिह्नों एवं साक्षियों आदि उपर्युक्त [८। २४५-२६३] उपायों से सीमा के निर्धारित न हो सकते पर (धमवित् राजा स्वयम् एव) नाय का ज्ञाता राजा स्वयं ही (एतेषाम् + उपकारात्) वादी-प्रतिवादियों के उपकार अर्थात् हितों को व्यान में रखकर (भूमि प्रदिशेत्) भूमि-सीमा को निश्चित करदे (इति स्थितिः) ऐसी शास्त्रव्यवस्था है।। २६५।।

## (११) दुष्ट या कटुवाक्य बोलने-सम्बन्धो विवाद [२२६-२२७] श्रीर उसका निर्णय—

एषोऽखिलेनाभिहितो धर्मः सीमाविनिर्णये । अत ऊर्ध्वं प्रवक्ष्यामि वावपारुष्यविनिर्णयम् ॥ २६६ ॥(१७२)

(एषः) यह [६। २४५-२६५] (सीमा-विनिर्णये) सीमा के निर्णय करने के विषय में (धर्मः) न्यायविधान (ग्रिखलेन + ग्रिभिहितः) पूर्णरूप से कहा।

(स्रतः + ऊर्घ्वम्) इसके बाद स्रव (वाक्-पारुष्य-विनिर्णयम्) कठोर स्रौर दुष्टवचन बोलने पर निर्णय (प्रवक्ष्यामि) कहुँगा –।। २६६ ।।

> शतं बाह्यसमाञ्च्य क्षत्रियो बण्डमहंति। वैश्योऽप्यर्धशतं द्वे वा शूद्रस्तु वधमहंति॥ २६७॥

(ब्राह्मणम् + आक्रुश्य) ब्राह्मण को कठोर या दुष्ट वचन कहने पर (क्षत्रियः शतं दण्डम् + अहंति) क्षत्रिय सौ पण दण्ड का भागी होता है (अपि वैश्यः अर्घशतं वा हे) श्रीर वैश्य डेढ़ सौ वा दो सौ पण (तु) श्रीर (श्रूदः वधम् + अहंति) श्रूद्र शारीरिक दण्ड का भागी होता है ॥ २६७॥

पञ्चाशब् बाह्याणो दण्डघः क्षत्रियस्यामिशंसने । वैश्वे स्यावर्षपञ्जाशस्त्रुवे द्वादशको दमः॥ २६८॥

(क्षत्रियस्य + ग्राभिशंसने) क्षत्रिय को निन्दात्मक वचन कहने पर (ब्राह्मणः पञ्चाशब् दण्डचः) ब्राह्मण को पचास पण दण्ड देना चाहिए (वैश्ये ग्रार्थपञ्चाशत् स्यात्) वैश्य को कहने पर पच्चीस पण, और (शूद्रे द्वादशकः दमः) शूद्र को कहने पर बारह पण दण्ड ब्राह्मण को देना चाहिए।। २६८।।

समयसँ दिवातीनां द्वादशैव व्यतिक्रमे। वादेखककनीयेषु तदेव द्विगुर्ण मदेतु॥ २६९॥

(समवर्णे द्विजातीनां व्यतिक्रमे) समानवर्णं वाले द्विजों में परस्पर कठोर वचन कहने पर (द्वादश + एव) बारह पर्एा ही दण्ड होना चाहिए (म्रवचनीयेषु वादेषु) ग्रत्यन्त निन्दनीय वचन कहने पर (तदेव द्विगुएां भवेत्) वही उक्त दण्ड [८। २६७— २६१] दुगुना होगा ॥ २६१ ॥

> प्कजार्तिद्वजार्तीस्तु वाचा दावसाया क्षिपन् । जिह्नायाः प्राप्तुयाच्छेदं जयन्यप्रमवो हि सः ॥ २७० ॥

(एकजातिः तु) यदि शूद्ध (द्विजातीन् दारुणया वाचा क्षिपन्) द्विजातियों को

ब्रत्यन्त कठोर या दुष्ट वाणी में ब्राक्षेप करे तो (जिह्वायाः छेदं प्राप्नुयात्) उसकी जीभ को काट देना चाहिए (हि) क्योंकि (सः जघन्यप्रभवः) वह शूद्र नीच से उत्पन्न है ॥ २७० ॥

> नामजातिप्रहं त्वेषामित्रहोहेरा कुर्वतः । निक्षेप्योऽयोमयः शङकुर्ज्वलन्नास्ये वशाङ्गुलः ॥ २७१ ॥

(नाम-जातिग्रहं तु एपाम्) नाम ग्रौर जाति का कथन करते हुए यदि शूद्र इन दिजों को (ग्रिमिद्रोहेण कुर्वतः) द्रोहपूर्वक कठोर वचन कहे तो (ज्वलन् दश + ग्रङ्गुलः) जलती हुई दश ग्रंगुल लम्बी (अयोमयः शङ्कुः) लोहे की शलाका (ग्रास्ये निक्षेप्यः) इसं शूद्र के मुख में डाल देनी चाहिए॥ २७१॥

धर्मोपदेशं दर्पेण विप्रासामस्य कुर्वतः। तप्तमासेचयेत्तैलं वस्त्रे श्रोत्रे च पार्थिवः॥ २७२॥

(ग्रस्य दर्पेण विप्राणां घर्मोपदेशं कुर्वेतः) यदि शूद्र घमण्ड में ग्राकर द्विजों को घर्म का उपदेश करे तो (पार्थिवः) राजा (तप्तं तैलं वक्त्रे श्रोत्रे ग्रासेचयेत्) तपा हुग्रा तैल शूद्र के मुख ग्रौर कानों में डलवादे ॥ २७२॥

अन्यूर्धोत्जन्म: २६७ से २७२ श्लोक निम्न 'ग्राधारों' के अनुसार प्रक्षिप्त हैं—

- १. अन्तिवरोध—(१) मनु की दण्डव्यस्था भेदभावयुक्त या ईब्यी, द्वेष-भावना से युक्त नहीं है। वे निलिप्त एवं समभाव से सभी प्रजाजनों के लिए यथायोग्य, न्याययुक्त दण्ड का विधान करते हैं [६। ३०७, ३११; ७। २, १६, २७, ३०]। प्रिषतु समभ्रदार और जिम्मेदार होने के कारण उच्चवर्ण वालों को प्रधिक दण्ड देने का विधान करते हैं। [८।३३४—३३८, ३०६] इन श्लोकों में वर्णानुक्रम से ग्रधिक दण्ड का विधान उक्त सभी मान्यतायों के विरुद्ध है। इस प्रसंग के २७३—२७५ क्लोकों में भी सबके लिए समान व्यवस्था है। इस प्रकार इस व्यवस्था में ग्रन्तिवरोध होने के कारण ये सभी श्लोक प्रक्षिप्त हैं। (२) २७० वें श्लोक में शूद्र को 'जधन्यप्रभवः' विशेषण देने से इन श्लोकों के रचियता की मान्यता जन्मना वर्णव्यवस्था की सिद्ध होती है। यह मान्यता भी मनुविरुद्ध है। मनु कर्मणा वर्णव्यवस्था मानते हैं [द्रष्टव्य १। ६२—१०१ पर 'अनुशीलन']
- २. शैलीगत आधार—इन सभी क्लोकों में और विशेषरूप से २७०—२७२ में शूद्र के प्रति आक्रोश एवं घृणात्मक भावना है, यह पक्षपात एवं दुराग्रह है। मनु की शैली निर्लिप्ततापूर्वक विधान करने की है, अतः यह शैली मनु की नहीं है। इस आधार पर भी ये क्लोक मनुप्रणीत सिद्ध नहीं होते।

श्रुतं देशं च जाति च कर्म शारीरमेव च। वितथेन बुवन्दर्पाद्वाप्यः स्यात् द्विशतं दमम् ॥२७३॥ (१७३) कोई मनुष्य किसी मनुष्य के (श्रुतम्) विद्या (देशम्) देश (जातिम्) वर्ण (च शारोरम् एव कमं) स्रोर शरीर-सम्बन्धी कमं के विषय में (दर्पात्) घमण्ड में स्राकर (वितथेन ब्रुवन्) क्रूठी निन्दा स्रथवा गलत बात मे स्रपमानित करे, उसे (द्विशतं दमं दाप्यः) दो सौ पर्ण दण्ड देना चाहिए ।। २७३ ।।

## कारां वाऽप्यथवा खञ्जमन्यं वाऽिप यथाविधम् । तथ्येनापि बुवन्दाप्यो दण्डं कार्षापणावरम् ॥२७४॥(१७४)

किसी (काएम्) काने को (प्रिपिवा) ग्रथवा (खञ्जम्) लंगड़े को (वा) ग्रथवा (तयाविधम् + ग्रपि) इसो प्रकार के ग्रन्य विकलांगों को (तथ्येन + अपि ब्रुवन्) वास्तव में वैसा होते हुए भी किसी को काना, लंगड़ा ग्रादि कहने पर (कार्षात्रणावरं दण्डं दाप्यः) कम से कम एक कार्षा-पण दण्ड करना चाहिए।। २७४।।

आज्य व्यक्तिकाः ग्रन्यत्र विधान से पुष्टि — मनु ने ४। १४१ में विकलांग व्यक्तियों को कटुवचन या ग्राक्षे युक्त वचन कहने का स्पष्टतः निषेध किया है। यहां उस विधान के विपरीत ग्राचरण करने वालों के लिए दण्ड का विधान है।

## मातरं पितरं जायां भ्रातरं तनयं गुरुम् । म्राक्षारयञ्खतं दाप्यः पन्थानं चाददद् गुरोः ॥२७५॥ (१७५)

(मातरं पितरं जायां भ्रातरं तनयं गुरुम्) माता, पिता, पत्नी, भाई, बेटा, गुरु इनको (ग्राक्षारयन्) दोष लगाकर निन्दा करने पर (च) ग्रीर (गुरोः) गुरु को (पन्थानम् मृग्नदद्त्) रास्ता न देने पर (शतं दाष्यः) सौ पण दंड होना चाहिए ।। २७४।।

अर न्यू क्ये कि त्वार प्रन्यत्र विधान से पुष्टि—मनु ने ४। १७६-१८० में इन व्यक्तियों से किसी प्रकार का विवाद, लड़ाई-अगड़ा न करने का विधान किया है। उस विधान को भंग करके कटुवचन या आक्षेपयुक्त वचन कहने पर यह दण्ड-विधान है।

#### ब्राह्मशासित्रयाम्यां तु दण्डः कार्यो विजानता । ब्राह्मशो साहसः पूर्वः क्षत्रिये स्वेव मध्यमः॥ २७६॥

(ब्राह्मण-क्षित्रयाभ्यां तु) ब्राह्मण ग्रीर क्षित्रय में परस्पर दुप्टवचन उपस्थित होने पर (विजानता) बुद्धिमान् राजा को चाहिए कि वह (ब्राह्मएो पूर्वः साहसः) ब्राह्मण पर पूर्वसाहस (तु) ग्रीर (क्षित्रिये मध्यमः) क्षित्रिय पर मध्यम-साहस (दण्डः कार्यः) दण्ड करना चाहिए॥ २७६॥

#### विट्शुद्वयोरेवमेव स्वजाति प्रति तस्याः । प्ररायनं दण्डस्येति विनिष्ठचयः ।। २७७ ॥

(विट्-शूद्रयोः) वैश्य-शूद्र की परस्पर (स्वजाति प्रति) भ्रपनी जाति के प्रति निन्दापूर्वक कहा-सुनी होने पर (एवम् + एव) इसी प्रकार ग्रथित वैश्य की प्रथम साहस तथा शूद्र को मध्यम साहस [ ८ । २७६ के अनुसार ] का दण्ड करे (छेदवर्ज प्रणयन्) शूद्र की जीभ न काटे (इति दण्डस्य तत्त्वतः विनिश्चयः) ऐसा दण्ड का सही-सही निश्चय है।। २७७।।

- अन्त्र्यो त्याः २७६—२७७ श्लोक प्रक्षिप्त हैं— १. अन्तर्विरोध—इन श्लोकों में विहित दण्डन्यवस्था मनुसम्मत नहीं है। [द्रष्टव्य ८। २६७---२७२ पर 'ग्रनुशीलन']
- २. ग्रवान्तरिवरोध-प्रक्षिप्त इलोकों में परस्पर भी विरोध है। २६७-२७२ श्लोकों में जो दण्ड-व्यवस्था दी है, इन श्लोकों की व्यवस्था उनसे मेल नहीं खाती। इससे प्रतीत होता है कि ये श्लोक भिन्न-भिन्न रचयिताओं के हैं।

## (१२) दण्ड से घायल करने या मारने सम्बन्धी विवाद[२७८-३००] ग्रौर उसका निर्णय--

एष दण्डविधिः प्रोक्तो वाक्पारुष्यस्य तत्त्वतः। अध्वं प्रवक्ष्यामि वण्डणारुष्यनिर्णयम् ।।२७८।। (१७६)

(एषः) यह [८।२६७—२७७] (तत्त्वतः) ठीक-ठीक (वाक्पारुष्यस्य) कठोर वचन या दुष्ट वचन बोलने का (दण्डविधि:) दण्डविधान (प्रोक्त:) कहा (ग्रतः+ऊर्घ्वम्) इसके पश्चात् ग्रत्र (दण्डपारुष्यनिर्णयम्) कठोर दंड से घायल करना या मारना ग्रथवा दंडे से कठोरतापूर्वक मारपीट करने पर निर्णय को (प्रवक्ष्यामि) वहुँगा ।। २७८ ।।

#### येन केनचिदङ्गेन हिस्याच्चेच्छ्रेष्ठमन्त्यजः। छेत्तव्यं तत्तदेवास्य तन्मनोरनुज्ञासनम् ॥ २७६ ॥

(ग्रन्त्यजः) शूद्र (येन केनचित् + अङ्गेन) जिस किसी ग्रंग से (श्रेष्ठं हिंस्यात् चेत्) श्रेष्ठ ग्रर्थात् द्विजो पर प्रहार करे तो (तत् +तत् + एव ग्रस्य छेत्तव्यम्) राजा उसके उस-उस ग्रङ्ग को हो कटवादे (तत् मनो: + ग्रनुशासनम्) यही मन् का आदेश है ॥ २७६ ॥

> पाणिमुद्यम्य दण्डं वा पाणि चछेदनमहीति। प्रहरन्कोपात्पादच्छेदनमहंति ॥ २८०॥ पः : न

(पाणिम्) हाथ (वा) ग्रथवा (दण्डम् उद्यम्य) हाथ से दंडा उठाकर प्रहार करने पर (पाणिच्छेदनम् + ग्रहेंति) शूद्र का हाथ कटवा देना चाहिए (कोपात्) क्रोध-पूर्वक (पादेन प्रहरन्) पैर से प्रहार करने पर (पादच्छेदनम् + ग्रहेंति) पैर काट देना चाहिए।। २८०।।

#### सहासनममित्रेप्सुरुत्कृष्टस्यापकृष्टजः । कटघां कृताङ्को निर्वास्यः स्फिचं वास्यावकर्तयेत् ॥ २८१ ॥

(ग्रपकृष्टजः) यदि कोई शूद्र (उत्कृष्टस्य) ग्रपने से श्रेष्ठ ब्राह्मण के (सहा-सनम् + ग्रभिप्रेप्सुः) साथ एकसमान ग्रासन पर बैठने की कोशिश करे तो (कट्यां कृताङ्कः निर्वास्यः) उसे कमर में दगवाकर देशनिकाला दे दे (वा) ग्रथवा (ग्रस्य स्फिचम् + ग्रवकर्तयेत्) इसके एक चूतड़ को कतरवा दे ॥ २८१ ॥

#### श्रवनिष्ठीवतो दर्पाद् द्वावोष्ठौ छेदयेन्नुपः । श्रवमुत्रयतो मेढ्मवशर्षयतो गुदम् ॥ २८२ ॥

शूद्र यदि ब्राह्मए। का अपमान (दर्पात्) घमण्ड के कारण (अवनिष्ठीवतः) उस पर थूककर करे तो (नृपः) राजा, शूद्र के (द्वी + ग्रोष्ठी छेदयेत्) दोनों त्रोठों को कटवा दे (अवसूत्रयतः) सूत्र फेंककर करे तो (मेढूम्) उसकी लिंगेन्द्रिय को, (अवशर्धयतः गुदम्) यदि अधोवायु के द्वारा करे तो गुदा को कटवा दे॥ २८२॥

## केशेषु गृह्धतो हस्तो छेरयेवविचारयन्। पावयोर्दाढिकायां च ग्रीवायां मृषणेषु च ॥ २८३॥

यदि शूद्र ब्राह्मण को (केशेषु गृह्ह्तः) बालों से पकड़े तो राजा (म्रविचारयन् हस्तौ छेदयेत्) बिना विचारे शूद्र के दोनों हाथ कटवा दे, यदि (पादयोः) दोनों पैर (दाढिकायाम्) दाढ़ी (ग्रीवायाम्) गर्दन (च) ग्रीर (वृषणेषु) ग्रण्डकोशों को पकड़कर प्रहार करे तो भी दोनों हाथ कटवा दे॥ २८३॥

#### त्वग्मेदकः शतं वण्डचो लोहितस्य च वर्शकः । मांसमेत्ता तु वण्निष्कान्त्रवास्यस्वस्थिमेदकः ॥ २८४ ॥

समान वर्ण वालों में मारकर (त्वक्भेदकः शतं दण्डयः) चमड़ी उखाड़ने वाले पर सौ पण दण्ड करे (च) ग्रौर (लोहितस्य दर्शकः) खून निकाल देने वाले पर भी सौ पण दण्ड करे (मांसभेता तु षट् निष्कः) मांसछेदन करने वाले को छह 'निष्क'। [८। १३७] दण्ड करे, ग्रौर (ग्रस्थिभेदकः तु प्रवास्यः) हड्डी तोड़ने वाले को तो देश- निकाला ही दे दे।। २८४।।

वनस्पतीनां सर्वेषामुपभोगं यथा यथा। तथा तथा दमः कार्यो हिंसायाभिति घारणा ॥ २८४॥ (सर्वेषां वनस्पतीनां यथा-यथा उपभोगम्) सब वृक्ष ग्रादि वनस्पतियों का जैसा-जैसा म्रधिक या कम उपयोग है, (हिंसायाम्) उनको नष्ट करने पर (तथा तथा दमः कार्यः) वैसा-वैसा ही दण्ड करे (इति धारणा) ऐसी शास्त्र-व्यवस्था है।। २८५॥

अनुर्वित्वनः २७६ से २८५ इलोक निम्न भ्राधारों के अनुसार प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं—

- १. म्रन्तिवरोध—इन क्लो हों में विणित दण्डव्यवस्था मनु की पद्धित से मेल नहीं खांती [द्रष्टव्य पा । २६७—२७२ पर 'म्रनुक्षीलन']।इस विरोध के कारण ये क्लोक प्रक्षिप्त हैं। मनु की व्यवस्था शूद्र को नहीं, म्रपितु जो जितना म्रधिक जिम्मेदार है, उसको उतना ही म्रधिक दण्ड देने की है [पा ३३६—३३८], ये क्लोक तदनुसार नहीं हैं।
- २. शैलीगत ग्राधार—(१) इन श्लोकों की शैली भी मनु की तरह निलिप्त गम्भीर एवं समभावयुक्त न होकर पक्षपात, दुराग्रह एवं घृणापूर्ण है। इस कारएा भी ये प्रक्षिप्त हैं। २७६ में 'मनोः अनुशासनम्' पदों से स्पष्ट ज्ञात होता है कि यह श्लोक मनुप्रणीत न होकर किसी दूसरे परवर्ती व्यक्ति की रचना है, ग्रतः प्रक्षिप्त है। इसके प्रक्षिप्त सिद्ध होने पर इससे सम्बद्ध ग्रौर इस पर ग्राधारित शेष २००—२०५ श्लोक स्वतः प्रक्षिप्त सिद्ध हो जाते हैं।
- ३. प्रसंगिव रोध—(१) २-६—२८८ क्लोकों में संक्षेप में समभाव से सम्पूर्ण दण्डपारुष्य की दण्डव्यवस्था कह दी है, जो मनु के विधानों के अनुकूल है। इस विधान का प्रसंग २८६ से ही प्रारम्भ होता है, यह क्लोकों की वर्णन-शैली से भी जात हो जाता है। उससे पूर्व भिन्त-भिन्न व्यवस्थाओं वाला यह प्रसंग ग्रसंगत है। इस ग्राधार पर भी ये क्लोक प्रक्षिप्त हैं। (२) प्रस्तुत प्रसंग 'प्राणियों पर कठोर दण्ड से ताड़ना करने' का है। २८५ का विषय इस प्रसंग का विषय नहीं है, ग्रतः प्रसंगिवरुद्ध है।

#### मनुष्यारणां पञ्चनां च दुःलाय प्रहृते सति। यथा यया महद्र दुःलं दण्डं कुर्यात्तया तथा।।२८६।। (१७७)

(मनुष्यागां च पश्नाम्) मनुष्यों ग्रीर पशुग्रों पर (दु:खाय प्रहृते सित) दु:ख देने के लिए दण्ड से प्रहार करने पर (यथा यथा महत् दु:खम्) जैसा-जैसा ग्रधिक कष्ट हो (तथा तथा दण्ड कुर्यात्) उसी के ग्रनुसार ग्रधिक-कम दण्ड करे।। २६६।।

## म्रङ्गात्रपीडनायां च व्रणशोगितयोस्तथा। समुत्थानव्ययं दाप्यः सर्वदण्डमथापि वा।।२८७।। (१७८)

(ग्रंग + ग्रवपीडनायाम्) किसी ग्रंग के टूटने, कटने ग्रादि पर (तथा) ग्रीर (व्रण + शोिणतयोः) घाव करने तथा रक्त बहाने पर (समुस्थानव्ययं दाप्यः) जब तक रोगी पहले जैसी ग्रवस्था के रूप में ठीक न हो जाये तव तक सम्पूर्ण श्रीषध श्रादि का व्यय मारने वाले से दिलवाये (ग्रथापि वा) श्रीर साथ ही (सर्वदण्डम्) उसे पूर्ण दण्ड भी दे ।। २८७ ।।

> द्रश्याणि हिस्याद्यो यस्य ज्ञानतोऽज्ञानतोऽपि वा । स तस्योत्पादयेतुष्टि राज्ञे दद्याच्च तत्समम् ॥२८८॥ (१७६)

(यः) जो कोई (यस्य) जिस किसी के (ज्ञानतः ग्रिप वा ग्रज्ञानतः) जानकर ग्रथवा ग्रनजाने में (द्रव्याणि हिस्यात्) वस्तुग्रों को नष्ट कर दे तो (सः) वह ग्रपराधी (तस्य तुष्टिम् + उत्पादयेत्) उसके मालिक को वस्तु या धन ग्रादि देकर संतुष्ट करे (च) तथा (तत् समम् राजें दद्यात्) उसके बराबर दण्ड रूप में राजा को भी दे।। २८८।।

चर्मचामिकभाण्डेषु काष्ठलोष्टमयेषु च। मूल्यात्पञ्चगुराो दण्डः पुष्पमूलफलेषु च।। २८६।।

(चर्म-चार्मिकभाण्डेषु) चमड़ा, चमड़े के बर्तन (च) ग्रीर (काष्ठ-लोष्ठमयेषु) लकड़ी तथा मिट्टी के बर्तन (च) ग्रीर (पुष्प-मूल-फलेषु) फूल, कन्द, फल ग्रादि के नष्ट करने पर (मूल्यात् पञ्चगुराः दण्डयः) मूल्य से पांच गुना दण्ड राजा को देना चाहिए।। २८६।।

यानस्य चैव यातुश्च यानस्वामिन एव च । दशातिवर्तनान्याहः शेवे दण्डो विधीयते ॥ २६० ॥

(यानस्य) रथ, गाड़ी ग्रादि सवारी (च) ग्रौर (यातुः) सारथी, गाड़ीवान् ग्रादि (च) ग्रौर (यानस्वामिनः एव) सवारी का मालिक (दश + ग्रतिवर्तनानि + ग्राहुः) इनके दश बार तक के ग्रपराधों को दण्डनीय नहीं माना है (शेषे) किन्तु उसके बाद (दण्डः विधीयने) दण्डविधान किया गया है।। २६०।।

> छिन्ननास्ये भग्नयुगे तिर्यक्प्रतिमुखागते। ग्रक्षभंगे च यानस्य चक्रभङ्गे तथंव च॥२६१॥

> छेदने चंद यन्त्राणां योक्त्ररक्ष्म्योस्तर्थन च । आकृत्वे चाप्यपेहीति न दण्डं मनुरक्ष्मीत्।। २६२ ।।

(छिन्ननास्ये) बैल की नथ टूट जाने पर (भग्नयुगे) रथादि का जूया टूट जाने पर (तिर्यक्-प्रतिमुख + ग्रागते) उंची-नीची भूमि पर रथादि के तिरछा हो जाने पर (ग्रक्षभंगे) घुरा टूट जाने गर (तर्यंव यानस्य चक्रभङ्गे) उसी प्रकार रथादि का पिंहया टूट जाने पर (च) श्रीर (यन्त्राणां छेदने एव) रथादि के ग्रन्य यन्त्रों के टूट जाने पर (तथैव योक्त्ररस्योः) उसी प्रकार जोत ग्रीर रास== रस्सी ग्रादि टूट जाने पर ('ग्रपेंहि' इति + ग्राकन्दे) 'हट जाग्रो' 'हट जाग्रो' ऐसा चिल्लाने पर यदि कोई नुकसान

होता है तो (दण्डंन) किसी को दण्ड नहीं होता (मनुः + ग्रज्जवीत्) ऐसा मनुने कहा है।। २६१ – २६२।।

#### यत्रापवर्तते युग्मं वैगुण्यात्त्राजनस्य तु । तत्र स्वामी भवेद्दण्डघो हिंसायां द्विशतं दमम् ॥ २६३ ॥

(यत्र) जहां (प्राजकस्य) चनाने वाले की (वैगुण्यात्) ग्रयोग्यता के कारण (युग्मम् अपवर्तते) रथादि टेढ़े तिरछे हो जाते हैं (हिंसायाम्) ऐसी स्थिति में कोई हिंसा होने पर (तत्र स्वामी द्विशतं दमं दण्डचः भवेत्) वहां [ग्रयोग्य चालक रखने के कारण] स्वामी पर दो सौ पण दण्ड करना चाहिए ॥ २६३॥

प्राजकश्चेद्भवेदाप्तः प्राजको दण्डमहित । युग्यस्याः प्राजकेऽनाप्ते सर्वे दण्डचाः शतं शतम् ॥ २६४ ॥

(चेत्) यदि (प्राजक; ग्राप्तः भवेत्) चालक कुशल एवं ग्रनुभवी हो तो वहां (प्राजकः दण्डम् + ग्रईति) चालक ही दण्ड के योग्य होता है [पूर्व श्लोक में उक्त दो सौ पण दण्ड] (ग्रनाप्ते प्राजके) ग्रकुशल एवं ग्रनुभवरहित चालक के होने पर (सर्वे युग्यस्थाः शतं शतं दण्डचाः) सब गाड़ीसवार सौ-सौ पण दण्ड से दण्डनीय होते हैं। [ग्रयोग्य चालक द्वारा गाड़ी चलवाने के कारण] ।। २६४ ।।

#### स चेतु पथि संरुद्धः पशुमिर्या रथेन वा। प्रमापयेत्प्राणभृतस्तत्र दण्डोऽविचास्तिः।। २६५ ।।

(सः चेत् तु) वह चालक यदि (पिथ) मार्ग में (पशुभिः वा रथेन संरुद्धः) पशुग्रों ग्रथवा रथ ग्रादि से ग्रवरोध होने पर रथादि चलावे (प्राणभृतः प्रमापयेत्) ग्रौर किसी प्राणी को मार देवे तो (तत्र) उस स्थिति में (ग्रविचारितः दण्डः) बिना विचारे ग्रवस्थ दण्ड दे।। २६५।।

#### मनुष्यमारणे क्षिप्रं चौरवित्कित्विषं मवेत् । प्राराभृतसु महत्स्वर्षं गोगजोष्ट्रहयादिषु ॥ २.६६ ॥

(मनुष्यमारणे) चालक द्वारा किसी मनुष्य का वध होने पर (क्षिप्रं चौरव न् किल्विषं भवेत्) शीघ्र ही उसे चोर के समान ग्रपराधी समक्षकर दण्ड दे ग्रथित् एक 'उत्तम साहस' — एक हजार पण से दण्डनीय होगा (गो-गज-उष्ट्र-हय-ग्रादिषु महत्सु प्राणभृत्सु श्रर्यम्) गौ, हाथी, ऊंट, घोड़ा ग्रादि बड़े पशुग्रों के मारने पर आधा ग्रथित् पांच सौ पण दण्ड होगा ॥ २६६॥

#### क्षुद्रकाणां पश्चनां तु हिसायां द्विशतो दमः । पञ्चःशत्तु भवेद्दण्डः शुभेषु मृगपक्षिषु ॥ २६७ ॥

(क्षुद्रकारणां पशूनां तु हिंसायाम्) छोटे पशुश्रों की हिंसा होने पर (द्विशतः दमः) दो सौ पर्ण दण्ड होना चाहिए (शुभेषु मृग-पक्षिपु) शुभ मृगादि श्रौर पक्षियों की हिंसा पर (पञ्चाशत् दण्डः भवेत्) पचास पण दण्ड होना चाहिए ॥ २६७ ॥

#### गर्वमाजाविकानां तु दण्डः स्यात्पञ्चमाविकः। माधिकस्तु भवेदृण्डः श्वसूकरनिपातने।। २६८॥

(गर्दभ + ग्रजा + ग्रविकानां तु) गधा, बकरी, भेड़ ग्रादि के मरने पर (पञ्च-माषिक: दण्ड: स्यात्) पांच 'माषे' चांदी का दण्ड होगा (श्व-सूकर-निपातने) कुत्ता, सूत्रर के मारने पर (माषिक: दण्ड: भवेत्) चांदी का एक 'माषा' दण्ड चालक को होगा ॥ २६८॥

#### मार्या पुत्रक्त दासक्त प्रेष्यो भ्राता च सोदरः। प्राप्तावराधास्ताङघाः स्यू रज्ज्वा वेग्रुदलेन वा॥ २६६॥

(भार्या, पुत्रः, दासः, प्रेष्यः च सोदरः भ्राता) पत्नी, पुत्र, दास, नौकर भौर सगा भाई (प्राप्त + ग्रपराधाः) इनके ग्रपराध करने पर (रज्ज्वा वा वेणुदलेन) रस्सी या बांस की पतली छड़ी से (ताड्याः स्युः) इनकी ताड़ना करे।। २६६॥

#### पृष्ठतस्तु शरीरस्य नोत्तमाङ्गे कथञ्चन। अतोऽन्यथा तु प्रहरन्प्राप्तः स्याच्चौरकिल्विषम् ॥ ३००॥

(शरीरस्य पृष्ठतः तु) किन्तु रस्सी ग्रादि से शरीर के पृष्ठभाग च्पीठ भाग पर ताड़ना करे (कथञ्चन उत्तमाङ्को न) कभी भी उत्तमांगों चमुख ग्रादि पर ताड़ना न करे (ग्रतः + ग्रन्यया तु प्रहरन्) इससे भिन्न प्रकार से या स्थानों पर ताड़ना करने पर (चौरकित्विष प्राप्यः स्यात्) चोर के दण्ड से दण्डनीय होगा ॥ ३०० ॥

अन्य शिक्त हैं —

- १. शैलीगत श्राधार २६२ वें श्लोक में "मनुः श्रव्यवीत्" पदों से स्पष्ट सिद्ध होता है कि यह श्लोक मनु से भिन्न किसी श्रन्य परवर्ती व्यक्ति द्वारा रचा हुश्रा है, ग्रतः प्रक्षिप्त है। २६० से २६८ तक के सभी पूर्वापर श्लोक प्रसंगक्रम की दृष्टि से इससे सम्बद्ध श्रीर इस पर श्राधारित हैं। इस श्लोक के प्रक्षिप्त सिद्ध होने पर श्रन्य सभी सम्बद्ध श्लोक स्वतः प्रक्षिप्त सिद्ध हो जाते हैं। इस श्राधार पर ये श्लोक मनुप्रणीत सिद्ध नहीं होने।
- २. प्रसंगिवरोध—(१) प्रस्तुत प्रसंग [६।२७६] 'प्राणियों पर जान-बूक्षकर कठोर दण्ड से प्राघात करने' का है न कि भूल से होने वाली दुर्घटनाग्रों का। इस प्रसंग में रथ, बैलगाड़ी ग्रादि से होने वाली दुर्घटनाग्रों का विधान ग्रसंगत है। इस ग्राधार पर प्रसंगवाह्य होने के कारण २६०—२६० दलोक प्रक्षिप्त हैं। (२) २०० में सभी वस्तुग्रों की हानि का दण्ड एकसाथ कहकर प्रसंग को पूर्ण कर दिया है। इसके पश्चात् २०६ में कुछ वस्तुग्रों की पृथक् से पुनः व्यवस्था देना ग्रनावश्यक एवं प्रसंगविश्द्ध है। वस्तुएँ तो ग्रनेक हैं, यों तो सभी की हानि का दण्ड देना चाहिए था। इस प्रकार यह ग्रपूर्ण विधान

है,जो मौलिक नहीं है। (३) इसी प्रकार २६६-—३०० इलोक भी प्रसंगबाह्य हैं।यहां उपर्युक्त दण्ड-व्यवस्था का प्रसंग है न कि ताड़न-विधि का।

३. अन्तिवरोध—(१) २६६ वें में 'दास' शब्द का उल्लेख इन श्लोकों को परवर्ती एवं मनुविरुद्ध सिद्ध करता है। मनु दासप्रथा का कहीं विधान नहीं करते। वे तो शूद्र को सेवक के रूप में विहित करते हैं [१।६१], जो अपनी इच्छानुसार किसी भी द्विजाति की सेवा कर सकता है [६।३२४–३३४], बाध्य होकर नहीं। (२) ४।१६४ में पुत्र और शिष्य को छोड़ अन्य किसी की ताड़ना करने का निषेध है। इन श्लोकों में स्त्री, भृत्य ग्रादि की ताड़ना करना उसके विरुद्ध है।स्त्री की ताड़ना करने का विधान मनु के उन सभी श्लोकों के भी विरुद्ध है, जहां स्त्री को ग्रादर और समानता देने का कथन है। [३।४४–६२;६।१०,१०१,१०२]। (३) ताड़ना तो क्या मनु भार्या से लड़ने तक का निषेध करते हैं [४।१८०]। इनके विरुद्ध होने से प्रक्षिप्त हैं।

## (१३) चोरी का विवाद (३०१-३४३) श्रौर उसका निर्णय

एषोऽखिलेनाभिहितो दण्डपारुव्यनिर्गयः । स्तेनस्यातः प्रवक्ष्यामि विधि दण्डविनिर्गये ॥ ३०१ ॥ (१८०)

(एषः) यह [८। २७६-३००] (दण्डपारुष्यनिर्णयः) दण्डे से कठोर मारपीट का निर्णय (ग्रिखिलेन + ग्रिभिहितः) पूर्णरूप से कहा।

(स्रत:) इसके पश्चात् स्रब (स्तेनस्य दण्डविनिर्णये) चोर के दण्ड का निर्णय करने की (विधि प्रवक्ष्यामि) विधि कहूँगा—।। ३०१।।

चोरों के निग्रह से राष्ट्र की वृद्धि-

परमं यत्नमातिष्ठेत्ततेनानां निग्रहे नृपः। स्तेनानां निग्रहोदस्य यशो राष्ट्रं च वर्षते॥ ३०२॥ (१८१)

(नृपः) राजा (स्तेनानां निग्रहे) चोरों को रोकने के लिए (परमं यत्नम् + ग्रातिष्ठेत्) ग्रिधिक से ग्रिधिक यत्न करे, क्योंकि (स्तेनानां निग्रहात्) चोरों पर नियन्त्रण होने से (ग्रस्य) इस राजा के (यशः च राष्ट्रं वर्षते) यश ग्रीर राष्ट्रं की वृद्धि होती है।। ३०२।।

चोरों से प्रजा की रक्षा श्रेष्ठ कर्तव्य है-

म्रभयस्य हि यो बातां स पूज्यः सततं नृषः । सत्रं हि वर्धते तस्य सर्ववाभयदक्षिराम् ॥ ३०३ ॥ (१८२) (यः नृपः अभयस्य हि दाता) जो राजा प्रजाओं को अभय प्रदान करने वाला होता है अर्थात् जिस राजा के राज्य में प्रजाओं को चोर श्रादि से किसी प्रकार का भय नहीं होता (सः सततं पूज्यः) वह सदैव पूजित होता है —प्रजाओं की श्रोर से उसे सदा श्रादर मिलता है, श्रोर (तस्य) उसका (अभयदक्षिणं सत्रं हि) अभय की दक्षिणा देने वाला यज्ञ-रूरी राज्य (सदैव वर्धते) सदा वढ़ता जाता है।। ३०३।।

सर्वतो धर्मषड्मागो शक्तो भवति २क्षतः। स्रधर्मादपि षड्मागो भवत्यस्य ह्यरक्षतः॥३०४॥

(रक्षतः राज्ञः) रक्षा करने वाले राजा को (सर्वतः धर्मपड्भागः भवति) सबके धर्म का छठा भाग मिलता है (ग्ररक्षतः) और रक्षा न करने पर (ग्रस्य) इस राजा को (ग्रधमित् + ग्रपि षड्भागो भवति) सबके ग्रथमें का भी छठा भाग मिलता है ॥ ३०४ ॥

#### यदघीते यद्यजते यद्दराति यदचंति । तस्य यड्मागमाग्राजा सम्याभवति रक्षणात् ॥ ३०४ ॥

(यत् + ग्रधीते) प्रजा का व्यक्ति जो भी पढ़ता है (यत् यजते) जो यज्ञ करता है (यद् ददाति) जो दान करता है (यत् + अर्चिति) जो उपासना करता है (सम्यक् रक्षणात्) ग्रच्छी प्रकार रक्षा करने के कारण (राजा तस्य षड्भागभाक् भविति) राजा उस सबके छठे भाग का भागी होता है ॥ ३०४॥

#### अन्तुरारेत्उनः : ३०४ ग्रीर ३०५ वलोक निम्न प्रकार प्रक्षिण्त हैं-

- १. प्रसंगिवरोध—इन क्लोकों के पूर्वापर ३०३ ग्रीर ३०६ क्लोकों में राज्यरूपी यज्ञ का वर्णन होने से उनमें प्रसंग की सम्बद्धता है। उस सम्बद्धता को इन क्लोकों ने भंग कर दिया है। प्रसंगभञ्जक होने के कारण ये क्लोक प्रक्षिप्त हैं।
- २. ग्रन्तिवरोध—इन क्लोकों में प्रजाजनों के धर्म, ग्रधमं तथा प्रत्येक कार्य में राजा का छठा भाग माना है। यह मान्यता ४।२४० के विरुद्ध है। उसमें कर्त्ता को ग्रपने कर्मों का स्वयं भोक्ता माना है।
- ३: शैलीयत आधार इन इलोकों में छठे भाग के वटवारे का न तो कोई ग्राधार है, न कोई युक्तिसंगत कथन । इनकी निराधार एवं ग्रयुक्तियुक्त शैली होने से ये मनु-प्रणीत सिद्ध नहीं होते। मनु किसी निराधार एवं ग्रयुक्तियुक्त बातका विधान नहीं करते।

## रक्षन्धर्मेण सूतानि राजा वध्यांत्रच घातयन् । यजतेऽहरहर्यज्ञैः सहस्रज्ञातदक्षिणेः ॥ ३०६ ॥ (१८३)

(धर्मेण भूतानि रक्षन्) धर्मपूर्वक = न्याय पूर्वक प्रजाम्रों की रक्षा करता हुमा (च) ग्रीर (वध्यान घातयन्) दण्डनीय या वध के योग्य लोगों को दण्डया वध करता हुम्रा (राजा) राजा (म्रहः + म्रहः सहस्र-शत-दक्षिणैः यज्ञैः यजते) यह समक्षो कि प्रतिदिन हजारों-सैंकड़ों दक्षिणाम्रों से युक्त यज्ञों को करता है म्रर्थात् इतने बड़े यज्ञों जैसा पुण्यकार्य करता है ॥ ३०६॥

प्रजा की रक्षा किये बिना कर लेनेवाला राजा पापी होता है---

# योऽरक्षन्बलिमादते करं शुल्कं च पार्थिवः। प्रतिभागं च दण्डं च सः सद्यो नरकं व्रजेत्।। ३०७।। (१८४)

(य: पाथिवः) जो राजा (ग्ररक्षन्) प्रजाग्रों की विना रक्षा किये उनमें (बिलम्) छठा भाग ग्रन्नादि (करम्) टैक्स (ग्रुल्कम्) महसूल (प्रतिभागम्) चुंगी (च) ग्रीर (दण्डम्) जुर्माना (ग्रादत्ते) ग्रहण करता है (सः सद्यः नरकं व्रजेत्) वह शीघ्र ही दुःख को प्राप्त होता है ग्रर्थात् प्रजाग्रों का घ्यान न रखने के कारण उनके ग्रसहयोग से किसी-न-किसी कष्ट से श्राक्रान्त हो जाता है।। ३०७।।

आनु शिल्डन: ग्रन्न के छठे भाग को 'बलि' कहते हैं; प्रतिमास, छठे मास या वार्षिक रूप में लिया जाने वाला टैक्स 'कर'; व्यापारियों से लिया जाने वाला महसूल 'शुल्क'; फल, शाक ग्रादि पर लिया जाने वाला शुल्क 'प्रतिभाग' तथा ग्रपराध में किया जाने वाला जुर्माना 'दण्ड' कहलाता है।

# न्नरक्षितारं राजानं बलिषड्भागहारिणम् । तमाहुः सर्वलोकस्य समग्रमलहारकम् ।। ३०८ ।। (१८४)

(ग्ररिक्षतारम्) प्रजायों की रक्षा न करने वाले ग्रौर (विलिषड्भाग-हारिणम्) 'बिलि' के रूप में छठा भाग ग्रह्ण करने वाले (तं राजानम्) ऐसे राजा को (सर्वेलोकस्य समग्रमलहारकम् +ग्राहुः) सव प्रजायों की सारी बुराइयों को ग्रहण करने वाला कहा है ग्रयीत् सभी प्रजाएँ ऐसे राजा की सभी प्रकार से बुराइयां करती हैं।। ३०८।।

# म्रनपेक्षितमर्यादं नास्तिकं वित्रलुम्पकम् । म्ररक्षितारमत्तारं नृपं विद्यादघोगतिम् ॥ ३०६ ॥ (१८६)

(स्रनपेक्षितमर्यादम्) शास्त्रोक्त मर्यादा के स्रनुसार न चलने वाले (नास्तिकम्) वेद स्रौर ईश्वर में स्रविश्वःस करने वाले (विप्रलुम्भकम्) लोभ स्रादि के वशोभूत (स्ररक्षितारम्) प्रजास्रों की रक्षा न करने वाले, स्रौर (स्रतारम्) कर स्रादि का धन प्रजास्रों के हित में न लगाकर स्वयं खा जाने वाले (नृषम्) राजा को (अधोगित विद्यात्) नीच समभना चाहिए

भ्रथवा यह समभना चाहिए कि उसकी शीघ्र ही भ्रवनित या पतन हो जायेगा।। ३०६।।

> अधार्मिकं त्रिभिन्ययिनिगृह्णीयात्प्रयत्नतः । निरोधनेन बन्धेन विविधेन वधेन च।।३१०॥ (१८७)

इसलिए राजा (निरोधनेन) निरोध — कैंद में बंद करना (वन्धेन) बन्धन — हथकड़ो, बेड़ी ग्रादि लगाना (च) ग्रीर (विविधेन वधेन) विविध प्रकार के वध — ताड़ना, ग्रंगच्छेदन, मारना ग्रादि (त्रिभिः न्यायेः) इन तीन प्रकार के उपायों से (प्रयत्नतः) यत्नपूर्वक (ग्रधानिकं निगृह्णोयात्) चोर ग्रादि दुष्ट ग्रपराधी को वश में करे।। ३१०।।

निग्रहेरा हि पापानां साधूनां संग्रहेण च। द्विजातय इवेज्याभिः पूयन्ते सततं नृपाः ॥३११॥ (१८८)

(हि) क्योंकि (पापानां निग्रहेण) पापी = दुब्टों को वहा में करने ग्रीर दण्ड देने से (च) तथा (साधूनां संग्रहेगा) श्रेष्ठ लोगों की सुरक्षा करने से (नृपाः) राजा लोग (द्विजातयः + इव + इज्गाभिः सततं पूयन्ते) जैसे द्विजवर्ण वाले व्यक्ति यज्ञों से पिवत्र होते हैं ऐसे ही पिवत्र श्रर्थात् पुण्यवान् ग्रीर निर्मल यहास्वी होते हैं ॥ ३११ ॥

क्षन्तव्यं प्रभुणा नित्यं क्षिपतां कार्यिणां नृणाम् । बालबुद्धातुराणां च कृवंता हितमात्मनः ॥ ३१२ ॥

(म्रात्मनः हितं कुर्वता प्रभुणा) ग्रपना कल्याग चाहने वाले राजा को चाहिए कि (क्षिपतां कार्यिगां बाल-वृद्ध + म्रातुराणां नृणाम्) आक्षेप करने वाले अभियोगक-त्ताओं को बालक, वृद्ध ग्रीर रोग-विपत्ति ग्रादि से ग्रस्त लोगों को (नित्यं क्षन्तव्यम्) सदा क्षमा करदे॥ ३१२॥

> यः क्षिप्तो मर्वयत्यार्तेस्तेन स्वर्गे महीयते। यस्त्वेदवर्यानन क्षमते नरकं तेन गच्छति॥३१३॥

(यः) जो राजा (ग्रार्तैः क्षिप्तः मर्षयित) दुःखी लोगों के द्वारा ग्राक्षेप करने पर उन्हें सहन कर लेता है (तेन स्वर्गे महीयते) उससे वह स्वर्ग में पूजित होता है (यः तु) ग्रीर जो (ऐश्वर्यात् न क्षमते) श्रपने को शक्ति या समृद्धिशाली समक्षकर क्षमा नहीं करता (तेन नरकं गच्छति) उससे वह नरक को प्राप्त करता है।। ३१३।।

अनुर्वारेट्डन्द्र : ३१२, ३१३ इलोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं—

१. प्रसंगविरोध - यहा पूर्वापर प्रसंग ग्रपराधियों को दण्ड देने का है। इस के

बीच में वादी-प्रतिवादी म्रादि के म्राक्षेपयुक्त वचनों को क्षमा करने मीर उसके माधार पर स्वर्ग-नरक का वर्णन प्रसंगबाह्य है, म्रतः ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं।

- २. भन्तिवरोध—इन श्लोकों में राजा को स्वर्ग-नरक की प्राप्ति का कथन किया है। स्वर्ग-नरक नामक पृथक् लोक की मान्यता मनुविरुद्ध है [द्रष्टव्य ४।८७-६१ पर 'ग्रनुशीलन'], इस ग्राधार पर ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं।
- ३. शैलीगत श्राघार इन क्लोकों में एक साधारण सी बात से स्वर्ग-नरक की प्राप्ति का कथन किया गया है। यह निराधार एवं अयुक्तियुक्त शैली है। मनु की शैली में ऐसी त्रुटियाँ नहीं हैं, स्रतः ये मनुप्रणीत नहीं हैं।

चोर की स्वयं प्रायश्चित्त की विधि-

राजा स्तेनेन गन्तव्यो मुक्तकेशेन घावता। श्राचक्षाग्णेन तत्स्तेयमेवंकर्मास्मि शाधि मामु ॥३१४॥ (१८८)

[यदि चोर चोरी करने के बाद स्वयं उस ग्रपराध को ग्रनुभव कर लेता है तो उसके प्रायश्चित्त ग्रीर उससे मुक्ति के लिए ] (स्तेनेन) चोर को चाहिए कि वह (मुक्तकेशेन धावता) बाल खोलकर दौड़ता हुग्रा (तत् स्ते-यम् + ग्राचक्षाणेन) उसने जो चोरी की है उसको कहता हुग्रा 'कि मैंने ग्रमुक चोरी की है, ग्रमुक चोरी की है, ग्रादि (राजा गन्तव्यः) राजा के पास जाना चाहिए, ग्रीर कहे कि (एवंकर्मा + ग्रस्मि) 'मैंने ऐसा चोरी का काम किया है' 'मैं ग्रपराधी हूं (मां शाधि) मुफ्ते सजा दीजिए।। ३१४।।

अवस्तु श्री त्उन्तरः प्रतीत होता है कि यह उस समय की स्वयं प्रायश्चित्त करने की परम्परा थी। चोर चोरी करने के पश्चात् यदि स्वयं यह अनुभव करता है कि मैंने यह बुरा कार्य किया है, और पकड़े जाने से पूर्व स्वयं ही उसका प्रायश्चित्त करना चाहता है, तो उसका यह तरीका है। सार्वजनिक रूप से अपने आपको चोर कहने पर और अपने आपको चोर के रूप में सबके तथा राज। के सामने प्रवर्शित करने पर बहुत बड़ा प्रायश्चित्त हो जाता है। स्वयं इस प्रकार प्रायश्चित्त करने वाले व्यक्ति द्वारा पुनः अपराध करने की संभावना नहीं रहती। और लोग भी यह मान लेते हैं कि जब इसने स्वयं ही सार्वजनिक रूप से अपने आपको चोर घोषित करके अपने अपराध को स्वीकार कर लिया है और प्रायश्चित्त कर रहा तो इसे और दण्ड देने की आवश्यकता नहीं। इस श्लोक से तथा द। ३१६ से यह ध्वनित होता है कि स्वयं इस प्रकार प्रायश्चित्त करने वाले व्यक्ति को राजा को क्षमा कर देना चाहिए। इस सबके बाद वह व्यक्ति दोषमुक्त मान लिया जाता है।

स्कन्धेनादाय मुसलं लगुडं वाऽपि खादिरम् । र्जावित चोभयतस्तीक्ष्णामायसं दण्डमेव वा ॥ ३१५ ॥ (१६०) (स्कन्धेन मुसलम् ग्रिप वा खादिरं लगुडम्) चोर को कन्धे पर मुसल ग्रयवा खंर का दंड, (उभयतः तीक्ष्णां शक्तिम्) दोनों ग्रोर से तेज धार-वाली बरछी (वा) ग्रयवा (ग्रायसं दण्डम् एव) लोहे का दण्ड ही रखकर [राजा के पास जाना चाहिए ग्रीर कहे कि 'मैं चोर हूं, मुक्ते दण्ड दीजिए']।। ३१४।।

आर्य होटिन न्यः इस श्लोक का पूर्व श्लोक के साथ सम्बन्ध है। ऊपर के श्लोक में दी हुई व्यवस्था के साथ इस श्लोक में कहे हुए विकल्पों में से चुनकर किसी एक व्यवस्था के ग्रनुसार चोर को प्रायश्चित्त करना है।

दोषी को दण्ड न देने से राजा पापभागी होता है-

शासानोद्वा विमोक्षाद्वा स्तेनः स्तेयाद्विमुच्यते । स्रशासित्वा तु तं राजा स्तेनस्याप्नोति किल्विषम् ॥३१६॥ (१६१)

(शासनात्) सजा पाकर (वा) या (विमोक्षात्) [स्वयं प्रायिक्ति करने के बाद] राजा के द्वारा क्षमा कर दिये जाने पर (स्तेनः) चोर (स्तेयात् विमुच्यते) चोरी के प्रपराध से मुक्त हो जाता है (तम् प्रशासित्वा तु) चोर को दण्ड न देने पर (राजा स्तेनस्य किल्विषम् प्राप्नोति) राजा को घोर की निन्दा = बुराई मिलती है प्रधात् फिर प्रजाएं उस चोर के स्थान पर राजा को प्रधिक दोष देती हैं।। ३१६।।

अद्भुट्ये ट्रिन्स; (१) रामायण में उद्धृत मनुस्मृति के इलोक—यह इलोक तथा द। ३१ द वां इलोक, दोनों कुछ पाठान्तर से वाल्मीकि रामायण में उद्धृत मिलते हैं। बालि का वध करने पर, बालि राम पर अधर्मपूर्वक वध करने का आक्षेप लगाता है। राम बालि के श्राक्षेपों का उत्तर देते हुए अपने आचरण को शास्त्रसम्मत सिद्ध करने के लिए मनू के निम्न इलोकों को प्रमाए एप में उद्ध्त करते हैं।

यहां विशेष घ्यान देने योग्य बात यह है कि इन श्लोकों के उद्धरण से मनुस्मृति का रचना-काल रामायण से पूर्व सिद्ध होता है। रामायण से पूर्व मनुस्मृति श्लोकबद्ध रूप में थी, यह रामायण में पठित 'श्लोकौ' शब्दों से ज्ञात होता है—"श्रूयते मनुना गीतौ श्लोकौ चरित्रवत्सलो। गृहीतौ धर्मकुशलैस्तथा तच्चरितं मया॥" (किष्कि॰ १८। १०)। उद्धृत श्लोक निम्न प्रकार हैं—

राजिमिष् तरण्डारच कृत्वा पापानि मानवाः । निर्मेलाः स्वर्गमायान्ति सन्तः सुकृतिनो यथा ॥ शासनाद् वापि मोक्षाद् वा स्तेनः पापात् प्रमुख्यते । राजा त्वशासन् पापस्य तदवाप्नोति किस्विषम् ॥ (किष्कि० १८।३१-३२) (२) मनुस्मृति में 'किल्विषम्' 'दुष्कृतम्' 'एनः' 'पापम्' 'ग्रधमं' आदि शब्द स्थान-स्थान पर ग्राते हैं। वहां इनसे ऐसे 'पाप' का ग्रथं ग्रह्ण नहीं करना चाहिए जो किसी दूसरे के किये का दूसरे को लग जाये। जहां-जहां ६। १३, १३५, १६६, ६। ३१६-३१७ ग्रादि श्लोकों में इस शैली में वाक्यप्रयोग है या इस शब्द का प्रयोग है, वहां इसका ग्रथं 'निन्दा' 'दोष' 'ग्रधमं' या 'बुराई' है। निरुक्तकार ने इसी ग्रथं को ब्युत्पत्ति से पुष्ट किया है—''किल्विषम् = किल्मियम्, कींत्तिमस्य मिनसीति। ग्रथांत् जो कीर्ति का नाश करे वह 'किल्विष' = बदनामी, बुराई या दोष है। 'किल इवैत्ये' धानु से 'किलव् क् च' (उणादि० १। ५०) सूत्र से 'टिषच्' प्रत्यय के योग से 'किल्विष' शब्द सिद्ध होता है। ग्रन्य स्थानों पर इसके पर्यायवाची रूप में भी ऐसे शब्दों का प्रयोग हुआ है जो उपर्युक्त ग्रथों को पुष्ट करते हैं, जैसे—'मलहारकम्' [६। ३०६], एनस्' [२।२; ६। १६], 'ग्रधमं:' [६। १६] ग्रादि। ६। १६ में 'एन:' शब्द निन्दा अर्थ में प्रयुक्त है।

पापियों के संग से पाप-

# अन्तादे भ्रूगहा मार्ष्टि पत्यौ भार्यापचारिग्गी। गुरौ शिष्यदच याज्यदच स्तेनो राजनि कित्विषम् ॥३१७॥ (१६२)

(भ्रूणहा ग्रन्नादे मार्ष्टि) भ्रूणहत्या करने वाला उसके यहां भोजन करने वाले को भो निन्दा का पात्र बना देता है ग्रर्थात् जैमे भ्रूणहत्यारे को बुराई मिलती है वसे ही उसके यहां धन्न खाने वाले को भी उसके कारण बुराई मिलती है (ग्रपचारिणी भार्या पत्यौ) व्यभिचारी स्त्री की वुराई उसके पति को भिलती है (शिष्य: गुरौ) बुरे शिष्य की बुराई उसके गृह को मिलती है (च) ग्रौर (याज्य:) यजमान की बुराई उसके यज्ञ व राने वाले ऋत्विक गृह को मिलती है (स्तेन: किल्विष राजिन) इसी प्रकार दण्ड न देने पर चोर की बुराई =िनन्दा राजा को मिलती है।। ३१७।।

राजाग्रों से दण्ड प्राप्त करके निर्दोषता-

राजभिः कृतवण्डास्तु कृत्वा पापानि मानवाः । निर्मलाः स्वर्गमायान्ति सन्तः सुकृतिनो यथा ॥ ३१८ ॥ (१६३)

(मानवाः पापानि कृत्वा) मनुष्य पाप = ग्रपराध करके (राजिभः कृतदण्डाः तु) पुनः राजाय्यों से दिण्डत होकर ग्रथीत् राजा द्वारा दिये गये दण्डलप प्रायश्चित्त को करके (निर्मलाः) पितृत्र = दोषमुक्त होकर (स्वर्गम् + ग्रायान्ति) सुख को प्राप्त करते हैं (यथा सुकृतिनः सन्तः) जैसे ग्रच्छे कर्म करने वाले श्रेष्ठ लोग सुखी रहते हैं।ग्रभिप्राय यह है कि प्रायश्चित्त करने पर उस पापरूप ग्रपराध के संस्कार क्षीएग हो जाते हैं ग्रीर दोषी होने की

भावना नहीं रहती, उससे तथा पुन: श्रेष्ठ कर्मों में प्रवृत्ति होने से मनुष्य सन्तों की तरह मानसिक शान्ति-सुख को प्राप्त करते हैं।। ३१८।।

अन्य ह्यो टिन् : स्वर्ग शब्द का अर्थ 'सुख' है। द्रष्टव्य ६।७६ पर अनु-शीलन।

विभिन्न चोरियों की दण्डव्यवस्था-

यस्तु रज्जुं घटं कूपाद्धरेद्भिन्द्याच्च या प्रपाम् । स वण्डं प्राप्नुयान्माषं तच्च तस्मिन्समाहरेत् ॥३१६॥ (१६४)

(यः तु) जो व्यक्ति (कूपात्) कूए से (रज्जुं घटं हरेत्) रस्सी या घड़ा चुरा ले (च) ग्रीर (यः) जो (प्रपां भिद्येत्) प्याऊ को तोड़े (सः) वह (माषं दण्डं प्राप्नुयात्) एक सोने का 'माषा' दण्ड का भागी होगा (च) तथा (तत् तस्मिन् समाहरेत्) वह सब सामान वहां लाकर दे ॥ ३१६ ॥

#### धान्यं दशम्यः कुम्भेभ्यो हरतोऽम्यधिकं वधः । शेषेऽप्येकादशगृगां वाप्यस्तस्य च तद्धनम् ॥ ३२०॥ (१६४)

(दशम्य: कुम्भेम्य: स्रिधिकं घान्यं हरतः) दश कुम्भ = बड़े घड़ों से स्रिधिक धान्य = प्रन्नादि चुराने पर (वधः) चोर को शारीरिक दण्ड मिलना चाहिए (शेषे तु) दश कुम्भ तक धान्य चुराने पर (एकादशगुण दाप्यः) ग्यारह गुना जुर्माना करना चाहिए (तस्य तत् धनं च) स्रौर उस व्यक्ति का वह धन वापिस दिलवा दे।। ३२०।।

# तथा घरिममेयानां शतादभ्यधिके वधः । सुवर्णरजतादीनामुत्तमानां च वाससाम् ॥ ३२१ ॥ (१६६)

(तथा) इसी प्रकार (धरिममेयानाम्) धरिम=काँटे से, मेय=तोले जाने वाले (सुवर्ण-रजत + ग्रादीनाम्) सोना, चाँदी ग्रादि पदार्थों के १०० पल से ग्रविक चुराने पर (च) ग्रौर (उत्तमानां वाससाम्) उत्तम कोटि के कपड़े (शतात् + ग्रम्यधिके) सौ से ग्रधिक चुराने पर (वधः) शारीरिक दण्ड से दण्डित करे ॥ ३२१॥

# पंचाशतस्वम्यधिके हस्तच्छेदनिम्ब्यते। शेषे त्वेकादशगुरां मूल्यादृण्डं प्रकल्पयेत्।। ३२२ ॥ (१९७)

(पंचाशतः तु+ग्रम्यधिके) [उपर्युक्त = । ३२१ वस्तुग्रों के] पंचास से ग्रधिक सौ तक चुराने पर (हस्तच्छेदनम् + इष्यते) हाथ काटने का दण्ड देना चाहिए (शेषे तु) पंचास से कम चुराने पर राजा (मूल्यात् एका- दशगुणं दण्डं प्रकल्पयेत्) मूल्य से ग्यारह गुना दण्ड करें स्रीर वह वस्तु वापिस दिलवाये ।। ३२२ ।।

पुरुषाणां कुलीनानां नारी<mark>गां च विशेषतः।</mark> मुख्यानां चेव रत्नानां हरगे विषमहात ।। ३२३ ॥(१६८)

(कुलीनानां पुरुषाणाम्) कुलीन पुरुषों (च) ग्रौर (विशेषतः नारी-एगाम्) विशेषरूप से स्त्रियों का (हरएगे) ग्रगहरएग करने पर (च) तथा (मुख्यानाम् एव रत्नानाम्) मुख्य हीरे ग्रादि रत्नों की चोरी करने पर (वधम् + ग्रहंति) शारीरिक दण्ड [ताड़ना से प्राणवध तक देना] चाहिए ।। ३२३ ।।

> महापञ्चनां हरणे जस्त्राणामौषधस्य च। कालमासाद्य कार्यं च दण्डं राजा प्रकल्पयेत् ॥३२४॥ (१६६)

(महापश्नाम्) हाथो, घोड़े म्रादि वड़े पशुम्रों के (शस्त्राणाम्) शस्त्रास्त्रों के (च) भ्रीर (भ्रीषधस्य) म्रोषधियों के (हरणे) चुराने पर (कालंच कार्यम् म्रासाद्य) समय [-परिस्थिति] भ्रीर चोरी के कार्य की गम्भी-रता को देखकर (राजा दण्डं प्रकल्पयेत्) राजा चोर को दण्ड दे ॥ ३२४ ॥

> गोषु ब्राह्मश्यसंस्थासु छूरिकायश्च भेदने । पश्चनां हरणे चैव सद्यः कार्योऽषंपादिकः ॥ ३२४ ॥

(ब्राह्मएगसंस्थासु गोषु) ब्राह्मण की गौम्रों के चुराने पर (च) श्रौर (छ्र्रिकायाः भेदने) पशुश्रों के नाक छेदने पर (च) तथा (पशूनां हरएों) पशुश्रों के चुराने पर (सद्यः प्रर्थपादिकः कार्यः) चोर का ग्राधा पांव कटवा देना चाहिए॥ ३२४॥

सूत्रकार्पासकिण्वानां गोमयस्य गुडस्य च।
दिश्नः क्षीरस्य तक्रस्य पानीयस्य तृणस्य च।। ३२६॥
वेणुवैदलभाण्डानां लवणानां तयंव च।
मृन्मयानां च हरणे मृदो मस्मन एव च॥ ३२७॥
मत्स्यानां पिक्षणां चैव तैलस्य च धृतस्य च।
मांसस्य मधुनदेचेव यच्चान्यत्पशुसम्भवम्॥ ३२८॥
प्रत्येवां चेवमादीनां मद्यानामोदनस्य च।
पक्वान्नानां च सर्वेवां तन्मूत्याद् द्विगुणो दमः॥ ३२६॥

(सूत्र-कार्पास-किण्वानाम्) ऊन ग्रादि का सूत, कपास, सुरा-बीज (गांमयस्य गुडस्य) गोवर, गुड़ (दध्नः) दही (क्षीरस्य) दूध (तक्रस्य) छाछ (पानीयस्य) जल (तृणस्य) तृण (वेणु-वैदल-भाण्डानाम्) बांस श्रीर बेंत के बने बतंन (लवणानाम्) सभी प्रकार के नमक (मृन्मयानाम्) मिट्टी के बतंन (मृदः भस्मनः एव) मिट्टी, भस्म (मत्स्यानां पक्षिणाम्) मछली, पक्षी (तैलस्य घृतस्य) तैल, घी (मांसस्य मधुनः) मांस.

मधु (च) और (यत् + ग्रन्यत् पशुसंभवम्) जो कुछ पशु से उत्पन्न होने वाले पदार्षं — सींग, चमड़ा, दांत, हड्डी ग्रादि (अन्येषां च एवम् + ग्रादीनाम्) इसी प्रकार के दूसरे पदार्थं (मद्यानाम् + ग्रोदनस्य) शराब, भात (सर्वेषां पक्वान्नानाम्) सभी पक्वान्नों के (हरएएं) चुराने पर (तत् मूल्यात् द्विगुणः दमः) उस चुराई गई वस्तु के मूल्य से दुगुना दण्ड चोर पर होना चाहिये॥ ३२६-३२६॥

> पुष्पेषु हरिते धान्ये गुल्मवल्लीनगेषु च। अन्येष्टत्रपरिपूतेषु दण्डः स्यात्पञ्चकृष्णलः॥३३०॥

(पुष्पेषु) फूल (हरिते धान्ये) हरे धान्य (गुल्म-वल्ली-नगेषु) गुल्म, बेल, वृक्ष (ग्रपरिपूतेषु ग्रन्येषु) विना साफ किये धान्य के चुराने पर (पञ्चकृष्णलः दण्डः स्यात्) चन्च 'कृष्णले [८। १३४] दण्ड करना चाहिए ॥ ३३० ॥

> परिपूतेषु धान्येषु ज्ञाकमूलफलेषु च। निरन्वये शतं वण्डः साम्बयेऽर्थशतं वमः ॥ ३३१ ॥

(परिपूतेषु धान्येषु) साफ किए हुए धान्य (शाक मूल-फलेषु) शाक, मूल, फल (निरन्थ्ये शतं दण्डचः) [इनके चोरी करने पर] स्वामी का जो चुराने वाला सम्बन्धी न हो तो सौ पएा दण्ड करना चाहिए (सान्वये + प्रधंशनं दमः) यदि सम्बन्धी हो तो पचास पण दण्ड करना चाहिए ॥ ३३१॥

अन्तुर्शीत्त्रनः ३२५—३३१ श्लोक निम्न 'स्राधारों' के अनुसार प्रक्षिप्त हैं—

१. प्रसंगिवरोध—मनुष्यों का प्रपहरण, धन्त, धातु, वस्त्र प्रादि मुख्य वस्तु प्रों की सामूहिक रूप से कुछ दण्डव्यवस्था का विधान करके ३२४ वें इलोक में अन्य सभी साधारण-विशेष वस्तु आों की दण्डव्यवस्था मनु ने राजा के विवेक पर ही छोड़ दी है। यह कहकर इलोक को पूर्ण कर दिया है कि 'समय और कार्य के अनुसार राजा स्वयं दण्ड

यह वाक्य न कहकर प्रत्येक दण्ड को स्वयं निर्धारित करते। अतः यह मानना पड़ेगा कि यहां दण्डव्यवस्था का यह प्रसंग पूर्ण हो गया है। इसके पश्चात् चोरी से सम्बन्धित विकल्पात्मक या सर्वसामान्य विधानों का वर्णन तो प्रास्गिक कहा जा सकता है, अन्य वर्णन नहीं। ३२५-३३१ श्लोकों में साधारण-साधारण वस्तुओं की दण्डव्यवस्था का उल्लेख किया है। प्रसंग की समाप्ति के पश्चात् पुनः उस प्रसंग को उठाना प्रसंगविरुद्ध है एवं मनुस्मृतिकार के संकेत के विरुद्ध भी है, ग्रतः ये सभी श्लोक प्रक्षिप्त हैं।

ग्रन्तिंबरोंध—इन क्लोकों में ग्रनेक साधारण वस्तुग्रों के साथ-साथ मछनी

मांस, शराब ग्रादि वस्तुग्रों की चोरी की दण्डव्यवस्था भी दी है, जो इन इलोकों को मनु-प्रणीत सिद्ध नहीं करती, क्योंकि मनु चारों वर्णों के समाज में इन वस्तुओं का 'ग्रस्तित्व' ही स्वीकार नहीं करते। जब उनके मत में ये वस्तुएं समाज में होनी ही न चाहिएँ तो फिर वे इनकी दण्डव्यवस्था का उल्लेख भी नहीं कर सकते [द्रष्टव्य ३।१२०-२८४; ४।२६-२८ पर 'अनुशीलन' में मांस, मद्य-सम्बन्धी समीक्षा] इस ग्राधार पर भी ये श्लोक प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं।

साहस ग्रीर चोरी का लक्षण---

स्यात्साहसं त्वन्वयवत्त्रसभं कर्म यत्कृतम् । निरन्वयं भवेत्स्तेयं हृत्वाऽपध्ययते च यत् ॥ ३३२ ॥ (२००)

(ग्रन्वयवत्) वस्तु के स्वामी के सामने (प्रसमं यत् कर्मं कृतम्) बलात्कारपूर्वक जो चोरो, डाका, बलात्कार ग्रादि कर्म किया जाता है ('साहसम्' स्यात्) वह साहस = डाका डालना या बलात्कार कार्य कहलाता है (निरन्वयम्) स्वामी के पीछे से छुपाकर किसी वस्तु को लेना (च) ग्रीर (यत् हत्वा + ग्रपव्ययते) जो किसी वस्तु को [सामने या परोक्ष में] लेकर मुकरना या चुराकर भाग जाना है (स्तेयं भवेत्) वह 'चोरी' कहलाती है।। ३३२।।

अप्र न्यू ट्यं रेट्ड न्य: साहस और चोरी का लक्षण — कौटिल्य ने मनु के शब्दों को ग्रहण करके अपने अर्थशास्त्र में साहस और चोरी का लक्षण किया है —

''साहसम् अन्वयवत् प्रसंभकमं । निरन्त्रये स्तेयम् अपव्ययने च।'' [प्र०७४ । प्र० १७]

> यस्त्वेतान्युपक्लृप्तानि द्रव्यासि स्तेनयेग्नरः । तमार्खं दण्डयेद्राजा यदवाग्नि चोरयेद् गृहात् ॥ ३३३ ॥

(यः तुनरः) जो व्यक्ति (उपक्लृप्तानि एतानि द्रव्याणि) साफ करके प्रपने

क्रिकेट क्रिकेट

(राजा तम् + ग्राद्य दण्डयेत्) राजा उसको आद्य ग्रथीत् 'प्रथम साहस' का दण्ड दे।

अन्तुर्शोत्त्रनाः यह श्लोक भी प्रसंगविरोध के आधार पर प्रक्षिप्त है विस्तृत विवेचन ३२५-३३१ श्लोकों पर 'म्रनुशीलन' में देखिए।

डाकू, चोरों के भ्रंगों का छेदन --

येन येन यथाङ्गेन स्तेनो नृषु विचेष्टते । तत्त्वदेव हरेत्तस्य प्रत्यादेशाय पाथिवः ॥ ३३४ ॥ (२०१) (स्तेनः) चोर (यथा) जिस प्रकार (येन येन + ग्रङ्गोन) जिस-जिस ग्रङ्ग से (नृषु) मनुष्यों में (विचेष्टते) विरुद्ध चेष्टा करता है (ग्रस्य तत्-तत्+एव) उस-उस ग्रंग को (प्रत्यादेशाय) सब मनुष्यों को शिक्षा के लिए (पार्थिवः हरेत्) राजा हरण ग्रर्थात् छेदन करदे ॥ ३३४॥ (स० प्र०१७२)

माता-िपता, म्राचार्य मादि सभी राजा द्वारा दण्डनीय हैं--

पिताऽऽचार्यः सुहृन्माता भार्या पुत्रः पुरोहितः। नादण्डचो नाम राज्ञोऽस्ति यः स्वधर्मे न तिष्ठति ॥३३५॥ (२०२)

(पिता म्राचार्यः सुहृत् माता भार्या पुत्रः पुरोहितः) चाहे पिता, म्राचार्य, मित्र, माता, स्त्री, पुत्र म्रोर पुरोहित क्यों न हो (यः स्वधर्मे न तिष्ठिति) जो स्वधर्म में स्थित नहीं रहता (राज्ञः म्रदण्डयः नाम न) वह राजा का म्रदण्डय नहीं होता म्रर्थात् जब राजा न्यायासन पर बैठ न्याय करे तब किसी का पक्षपात न करे किन्तु यथोचित दण्ड देवे।। ३३४।। (स० प्र० १७)

भ्रपराध करने पर राजा को साधारण जन से सहस्रगुणा दण्ड हो—

कार्षापएं भवेदृण्डचो यत्रान्यः प्राकृतो जनः। तत्र राजा भवेदृण्डचः सहस्रमिति धारणा॥ ३३६॥ (२०३)

(यत्र) जिस ग्रपराघ में (ग्रन्य: प्राकृत: जन:) साधारण मनुष्य पर (कार्षापणं दण्डच: भवेत्) एक पैसा दण्ड हो (तत्र) उसी ग्रपराध में (राजा सहस्र दण्डच: भवेत्) राजा को सहस्र पैसा दण्ड होवे ग्रर्थात् साधारण मनुष्य से राजा को सहस्रगुणा दण्ड होना चाहिए ।

मंत्री प्रर्थात् राजा के दीवान को ग्राठ सौ गुएगा, उससे न्यून को सात सौ गुएगा, भीर उससे भी न्यून को छः सौ गुएगा, इसी प्रकार उत्तर- उत्तर ग्रथीत् जो एक छोटे से छोटा भृत्य ग्रथीत् चपरासी है उसको ग्राठ गुणे दण्ड से कम न होना चाहिए। क्यों कि यदि प्रजापुरुषों से राजपुरुषों को प्रधिक दण्ड न होवे तो राजपुरुष प्रजापुरुषों का नाश कर देवें; जैसे सिंह ग्रधिक ग्रीर बकरी थोड़े दण्ड से ही वश में ग्रा जाती है, इसलिए राजा से लेकर छोटे से छोटे भृत्यपर्यन्त राजपुरुषों को ग्रपराध में प्रजापुरुषों से श्रिक दण्ड होना चाहिए।। ३३६।। (स॰ प्र०१७२)

🧩 (इति घारणा) ऐसी शास्त्र-व्यवस्था है।

उच्चवर्णं के व्यक्तियों को मधिक दण्ड दे-

म्रष्टापाद्यं तु शूद्रस्य स्तेये भवति किल्विषम् । षोडशैव तु वैश्यस्य द्वानिशतकात्रियस्य च ॥ ३३७॥ (२०४)

बाह्मणस्य चतुःषष्टिः पूर्णं वाऽपि शतं भवेत् । द्विगुर्णा वा चतुःषष्टिस्तद्दोषगुर्णावद्धि सः ॥३३८॥ (२०४)

वैसे ही (तत् दोषगुरावित् हि सः) जो कुछ विवेकी होकर (स्तेचे) चोरी करे (शूद्रस्य तु अष्टापाद्यम्) उस शूद्र को चोरी से स्नाठ गुराा (वैश्यस्य तु षोडश+एव) वैश्य को सोलह गुराा (क्षत्रियस्य द्वात्रिंशत्) क्षत्रिय को बत्तीस गुराा (ब्राह्मणस्य चतुः षष्टिः) ब्राह्मरा को चौंसठ गुराा (स्रिपि वा शतम्) वा सौ गुणा (वा) अथवा (द्विगुरा। चतुः षष्टिः) एक सौ स्रट्ठाईस गुरा। (कि स्वषं भवति) दण्ड होना चाहिए स्रर्थात् जिसका जितना ज्ञान स्रौर जितनी प्रतिष्ठा स्रिधिक हो, उसको स्रपराध में उतना हो स्रिधिक दण्ड होना चाहिए।। ३३७-३३८।। (स० प्र०१७३)

अर्जुट्रिट्जन्तः उच्चवर्णानुसार उच्चवण्ड — उच्चवर्णानुसार उच्चदण्ड की व्यवस्था कोटिल्य तक यथावत् प्रचलित रही है। कोटिल्य ने भी अन्य वर्णों की तुलना में ग्रपराध करने पर ब्राह्मण को अधिक दण्ड देने का विधान किया है—

"ब्राह्म स्तरास्वेषां क्येष्टिच नियम्येत ।" [प्र०६६। ग्र०१०] = मारना ग्रादि ग्रपराधों में यदि कोई ब्राह्म समिपलित हो तो उसे अन्य वर्णस्थ जनों की ग्रपेक्षा ग्रधिक दण्डित किया जाये।

वानस्पत्यं मूलफलं दावंग्ययं तयेव च । तृशां च गोम्यो ग्रासायंमस्तेयं मनुरबवीत् ॥ ३३६ ॥

(वानस्पत्यं मूलफलम्) वनस्पितयों के मूल, फल (ग्रग्न्यर्थ दारु) यज्ञ के लिए सिमाधाओं की लकड़ी (तथैव) उसी प्रकार (गोभ्यः ग्रासार्थं तृणम्) गौओं को चराने के लिए घास लेने को (मनुः ग्रस्तेयम् + ग्रज्ञवीत्) मनु ने चोरी नहीं माना है ।। ३३६ ।।

योऽसादायिनो हस्तात्लिप्सेत बाह्यणो धनम् । याजनाध्यापनेनापि यथा स्तेनस्तर्थेव सः ॥ ३४० ॥

(यः ब्राह्मणः) जो ब्राह्मण (ग्रदत्तादायिनः हस्तात्) नहीं दी गई वस्तु को चुराने वाले के हाथ से (याजन-प्रध्यापनेन + ग्राप) चाहे यज्ञ कराने ग्रथवा पढ़ाने की दक्षिणा के रूप में (धनं लिप्सेत) धन लेने की इच्छा करे तो (सः) वह ब्राह्मण (यथ। स्तेनः तथैव) जैसे चोर है वैसा ही है ग्रथात् वह भी घोर के समान दण्डनीय है।।३४०।।

द्विजोऽघ्वगः क्षीरावृत्तिद्वाविक्ष् द्वे च मूलके। ग्रावदानः परक्षेत्रान्त दण्डं दातुमहंति ॥ ३४१॥

(भ्रध्वगः द्विजः) यात्रा करने वाले द्विज के पास यदि (क्षीए।वृक्तिः) भोजन न रहे, भौर श्रपनी भूख मिटाने के लिए यदि वह (परक्षेत्रात् द्वौ + इक्षूच द्वे मूलके) दूसरे के लेत से दो गन्ने श्रौर दो मूली (ग्राददानः) ले ले तो (दण्डं दातुं न ग्रहंति) वह दण्ड देने के योग्य नहीं होता ॥ ३४१ ॥

> असंदितानां संदाता संदितानां च मोक्षकः । दासाक्ष्यरयहर्ता च प्राप्तः स्याच्चोरकिस्विषम् ॥ ३४२ ॥

(ग्रसंदितानां संदाता) दूसरे के खुले हुए पशुओं को अगने यहाँ बांधकर रखने वाला (च) भौर (संदितानां च मोक्षकः) किसी के बंधे हुए पशुभों को [चोरी के उद्देश्य से ] खोलने वाला (च) तथा (दास + अश्व-त्थ-हत्तां) दास, घोड़ा श्रीर रथ को चुराने वाला (चोरिकित्विषं प्राप्तः स्थान्) चोर के ग्रयराध श्रीर दण्ड का भागी होगा ॥ ३४२ ॥

#### अन्तर्शीलाना : ३३६ से ३४२ इलोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं-

- १. शैलीगत आधार—३३६ वलोक में जूक्त "मनुः स्रवनीत्" पदों से स्पष्टतः यह सिद्ध है कि यह वलोक मनु से भिन्न किसी सन्य परवर्ती व्यक्ति की रचना है, स्रतः प्रक्षिप्त है शेष वलोकों का यह प्रसंग इसी वलोक पर धाधारित होने से स्वतः प्रक्षिप्त कहलायेगा।
- २- प्रसंगविरोध—ये सभी श्लोक प्रसंगविरोध के स्राधार पर भी प्रक्षिण्त हैं। इसके लिए देखिए ३२५–३३१ श्लोकों पर 'स्रनुशीलन' में यह स्राधार।

म्रनेन विधिना राजा कुर्वाणः स्तेननिग्रहम्। यशोऽस्मिन्प्राप्नुयाल्लोके प्रेत्य चानुत्तमं सुखम् ॥ ३४३ ॥(२०६)

(राजा) राजा (श्रनेत विधिना) इस उपर्युक्त [ ६ । ३०२-३४२] विधि मे (स्तेननिग्रहं कुर्वाणः) चोरों को नियन्त्रित एवं दण्डित करता हुग्रा (ग्रस्मिन् लोके यशः) इस जन्म में या लोक में यश को (च) ग्रीर (प्रेत्य) परजन्म में (ग्रनुत्तमं सुखम्) ग्रच्छे मुख को (प्राप्तुयात्) प्राप्त करता है ।। ३४३ ।।

(१४) साहस = डाका, हत्या ऋादि बलात्कारपूर्वक किये गये अपराधों का निर्णय -- [३४४ -- ३५१]

ऐन्द्रं स्थानमभित्रेष्सुर्यंशक्चाक्षयमव्ययम् । नोपेक्षेत क्षणमपि राजा साहसिकं नरम् ॥ ३४४॥ (२०७) (ऐन्द्रं स्थानम्) राज्य के ग्रधिकारी धर्म (च) ग्रीर क्ष (यशः) ऐक्वर्य की (ग्रिभिप्रेप्सुः) इच्छा करने वाला (राजा) राजा (साहसिक नरम्) बला-त्कार काम करने वाले डाकुग्रों को (क्षणम् +ग्रिव न + उपे क्षेत) दण्ड देने में एक क्षण भी देर न करे।। ३४४।। (स॰ प्र० १७३)

क्ष (ग्रक्षयम् + ग्रव्ययम्) न नष्ट होने वाले तथा न कम होने वाले .....

साहसी व्यक्ति चोर से ग्रधिक पापी-

वाग्दुष्टात्तस्कराच्चैव दण्डेनैव च हिसतः। साहसस्य नरः कर्ता विज्ञेयः पापकृत्तमः।।३४४॥(२०८)

साहिसक पुरुष का लक्षण — (वाक्-दुःटात्) जो दुःष्ट यचन वोलने (तस्करात्) चोरी करने (दण्डेन एव हिंसतः) विता ग्रपराध से दण्ड देने वाले से भी (साहसस्य कर्ता नरः) साहस, बलात्कार काम करने वाला है (पापकृत्तमः विज्ञेयः) वह ग्रतीव पापी, दुष्ट है।। ३४५।। (स० प्र० १७३)

डाकू को दण्ड न देने वाला राजा विनाश को प्राप्त करता है-

साहसे वर्तमानं तु यो मर्षयित पार्धिवः। स विनाशं व्रजत्याशु विद्वेषं चाधिगच्छति ॥३४६॥ (२०६)

(यः पार्थिवः) जो राजा (साहसे वर्तमानं तु मर्षयित) साहस में वर्तमान पुरुष को न दण्ड देकर सहन करता है (सः श्रागु विनाशं व्रजित) वह राजा शोघ्र हो नाश को प्राप्त होता है (च) श्रौर (विद्वेषम् + श्रिधगच्छित) राज्य में द्वेष उठता है।। ३४६।। (स० प्र० १७०)

मित्र या धन के कारण साहसी को क्षमान करे-

न मित्रकारणाद्राजा विपुलाद्वा धनागमात्। समुत्त्वृजेत्साहसिकान्सर्वमूतभयावहान् ॥३४७॥(२१०)

(न मित्रकारणात् वा विपुलात् धन + ग्रागमात्) न मित्रता, न पुष्कल धन की प्राप्ति से भी (राजा) राजा (सर्वभूतभय + ग्रावहान् साहसिकान्) सत्र प्राणायों को दुःख देने वाले साहसिक मनुष्य को (समुत्सृजेत्) बंधन-छेदन किये बिना कभो न छोड़े ॥ ३४७ ॥ (स० प्र० १७३)

विद्रोहकाल में द्विजातियों को शस्त्रधारण का भ्रादेश-

शस्त्रं द्विजातिभिर्पाह्यं धर्मो यत्रोपरुघ्यते । द्विजातीनां च वर्णानां विष्लवे कालकारिते ॥ ३४८ ॥

#### मात्मनक्व परित्राणे दक्षिणानां च सङ्करे । स्त्रीवित्राम्युपपत्तौ च व्नन्धर्मेण न बुष्यति ॥ ३४६ ॥

(यत्र) जहाँ कहीं (धर्मः उपरुष्यते) धर्मों में ग्रवरोध पैदा हो गया हो (च) तथा (कालकारिते) किसी समय या परिस्थिति के प्रभाव के कारण (द्विजातीना वर्णानां विप्लवे) द्विज वर्णों के बीच विद्रोह पैदा हो जाने सर (द्विजातिभिः शस्त्रं ग्राह्मम्) द्विजातियों को शस्त्र ग्रहण कर लेना चाहिए।। ३४८।।

श्रीर—(ग्रात्मन: परित्राणे) ग्रात्मरक्षा के लिए (च) तथा (दिक्षणानां सङ्करे) धन-सम्पत्ति की लूट-पाट में (स्त्री-वित्र + ग्रम्युपपत्ती) स्त्रियों ग्रीर विद्वानों पर विपत्ति ग्राने पर उनकी रक्षा के लिए (धनन्) हिंसा करने पर (धर्मण न दुष्यित) धर्म से = कानून के ग्रनुसार अपराधी नहीं होता ॥ ३४६॥

### अनुरारिङनः : ३४८-३४६ श्लोक निम्न ग्राधारों के ग्रनुसार प्रक्षिप्त हैं---

- १. प्रसंगिवरोध ६ । ४-७ इलोकों के संकेतानुसार यहां ३४४ इलोक से डाका, हत्या आदि साहस के अपराधों के निर्णय का वर्णन है । इन इलोकों के पूर्वापर इलोकों में भी वही वर्णन है । बीच के इन इलोकों में प्रचलित प्रसंग से भिन्न 'द्विजातियों द्वारा धर्मरोध और परस्पर विद्रोह की स्थिति में शस्त्र ग्रहण का विधान,' 'स्त्री तथा विप्र की रक्षार्थ शस्त्रधारण' आदि वार्ते प्रसंगिवरुद्ध हैं । ये दोनों इलोक एक क्रिया द्वारा सम्बद्ध हैं, ग्रतः प्रथम के साथ द्वितीय भी प्रक्षिप्त ही घोषित होगा ।
- २. श्रन्तिवरोष—धर्मं का पालन कराना, धर्मं का पालन न करने पर दण्ड देना, धर्मं में श्राये श्रवरोधों को दूर करना श्रीर स्त्री, विष्र श्रादि सभी प्रजाजनों की रक्षा करना, ये राजा के कार्य विहित हैं। यदि द्विज स्वयं शस्त्र धारण करके श्रराजकता श्रीर धर्मावरोध श्रादि को दूर करने लगें तो इससे श्रराजकता ही बढ़ेगी। फिर राजा की क्या श्रावश्यकता रहेगी? [७।३,१७,२४,३४,१४३,१४४]। इस प्रकार ये दोनों श्लोक मनु की व्यवस्था के विरुद्ध होने से प्रक्षिप्त हैं। अगले श्लोक में इन भावों का स्वयमेव श्रन्तर्भाव हो जाता है।

आततायी को मारने में भ्रपराध नहीं-

गुरुं वा बालवृद्धौ वा ब्राह्मणं द्या बहुश्रुतम् । स्राततायिनमायान्तं हन्यादेवाविचारयन् ॥३५०॥ (२११)

(गुरुं वा बाल-वृद्धी वा) चाहे गुरु हो, चाहे पुत्र ग्रादिक वालक हों, चाहे पिता ग्रादि वृद्ध (बाह्मणं वा बहुश्रुतम्) चाहे ब्राह्मण ग्रीर चाहे बहुत शास्त्रों का श्रोता क्यों न हो (ग्राततायिनम् + ग्रायान्तम्) जो धर्म को छोड़ श्रधमं में वर्तमान, दूसरे को विना ग्रायाध मारने वाले हैं (ग्रविचारयन् + एव हन्यात्) उनको बिना विचारे मार डालना म्रर्थात् मारके पश्चात् विचार करना चाहिए ॥ ३५० ॥ (स० प्र० १७३)

# नाततायिवधे दोषो हम्तुभंवति कश्चन। प्रकाशं वाऽप्रकाशं वा मन्युस्तं मन्युमृच्छति ॥३५१॥ (२१२)

(ग्राततायिवधे) दुष्ट-पुरुषों के मारने में (हन्तु: कश्चन: दोष: न भवति) हन्ता को पाप नहीं होता (प्रकाशं वा + ग्रप्रकाशम्) चाहे प्रसिद्ध [=सबके सामने] मारे चाहे ग्रप्रसिद्ध [=एकान्त में] (मन्यु: तं मन्युं ऋच्छति) क्योंकि क्रोधी को क्रोध से मारना जानो क्रोध से क्रोध की लड़ाई है।। ३५१।। (स० प्र०१७३)

# [१४] स्त्री-संग्रहरासम्बन्धी विवाद [३४२-३८७] तथा उसका निर्णय--

परवाराभिमर्शेषु प्रवृत्तान्तृन्महीपतिः । उद्वेजनकरेर्दण्डेविछन्नयित्वा प्रवासयेत् ॥३५२॥ (२१३)

(परदारा + ग्रभिमर्शेषु प्रवृत्तान् नृत्) [बलात्कार ग्रथवा सहमित-पूर्वक] परस्त्रियों से व्यभिचार करने में संलग्न पुरुषों को (महीपितः) राजा (उद्देजनकरैं: दण्डैं: खिन्नयित्वा) व्याकुलता पैदा करने वाले [नाक, कान, हाथ ग्रादि काटना, दागना ग्रादि] दण्डों से ग्रङ्ग-भंग करके (प्रवासयेत्) देश से निकाल दे ।। ३५२ ।।

#### तत्समुत्थो हि लोकस्य जायते वर्णसंकरः। येन मूलहरोऽधर्मः सर्वनाज्ञाय कल्पते।।३५३।।

(हि) क्योंकि (तत्समुत्थः) उस परस्त्री व्यभिचार से (लोकस्य वर्णसंकरः जायते) लोक में वर्णसंकरः =दोगला पत्र पैदा होता है (येन) जिसके उत्पन्न होने पर (मूलहरः अधर्मः) धर्म के मूल को नष्ट करनेवाला ग्रधर्म (सर्वेनाशाय कल्पते) सर्वेनाश करने में समर्थ होता है ग्रथित् ग्रधर्म के संस्कार वृद्धि एवं शक्ति को प्राप्त करते हैं ॥ ३५३॥

#### अतुरारित्रनः ३५३ वां श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है-

१. ग्रन्तिवरोध—इस श्लोक में उक्त कारण युक्तियुक्त तथा मनु की व्यवस्था के अनुकूल नहीं है। इसके वर्णन का पूर्व श्लोक के साथ तालमेल नहीं बैठता—(१) पूर्वश्लोक में व्यभिचार में प्रवृत्त सभी वर्ण के अपराधियों को दण्ड देने का कथन किया है। इस श्लोक में 'उसके कारण वर्णसंकर सन्तान का पैदा होना' कहा है। दोविभिन्न वर्ण के व्यक्तियों के सम्बन्ध से उत्पन्न सन्तान को 'वर्णंसंकर' कहते हैं, जबिक व्यभिचार एक वर्ण के व्यक्तियों में परस्पर भी हो सकता है ग्रौर भिन्न वर्ण में भी। ग्रतः उससे 'संकर' पुत्र की उत्पत्ति का कथन तो उचित प्रतीत होता 'वर्णंसंकर' मात्र कहना उचित नहीं। क्या श्लोककार केवल भिन्न वर्णों के व्यभिचार को ही रोकना चाहता है, एक वर्ण में होने वाले को नहीं? जबिक ऊपर वाले श्लोक में प्रत्येक के व्यभिचार के लिए वण्डव्यवस्था है। इस प्रकार ऊपर के कथन से इस श्लोक का तालमेल नहीं बैठता। ग्रतः यह ग्रन्थप्रोक्त है। (२) इस श्लोक में 'वर्णंसंकर' को सर्वनाश में समर्थ ग्रौर धर्म के मूल का हन्ता माना है। इससे यह विचार ध्वनित होता है कि 'वर्णंसंकर' को धर्म ग्रपने अनुसार नहीं ढाल सकता, वह धर्म को नष्ट करता है। यह भावना जन्मना वर्णंव्यवस्था पर आधारित है। यह मनुविरुद्ध है, क्योंकि मनु कर्मणा वर्णंव्यवस्था मानते हैं। उनके मतानुसार एक वर्ण का व्यक्ति कर्मानुसार दूसरे वर्ण में दीक्षित हो सकता है [द्रष्टव्य १। ६२–१०१ पर 'अनुशीलन' ग्रौर ४। २४५; २। १६८; ६। २२–२४; १०। ६५ श्लोक]। इस प्रकार विरोध के कारण यह श्लोक प्रक्षिप्त है।

परस्य पत्न्या पुरुषः संभाषां योजयन् रहः।
पूर्वमाक्षारितो दोषः प्राप्नुयात्पूर्वसाहसम्।।३५४।। (२१४)

(पूर्वं दोषें: स्राक्षारितः पुरुषः) जो व्यक्ति पहले परस्त्री-गमन-सम्बन्धी दोषों में स्रपराधी सिद्ध हो चुका है (रहः परस्य पत्न्या सभाषां योजयन) यदि वह एकान्त स्थान में पराई स्त्री के साथ कामुक बातचीत की योजना में लगा मिले तो (पूर्वसाहसं प्राप्नुयात्) उसको 'पूर्वसाहस' [८।१३८] का दण्ड देना चाहिए।। ३५४।।

यस्त्वनाक्षारितः पूर्वमिभभाषेत कारणात्। न दोषं प्राप्तुयात् किंचिन्न हि तस्य व्यतिक्रमः ॥३४४॥ (२१४)

(यः तु पूर्वम् + स्रनाक्षारितः) किंन्तु जो पहले ऐसे किसी स्रपराध में स्रपराधी सिद्ध नहीं हुस्रा है, यदि वह (कारणात् स्रिभभाषेत) किसी उचित कारणावश बातचीत करे तो (किंचित् दोषं न प्राप्नुयात्) किसी दोष का भागी नहीं होता (हि) क्यों कि (तस्य न व्यतिक्रमः) वह कोई मर्यादा भंग नहीं करता ।। ३४५ ।।

परस्त्रियं योऽभिवदेत्तीर्थेऽरण्ये वनेऽपि वा। नदीनां वाऽपि संभेदे स संग्रहणमाप्नुयात्।। ३५६।।

म् (यः) जो व्यक्ति (तीर्थे + ग्ररण्यं वने + ग्रिप वा नदीनां संभेदे) तीर्थस्थान, जंगल, छोटे वन ग्रथवा नदियों के संगम स्थान पर (परस्त्रियम् ग्रभिवदेत्) पराई स्त्री से बातचीत करे (सः) वह (संग्रहम्ण + ग्राप्नुयात्) स्त्रीसंग्रहणम् के दोष का भागी होगा ॥ ३५६ ॥

## अनुशीलनः : ३५६ वाँ श्लोक प्रक्षिप्त है-

१. ग्रन्तिवरोध — ३५४ ग्रीर ३५५ इलोकों में जो व्यवस्था दी है, इस क्लोक में उससे भिन्त व्यवस्था है। एकान्त में बातचीत करने पर कौन ग्राराधी माना जायेगा कौन नहीं, यह उनमें स्पष्ट रूप से विणत है। यहां सभी को 'संग्रहण' का दोषी ठहराना उनके विरुद्ध है। ग्रतः प्रक्षिप्त है।

स्त्रीसंग्रहण की परिभाषा-

उपचारक्रिया केलिः स्पर्शो भूषगावाससाम् । सहखटबासनं चैव सर्वं संग्रहणं स्मृतम् ॥३५७॥ (२१६)

विषयगमन के लिए (उपचारिक्रया) एक-दूसरे को आर्काषत करने के लिए माला, सुगन्ध आदि शृंगारिक वस्तुओं का आदान-प्रदान करना (केलि:) विलासक्रीड़ाएं च छेड़खानी आदि (भूषणवाससां स्पर्शः) आभूषण और कपड़ों आदि का स्पर्श [शरीर-स्पर्श तो इसमें स्वतः ही परिगणित हो जाता है] (च) और (सह खट्वा + आसन्म) साथ मिलकर अर्थात् सटकर खाट आदि पर बैठना और साथ सोन, सहवास करना (सर्व संग्रहण स्मृतम्) ये सब बातें 'संग्रहण' = विषयगमन में मानी गयी हैं।। ३५७।।

स्त्रियं स्पृशेददेशे यः स्पृष्टो वा मर्वयेत्तया । परस्परस्यानुमते सर्वं संप्रहणं स्मृतम् ॥ ३५८ ॥

(यः स्त्रियम् ग्रदेशे स्पृशेत्) यदि कोई पुरुष किसी परस्त्री को न छूने योग्य स्थानों स्तन, जघनस्थल, गाल ग्रादि का स्पर्श करे (वा) अथवा (तया स्पृष्टः मर्षयेत्) स्त्री के द्वारा ग्रस्पृश्य स्थानों को स्पर्श करने पर उसे सहन करे (परस्परस्य + ग्रनुमते) परस्पर की सहमति से होने पर भी (सर्व संग्रहणं स्मृतम्) यह सब 'संग्रहण' कहा गया है।। ३५८।।

म्रज्ञाह्मणः संग्रहणे प्राणान्तं वण्डमहैतिं। चतुर्णामपि वर्णानां वारा रक्ष्यतमाः सवा।। ३४६ ।।

(भ्रजाह्मणः) जाह्मणेतर व्यक्तियदि (संग्रहणे) ब्राह्मण स्त्री के साथ संभोग करे तो (प्राणान्त दण्डम् + ग्रहेंति) प्राणहरण का दण्ड मिलना चाहिए, क्यों कि (चतुर्णाम् + ग्रपि वर्णानां दाराः सदा रक्ष्यतमाः) चारों वर्णों को स्त्रियां सदा रक्षा करने योग्य होती हैं ।। ३५६ ॥

> मिधुका वन्दिनः चैव वीक्षिता कारवस्तथा। संभाषणं सह स्त्रीमिः कुर्यु रप्रतिवारिताः॥ ३६०॥

(भिक्षुकाः) भिक्षार्थी (वन्दिनः) चारण-भाट म्रादि (दीक्षिताः) ऋत्विज (तथा कारवः) तथा रसोइया ये (म्रप्रतिवारिता. स्त्रीभिः सह संभाषणं कुर्युः) बिना किसी

रुकावट के स्त्रियों के साथ बातचीत कर सकते हैं ग्रर्थात् इनका बातचीत करना 'संग्रहण' दोष में नहीं ग्राता ।। ३६० ।।

> न संभाषां परस्त्रीमिः प्रतिषिद्धः समाचरेत् । निषिद्धो माषमाणस्तु सुवर्णं वण्डमहंति ॥ ३६१ ॥

(प्रतिषिद्धः) स्वामी या अभिभावक द्वारा मना करने पर (परस्त्रीभिः संभाषां न समाचरेत्) परस्त्रियों के साथ वातचीत न करे (निषद्धः भाषमाणः तु) मना करने पर यदि कोई बातचीत करे तो वह (सुवर्णं दण्डम् + ग्रहंति) एक 'सुवर्णं' दण्ड के योग्य है ॥ ३६१ ॥

नैष चारणदारेषु विधिनिःसोपजीविषु। सञ्जयन्ति हि ते नारीनिगृढाइचारयन्ति च ॥ ३६२ ॥

(एषः) स्त्रियों के साथ संग्रहण दोष का यह विधान (चारणदारेषु ग्रात्मोप-जीविषु न) नाचने-गाने वालों की स्त्रियों ग्रीर ग्रपनी पत्नी की वेदयावृत्ति पर जीविका चलाने वालों की स्त्रियों पर लागू नहीं होता, क्योंकि (ते हि नारी: सज्जयन्ति) वे तो ग्रपनी स्त्रियों को स्वयं सजाते हैं (च) ग्रीर (निगू ग्राः चारयन्ति) छुनकर संभोग के लिए भेजते हैं ॥ ३६२॥

> किञ्चिदेव तु दाप्यः स्यात्संभात्रां चामिरावरत् । प्रैष्यासु चैकमक्तासु रहः प्रवजितासु च ॥ ३६३ ॥

(तु) तथापि (ता्रिभः) उन [८।३६२] स्त्रियों (च) श्रीर (प्रैष्यासु) दासियों (एकभक्तासु) किसी मंत में दीक्षित होकर विचरण करने वाली स्त्रियों (प्रव्रजितासु) वैरागिनों से (रहः संभाषाम् + ग्राचरन्) एकान्त में बातचीत करने पर (किंचित् एव तु दाप्यः स्यात्) कुछ दण्ड तो ग्रवश्य ही होना चाहिए ॥ ३६३ ॥

ग्रकामा-सकामा कन्या के रोवन में दण्ड विधान-

योऽकामां दूषयेत्कन्यां स सद्यो वधमहंति। सकामां दूषयंस्तुल्यो न वधं प्राप्नुयान्नरः॥३६४॥

(यः तुल्यः नरः) जो समान वर्णं का पुरुष (ग्रकामां कन्यां दूषयेत्) संभोगेच्छा से रहित कन्या को बलात् दूषित करे (सः सद्यः वधम् + ग्रहीति) वह शीघ्र ही प्राणवष्य करने योग्य है (सकामां दूषयन्) संभोगेच्छा वाली कन्या को ग्रायीत् सहमित रखने वाली कन्या को दूषित करने पर (वधं न प्राष्तुयात्) वध दण्ड के योग्य नहीं है,॥ ३६४॥

कन्यां मजन्तीमुत्कृष्टं न किञ्चिदिष दापयेत् । जघन्यं सेवमानां तु संयतां वासयेद् गृहे ॥ ३६५ ॥ (उत्कृष्टं भजन्तीं कन्याम्) ग्रपने से ऊंचे वर्णं वाले व्यक्ति के साथ संभीग करने ४५ वाली कन्या को (किंचित् - मिश्रिप न दापयेत्) कुछ भी दण्ड न दे (जघन्यं सेवमानां तु) किन्तु यदि कोई कन्या ग्रपने से नीच वर्ण के साथ संभोग करे तो (ग्रहे संयतां वासयेत्) घर में बंद करके रखे, जिससे वह किसी से मिल न सके ॥ ३६५॥

उत्तमां सेवमानस्तु जघन्यो वधमहिति। शुन्कं दद्यान्सेवमानः समामिच्छ्रेत्पिता यदि ॥ ३६६ ॥

(उत्तमां सेवमान: जघन्य: तु) ग्रपने से उत्तम वर्ण की कन्या से संभोग करने वाला पुरुष (वधम् ⊬ग्रर्हति) शारीरिक दण्ड के योग्य है (समां सेवमान:) समान वर्ण की कन्या से संभोग करने पर (यदि पिता इच्छेत्) यदि पिता स्वीकृति दे दे तो (शुल्कं दद्यात्) उसे उचित धन देकर उससे विवाह करले ॥ ३६६ ॥

> अभिषहा तु यः कन्यां कुर्याद्वेण मानवः। तस्याञ्च कत्ये ग्रङगुल्यौ वण्डं चाहंति षट्शतम्।। ३६७।।

(यः मानवः) जो पुरुष (दर्पेण) घमण्ड में स्नाकर (स्रिभषह्य) बस्नात्कारपूर्वक (कन्यां कुर्यात्) किसी कन्या का कौमार्य भंग कर दे तो (तस्य स्नाशु म्रङ्गुल्यो कत्यें) उसकी शीघ्र ही राजा दो स्रंगुलियां कटवादे (च) स्रौर (षट्शतं दण्डम् + झर्हति) छह सौ पण दण्ड करे ॥ ३६७॥

सकामां दूषयंस्तुल्यो नाङगुलिच्छेदमाप्नुयात् । द्विज्ञतं तु दमं दाप्यः प्रसंगविनिवृत्तये ॥ ३६८ ॥

(तुल्यः) समान वर्णवाला पुरुष (सकामां दूषयन्) संभोगेच्छा से युक्त कन्या को कौमार्य भंग करके दूषित करदे तो (अङ्गुलिच्छेदं न + आष्नुयात्) उसकी श्रंगुलियां न काटे (तु) श्रपि तु (प्रङ्गगविनिवृत्तये) भविष्य में ऐसी घटना को रोकने के लिए (द्विशतं दमंदाष्यः) उस पर दो सौ पण दण्ड करे ॥ ३६८ ॥

स्त्री द्वारा कौमार्य भंग करने पर दण्ड---

कन्यैव कन्यां या कुर्यात्तस्याः स्याद् द्विशतो वमः । शुल्कं च द्विगुणं दद्याच्छिकाश्चैवाप्नुयाद् दश ॥ ३६९ ॥

(या कन्या एव कन्यां कुर्यात्) कोई कन्या ही यदि किसी कन्या का कौमार्य भग करदे (तस्याः द्विशतो दमः स्यात्) उसको दो सौ पण का दण्ड करे (च) श्रौर (द्विगुणं शुल्कं दद्यात्) उससे दुगुना अर्थात् चार सौ पण जुर्माना उस कन्या को दे (च) तथा (दश शिफाः ग्राप्नुयात्) दश कोड़ों की मार का दण्ड भी दोषी कन्या को मिले ॥ ३६६॥

> या तु कन्यां प्रकुर्यात्स्त्री सा सद्यो मौण्डचमहंति । सङ्गुल्योरेव वा छेदं खरेणोइहनं तथा।। ३७०।।

(या तुस्त्री कन्यां प्रकुर्यात्) यदि कोई महिला किसी कन्या का कीमायं भंग करदेतो (सा सद्यः मौण्डयम् + महिति) उसका शीघ्र सिर मुंडवा देना चाहिए (वा) या <sup>रम्र</sup>ज्ञुुल्योः ┼ एव **छेदम्) दो श्रंगुलियां काट देनी चाहिएँ (तथा)तथा** (खरेण ┼ उद्वह<sup>ः</sup> नम्) उसको गघे पर बिठाकर धुमाना चाहिए ॥ ३७० ॥

आनुर्योक्जन : ३४८ से ३७० तक के श्लोक निम्न 'ग्राधारों' के अनु-प्रक्षिप्त है।

- १. ग्रन्तिंबरोध—(१) ये सभी श्लोक मनु की मौलिक व्यवस्था के विरुद्ध हैं। मनु सभी अपराधियों के लिए निल्प्ति एवं समभाव से दण्ड का विधान करते हैं [७। २, १६, ६।३४६, ६।३०७, ३११], अपितु समन्दार एवं जिम्मेदार होने के कारण उच्चस्तरीय ग्रीर उच्चवर्णीय व्यक्ति को अधिक द ड का विधान करते हैं। इन श्लोकों में उच्च-निम्न वर्ण के अनुसार क्रमधाः कम और ग्रधिक दण्ड का विधान करना मनु की उक्त व्यवस्था के विरुद्ध एवं पक्षपातभावयुक्त है। इस प्रसंग के ३५२—३५७, ३७१, ७२ श्लोकों को इनकी पुष्टि के लिये देखिये, उनमें मनु की शैक्षी के अनुरूप सभी प्रपराधियों के लिए समान व्यवस्थाएं हैं। इस विरोध के कारण ये प्रक्षिप्त हैं।
- (२) ३५८ श्लोक का विधान मनावश्यक है, क्योंकि ये बार्ते ३५७ के मन्तर्गत स्वतः समाहित हैं, मृतः यह प्रक्षिप्त है।
- (३) इन इलोकों में भार्या से जीविका करने वाले लोगों, दासी स्त्रियों का उल्लेख है। मनुविहित व्यवस्था में इनका कहीं ग्रस्तित्व नहीं है, न वे भार्या से जीविक । को उचित मानते हैं श्रीर न दासीप्रथा को। वे सभी प्रकार के परस्त्री-पुरुष संभोग को दण्डनीय मानते हैं [६।३५२], श्रीर शूद्र को स्वेच्छ्रया किसी भी द्विजाति की सेवा करने की स्वतन्त्रता देते हैं [१।६१, ६।३३४, ३३५]। इनसे ज्ञात होता है कि ये परवर्ती अकृत-परम्पराकासीन दस्तोक हैं।
- (४) ३५९, ३६४-३६५ क्लोक =।३५२ से विरुद्ध हैं। सकामा हों या स्रकामा, यनु के मत में सभी व्यभिचारिणी हैं और वे दण्डनीय हैं।
- (५) ३६६ वाँ वलोक ३। ५१—५४ वलोकों के विरुद्ध है। इन अन्तर्विरोघों के साधार पर ये सभी बलोक प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं।
- २. प्रसंगविरोध ३५२ से 'स्त्रीसंग्रहण' विवाद की सार्वजनीन दण्डव्यवस्था देकर ३५७ में स्त्रीसंग्रहण की परिभाषा दी है। इस प्रकार परिभाषा का देना प्रसंगत्तमाप्ति का गंकेतक है। प्रसंगतमाप्ति के पश्चात् विकल्पत्सक या सम्बन्धित व्यवस्थाओं का विधान तो प्रासंगिक हो सकता है, श्रन्य नहीं। प्रसंगतमाप्ति के पश्चात् पुनः उस प्रसंग को भिन्नविधि से चलाना प्रसंगविषद है। अतः ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं।

दम्भपूर्वक व्यभिचार में प्रवृत्त होने पर स्त्री को दण्ड--

भर्तारं लङ्क्येद्या तु स्त्री ज्ञातिगुणदिवता। तां विभा लादयेद्राजा संस्थाने बहुसंस्थिते। ३७१।। (२१७)

(या तु स्त्री) जो स्त्री (ज्ञाति-गुरा-दर्पिता) ग्रपनी जाति, गुरा के घमण्ड से (भर्तारं लङ्घयेत्) पति को छोड़ व्यभिचार करे (ताम्) उसको (बहुसंस्थिते संस्थाने दत्रभिः राजा खादयेत्) बहुत स्त्री ग्रीर पुरुषों के सामने जीती हुई कुत्तों से राजा कटवाकर मरवाडाले ।। ३७१ ।। (स० प्र० १७४)

दम्भपूर्वं क व्यभिचार में प्रवृत्त होने वाले पुरुष को दण्ड-

पुमांसं दाहयेत्पापं शयने तप्त स्रायसे। अभ्यादध्युश्च काष्ठानि तत्र दह्येत पापकृत्।। ३७२।। (२१८)

(पाप पुमांसम्) उसी प्रकार श्रपनी स्त्री को छोड़के परस्त्री या वेश्यागमन करे उस पापी को (श्रायसे तप्त शयने) लोहे के पलंग को ग्रग्नि से तपा लाल कर उस पर सुलाके अजीते को (तत्र पापकृत् दह्योत) बहुत पुरुषों के सम्मुख भस्म करदेवे ।। ३७२ ।। (स० प्र०१७४)

র (কাত্তানি স্পদ্যাব্হ্যু:) लोग उस पर लकड़ियां रख दें (च) ग्रीर·····

अर्मुट्रिटिन् : (१) ३७१-३७२ श्लोक 'प्रसंगिवरोघ' के स्राधार पर प्रक्षेपान्तर्गत इसलिए नहीं कहला सकते क्योंकि इनमें 'स्त्रीसंग्रहण' से सम्बन्धित विशेष स्थितियों की विशेष दण्ड-व्यवस्था है। अपने रूपसौन्दर्य एवं उच्चता के स्राधार पर अपने जीवनसंगी का तिरस्कार करते हुए दम्भपूर्वक जब कोई स्त्री या पुरुष पर-पुरुष-गमन या परस्त्रीगमन करे तो उनके लिये यह दण्डव्यवस्था है।

- (२) यह दण्डव्यवस्था अत्यन्त कठोर है। वह इसिलये कि दंभी व्यक्ति अपने दंभ में आकर बलात् सभी मर्यादाओं का अतिक्रमण करता है और अपने हठ पर अडिंग रहता है। ऐसे व्यक्ति व्यवस्थाओं को बड़ी लापरवाही से भक्त करते हैं और अन्य सम्बद्ध व्यक्तियों का तिरस्कार करते हैं, अतः इनके लिए यह सार्वजनिक रूप से कठोर दण्ड-व्यवस्था विहित की है। महर्षि दयानन्द ने इस सम्बन्ध में छठे समु० में प्रश्नोत्तर रूप में प्रकाश डाला है, जो विवेचन की हांट से उद्धरणीय है—
- "(प्रश्न) जो राजा वा रानी अथवा न्यायाधीश वा उसकी स्त्री व्यभिचारादि कुकर्म करे तो उसको कौन दण्ड देवे ?
  - (उत्तर) सभा, ग्रथात् उनको तो प्रजापुरुषों से भी ग्रधिक दण्ड होना चाहिये। (प्रश्न) राजादि उन से दण्ड क्यों ग्रहण करेंगे?
- (उत्तर) राजा भी एक पुण्यात्मा भाग्यशाली मनुष्य है। जब उसी को दण्ड न दिया जाय श्रीर वह ग्रहरण न करेतो दूसरे मनुष्य दण्ड को क्यों मानेंगे? श्रीर जब सब प्रजा श्रीर प्रधान राज्याधिकारी श्रीर सभा धार्मिकता से दण्ड देना चाहेंतो अकेला

राजा क्या कर सकता है ? जो ऐसी व्यवस्था न हो तो राजा प्रधान ग्रीर सब समर्थ पुरुष ग्रन्थाय में डूबकर न्याय-धर्म को डुबाके सब प्रजा का नाश कर ग्राप भी नष्ट हो जायें, ग्रर्थात् उस क्लोक के ग्रर्थ का स्मरण करो कि न्याययुक्त दण्ड ही का नाम राजा ग्रीर धर्म है जो उसका लोप करता है उससे नीच पुरुष दूसरा कीन होगा ?

(प्रश्त) यह कड़ा दण्ड होना उचित नहीं, क्योंकि मनुष्य किसी ग्रङ्ग का बनाने हारा वा जिलानेवाला नहीं है, ऐसा दण्ड नहीं देना चाहिए।

(उत्तर) जो इसको कड़ा दण्ड जानते हैं वे राजनीति को नहीं समभते, क्योंकि एक पुरुष को इस प्रकार दण्ड होने से सब लोग बुरे काम करने से प्रलग रहेंगे ग्रीर बुरे काम को छोड़कर धर्ममार्ग में स्थित रहेंगे। सच पूछो तो यही है कि एक राई भर भी यह दण्ड सब के भाग में न श्रावेगा। और जो सुगम दण्ड दिया जाय तो दुष्ट काम बहुत बड़कर होने लगें। वह जिसको तुम सुगम दण्ड कहते हो वह कोड़ों गुणा प्रधिक होने से क्रोड़ों गुणा कठिन होता है,क्योंकि जब बहुत मनुष्य दुष्ट कम करेंगे तब थोड़ा-थोड़ा दण्ड भी देना पड़ेगा ग्रर्थात् जैसे एक को मनभर दण्ड हुमा ग्रीर दूसरे को पाव भर तो पाव भर सिक एक मन दण्ड होता है तो प्रत्येक मनुष्य के भाग में ग्राध पाव बीस सेर दण्ड पड़ा, तो ऐसे सुगम दण्ड को दुष्ट लोग क्या समभते हैं? जैसे एक को मन और सहस्र मनुष्यों को पाव-पाव दण्ड हुआ तो ६। सवा छः मन मनुष्य-जाति पर दण्ड होने से ग्रिषक ग्रीर यही कड़ा तथा वह एक मन दण्ड न्यून ग्रीर सुगम होता है।"

वर्णानुसार दण्डव्यवस्या---

#### संबरसरामिशस्तस्य बुष्टस्य द्विगुणो दमः। बात्यया सह संवासे चांडाल्या तातदेव तु ॥ ३७३ ॥

(संवरसर + ग्रिभिशस्तस्य) एक वर्ष में ही पुन: दूसरी बार परस्त्रीगमन के दोष से दूषित होने वाले (दुष्टस्य) दुष्ट को (द्विगुण: दमः) दुगना दण्ड होना चाहिए (द्वात्यया) द्वात्या [१०।२०] और (चाण्डाल्या सह संवासे) चाण्डाली स्त्री [१०।२६-२७] के साथ संभोग करने पर भी (तावत् + एव तु) उतना ही दण्ड श्रर्थात् दुगुना दंड होना चाहिए ॥ ३७३॥

(गुप्तं वा ग्रगुप्तं द्वैजातं वर्णम् + ग्रावसन्) सुरक्षितं ग्रथवा ग्रसुरक्षितं द्विजवर्णं की स्त्री से संभोगं करने वाले (शूद्रः) शूद्र को (ग्रगुप्तम्) यदि ग्रसुरक्षिता से संभोगं करे तो (ग्रज्ज-सर्वस्वैः) लिङ्गेन्द्रिय एवं सर्वस्व = धनं ग्रादि से (हीयते) रहितं करदेना चाहिए, भौर (गुप्तं सर्वेण) सुरक्षिता से करने पर धनं ग्रादि तथा प्राणग्रादि से भी रहितं करदेना चाहिये ग्रथांत् सर्वस्वहरणं करके प्राणवध करदे।। ३७४।।

#### वैदयः सर्वस्वदण्डः स्यात् संवत्सरिनरोधतः। सहस्रं क्षत्रियो दण्डयो मौण्डयं मुत्रेण चार्हति ॥ ३७५॥

(वैश्यः) यदि वैश्य किसी सुरक्षिता द्विज-स्त्री के साथ संभोग करे तो (संवत्सर-निरोधतः सर्वस्वदण्डः स्यात्) एक वर्ष की कैंद्र के साथ-साथ सर्वस्वहरण के दण्ड से दण्डित होना चाहिए (क्षत्रियः) क्षत्रिय को ऐसा करने पर (सहस्रं दण्डियः) एक हजार पण दण्ड होना चाहिए (च) और (मूत्रेण मौण्ड्यं अहंति) गधे के मूत्र से उसका सिर मुंडाना चाहिए ॥ ३७५ ॥

> बाह्मणीं यद्यपुष्तां तु गच्छेतां वैद्यपायिवौ । वैदयं पञ्चदातं कुर्यात्क्षत्रियं तु सहस्रिणम् ॥ ३७६ ॥

(यदि तु) यदि (वैश्यपार्थिवौ) वैश्य श्रीर क्षत्रिय (ग्रगुप्तां ब्राह्मणीं गच्छेताम्) श्रमुरिक्षता ब्राह्मणी से गमन करें तो (वैश्यः पञ्चशतम्) वैश्य को पांच सौ पण (तु क्षत्रियं सहस्रिएां कुर्यात्) और क्षत्रिय को एक हजार पण दण्ड करे।। ३७६।।

उमाविप तु तावेव बाह्यण्या गुप्तया सह। विप्लुतौ शूद्रवदृण्डयौ दग्धम्यौ वा कटाग्निना।। ३७७।।

(तौ उभी + अपि) यदि वे दोनों — वैश्य, क्षत्रिय (गुप्तया ब्राह्मण्या सह) सुर-क्षिता ब्राह्मणी के साथ (विलुप्तौ) गमन करें तो (शूद्रवत् दण्ड्यौ) उन्हें शूद्र के समान दण्डित करे [ - । ३७४] (वा) ग्रथवा (कटाग्निना दग्धव्यौ) तिनकों की आग में जला दे।। ३७७।।

> सहस्रं ब्राह्मगो वण्डयो गुप्तां वित्रां बलाव् व्रजन् । शतानि पञ्च .वण्डयः स्यादिच्छनस्या सह संगतः ॥ ३७८ ॥

(गुप्तां विप्रां बलात् अजन्) सुरक्षिता ब्राह्मणी के साथ बलात्कार करने पर (ब्राह्मणः सहस्रं दण्डघः) ब्राह्मण को एक हजार पण का दण्ड दे तथा (इच्छन्त्या सह संगतः) इच्छा वाली = सहमित वाली के साथ संभोग करने पर (पश्वशतानि दण्डघः) पांच सौ पण दण्ड करे ॥ ३७८ ॥

मौण्डचं प्राणान्तिको दण्डो ब्राह्मणस्य विधीयते । इतर्षां तु वर्णानां दण्डः प्राणान्तिको भवेत् ॥ ३७६ ॥

(ब्राह्मणस्य) ब्राह्मण का (मौण्डघम्) मुण्डन करा देना ही (प्राणान्तिकः दण्डः विधीयते) प्राणवध दण्ड कहा जाता है (इतरेषां तु वर्णानाम्) ब्राह्मण से भिन्न स्रन्य वर्ण वालों को तो (प्राणान्तिकः दण्डः भवेत्) प्राणवध ही दण्ड होना चाहिए॥ ३७६॥

न जातु ब्राह्मणं हन्यात्सर्वपापेष्वपि स्थितम् । राष्ट्रादेनं बहिः कुर्यात्समग्रजनमक्षतम् ।। ३८० ।। (सर्वपापेषु स्थितम् श्रपि ब्राह्मणम्) सङ्गपापों में स्थित रहते हुए भी ब्राह्मण को (जातु न हन्यात्) कदापि प्राणवध का दण्ड न दे (एनम्) बस इसे (समग्रधनम् + प्रक्षतं राष्ट्रात् बहि: कुर्यात्) समस्तधन सहित, शरीरहानि किये बिना देश से बाहर निकाल दे॥ ३८०॥

#### न बाह्यराज्यवाद् भूयानवर्मी विद्यते भुवि। तस्मादस्य वर्ष राजा मनसाऽपि न चिन्तयेत्।। ३८१।।

(ब्राह्मणवधात् + भूयान् + प्रधर्मः) ब्राह्मण-वध से प्रधिक पाप (भुवि न विद्यते) धरती पर दूसरा कोई नहीं है (तस्मात्) इसलिए (अस्य वधम्) ब्राह्मण के वध की बात (राजा मनसा + प्रपि न चिन्तयेत्) राजा मन में भी न सोचे ॥ \$=१॥

### वैश्यश्चेत्सित्रियां गुप्तां वैश्यां वा सित्रियो वजेत् । यो बाह्यण्यामगुप्तायां तावुमौ वण्डमहंतः ॥ २०२॥

(चेत्) यदि (गुप्तां क्षत्रियां वैश्यः) सुरक्षिता क्षत्रिया से वैश्य (व।) अथवा (क्षत्रियः वैश्याम्) क्षत्रिय सुरक्षिता वैश्या से (ब्रजेत्) गमन करे तो (अगुप्तायां ब्राह्मण्यां यः) असुरक्षिता ब्राह्मणी के गमन में जो दण्ड कहा है [८। ३७६] (तौ + उभौ दंडम् + अर्हतः) उन्हें वही दंड देना चाहिए।। ३८२।।

#### सहस्रं बाह्यणो वण्डं दा यो गुप्ते तु ते वजन् । शूब्रायां क्षत्रियविज्ञोः साहस्रो वं मवेद्दमः ॥ ३८३ ॥

(गुप्ते ते तु वजन्) सुरक्षिता क्षत्रिय ग्रीर वैश्या से गमन करने पर (ब्राह्मणः सहस्रं दण्डम्) ब्राह्मण को एक हजार पण दंड से (दाप्यः) दण्डित करना चाहिए। (क्षत्रियविशो: शूद्रायाम्) क्षत्रिय ग्रीर वैश्य द्वारा सुरक्षिता शूद्रा से गमन करने पर (वै साहस्रः दमः भवेत्) उन्हें भी एक हजार पण दण्ड होना चाहिए।। ३८३॥

#### क्षत्रियायामगुष्तायां वैश्ये पञ्चशतं दमः। मूत्रेण मौण्डयमिच्छेत् क्षत्रियो वण्डमेव वा॥३८४॥

(म्रगुप्तायां क्षत्रियायाम्) म्ररक्षिता क्षत्रिया से गमन करने पर (वैश्ये पञ्चशतं दमः) वैश्य को पांच सौ पण दंड करना चाहिए (क्षत्रियः) क्षत्रिय (इच्छेत् तु) चाहे तो (मूत्रेण मौण्डचम्) मूत्र से मुण्डन कराये (वा) म्रथवा (दण्डम् + एव) पांच सौ पण दण्ड करे।। ३८४।।

#### म्रगुप्ते क्षत्रियावैश्ये शूद्रां वा ब्राह्मणो व्रजन्। शतानि पञ्च वण्डयः स्यात्सहस्रं त्वन्त्यजस्त्रियम् ॥ ३८५ ॥

(भ्रगुप्ते क्षत्रिया वैश्ये वा शूद्रां व्रजन्) श्ररक्षिता क्षित्रया वैश्या श्रथवा शूद्रा से गमन करने पर (ब्राह्मणः) ब्राह्मण को (पञ्च शतानि दण्ड्यः स्यात्) पांच सौ परा दण्ड करना चाहिए (तु) भौर (ग्रन्त्यजस्त्रियम्) चांडाल की स्त्री से गमन करने पर (सहस्त्रम्) एक हजार पण दण्ड करना चाहिए ॥ ३८४ ॥

आनुशित्जनाः ३७३ से ३८४ तक श्लोक निम्न 'ग्राधारों' के अनुसार प्रक्षिप्त हैं।

- १. श्रन्तिवरोष—(१) इन श्लोकों की दण्डव्यवस्या पक्षपातपूर्ण, जातीय आधार पर ग्रसमान दण्डव्यवस्था है, जो मनु की मौलिक दण्डव्यवस्था की पद्धित के विरुद्ध है, ग्रतः ये सभी श्लोक प्रक्षिप्त हैं [विस्तृत विवेचन के लिए देखिए ३५६—३७० पर 'ग्रन्तिवरोध' समीक्षा]। (२) इन सभी श्लोकों में रिक्षता-अरिक्षता का भेद करके बहुविवाह का समर्थन किया है। यह भी मनु की मान्यता के विरुद्ध है। मनु प्रत्येक व्यक्ति के लिए एक ही विवाह का विधान करते हैं [३।४-५; ४।१६७-१६=]।
- २. प्रसंगविरोध—एक प्रसंग की समाप्ति के पश्चात् पुन: उसी प्रसंग को प्रारम्भ करना प्रसंगविरुद्ध है। ये श्लोक भी इसी प्रकार प्रसंगविरुद्ध होने से प्रक्षिप्त हैं। विशेष देखिए ३५५—३७० पर 'प्रसंगविरोध' समीक्षा।

पांच महा-प्रपराधियों को वश में करने वाला राजा इन्द्र के समान प्रभावी-

### यस्य स्तेनः पुरे नास्ति नान्यस्त्रीगो न दुष्टवाक्। न साहसिकदण्डघ्नौ स राजा शक्रलोकभाक्॥३८६॥ (२१६)

(यस्य) जिस राजा के राज्य में (स्तेन: न + ग्रस्ति) न चोर (न + ग्रन्यस्त्रीगः) न परस्त्रीगामी (न दुष्टवाक्) न दुष्ट वचन का बोलने हारा (न साहसिकदण्डघ्नो) न साहसिक डाक् ग्रीर न दण्डघ्न ग्रर्थात् राजा की

म्राज्ञा का भंग करने वाला है (सः राजा शक्रलोकभाक्) वह राजा म्रतिव श्रेष्ठ है।। ३८६।। (स॰ प्र०१७३)

अर न्यू ट्रांडिट न्यः महर्षि ने यहां 'शक्त नोक माक्' पद का स्रभिप्रायः यं ग्रहण किया है। जिन टीकाकारों ने 'शक्र लोक भाक्' का 'इन्द्र लोक में जाने वाला' या 'स्वर्ग में जाने वाला' अर्थ किया है वह उचित नहीं है। इस पद का अर्थ है कि वह राजा 'इन्द्र पद का ग्रधिकारी' अर्थात् इन्द्र के समान श्रेष्ठ श्रीर शक्तिशाली राजा माना जाता है, वह इन्द्र के समान प्रसिद्ध एवं प्रभावशाली हो जाता है। श्रगले क्लोक से भी इस अर्थ की पुष्टि हो जाती है।

एतेषां निग्रहो राज्ञः पञ्चानां विषये स्वके । साम्त्राज्यकृत्सजात्येषु लोके चैव यशस्करः ।।३८७।। (२२०)

(स्वके विषये) ग्रपने राज्य में (एतेषां पञ्चानां निग्रहः) इन पांचों प्रकार के व्यक्तियों पर काबू रखने वाला (राज्ञः) राजा (सजात्येषु साम्राज्यकृत्) सजातोय ग्रन्य राजाग्रों में साम्राज्य करने वाला ग्रर्थात् राजाग्रों में शिरोमणि बन जाता है (च एव) ग्रीर (लोके यशस्करः) लोक में यश प्राप्त करता े॥ ३६७॥

ऋत्विज स्रौर यजमान द्वारा एक-दूसरे को त्यागने पर दण्ड---

ऋत्विजं यस्त्यजेद्याज्यो याज्यं चत्विक्त्यजेद्यदि । शक्तं कर्मण्यदुष्टं च तयोदंण्डः शतं शतम् ॥३८८॥(२२१)

(यः याज्यः) जो यजमान (कर्मिण शक्तं च ग्रदुष्टम्) काम करने में स्मर्थ ग्रीर श्रेष्ठ (ऋत्त्रिजम्) पुरोहित को (त्यजेत्) छोड़ दे (च) ग्रीर (याज्यं ऋत्त्रिजः त्यजेत्) ऐसे ही यजमान को पुरोहित छोड़दे तो (तयोः) उन दोनों को (शतं-शतं दण्डः) सौ सौ पण दण्ड करना चाहिए।। ६८५।। माता-पिता-स्त्री-पुत्र को छोड़ने पर दण्ड—

न माता न पिता न स्त्री न पुत्रस्त्यागमहंति । त्यजन्नपतितानेतात्राज्ञा दण्डचः शतानि षट् ।।३८६॥ (२२२)

(न माता न पिता न स्त्री न पुत्रः त्यागम् + ग्रहंति) न माता, न पिता, न स्त्री ग्रीर न पुत्र त्यागने योग्य होते हैं (ग्रपतितान् एतान् त्यजन्) ग्रपतित ग्रर्थात् निर्दोष होते हुए जो इनको छोड़े तो (राज्ञा षट् शत।नि दण्डचः) राजा के द्वारा उस पर छः सौ पण दंड किया जाना चाहिए।।३८६॥

अस्तुर्शोद्यक्तः ३८८ ग्रीर ३८६ श्लोक विषयविरोध के ग्रन्तगंत ग्राते हुए भी प्रक्षिप्त प्रतीत नहीं होते। इन्हें स्थानश्रष्ट समक्षता चाहिए, क्योंकि (१) इनका मनु की किसी मान्यता से विरोध नहीं है ग्रीर न ये किसी ग्रन्य ग्राधार पर प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं, (२) इस ग्रष्टगय में इनसे सम्बन्धित प्रसंग भी है। प्रतीत होता है कि ये श्लोक चौथे विवाद 'मिलकर उन्नित या व्यापार करना' (८। २०६-२११) विषय से खण्डित होकर स्थानश्रष्ट हुए हैं।

ग्राश्रमेषु द्विजातीनां कार्ये विवदतां मियः। न विज्ञयान्नुषो धर्मं चिकीर्षन् हितमारमनः॥ ३६०॥

(स्राथमेषु मिथः विवदताम्) ब्रह्मचर्य, गृहस्थ स्रादि स्राश्रमों के विषय में पर-स्पर विवाद करने वाले (द्विजातीनां कार्ये) द्विजातियों के कार्यों में (स्रात्मनः हितं चिकीर्षन्) अपना हित चाहने वाला (नृपः) राजा (धर्मन विद्रूयात्) धर्म का निर्णय न दे॥ ३६०॥

> यथाहंमेतानम्यच्यं ब्राह्मणंः सह पाथिवः। सान्त्वेन प्रशमय्यादौ स्वधर्म प्रतिपादमेत्।। ३६१।।

(पार्थिवः) राजा (स्रादौ) पहले (एतान्) इन लोगों का (यथाहँम्-ं-स्रम्यच्यं) यथायोग्य सत्कार करके (ब्राह्मणैं: सह) ब्राह्मणों के माथ (सांत्वेन प्रशमय्य) सान्त्वना- युक्त बातों से इन्हें शान्त करके (स्वधर्म प्रतिपादयेत्) ग्रपने धर्म सम्बन्धी निर्णय का प्रतिपादन करे।। ३६१।।

प्रातिवेश्यानुवेश्यौ च कस्याणे विश्वतिद्विजे। अहविमोजयन्विप्रो दण्डमहंति माषकम्।। ३६२।।

(विशतिद्विजे कल्याएो) जहां बीस ब्राह्मणों को भोजन कराना हो ऐसे किसी शुभ ग्रवसर पर (अहों) योग्य (प्रतिवेश्य + ग्रनुवेश्यों ग्रभोजयन् विप्रः) प्रतिवेशी = पड़ौसी ग्रौर ग्रनुवेशी = निकटवर्ती स्थान में रहने वाले ब्राह्मण को भोजन न कराने वाले द्विज को (मायक दण्डम् + ग्रहंति) एक माषा दण्ड करना चाहिए।। ३६२॥

श्रोत्रियः श्रोत्रियं साधुं भूतिकृत्येष्वभोजयन् । तदन्नं द्विगुणं दाप्यो हिरण्यं चैव माषकम् ॥ ३६३ ॥

(श्रोत्रियः) यदि कोई श्रोत्रिय (साघुम् श्रोत्रियम्) किसी प्रतिवेशी या ग्रनुवेशी सज्जन श्रोत्रिय को (भूतिकृत्येषु) मंगलकार्यों मं (ग्रभोजयन्) भोजन न कराये तो (तत् द्विगुणं ग्रन्नं दाप्यः) उसको भोजन के दुगुणे ग्रन्न का दण्ड दे (च) और (हिरण्यं माष-कम्) एक माषा सोना दण्ड के रूप में ले॥ ३६३॥

अन्धो जडः पीठसपीं सप्तत्या स्थविरश्व यः। श्रोत्रियेषुपकुर्वश्च न दाप्यः केनचित्करम्।। ३१४।।

(मन्धः) ग्रंधा (जडः) जड़ (पीठसर्पी) पीठ पर लादकर ले जाये जाने यंग्य अर्थान् पंगु (च) ग्रीर (यः सप्तत्या स्थिविरः) जो सत्तर वर्ष का बूढ़ा हो (च) तथा (श्रीत्रियेषु + उपकुर्वन्) श्रीत्रियों का उपकार करने वाले, इनसे (केनचित् करंन दाष्यः) किसीभी प्रकार का करन लेवे।। ३६४।।

> श्रोत्रियं व्याधितातों च बालवृद्धाविकञ्चनम्। महाकुलीनमार्यं च राजा संपूजयेत्सदा ॥ ३६५ ॥

(श्रोत्रियं व्याधित + आतौं च) वेदपाठी, रोगी ग्रौर दु:खी व्यक्ति (बाल-वृद्धौ + ग्रिकञ्चनम्) बालक, वृद्ध, दिरद्ध (महाकुलीनम्) उच्चकुल में उत्पन्न (च) और (ग्रायंम्) श्रेष्ठ ग्राचरण वाला, इन सबका (राजा सदा सम्पूजयेत्) राजा सदैव ग्रादर करे।। ३६५।।

धोबी श्रीर जुलाहे की व्यवस्था-

हाात्मलीफलके इलक्ष्णे नेनिज्यान्नेजकः शर्नः । न च वासांसि वासोर्भिनिहरेन्न च वासयेत् ॥ ३९६॥

(नेजकः) धोवी (श्लक्ष्णो शाल्मलीफलके) चिकने सेमल के पटड़े पर (शनैः नेनिज्यात्) धीरे-धीरे कपड़े धोये (च) श्रीर (वासोभिः वासांसि न निहंरेत्) किसी के कपड़ों में दूसरे के कपड़े न मिलाये (च) और (न वासयेत्) न दूसरे को किसी के कपड़े पहनने को दे॥ ३६६॥

> तन्तुवायो दशपलं दद्यादेकपलाधिकम् । अतोऽन्यया वर्तमानो दाप्यो द्वादशकं दमम् ॥ ३२७ ॥

(तन्तुवायः) कपड़ा बुनने वाला जुलाहा (दशपलम्) दस पल सूत ले [ग्रौर मांडी ग्रादि लगने के कारण बुनकर देते समय] (एकपलाधिकं दद्यात्) एक गल ग्रधिक ग्रयात् ग्यारह पल सूत दे (ग्रतः ग्रन्थथा वर्तमानः) इससे विपरीत वर्ताव करने पर राजा (द्वादशकं दनं दाप्यः) वारह पण दण्ड दे ।। ३६७ ॥

**अन्तुर्धील्डनः** ३६० से ३६७ श्लोक निम्न 'स्राधार' के स्रनुसार प्रक्षिप्त हैं—

- १. त्रिषयितरोष ग्राटवें ग्रध्याय के ग्रारम्भ में ग्रष्टम-नवम ग्रध्यायों के १८ मुख्यिवयों का स्वयं मनु ने संकेत दिया है [८।४–७]। उस तिर्धारण के अनुसार आठवें ग्रध्याय में पन्द्रहवें 'स्त्रीसंग्रहण' विषय तक वर्णन है, जो ३२७ श्लोक में समाध्त हो जाता है। उसके पश्चात् सोलहवां 'स्त्री-पुरुप-धर्म' विषय है, जो नवम ग्रध्याय के प्रथम श्लोक से प्रारम्भ होता है। इस बीच ये श्लोक बिना ही किसी विषय के हैं ग्रीर संकेतित विषयक्रम के विरुद्ध हैं, ग्रतः प्रक्षिप्त हैं।
- २. श्रग्तिवरोध—इन सभी दलोकों का मनु की मान्यता से विरोध है, इसलिये भी ये प्रक्षिप्त हैं—(१) ३६०—३६१ दलोक १२।१०८—११३ के विरुद्ध हैं। उनमें राजा द्वारा निर्धारित परिषद् द्वारा धर्मनिर्णय का श्रादेश है। (२) ३६२—३६३ की व्यवस्था मनु द्वारा कहीं भी स्वीकृत नहीं है। ब्राह्मणों को श्रपने कर्मों द्वारा उपार्जन करके जीवनयात्रा चलानी चाहिए, दूसरों के यहां भोजन करना निन्दनीय है, यही मनु का मत है [३।१०४;४।३;१०।७५—७६]।(३) ३६४—३६५ के विधान की श्रावश्यकता ही नहीं, क्योंकि राजा को कमाने वालों से ही कर लेने का विधान है (८।३०७]।(४) ३६५ में 'उत्तम कुल में जन्म' को ग्रादर का स्थान माना है। मनु कुल के श्राधार पर नहीं अपितु गुणों के ग्राधार पर ग्रादर के योग्य मानते हैं [२।१३६—१३०,१५४]।(५) ३६६—३६७ में परवर्ती जातीय व्यवस्था है, जो मनुविरुद्ध है [१।८७-६१॥१।१० की समीक्षा द्रष्टव्य]। इस ग्राधार पर ये प्रक्षिप्त हैं।

विशेष—इन्हें स्थानभ्रष्ट इसलिए नहीं माता गया क्योंकि ये 'विषयविरोध' के साथ-साथ मनु की मान्यताओं के विरुद्ध भी हैं, और इस ग्रष्ट्याय में इनसे सम्बन्धित कोई प्रसंग भी नहीं है, जहां से ये स्थानभ्रष्ट हुए हों; ग्रतः प्रक्षिप्त ही हैं।

व्यापार में जुलक एवं वस्तुओं के भावों का निर्धारण-

शुल्कस्थानेषु कुशलाः सर्वपण्यविचक्षणाः। कुर्युरर्घ यथापण्यं ततो विशं नृतो हरेत्॥ ३६८॥ (२२३) (शुल्कस्यानेषु कुशलाः) शुल्क लेने के स्थानों के शुल्कब्धवहार में चतुर (सर्वपण्यविचक्षणाः) सब बेचने योग्य वस्तुओं के मूल्य-निर्धारित करने में चतुर व्यक्ति (ययापण्यं ग्रर्धं कुर्युः) वाजार के ग्रनुसार जो मूल्य निश्चित करें (ततः) उसके लाभ में से (नृषः विशं हरेत्) राजा वीसवां भाग कर-रूप में प्राप्त करे।। ३६८।।

राज्ञः प्रख्यातभाण्डानि प्रतिषिद्धानि यानि च । तानि निर्हरतो लोभारसवंहारं हरेन्नृषः ॥ ३६६ ॥ (२२४)

(राज्ञः प्रख्यातभाण्डानि) राजा के प्रसिद्ध वरतन (च) ग्रीर (यानि प्रतिषद्धानि) जिन वस्तुओं का देशान्तर में ले जाना निषिद्ध घोषित कर दिया है (लोभात् तानि निर्हरतः) लोभवश उन्हें देशान्तर में ले जाने वाले का (नुपः) राजा (सर्वहारं हरेत्) सर्वस्व हरएा करले । ३६६ ।।

शुरुकस्थानं परिहरःनकाले ऋयविक्रयो। निथ्यावादी च संख्याने दाप्योऽष्टगुणमत्ययम्।। ४००।। (२२५)

(शुल्कस्थानं परिहरन्) चुंगी के स्थान को छोड़कर दूसरे रास्ते से सामान ल जाने वाला (अकाले) असमय में अर्थात् रात आदिमें गुप्तरूप से (क्रयविक्रयी) सामान खरोदने भीर बेचने वाला (च) भीर (संख्याने मिथ्या-वादी) माप-तील में भूठ बतलाने वाला, इनको (अष्टगुराम् + अत्ययं दाप्यः) मूल्य के स्राठ गुने दण्ड से दण्डित करे।। ४००।।

न्नागमं निर्गमं स्थानं तथा वृद्धिक्षयावुभौ । विचार्यं सर्वगण्यानां कारयेत्क्रयविक्रयौ ॥ ४०१ ॥ (२२६)

(प्रागमं निर्गमं स्थानं तथा वृद्धिक्षयौ + उभौ) वस्तुम्रों के आयात निर्यात,रखने का स्थान, लाभवृद्धि तथा हानि (सर्वेपण्यानां विचार्य) खरीद-वेत्रने को वस्तुओं से सम्बन्धित सभी बानों पर विचार करके (क्रय-विक्रयौ कारयेत्) राजा मूल्य निश्चित करके वस्तुम्रों का क्रयविक्रय कराये ॥ ४०१॥

> पञ्चरात्रे पञ्चरात्रे पक्षे पक्षेऽथवा गते । कुर्वीत चेषां प्रत्यक्षमर्घसंस्थापनं नृपः ॥ ४०२ ॥ (२२७)

(पञ्चरात्रे-पञ्चरात्रे) पांच-पांच दिन (ग्रथवा) या (पक्षे पक्षे गते) पन्द्रह-पन्द्रह दिन के पश्चात् (नृपः) राजा (एषां प्रत्यक्षम्) व्यापारियों के सामने (ग्रथंसंस्थापनं कुर्वीत) मूल्य का निर्घारण करे।। ४०२।। तुला एवं मापकों की छह महीने में परीक्षा-

तुलामानं प्रतीमानं सर्वं च स्यात्सुलक्षितम् । षट्सु षट्सु च मासेषु पुनरेष परीक्षयेत् ॥ ४०३ ॥ (२२८)

(तुलामानम्) तराजू (च) भ्रौर (प्रतीमानम्) प्रतिमान = बाट (सर्वं मुलक्षितं स्यात्) सब ठीक-ठीक रखने चाहिएँ भ्रौर (षट्सु-षट्सु च मासेषु) छ:-छः महीने में (पुनः + एव परीक्षयेत्) इनकी परीक्षा राजा करावे।। ४०३।। (द० लॅ० सं० २०)

"मनुस्मृति में तो प्रतिमा शब्द करके रत्ती, छटांक, पाव, सेर श्रीर पंदेरी ग्रादि तोल के साधनों का ग्रहण किया है, क्योंकि तुलामान श्रर्थात् तराजू श्रीर प्रतीमान वा प्रतिमा श्रथात् बाट इनकी परीक्षा राजा लोग छठे-छठे मास श्रथात् छः छः महीने में एक बार किया करें कि जिससे उनमें कोई व्यवहारी किसी प्रकार की छल से घट-बढ़ न कर सकें श्रीर कदाचित् कोई करे तो उसको दण्ड देवें।" (ऋ० भा० भू० ३०३–३०४)

"पक्ष-पक्ष में वा मास-मास में श्रथवा छटवें छटवें मास तुला की राजा परीक्षा करें करें प्रतिमान श्रयीत् प्रतिमा की परीक्षा अवश्य करे। राजा जिससे कि श्रधिक, न्यून प्रतिमा श्रयीत् दुकान के बाट जितने हैं, उन्हीं का नाम प्रतिमा है।"

(द० शा० सं० ५० एवं ऋ० प० वि० ११)

नौका व्यवहार में किराया आदि की व्यवस्थाएं---

पणं यानं तरे वाप्यं पौरुषोऽर्धपर्णं तरे । पादं पशुक्च योषिच्च पादार्धं रिक्तकः पुमान् ॥ ४०४॥(२२६)

(यानं तरे पणम्) नाव से पार उतारने में खाली गाड़ी का एक पण किराया ले (पौरुषः तरे) एक पुरुष द्वारा ढोये जाने वाले भार पर (प्रधं-पणं दाप्यः) स्राधा पण किराया ले (च) स्रौर (पशुः पादम्) पशु स्रादि को पार करने में चौथाई पण (च) तथा (योषित् रिक्तकः पुनान् पाद+ स्रार्धम्) स्त्री स्रौर खाली मनुष्य से एक पण का स्राठवाँ भाग किराया लेये।। ४०४।।

> भाण्डपूर्णानि यःनानि तार्यं दाप्यानि सारतः । रिक्तभाण्डानि यत्कित्तित्पुमांसक्चापरिच्छदाः । ४०५॥ (२३०) (भाण्डपूर्णानि यानानि तार्यं सारतः दाप्यानि) वस्तुम्रों से भरी हुई

गाड़ियों को पार उतारने का किराया उनके भारी ग्रीर हल्केपन के ग्रनुसार देवे (रिक्तभाण्डानि) खाली बर्तन (च ग्रपरिच्छदाः पुमाँसः) ग्रीर निर्धन व्यक्ति (यत् किंचित्) इनका थोड़ा सा किराया ले लेवे ।। ४०५ ।।

# दीर्घाध्वनि यथादेशं यथाकालं तरो भनेत्। नदीतीरेषु तद्विद्यात्समुद्रे नास्ति लक्षणम्।। ४०६॥ (२३१)

(दीर्घ + प्रध्वित) नदी का लम्बा रास्ता पार करने के लिए (यथा देशम्) स्थान के प्रनुसार [तेज बहाब, मन्द प्रवाह, दुर्गम स्थल ग्रादि] (यथाकालम्) समय के प्रनुसार [सर्दी, गर्मी, रात्रि ग्रादि] (तर: भवेत्) किराया निश्चित होना चाहिए (तत् नदीतीरेषु विद्यात्) यह नियम नदीतट के लिए समभना चाहिए (समुद्रे नास्ति लक्षणम्) समुद्र में यह नियम नहीं है ग्रर्थात् समुद्र में वहाँ की स्थिति के ग्रनुसार किराया निश्चित करना चाहिए।। ४०६।।

"जो लम्बे मार्ग में समुद्र की खाड़ियां वा नदी तथा बड़े नदों में जितना लम्बा देश हो उतना कर स्थापन करे ग्रीर महासमुद्र में निश्चित कर स्थापन नहीं हो सकता किन्तु जैसा ग्रनुकूल देखे कि जिससे राजा ग्रीर बड़े-बड़े नौकाग्रों के समुद्र में चलाने वाले दोनों लाभयुक्त हों वैसी व्यवस्था करे।" (स० प्र० १७५)

#### र्गामराते तु द्विमासादिस्तथा प्रव्रजितो मुनिः। बाह्यणा लिङ्गिनदर्चेय न दाप्यास्तारिकं तरे॥ ४०७॥

(द्विमासादिः गर्भिणी) दो मास से ष्रधिक गर्भ वाली स्त्री (तया प्रव्रजितः मुनिः) तथा सन्यासी, वानप्रस्थ (लिङ्गिनः च बाह्यणाः) ब्रह्मचर्यं में दीक्षित ब्रह्मचारी से (तरे तारिकं न दाप्याः) पार उतारने में किराया नहीं लेना चाहिये ॥ ४०७॥

### अन्तुरारित्जना : ४०७ वां श्लोक निम्नप्रकार प्रक्षिप्त है-

१. प्रसंगिवरोध—(१) यह इलोक पूर्वापर इलोकों के प्रसंग के विरुद्ध है। पूर्वापर इलोकों में नाविकों भीर यात्रियों के मध्य सामान्य व्यापार-नियमों का उल्लेख है, किराये का नहीं। (२) किराये के विधान ४०५ तक वर्णित हो चुके हैं, पुनः उनका वर्णन प्रसंगिवरुद्ध है। (३) ये विकल्प हैं। विकल्पों का कथन भ्रन्त में ही प्रासंगिक होता है, मध्य में नहीं। मध्य में इनका वर्णन भी इन्हें प्रसंगिवरोधी सिद्ध करता है।

यन्नावि किचिद्दाशानां विशीर्येतापराधतः । तद्दाशेरेव दातव्यं समागम्य स्वतोंऽशतः ।। ४०८ ।। (२३२) (दाशानाम् प्रपराधतः) मल्लाहों की गलती से (नावि यत् कि चित् विशीर्येत) नाव में जो कुछ यात्रियों को हानि हो जाये (तत् + दाशैः + एव) उसे मल्लाहों ने (समागम्य स्वतोंशतः दातव्यम्) मिलकर ग्रपने-ग्रपने हिस्से में से पुरा करना चाहिए ॥ ४० = ॥

> एष नौयायिनामुक्तो व्यवहारस्य निर्णयः। दाज्ञापराधतस्तोये दैविके नास्ति निग्रहः ॥४०६॥(२३३)

(एषः) यह [ ना४०४-४० म ] (नौयायिनां व्यवहारस्य निर्णयः उक्तः) नाविकों के व्यवहार का निर्णय कहा है (दाशापराधतः तोये) मरुलाहों के प्रपराध से जल में नष्ट हुए सामान के मरुलाह देनदार हैं (दैविके निग्रहः नास्ति) देवी विपत्ति के कारण [ग्रांधी, तूफान ग्रादि से] हुई हानि के मरुलाह देनदार नहीं हैं।। ४०६।।

अर्जुर्गो कि ना : इलोक ३८६ से ४०१ दलोकों में से ३६०-३६५ विभिन्न पाघारों के अनुसार प्रक्षिप्त हैं। शेष दलोकों ३८६, ३६६, ३६६, ३६६, ४०६, ४०६, ४०६ में कोई प्रक्षेप की प्रवृत्ति नहीं है और ये सर्वसामान्य विधान हैं। इनका मनु की किसी मान्यता से विरोध नहीं है, शैली भी मनुसम्मत है। अतः प्रसंगानुकूल न होने पर भी हमने इन्हें प्रक्षिप्त घोषित नहीं किया। प्रतीत होता है कि ये स्थानभ्रष्ट हो गये हैं। इन सभी दलोकों में जो विषय है वह 'मिलकर उन्नित या व्यापार करना' [८।२०६-२११] विषय से सम्बन्धित है, अतः ये उसी प्रसंग से खण्डित हुए ज्ञात होते हैं।

वैश्य श्रीर शुद्र से उनके कर्म कराये---

वाणिज्यं कारयेद्वेश्यं कुसीवं कृषिमेव च। पश्चां रक्षणं चैव दास्यं शुद्रं द्विजःमनाम् ॥ ४१०॥

राजा (वैश्यम्) वैश्य से (वाणिज्यं कुसीदं कृषि च पशूनां रक्षण्म्) व्यापार, व्याज की जीविका, कृषि, पशुपालन (च) श्रौर (शूद्रं द्विजन्मनां दास्यं कारयेत्) शूद्र से द्विजातियों की सेवा करवाये ॥ ४१०॥

ં જું જ**ુદ**પત્ર-પૂર્વન સ્થિ કું તે **૪૬૬** તે

(क्षत्रियं वैश्यं च वृत्तिकशितौ) क्षत्रिय ग्रीर दैश्य यदि ग्रपनी वृत्ति से ग्रपना पोषण न कर सकें तो (ब्राह्मणः) ब्राह्मण (ग्रानृशंस्येन) कृपापूर्वक (स्वानि कर्माणि कारयन्) उनके ग्रपने काम करवाकर (बिभृयात्) उनका भरण-पोषण करे ॥ ४११ ॥

> बास्यं तु कारयन् लोभाइ बाह्यणः संस्कृतान्द्विजान् । स्रनिच्छतः प्रामवत्वाद्वाज्ञा बण्डचः शतानि बट्।। ४१२॥

(ब्राह्मणः) ब्राह्मण (प्राभवत्वात् लोभात्) यदि श्रपनी प्रभुतः के कारण या लालच के कारण (संस्कृतान् द्विजान्) यज्ञोपवीत संस्कार में शिक्षत द्विजों से (श्रनिच्छतः दास्यं कारयेत्) उनकी इच्छा के बिना सेवा करवाये तो (राज्ञा षट् शतानि) राजा को छह सौ पण दण्ड से उसकी (दण्डघः) दण्डित करना चाहिए॥ ४१२॥

शूद्र से दासता कराये --

शूब्रं तु कारयेद्दास्यं क्रीतमकीतमेव वा। दास्यायंव\_हि सुष्टोऽसौ ब्राह्मणस्य स्वयंभुवा।। ४१३।।.

(क्रीतं वा स्रक्रीतम् + एव) खरीदकर लाया हुम्रा हो स्रथवा वेतन देकर रखा हो (शूद्रं तु दास्यं कारयेत्) शूद्र से तो सेवाकार्यं ही कराये (हि) क्योंकि (स्वयंभुवा) ब्रह्मा ने (ब्राह्मणस्य दास्याय + एव हि स्रसी सृष्टः) ब्राह्मण की सेवा के लिए ही शूद्र को रचा है।। ४१३॥

न स्वामिना निसृष्टोऽपि शूद्रो दास्याद्विमुच्यते । निसर्गजं हि तसस्य कस्तस्मात्तदपोहति ॥ ४१४ ॥

(शूद्रः) शूद्र (स्वामिना निसृष्टः + श्रिप) स्वामी के द्वारा छोड़ दिये जाने पर भी (दास्यात् न विमुच्यते) दासत्व से मुक्त नहीं होता (तत् तस्य निसगंजं हि) दासपनः का कायं करना तो उसका स्वाभाविक कर्मं है (तस्मात् तत् कः श्रपोहति) दासत्व से उसको कौन खुड़ा सकता है ? श्रयत् कोई नहीं ॥ ४१४॥

सात प्रकार के शूद्र दास---

व्यजाहृतो भक्तदासो गृहजः क्रीतदित्त्रमौ । पैत्रिको वण्डदासदच सप्तेते दासयोनयः ॥ ४१५ ॥

१—(घ्वजाहृतः) युद्ध में जीतने से प्राप्त हुग्रा, २—(भक्तदासः) भोजन पाने ग्रादि के लोभ से ग्राया हुग्रा, ३—(गृहजः) दासी से उत्पन्न, ४,५—(क्रीतदित्त्रमी) मूल्य देकर खरीदा हुग्रा, किसी का दिया हुग्रा, ६—(पैत्रिकः) पिता-परम्परा से चला कार्या क्रिक्स कर्मा क्रिक्स कर्मा क्रिक्स क्र

भार्या पुत्रश्च वासश्च त्रय एवाधनाः स्मृताः । यत्ते समध्याच्छन्ति यस्य ते तस्य तद्धनम् ॥ ४१६ ॥

(भायि पुत्रः च दासः) पत्नी, पुत्र ग्रीर दास (त्रयः अधनाः स्मृताः) ये तीनः धनरहित कहे गये हैं (ते यत् समधिगच्छन्ति) ये जो भी कुछ कमाते या इकट्ठा करते हैं (तत् घनं तस्य) वह धन उसका ही होता है (यस्य ते) जिस के ये होते हैं ॥ ४१६ ॥

#### विलब्धं बाह्मणः शूद्राद् द्रव्योपावानमाचरेत्। न हि तस्यास्ति किञ्चिस्स्वं मत् हायंधनो हि सः ॥ ४१७ ॥

(ब्राह्मणः) ब्राह्मण (विस्नन्धम्) निस्सन्देह (शूद्रात् द्रव्य + उपादानम् + ग्राचरेत्) शूद्र से उसके धन को ले लेवे (हि) क्योंकि (तस्य स्वं किञ्चित् न ग्रस्ति) उसका ग्रपना धन कुछ भी नहीं है (सः हि भन् हार्यधनः) जो भी कुछ उसके पास है वह सब धन उसके स्वामी का है ॥ ४१७॥

#### वैश्यशूद्री प्रयत्नेन स्वानि कर्माणि कारयेत्। तीहि च्युती स्वकमंभ्यः क्षोभयेतामिबं जगत्॥ ४१८॥

राजा (वैश्यशूद्री) वैश्य श्रीर शूद्र से (प्रयत्नेन) प्रयत्तपूर्वक (स्वानि कर्माणि कारयेत्) उनके श्रपने कर्त्तव्यों को करवाता रहे (हि) क्योंकि (तौ स्वकर्मभ्यः च्युतौ) इन दोनों के श्रपने कर्त्तव्यों को न करने से (इदं जगत् क्षोभयेताम्) ये इस सम्पूर्णं जगत् को विक्ष्ट्य कर देंगे ॥ ४१८॥

#### ग्रहन्यहन्यवेक्षेत कर्मान्तान्त्राहनानि च। ग्रायक्ययौ च नियतावाकरान्कोशमेव च॥४१६॥

राजा (ग्रहिन + ग्रहिन) प्रतिदिन (कर्मान्तान्) कर्मों की समाप्तियों को (वाहनानि) हाथी, घोड़े ग्रादि वाहनों को (नियतौ ग्रायव्ययौ) नियत ग्राय श्रीर व्यय (ग्राकरान्) 'ग्राकर' रत्नादिकों की खानें (च) ग्रौर (कोशम् + एव) कोष = खजाने को (अवेक्षेत) देखा करे। ४१६॥ (स॰ प्र०१७५)

## एवं सर्वानिमान्राजा व्यवहारान्समापयन्। व्यपोद्या कित्वियं सर्वे प्राप्नोति परमां गतिम्।। ४२०।।

(राजा) राजा (एवं सर्वान् + इमान् व्यवहारान्) इस एकार सब व्यवहारों को यथावत् (समापयन्) समाप्त करता-कराता हुग्रा (सर्वं किल्विषं व्यपोद्धा) सब पापों को छुड़ाके (परमां गित प्राप्नोति) परमगित = मोक्षसुख को प्राप्त होता है।। ४२०॥ (स०प्र०१७५)

#### आनुर्धीत्उन् : ४१० से ४२० तक श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षित हैं-

- १. विषयविरोध मनुद्वारा निर्धारित विषयों से वाह्य होने के कारण ये इलोक विषयविरुद्ध हैं, ग्रनः प्रक्षिप्त हैं, विस्तृत जानकारी के लिए देखिए ३६०-३६५ पर 'विषयविरोध' ग्राधार पर समीक्षा।
- २. प्रसंगिबरोध मनु के स्वयंशिवित विषयसंकेतक क्लोकों [८।४-८] के अनुसार १८ व्यवहारों के निर्णय की समाप्ति १।२४० वें क्लोक में होती है। व्यवहारों की समाप्ति से पूर्व ही ४१६-४२० क्लोकों से व्यवहार निर्णय की समाप्ति का और

उनके फल का कथन करना श्रसंगत है। (२) वैश्य-शूद्रों के कर्मों का प्रसंग [६।३२६-३३५ (१०।१-१०)] में है, यहां ये प्रसंगविरुद्ध हैं।

- ३. अन्तिवरोध (२) ४१२-४१ द श्लोकों में दासप्रथा का उल्लेख है ग्रौर उनसे बलात् काम कराने का विधान है। यह प्रथा मनु के विरुद्ध है। काम कराने के बदले मनु ने वेतन देने का विधान किया है [६।२१४-२१६]। मनु की व्यवस्था में दास का 'ग्रस्तित्व' ही नहीं, जहां कहीं दास शब्द है भी तो उसका ग्रथं सेवक है [४।१६०]। उन्होंने तो शूद्र वर्ण माना है ग्रौर उसका सेवाकार्य निर्धारित किया है ग्रौर वह भी बलात् नहीं ग्रिपितु शूद्र को किसी द्विजाति की स्वेच्छ्या सेवा करने का ग्रिधकार दिया है [१।६१; ६। ३३४-३३४; १०:६६]। (२) ४१६ वां ४। १४० ग्रौर ६। १०४ के विरुद्ध है। इन ग्रन्तिवरोधों के ग्राधार पर भी य श्लोक प्रक्षिप्त हैं।
- ४. शैलीगत आधार— इन श्लोकों की शैली मनु की शैली की तरह निर्लिष्त एवं समभावयुक्त न होकर पक्षपात, दुराग्रह एवं घृणायुक्त है। इस आधार पर भीं ये मनुप्रणीत सिद्ध नहीं होते। इन प्रक्षिप्त श्लोकों में ब्राह्मण को पथ भ्रष्ट होने पर भी कोई दण्ड नहीं लिखा, ग्रतः इन विसंगतियों के कारण ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं।

विशेष—इन श्लोकों को स्थानभ्रष्ट न मानकर प्रक्षिप्त इसलिए माना है क्योंकि ये (१) 'विषयविराध के साथ-साथ अन्य 'श्राधारों' पर भी प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं, (२) इस श्रध्याय में इन श्लोकों से सम्बद्ध कोई प्रसंग भी नहीं है, जहां से खण्डित मानकर इन्हें स्थानभ्रष्ट कहा जा सके।

इति महर्षि-मनुप्रोक्तायां सुरेन्द्रकुमारकृत हिन्दीभाषा-माष्यसमन्वितायाम् 'अनुज्ञीलन' समीक्षाविभूषितायाञ्च मनुस्मृतौ राजधर्मात्मकोऽष्टमोऽष्यायः ॥

# अथ नवमोऽध्यायः

(हिन्दीभाष्य-'ग्रनुशीलन'समीक्षाभ्यां सहितः)

(राजधर्मान्तर्गत व्यवहारनिर्णय)

[ ह। १ से ह। २४० तक]

(१६) स्त्री-पुरुष-धर्मसम्बन्धी विवाद श्रीर उसका निर्णय

(६।१ से १०२ तक)

पुरुषस्य स्त्रियाश्चेव धर्मे वर्त्मनि तिष्ठतोः। संयोगे विप्रयोगे च धर्मात्वक्यामि शाश्वतान् ॥ १ ॥ (१)

[म्रब मैं] (धर्मे वर्त्मनि तिष्ठतोः) धर्ममार्ग पर चलने वाले (स्त्रियाः च पुरुषस्य एव) स्त्री-पुरुष के (संयोगे च विप्रयोगे) संयोगकालीन = साय रहने तथा वियोगकालीन = भ्रलग रहने के (शाश्वतान् धर्मान् वक्ष्यामि) सदैव पालन करने योग्य धर्मों = कर्त्तं यों को कहूंगा —।। १।।

अस्वतन्त्राः स्त्रियः कार्याः पुरुषैः स्वैदिवानिशम् । विषयेषु च सज्जन्त्यः संस्थाप्या द्यारमनो वशे ॥ २ ॥

(स्वै: पुरुषै:) पित ग्रादि ग्रात्मीय जनों को चाहिए कि वे (दिवानिशम्) रात-दिन (स्त्रिय: ग्रस्वतन्त्रा: कार्याः) स्त्रियों को स्वाधीन न रखें (विषयेषु सज्जन्त्य: ग्रिप) ग्रानन्दप्रद विषयों में लगी हों तब भी (ग्रात्मन: वशे संस्थाप्याः) ग्रपने वश में रखें ॥२॥

> पिता रक्षति कौमारे मर्ता रक्षति यौवने। रक्षत्ति स्यविरे पुत्रा न स्त्री स्वातन्त्र्यमहंति॥३॥

(कौमारे पिता रक्षति) बचपन में स्त्री की रक्षा पिता करता है, (यौवने भर्ता रक्षति) युवावस्था में पित रक्षा करता है, (स्थविरे पुत्राः रक्षन्ति) बुढ़ापे में पुत्र रक्षा करते हैं, (स्त्री स्वातन्त्र्य न म्रहंति) स्त्री स्वतन्त्र रहने योग्य नहीं है ॥ ३ ॥

अर्जु श्रीत्उनः २-३ श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं--

अन्तिविरोध—ये स्त्रियों की स्वतन्त्रता के विरोधी व्यक्ति द्वारा प्रक्षेप

किये गये इलोक हैं। मनु स्त्री की स्वतन्त्रता को बलपूर्वक समाप्त करने के पक्षधर नहीं हैं, निजी प्रसंगों में वे उन्हें उनके हित को दृष्टि में रखकर सुफाव-मात्र देते हैं। पित-पत्नी को समानस्तरीय मानकर मनु ने भ्रनेक विधान किये हैं। उन इलोकों की शैली भी ऐसी है जिसमें पित के साथ रहना न रहना पत्नी की इच्छा पर निर्भर माना गया है, यथा ६।१०१-१०२,६।६६, ६।१०,६।२६मनु की भावनाओं के उदाहरण हैं।ये दोनों इलोक मनु की भ्रन्य मान्यताओं के विरुद्ध होने से प्रक्षिप्त हैं। [इस विषय पर विस्तृत अनुशीलन ४।१४७-१४६ पर दृष्टव्य है।]

## (स्त्री-पुरुष के संयोगकालीन दैनिक कर्त्तव्य)

स्त्री के प्रति कर्त्तंव्यपालन न करने वाले पिता, पति, पुत्र निन्दा के पात्र-

कालेऽदाता पिता वाच्यो वाच्यश्चानुपयन्पतिः । मृते भर्तर पुत्रस्तु वाच्यो मातुररक्षिता ॥ ४ ॥ (२)

(काले) विवाह की अवस्था में (अदाता) कन्या को न देने वाला अर्थात् विवाह न करने वाला (पिता वाच्यः) पिता निन्दनीय होता है (च) और (अनुपयन् पितः) [विवाह-पश्चात् ऋतुदिनों के अनन्तर] संगम न करने वाला पित निन्दनीय होता है (भर्तरि मृते) पित की मृत्यु होने के बाद (मातुः +अरक्षिता पुत्रः वाच्यः) माता की [भरण-पोषण आदि से] रक्षा न करने वाला पुत्र निन्दनीय होता है ॥ ४॥

थोड़े से कुसंग से भी स्त्रियों की रक्षा ग्रवश्य करें --

सूक्ष्मेम्योऽपि प्रसङ्गेम्यः स्त्रियो रक्ष्या विशेषतः । द्वर्योहि कुलयोः शोकमावहेयुररक्षिताः ॥ प्र ॥ (३)

(सूक्ष्मेम्यः प्रसंगेम्यः ग्रिप) थोड़े कुसंग के ग्रवसरों से भी (स्त्रियः विशेषतः रक्ष्याः) स्त्रियों की विशेषरूप से रक्षा करनी चाहिए (हि) क्योंकि (ग्ररक्षिताः) ग्ररक्षित स्त्रियां (द्वयोः कुलयोः शोकम् + ग्रावहेयुः) दोनों कुलों = पति तथा पिता के कुलों को शोकसंतप्त कर देती हैं।। १।।

## इमं हि सर्ववरणीनां पश्यन्तो धर्ममुत्तमम्। यतन्ते रक्षितुं भार्यो भर्तारो दुर्बला अपि।। ६।। (४)

(सर्ववर्णानाम् इमभ् उत्तमं धर्मं पश्यन्तः) सब वर्णों के इस पूर्वीक्त श्रेष्ठ धर्म को देखते हुए (दुर्बलाः भर्तारः ग्रिप) दुर्बल पित भी (भार्यों रिक्षतु यतन्ते) कुसंगों से ग्रपनी स्त्री की रक्षा करने के लिए यत्न करते हैं ॥ ६ ॥ स्त्री पर ही परिवार की प्रतिष्ठा निर्भर--

स्वां प्रसूति चरित्रं च कुलमात्मानमेव च। स्वं च धर्मं प्रयत्नेन जायां रक्षन्हि रक्षति ॥ ७॥ (४)

(प्रयत्नेन जायां रक्षन् हि) प्रयत्नपूर्वं अपनी स्त्री की कुसंगतिसे रक्षा करता हुम्रा ग्रर्थात् संरक्षण् में रखता हुम्रा व्यक्ति ही (स्वां प्रसृतिम्) ग्रपनी सन्तान (चिरत्रम्) ग्राचरण (कुलंच ग्रात्मानम् एव) कुल ग्रीर ग्रपनी (च) तथा (स्वं धर्मम्) ग्रपने धर्म की (रक्षति) रक्षा करता है ग्रर्थात् स्त्री के कुसंग में पड़ जाने से सब ही कुछ बिगड़ जाता है, क्यों कि स्त्री ही सुख ग्रीर धर्म का ग्राधार है [१।२६] ।। ७।।

जाया का लक्षण--

पतिर्भार्यां संप्रविश्य गर्भो भूत्वेह जायते । जायायास्तद्धि जायात्वं यदस्यां जायते पुनः ॥ ६ ॥ (६)

(पितः भार्यां संप्रिविश्य) पित वीर्यं रूप में स्त्री में प्रवेश करके (गर्भः भूत्वा + इह जायते) गर्भ बनकर सन्तानरूप से संसार में उत्पन्न होता है (जायायाः तत् + हि जायात्वम) स्त्री का यही जायापन = स्त्रीपन है (यत्) जो (ग्रस्यां पुनः जायते) इस स्त्री में सन्तानरूप से पित पुनः उत्पन्न होता है।। द।।

अद्भुश्ची ट्यं जाया शब्द की सिद्धि धीर इसमें बाह्मए प्रादि के प्रमाण—'जाया' शब्द जनी प्रादुर्भावे (दिवा०) धातु से 'जनेयंक्' (उणादि ४।१११) सूत्र से 'यक्' प्रत्यय, स्त्रीलिङ्ग में टाप् प्रत्यय होने से सिद्ध होता है। 'जायते यस्यां सा जाया' प्रथवा 'जायन्ते यस्याम् प्रयस्यानि सा जाया—परनी'—जिसमें सन्तान उत्पन्न होती हैं वह 'जाया' कहलाती है। इस क्लोक में जाया की परिभाषा दी हुई है। यह परिभाषा पर्याप्त प्रचलित रही है। यथावत् भाव ऐतरेय ब्राह्मण ७।१३ की परिभाषा में द्रष्टव्य है—

- (क) ''पतिर्जायां प्रविश्वित, गर्भो भूत्वा स मातरं तस्यां पुनर्नवो भूत्वा दशमे मासि जायते, तज्जाया जाया मवति यदस्यां जायते पुनः ।''
- (ख) ''ग्नाभिर्वा अहमिदं सर्वं जनयिष्यामि यदिदं किञ्चेति तस्माज्जाया अभवंस्तज्जायानां जायात्वं यच्चासु पुरुषो जायते ।'' (गो० ब्रा० पू० १। २)
  - (ग) निरुवत में भी पुत्र को पति का आत्मारूप वताया है-

म्रङ्गादङ्गात् सम्भवित हृदयादिधजायते । आत्मा व पुत्रनामाति स जीव शरदः शतम् ॥ [निरु० ३।१।४] जैसा पति वैसी सन्तान-

## यादृशं भजते हि स्त्री सुतं सूते तथाविधम् । तस्मात्प्रजाविशुद्धचर्यं स्त्रियं रक्षेत्प्रयत्नतः ॥ ६ ॥ (७)

(स्त्री यादशं हि भजते) स्त्री जैसे पित का सेवन करती है (तथाविधं मुतं सूते) उसी प्रकार की सन्तान को उत्पन्न करती है (तस्मात्) इसलिए (प्रजाविशुद्धचर्थम) सन्तान की शुद्धि के लिए (प्रयत्नतः स्त्रियं रक्षेत्) प्रयत्नपूर्वक स्त्री की कुसंग से रक्षा करे।। ह।।

स्त्रियों की रक्षा बलपूर्वक नहीं हो सकती --

न किंदचद्योषितः शक्तः प्रसह्य परिरक्षितुम् । एतैरुपाययोगैस्तु शक्यास्ताः परिरक्षितुम् ॥ १० ॥ (८)

(किश्चित्) कोई भी व्यक्ति (प्रसह्य) जबरदस्ती या दबाव के साथ (योषितः परिरक्षितुं न शक्तः) स्त्रियों की कुसंगों से रक्षा नहीं कर सकता (तु) किन्तु (एतै: + उपाययोगैः) इन स्रागे कहे उपायों में लगाने से (ताः परिरक्षितुं शक्याः) उनकी रक्षा की जा सकती हैं—।। १०।।

स्त्रियों को गृह एवं धर्मकार्मों में व्यस्त रखें —

स्रर्थस्य संप्रहे चैनां व्यये चैत्र नियोजयेत्। शौचे धर्मेऽन्नपक्त्यां च परिणाह्यस्य वेक्षणे॥ ११॥(६)

(एनाम्) अपनी स्त्री को (अर्थस्य संग्रहे च व्यये) धन को संभाल श्रीर उसके व्यय की जिम्मेदारी में, (शौचे) घर एवं घर के पदार्थों की शुद्धि में, (धर्मे) धर्मसम्बन्धी [६।६३] अनुष्ठान = अग्निहोत्र, संध्या, स्वाध्याय श्रादि में, (अन्नपक्याम्) भोजन प्रकाने में, (च) और (परिणाह्यस्य वेक्षणे) घर का सभी वस्तुओं की देखभाल में (नियोजयेत्) लगायें।। ११।।

स्त्रियां ग्रात्मिनियन्त्रण से ही बुराइयों से बच सकती हैं ---

म्ररक्षिता गृहे रुद्धाः पुरुषैराप्तकारिभिः । म्रात्मानमात्मना यास्तु रक्षेयुस्ताः सुरक्षिताः ॥१२॥ (१०)

क्योंकि (स्राप्तकारिभिः पुरुषेः) विश्वसनीय पिता, माता,पित स्रादि पुरुषों द्वारा (गृहे रुद्धाः) घर में रोककर रखी हुई स्रर्थात् निगरानी में रखी जाती हुई स्त्रियां भी (स्रसुरक्षिताः) स्रसुरक्षित हैं =बुराइयों से वच नहीं पातीं (याः तु) जो तो (स्रात्मानम् स्रात्मना रक्षेयुः) स्रपनी रक्षा स्वयं करती हैं (ताः सुरक्षिताः) वस्तुतः वही [बुराई से] सुरक्षित रहती हैं ॥ १२ ॥

स्त्रियों के दूषण में छः कारण--

## पानं दुर्जनसंसर्गः पत्या च विरहोऽटनम् । स्वप्नोऽन्यगेहवासञ्च नारीसंदूषगानि षट् ॥ १३ ॥ (११)

(पानभ) मद्य, भांग ग्रादि मादक द्रव्यों का पीना, (दुर्जनसंसर्गः) दुष्टपुरुषों का संग, (पत्या च विरहः) पितः वियोग, (ग्रटनम्) ग्रकेली जहां तहां व्यर्थ पाखंडी ग्रादि के दर्शन-मिस रे फिरती रहना, (च) ग्रीर (स्वप्नः +ग्रन्यगेहवासः) पराये घर में जाके शयन करना वा वास (षट् नारीसन्दूषणानि) ये छः स्त्री को दूषित करने वाले दुर्गुण हैं ॥ १३॥ (स० प्र० ११२)

स्त्रियों का स्वभाव-वर्णन —

नैता रूपं परीक्षन्ते नासां वर्यास संस्थितिः। सुरूपं वा विरूपं वा पुमानित्येव भुञ्जते।।१४।।

(एताः न रूपं परीक्षन्ते) स्त्रियां न सुन्दर-प्रसुन्दर रूप की परीक्षा करती हैं (ग्रासां न वयसि संस्थितः) ये न अवस्थाविशेष पर घ्यान रखती हैं (सुरूपं वा विरूपं वा) सुन्दर हो या श्रसुन्दर हो ('पुमान्' इति + एव भुञ्जते) बस 'यह पुरुष है' इतना ही देखकर उसके साथ भोग कर लेती हैं ॥ १४॥

### पौँश्चल्याच्चलिचलाच्च नैस्नेह्याच्च स्वभावतः। रक्षिता यत्नतोऽपीह मतृष्वेता विकुवंते।। १५।।

(पौरचल्यात्) पुरुष को देखते ही भोग की इच्छा होना, (चलिचतात्) चंचल चित्तवाली होना, (नैस्नेह्यात्) स्थिर स्नेह का ग्रभाव होना, (स्वभावतः) स्त्रियों की इन स्वाभाविक प्रवृत्तियों के कारए। (यत्नतः यक्षिताः ग्रिप) पितयों के द्वारा यत्नपूर्वक रक्षा की जाती हुई भी (एताः इह भर्तृषु विकुवते) ये स्त्रियां यहां जगत् में पितयों से विरुद्ध ग्राचरण कर जाती हैं।। १५।।

### एवं स्वभावं ज्ञात्वाऽऽसां प्रजापतिनिसर्गजम् । परमं यत्नमातिष्ठेत्युरुषो रक्षणं प्रति ॥ १६ ॥

('प्रजापितिनसगंजम्' ग्रासाम् एवं स्वभावं ज्ञात्वा) ''परमात्मा ने स्त्रियों को स्वाभाविक रूप से ही ऐसा बनाया है'' इनका ऐसा स्वभाव जानकर (पुरुषः रक्षणं प्रति) पुरुष इनकी रक्षा के लिए (परमं यत्नम् + ग्रातिष्ठेत्) ग्रधिक से ग्रधिक यत्न करे।। १६।।

शय्याऽऽसनमलङ्कारं कामं क्रोधननाजंबम् । द्वोहमायं कुचर्यां च स्त्रीम्यो मनुरकल्पयत् ॥ १७ ॥ (शय्या + ग्रासनम् + ग्रलकारम्) शय्या, ग्रासन, ग्राभूषण, (कामं क्रोधम् + धनार्जवम्) ाम, क्रोध, कुटिलता (द्रोहभावं च कुचर्याम्) द्रोह ग्रौर निन्दित ग्राचरण, ये (मनुः स्त्रीम्यः + ग्रकल्पयत्) मनु ने स्त्रियों के लिए ही बनाये हैं ॥ १७ ॥

> नास्ति स्त्रीएगं क्रिया मन्त्रैरिति धर्मे व्यवस्थितिः । निरिन्द्रिया ह्यमन्त्राक्ष्य स्त्रीम्योऽनृतमिति स्थितिः ॥ १८ ॥

('स्त्रीणां क्रिया मन्त्रैः न ग्रस्ति') 'स्त्रियों की संस्कार ग्रादि क्रियाएं मन्त्रपूर्वक नहीं होतीं, (इति धर्मे व्यवस्थितिः) यही धर्म में व्यवस्था है, (स्त्रियः) स्त्रियाँ (निरि-न्द्रियाः) धर्मशास्त्र के ज्ञान से हीन (च) ग्रीर (ग्रमन्त्राः) वेदादि के मन्त्रों के ग्रधिकार से हीन हैं, ग्रतः वे (ग्रन्तम्) भूठ का रूप हैं ग्रथित् ग्रपवित्र हैं, (इति स्थितिः) ऐसी मान्यता है॥ १८॥

### तथा च श्रुतयो बह्वघो निगीता निगमेष्विष । स्वालक्षण्यपरीक्षार्यं तासां शृजुत निष्कृतीः ॥ १६ ॥

(तथा च) स्त्रियों को व्यभिचारशील होने के कारण अपिवत्र सिद्ध करने वाले (निगमेषु + अपि) वेदों में भी (स्वालक्षण्यपरीक्षार्थम् बह्वघः श्रुतयः निगीताः) स्त्रियों के स्वभावानुरूप व्यभिचार की परीक्षा के लिए बहुत सी श्रुतियां कही हैं (तासां निष्कृतीः श्रुणुत) उनमें से एक प्रायश्चित्तरूप श्रुति सुनो—॥ १६॥

यन्मे माता प्रसुसुने विचरन्स्यपतिव्रता। तन्मे रेतः पिता वृक्तामित्यस्यैतन्त्रिकांनम् ॥ २०॥

[कोई पुत्र अपनी माता के व्यभिचार को जानकर कामना करता है—] ('यत् मे माता) जो मेरी माता (विचरन्ती + अपितव्रता प्रलुखुभे) पराये घर में विचरण करती हुई पितवृत धर्म का त्याग कर परपुरुष की ओर आसक्त हुई है (तत् रेत: मे पिता वृक्ताम्') उस अगुद्ध रजोरूप वीर्य को मेरा पिता गुद्ध करे, (इति + एतत् निदर्शनम्) यह प्रायश्चित्त रूप श्रुति का एक उदाहरण है।। २०।।

ध्यायत्यनिष्टं यरिकचित्पारिएग्राहस्य चेतसा । तस्यैष व्यमिचारस्य निह्नवः सम्यगुच्यते ॥ २१ ॥

(चेतसा) मन से परपुरुषगमन की इच्छा करके स्त्री (पाणिग्राह्स्य यत् किंचित् ग्रनिष्टं ध्यायित) पित के लिए जो कुछ ग्रहित सोचती है (तस्य व्यभिचारस्य एषः) उस व्यभिचार का यह (सम्यक् निह्नुवः उच्यते) ग्रच्छी प्रकार शुद्धि करने वाला मन्त्र कहा गया है ॥ २१॥

> याहग्गुर्णेन मर्त्रा स्त्री संयुज्येत यथाविधि। ताहग्गुर्णा सा भवति समुद्रेर्णेव निम्नगा।। २२।।

(स्त्री) स्त्री (यादक् गुणेन भन्नी) जैसे प्रच्छे या बुरे गुर्गो वाले पति के साथ (यथाविधि संयुज्येत) विधिपूर्वक विवाहित होती है (सा तादक् गुणा भवति) वह वैसे ही गुणों वाली हो जाती है (समुद्रेण निम्नगा इव) जैसे समुद्र में मिलकर नदी उसी की तरह के जल के गुणों वाली हो जाती है।। २२।।

> ग्रक्षमाला वसिष्ठेन संयुताऽधमयोनिजा। शारङ्की मन्दपालेन जगामाभ्यहंगीयताम्।। २३।।

जैसी—(अधमयोनिजा ग्रक्षमाला) नीच योनि से उत्पन्न हुई 'ग्रक्षमाला' नामक स्त्री (वसिष्ठेन संयुता) 'वसिष्ठ' से विवाहित होने से तथा (शारङ्की मन्दरालेन) 'शारङ्की' नामक स्त्री 'मन्दराल' ऋषि से विवाहित होकर (ग्रहंगीयतां जगाम) पूज्यता को प्राप्त हुई ॥ २३ ॥

> एताइचान्याक्च लोकेऽस्मिन्नपकृष्टप्रसूतयः। उत्कवं योष्टितः प्राप्ताः स्वैः स्वैभतृं गुर्गः शुभैः ॥ २४ ॥

(एताः) ये [६।२३में वर्णित] (च) तथा (ग्रन्याः) इनसे भिन्न ग्रौर भी (ग्रपक्रष्टप्रसूतयः योषितः) नीच योनि में उत्पन्न स्त्रियाँ (ग्रस्मिन् लोके) इस संसार में (स्वैः स्वैः शुभैः भर्तृ गुर्गैः) ग्रपने-ग्रपने पति के शुभ गुणों के कारण (उत्कर्ष प्राप्ताः) श्रेष्ठता को प्राप्त हुई हैं ॥ २४॥

### अञ्चर्योत्जनः : १४-२४ श्लोक निम्न ग्राधारों के ग्रनुसार प्रक्षिप्तहें-

- १. विषयविरोध—विषयसंकेतक ६।१ श्रीर ६।२५ वलोकों से प्रस्तुत विषय स्त्रीपुरुष के दैनिक संयोगकालीन धर्मों के कथन का निश्चय होता है। ६। १४–२४ इलोकों में स्त्रीपुरुष के संयोगकालीन कर्तव्यों का वर्णन न होकर केवल स्त्री-स्वभाव का निदारमक विश्लेषण है, जो विषयबाह्य है। इस प्रकार संकेतित विषय से भिन्न वर्णन होने से ये सभी श्लोक प्रक्षिप्त हैं।
- २. प्रसंगिवरोध पुरुष द्वारा स्त्री की रक्षा करने का प्रसंग ६।११ तक पूर्ण हो चुका है और फिर १२-१३ में स्त्रियों के दूषण बतलाये हैं। १४-२४ क्लोकों में पुरुष को रक्षा के लिए कथन करने का यह नया प्रसंग पुनः प्रारम्भ कर दिया है। एक प्रसंग के समाप्त होने पर पुनः उस प्रसंग का प्रारम्भ करना प्रसंगिवरुद्ध है, श्रतः ये सभी प्रक्षिप्त हैं।
- ३. अन्तिविरोध—(१) इन श्लोकों में स्त्री को अनेक दुर्गुणों से युक्त दिखाकर उसे निन्द और अनृत का रूप सिद्ध किया है। यह स्त्रियों के प्रति मनु की मौलिक भावना के विरुद्ध है। मनु स्त्रियों को आदरयोग्य, समानस्तरीय, घर की शोभा एवं पवित्र मानते हैं [१।२६, २०, १६, १०१, १०२, ३। ५५—६३]। (२) १० वें श्लोक में स्त्रियों को मन्त्रों का अधिकार न होने की मान्यता भी मनु-विरुद्ध है। मनु ने सभी धर्मकार्यों में स्त्री को आधार एवं पुरुष के समान अधिकारिणी कहा है [१।२८, १६]। [वस्तृत विवेचन के लिए इष्टब्य २।६६ पर समीक्षा]। स्त्रियों के गर्भाधान से लेकर

सभी संस्कार यज्ञ श्रौर मन्त्रपूर्वक करने का विधान मनुने किया है [२।१-८।। १ । १६७॥]।

४. शैलीगत आधार—(१) १७ वें श्लोक में 'मनुः स्रकल्पयत्' पदों से यह श्लोक तथा इससे सम्बद्ध १४-२४ श्लोकों को पूर्वापर प्रसंग मनु से भिन्न अन्य-रचित सिद्ध होता है। (२) २३-२४ श्लोकों में अक्षमाला-वसिष्ठ, शारङ्गी-मन्दपाल के विवाहों की चर्चा है। ये व्यक्ति मनु से परवर्ती हैं, अतः ये श्लोक भी परवर्ती हैं। (३) इन सभी श्लोकों में पूर्वाग्रहबद्धता पूर्वक निन्दात्मक वर्णन है। मनु की शैली इस प्रकार की नहीं है, वे गुण-दोष के अनुसार प्रशंसा-निन्दा दिखाते हैं। इस शैली के आधार पर भी ये सभी श्लोक प्रक्षिप्त हैं।

सन्तानोत्पत्ति-सबन्धी धर्म-

एषोदिता लोकयात्रा नित्यं स्त्रीपुंसयोः शुभा । प्रत्येह च सुलोदकन्प्रजाधमन्तिबोधत ॥ २४ ॥ (१२)

(एषा) यह [६।१-२४] (स्त्रीपुसयोः नित्यं शुभा) रत्री-पुरुषों के लिये सदा शुभ = कल्याणकारी (लोकयात्रा उदिता) लोकव्यवहार कहा, श्रब (प्रेत्य च इह सुखोदकीन्) परजन्म श्रीर इस जन्म में परिणाम में सुखदायक (प्रजाधमीन् निबोधत) सन्तानीत्पत्ति सम्बन्धी धर्मी को सुनो।। २५॥

स्त्रियां घर की लक्ष्मी हैं---

प्रजनार्थं महाभागाः पूजार्हा गृहदीप्तयः। स्त्रियः श्रियश्च गेहेषु न विशेषोऽस्ति कश्चन ॥ २६ ॥ (१३)

हे पुरुषो ! (प्रजनार्थं महाभागाः) सन्तानात्पत्ति के लिए महा-भाग्योदय करने हारी (पूजार्हाः) पूजा के योग्य (गृहदोप्तयः) गृहाश्रम को प्रकाशित करती, सन्तानोत्पत्ति करने-कराने हारी (गेहेषु स्त्रियः) घरों में स्त्रियाँ हैं वे (श्रियः) श्री ग्रर्थात् लक्ष्मीस्त्ररूप होती हैं (विशेषः कश्चन न ग्रस्ति) क्योंकि लक्ष्मी, शोभा, धन ग्रीर स्त्रियों में कुछ भेद नहीं है।। २६।। (सं० वि० १४६)

आर्युश्री ट्यं : स्त्रियाँ लक्ष्मी रूप हैं—मनु ने जो स्थान तथा महत्त्व स्त्रियों को दिया है,वही समस्त प्राचीन साहित्य में है। इन भावों की तुलना की दिष्ट से निम्न प्रमाण द्रष्टव्य हैं—

- (क) "श्रिमं वा एतद्रूपं यत्पत्न्यः" (शत० १३।२।६।७)
- (स) "गृहा वै पतन्यै प्रतिष्ठा" (शत० ३।३।१।१०)

स्त्रियां लोकयात्रा का ग्राधार हैं---

उत्पादनमपत्यस्य जातस्य परिपालनम् । प्रत्यहं लोकयात्रायाः प्रत्यक्षं स्त्रीनिबन्धनम् ॥ २७ ॥ (१४)

हे पुरुषो ! (ग्रपत्यस्य उत्पादनम्) ग्रपत्यों की उत्पत्ति (जातस्य परिपालनम्) उत्पन्न का पालन करने ग्रादि (लोकयात्रायाः प्रत्यहम्) लोक-व्यवहार को नित्यप्रति जो कि गृहाश्रम का कार्य होता है (स्त्रो निबन्धनं प्रत्यक्षम्) उसका निबन्ध करने वाली प्रत्यक्ष स्त्री है।। २७।। (सं वि० १४६) घर का सुख स्त्री पर निभैर है—

भ्रपत्यं धर्मकार्याणि ग्रुश्रूषा रतिरुत्तमा। दाराधीनस्तथा स्वर्गः पितृणामात्मनश्च ह ॥ २८ ॥ (१५)

(स्रपत्यम्) सन्तानोत्पत्ति (धर्मकार्याणि) धर्म-कार्य (उत्तमा शुश्रूषा रितः) उत्तम सेवा स्रोर रित (तथा स्रात्मनः च पितृणां ह स्वर्गः) तथा स्रपना स्रोर पितरों का जितना सुख है वह सब (दाराधीनः) स्त्री ही के स्राधीन होता है।। २८।। (सं० वि० १४६)

अर्जुर्रोट्डन्: 'पितृणाम्' का यहां 'पिता-पितामह-प्रिपतामह ग्रादि वयोवृद्ध ग्रादि व्यक्ति' यह ग्रयं है। इस विषय पर विस्तृत समीक्षा २।१५१[२।१७६] ग्रीर ३।५२ पर देखिए।

> पति या नामिचरित मनोवाग्देहसंयता। सा मर्तृलोकमाप्नोति सद्भिः साध्वीति चोच्यते ॥ २६ ॥

> > 7

(या) जो स्त्री (मनःवाक्देहसंयता पित न + ग्रिभचरित) मन, वचन श्रीर शरीर को संयत रखती हुई पित का उल्लंघन नहीं करती (सा भवृ लोकम् + ग्राप्नोति) वह पितलोकों = पित के सुखों को प्राप्त करती है (च) श्रीर (सिद्धः 'साघ्वी' इति लच्यते सुख्यते के द्वारा 'पितवता' कही जाती है ॥ २० ११

प्राप्नोति) लाक मानन्दा का प्राप्त करता ह (च) आर (शृगालयानम् आप्नोति) गीदड़ की योनि को प्राप्त करती है (च) तथा (पापरोगैः पीडचते) पापरोगों से पीड़ित होती है।। ३०॥

अन्य व्यक्तिन्त : २६-३० श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं-

१. विषयविरोध— ६।२५ वें विषयसंकेतक श्लोक के प्रनुसार प्रस्तुत विषय सन्तानोत्पत्ति-सम्बन्धी धर्मों के कथन का है। इन श्लोकों में 'स्त्री के स्राचरण श्रीर उसका फल' प्रदक्षित है, जो विषयबाह्य वर्णन है। इस विषयविरोध के ग्राधार पर ये दोनों इलोक प्रक्षिप्त हैं।

- २. प्रसंगिवरोध पूर्वापर[२८-३१] क्लोकों में पुत्र-सम्बन्धी प्रसंग है। बीच में 'स्त्री के ग्राचरण ग्रीर उसके फल' सम्बन्धी ये क्लोक प्रसंगभिन्त हैं तथा उसके भञ्जक हैं, ग्रतः प्रक्षिप्त हैं।
- ३. पुनरुक्ति ये दोनों ही श्लोक क्रमशः ५।१६४ और ५।१६४ की ग्रक्षरशः पुनरुक्तियां हैं। इस ग्राधार पर यहां ये प्रक्षिप्त हैं।

पुत्र पर ग्रधिकार के सम्बन्ध में आख्यान-

पुत्रं प्रत्युदितं सिद्भः पूर्वजैश्च महर्षिभिः। विश्वजन्यमिमं पुण्यमुपन्यासं निबोधतः ॥ ३१ ॥ (१६)

(सद्भिः च पूर्वजैः महर्षिभिः) श्रेष्ठ व्यक्तियों तथा प्राचीन महर्षियों ने (पुत्रं प्रति) पुत्र के विषय में जो (विश्वजन्यं पुण्यम् उदितम्) सर्वजनहितकारी ग्रीर पुण्यदायक विचार कहा (इमम् उपन्यास निबोधत) इस 'शिक्षाप्रद विचार' को सुनो—॥ ३१॥

पुत्र पर ग्रथिकार-सम्बन्धी मतान्तर---

भर्तुः पुत्रं विजानन्ति श्रुतिद्वेधं तु भतंरि । ग्राहुरुत्यादकं केचिदपरे क्षेत्रिणं विदुः ॥ ३२ ॥ (१७)

('भर्तुः पुत्रम्' विजानन्ति) 'स्त्री के पति का ही पुत्र होता है' ऐसा माना जाता है (भर्तिर तु श्रुतिद्वेधम्) किन्तु पति के विषय में दो विचार हैं—(केचित् उत्पादकम् ग्राहुः) कुछ लोगपुत्र उत्पन्न करने वाले को ही पुत्र क्षा कर्म कर्म हैं (स्पारे क्षेत्रिणं विदुः) दूसरे कुछ लोग क्षेत्र प्रथित्

स्त्रा-उर्ध्य का क्षेत्र और बाज रूप म तुलना--

क्षेत्रभूता स्मृता नारी बीजभूतः स्मृतः पुमान् । क्षेत्रज्ञीजसमायोगात्सम्भवः सर्वदेहिनाम् ॥३३॥ (१८)

(नारी क्षेत्रभूता स्मृता) स्त्री को खेत के तुल्य माना है श्रीर (पुमान् बीजभूतः स्मृतः) पुरुष को बोज के तुल्य माना है (क्षेत्र-बीज-समायोगात्) खेत श्रीर बीज श्रर्थात् स्त्री श्रीर पुरुष के मिलने से (सर्वेदेहिनां सम्भवः) सब प्राणियों की उत्पत्ति होती हैं ॥ ३३ ॥

#### विशिष्टं कुत्रचिद्बीजं स्त्रीयोनिस्त्वेव कुत्रचित्। उमयं तु समं यत्र सा प्रसूतिः प्रशस्यते॥ ३४॥

[प्राणियों की उत्पत्ति में] (कुत्रचित् बीजं विशिष्टम्) कहीं बीज की प्रधानता होती है (कुत्रचित् स्त्रीयोनिः तु+एव) कहीं स्त्रीयोनि की प्रधानता होती है (उभयं तु यत्र समम्) किन्तु जहां दोनों की समान रूप से श्रेष्ठंता है (सा प्रसूतिः प्रशस्यते) वह सन्तान प्रशंसनीय होती है।। २४।।

#### बीजस्य चैव योग्याश्च बीजमुरकृष्टमुच्यते । सर्वभूतप्रसृतिहि बीजलक्षरालक्षिता ॥ ३५ ॥

(बीजस्य च एव योन्याः च) बीज और योति =क्षेत्र में (बीजम् + उत्कृष्टम् + उच्यते) बीज को प्रधान कहा गया है (हि) क्योंकि (सर्वभूतप्रसूतिः) सव प्राणियों की उत्पत्ति (बीजलक्षण-लक्षिता) बीज के लक्षणों के प्रनुसार ही होती है।। ३५।।

### यादृशं तूप्यते बीजं क्षेत्रे कालोपपादिते । तादृगोहित तत्तस्मिन्बीजं स्वैद्यं ञ्जितं गुर्गैः ॥ ३६ ॥

(काल-उपपादिते क्षेत्रे) समय पर जोते गये खेत में (यादश तु बीजम् उप्यते) जैसा बीज बोया जाता है (स्वै: गुणै: व्यञ्जितम्) ग्रपने गुणों से युक्त वह बीज (तिस्मिन् तादक् रोहित) उस खेत में बेसा ही उत्पन्न होता है ॥ ३६ ॥

### इयं मूर्मित् भूतानां शाश्वती योनिरुच्यते। न च योनिगुणान्कांश्चिव्यीजं पुष्यति पुष्टिषु ॥ ३७ ॥

[जैसे—] (इयं भूमि: हि) यह भूमि ही (भूतानां शाश्वती योनि: + उच्यते) देहधारियों = कीट, वृक्ष, गुल्म, लता आदि की सदा से ही क्षेत्र = उत्पत्तिस्थान रही है, किन्तु (वीजम्) कोई भी वीज (कांश्चित् योनिगुर्गान् पुष्टिषु न पुष्यति) योनि = क्षेत्र के किन्हीं गुणों को अपनी पुष्टि = अंकुररचना श्रादि में धार्रा नहीं करता श्रर्थात् सभी बीजों की शरीररचना वीज के श्रनुसार ही होती है, भूमि के श्रनुसार नहीं। इस प्रकार वीज ही प्रधान होता है।। ३७।।

#### भूमावप्येककेदारे कालोप्तानि कृषीवलैः। नानाकृषास्य जायने जीनातीत स्वभावतः । ३८॥

(भूमी + अपि) भूमि ने भी (कृष्णार्थः) विकासों के द्वारा (एककेदार) एक ही खेत में (काल-उप्तानि वीजाति) समय-समय पर वोये गये भिन्त-भिन्न वीज (स्व-भावतः) अपने स्वभाव के अनुसार (नानारूपाणि जायन्ते) उन्हीं भिन्त-भिन्त रूपों में उत्पन्त होते हैं अर्थात् भूमि का एक रूप नहीं होता ॥ ३८॥

बीहयः शालयो मुद्गास्यिलामाषास्तथा यवाः । यथा बीजं प्ररोहन्ति लशुनानीक्षवस्तथा ।। ३६ ॥ (ब्रीह्यः शालयः मुद्गाः तिलाः) साठी धान, चावल, मूंग, तिल (माषाः यवाः लशुना तथा ईक्षवः) उड़द, जौ, लहसुन ग्रौर ईख (यथाबीजं प्ररोहन्ति) ग्रपने बीज के ग्रनुरूप ही उत्पन्न होते हैं ग्रथीत् खेत का एक रूप होते हुए भी बीज में विभिन्नता होती है ॥ ३६ ॥

भ्रन्यदुष्तं जातमन्यदित्येतन्नोवपद्यते । उप्यते यद्धि तद्वीजं तत्त्रदेव प्ररोहति ॥ ४० ॥

('ग्रन्यत् + उप्तम् ग्रन्यत् जातम्' इति + एतत्) दूसरा बीज बोया गया हो ग्रीर उससे दूसरा ग्रंकुर पैदा हो गया हो ऐसा (न + उपपद्यते) कभी नहीं होता (यत् हि बीजम् उप्यते) जो बीज बोया जाता है (तत् + तत् एव प्ररोहिति) 'वह बीज उस ग्रपने ही ग्रंकुर के रूप में उत्पन्न होता है।। ४०॥

परस्त्री में सन्तानोत्पत्ति न करें-

#### तत्प्राज्ञेन विनीतेन ज्ञानविज्ञानवेदिना। स्रायुष्कामेन वष्तव्यं न जातु परयोषिति ।। ४१ ॥

(तत्) वह बीज (प्राज्ञेन) बुद्धिमान् (विनीतेन) विनम्र (ज्ञानविज्ञानवेदिना) ज्ञान-विज्ञान के ज्ञाता (ग्रायुष्कामेन) दीर्घायु चाहने वाले व्यक्ति को (जातु) कभी भी (परयोपिति न वष्तव्यम्) परस्त्री में नहीं बोना चाहिए ग्रर्थात् परस्त्री से सम्पर्क कर व्यभिचार ग्रादि द्वारा ग्रपने वीर्यक्षी बीज को व्यर्थ में नष्ट नहीं करना चाहिए॥ ४१॥

म्रत्र गाथा वायुगीताः कीर्तयन्ति पुराविदः। यथा बीजं न वष्तब्यं पूंसा परपरिग्रहे।। ४२।।

(ग्रत्र) इस परस्त्री बीजवपन के विषय में (पुराविदः) प्राचीन विद्वान् (वायु-गीताः कीर्तयन्ति) वायु का उदाहरण प्रस्तुत करते हुए कहते हैं कि (पुंसा) पुरुष को (परपरिग्रहे) परस्त्री में (बीज न वष्तव्यम्) बीज नहीं बोना चाहिए (यथा) जैसे वायु के द्वारा एक खेत से उड़ाकर दूसरे खेत में फेंका हुग्ना बीज उगने पर खेत के स्वामी का हो जाता है, बीज वाले का उस पर कोई ग्रधिकार नहीं होता। उसी प्रकार परस्त्री में उत्पादित पुत्र भी उस स्त्री के पित का माना जाता है। उत्पन्नकर्ता का बीजवपन व्यर्थ जाता है। ४२।।

### नश्यतीषुर्यथा विद्धः ले विद्धमनुविद्धण्तः। तथा नश्यति वै क्षित्रं बीजं परपरिग्रहे।। ४३।।

(यथा) श्रीर जैसे (विद्धम्) एक शिकारी द्वारा बींघे गये (ले) मृग के घाव में (श्रनुविद्धघतः विद्धः इषुः नश्यित) बाद में बींघने वाले शिकारी के द्वारा फेंका हुग्रा बाण नष्ट हुग्रा माना जाता है (तथा) वैसे ही (परपरिग्रहे) दूसरे की स्त्री में (बीजम्) बोया हुग्रा बीज भी (क्षित्रं नश्यित) तभी नष्ट हो जाता है ॥ ४३ ॥

### पृथोरपीमां पृथिवीं मार्यां पूर्वविदो विदुः। स्थाग्रुच्छेदस्य केदारमाहुः शल्यवतो मृगम्॥ ४४॥

(पूर्वविदः) प्राचीन इतिहास के ज्ञाता (इमां पृथिवीम्) इसी पृथ्वी को (पृथोः भार्यां विदुः) राजा पृथु की भार्या कहते हैं, क्योंकि (स्थार्याच्छेदस्य केदारम् + म्नाहुः) जो ठूंठ म्नादि को काटकर भूमि को संवारते हैं उन्हीं की वह भूमि मानी जाती है, म्नौर (शल्यवतः मृगम्) पहले बींघने वाले शिकारी का मृग होता है।। ४४॥

### एतावानेव पुरुषो यज्जायाऽऽत्मा प्रजेति ह । विप्राः प्राहुस्तया चैतद्यो मर्ता सा स्मृताङ्गना ॥ ४५ ॥

(यत् जाया + ग्रात्मा प्रजा ह) जो पत्नी, स्वयं पित ग्रीर सन्तान हैं, (एतावान् +एव पुरुषः) इन तीनों से मिलकर पुरुष पूर्ण बनता है (इति विग्नाः प्राहुः) ऐसा विद्वान् लोग कहते हैं (तथा) ग्रीर (एतत्) यह मानते हैं कि (यः भर्ता सा म्रङ्गना स्मृता) जो पित है वही पत्नी है ग्रथित इन दोनों में कोई ग्रन्तर नहीं है।। ४५॥

### न निष्क्रयविसर्गाभ्यां मर्तुर्मायां विमुख्यते । एवं धर्मं विजानीमः प्राक्प्रजापतिनिमितम् ॥ ४६ ॥

(निष्क्रयविसर्गाम्यां भार्यां भर्तुः न विमुच्यते) बेच देने या त्याग करने से पस्नी पति से मलग नहीं हो सकती (प्राक् प्रजापतिनिर्मितम् एवं धर्मं विजानीमः) पहले प्रजापति द्वारा बनाये गये इस धर्म को हम जानते-मानते हैं ॥ ४६ ॥

### सकृदंशो निपतित सकृत्कन्या प्रदीयते। सकृदाह ददानीति त्रीण्येतानि सतां सकृत्।। ४७।।

(ग्रंगः सकृत् निपतित) पुत्रादि के धन का विभाग एक बार ही होता है (कन्या सकृत् प्रदीयते) कन्या का दान श्रर्थात् विवाह एक बार ही होता है ('ददानि' इति सकृत् + श्राह) किसी वस्तु का दान एक बार ही होता है (सताम् एतानि त्रीिए सकृत्) सज्जनों के ये तीन कार्य एक बार ही हुन्ना करते हैं।। ४७।।

#### यथा गोऽश्वोष्ट्रदासीषु महिष्यजाविकासु च। नोत्पादकः प्रजामागो तथैवान्याङ्गनास्विषि ॥ ४८ ॥

(यथा) जैसे (गो + श्रव्य + उष्ट्र + दासीषु) गौ, घोड़ी, ऊंटनी, दासी में (च) और (महिषी + श्रजा + श्रविकासु) भैंस, बकरी, भेड़ में (उत्पादकः) सन्तान उत्पन्न करने वाला (प्रजाभागी न) सन्तान का श्रधिकारी नहीं होता (तथैंव + श्रन्याङ्गनासु + श्रिष) वैसे ही परस्त्रियों में सन्तान उत्पन्न करने वाला भी उस सन्तान को पाने का श्रिषकारी नहीं होता ॥ ४८॥

अनुरू शिल्डन्त : ३४-४८ तक के क्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं:-

- १. प्रसंगिवरोध—(१) ६।३१—३३ दलोकों से यह एक नया प्रसंग प्रारम्भ किया गया है, जिसमें पुत्रोत्पादक दो प्रकार के व्यक्ति माने गये हैं; एक—विधिवत् विवाहित पति; दूसरा—परस्त्री में सन्तान उत्पन्न करने वाला विधिवत् स्रविवाहित व्यक्ति। इसमें जिज्ञासा उठायी गई है कि इनमें से 'पुत्र पर किसका स्रधिकार है?' इसी प्रसंग को दूसरे शब्दों में प्रसंगसमाप्ति पर बीज स्रौर योगि की प्रधानता स्रार स्रप्रधानता के रूप में कहा गया है [६। ५६]। इस जिज्ञासा के दो प्रकार के उत्तर इलोक ४६, ५२, ५३ में हैं। ३३ वें दलोक में क्षेत्र और बीज का स्वरूप बताकर ४६ में स्रक्षेत्रियों को फल पर स्रनधिकार प्रदिशत है। इस प्रकार प्रश्न-उत्तर की संगति की दृष्टि से ३३ वें दलोक की ४६ वें दलोक से प्रसंगसम्बद्धता है। बीच के ये दलोक उस प्रसंग को भंग कर रहे हैं।
- (२) यह प्रसंग तो है पुत्र पर अधिकार के निश्चय का, किन्तु ३४ वें श्लोक से एक नया भिन्न प्रसंग बीज और योनि की श्रेष्ठता का उठाया गया है, जो ४८ तक चलता है। यह संकेतित प्रसंग से भिन्न [६।३२—३३, ६५] होने के कारण प्रसंगबाह्य है, अतः प्रसंगविरुद्ध प्रक्षेप है।
- २. अन्तिवरोध—(१) १। ३४—४८ इलोकों के इस प्रसंग में कहीं बीज की समानता से सन्तान की श्रेष्ठता [३४], कहीं बीज की प्रधानता [३४ ४२], कहीं योनि की प्रधानता [४३—४८] बतलायी है। ये सब मान्यताएं ४६, ५२, ५३ में विणत निर्णयों के विरुद्ध हैं। संकेतित जिज्ञासा श्रीर उत्तर के भी विरुद्ध हैं। ४६, ५२, ५३ इलोकों में स्पष्टतः स्थितिवद्यात् बीजी श्रीर क्षेत्री के श्रधिकार का निर्णय दिया है; बीज श्रीर योनि की श्रेष्ठता का नहीं।
- (२) इन क्लोकों में विश्तित वायु, मृग ग्रादि [४२—४४], पुरुष की पूर्णता [४५], एक बार कन्यादान [४६—४७], पशुग्रों की प्रया [४८] ग्रादि उदाहरणों का मनुष्यों की प्रवृत्ति ग्रीर परम्परा से मेल नहीं खाता ग्रीर न उनका उस प्रकार वंश ही चलता या श्रपनाया जाता है। ग्रतः इनका प्रस्तुत मुख्य कथन से तालमेल नहीं बैठता। इन अन्तिविरोधों के ग्राधार पर ये क्लोक प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं।

परस्त्री में पुत्रोत्पत्ति करने पर पुत्र पर स्त्री का या स्त्री-स्वामी का ग्रधिकार— येऽक्षेत्रिणो बीजवन्तः परक्षेत्रप्रवापिणः । ते वं सस्यस्य जातस्य न लभन्ते फलं क्वचित् ॥ ४६ ॥ (१६)

[६।३३ की व्यवस्था में] (ये + ग्रक्षेत्रिणः बीजवन्तः) जो क्षेत्र-रहित हैं ग्रोर बीज वाले हैं (परक्षेत्रप्रवापिणः) तथा दूसरे के क्षेत्र में ग्रर्थात् परस्त्री में बीज को बोते हैं = सन्तान उत्पन्न करते हैं (ते वे) निश्चय से (क्वचित्) कहीं भी (जातस्य सस्यस्य फलंन लभन्ते) उत्पन्न हुये ग्रन्न, सन्तान म्रादि के फल को नहीं प्राप्त करते म्रर्थात् उस सन्तान पर स्त्री के पित का म्रिधकार होता है, बीज बोने वाले का नहीं ।। ४६ ।।

### यवन्यगोषु वृषमो वत्सानां जनयेच्छतम्। गोमिनामेव ते वत्सा मोघं स्कन्दितमार्षभम्।। ५०।।

(यत्) जो (वृष्भः) सांड (अन्यगोपु) दूसरे की गौग्रों में (वत्सानां शतं जनयेत्) सैंकड़ों बछड़े उत्पन्न कर दे, तो भी (ते वत्साः गोमिनाम् + एव) वे वछड़े गौग्रों के स्वामी के होते हैं (ग्राष्भ स्कन्दितं मोधम्) सांड का वीर्यसेचन करना व्ययं है, ग्रथित् उसका फल नहीं मिलता ॥ ५०॥

### तथैवाक्षेत्रिणो बीजं परक्षेत्रप्रवापिणः। कुर्वन्ति क्षेत्रिणामर्थं न बीजी लभते फलम्।। ५१।।

(तथैव) उसी प्रकार (ग्रक्षेत्रिणः) क्षेत्र के स्वामी न होते हुए (बीज परक्षेत्र-प्रवापिणः) ग्रपने बीज को दूसरे के क्षेत्र = स्त्री में बोते हैं (क्षेत्रिणाम् + ग्रयं कुवंन्ति) वे लोग क्षेत्रस्वामी का ही लाभ सिद्ध करते हैं (बीजी फलं न लभते) क्योंकि बीजवाला व्यक्ति उसके सन्तानरूपी फल को नहीं प्राप्त करता ॥ ४१ ॥

अन्युग्रीत्उन्तः ५०—५१ श्लोक निम्न 'म्राधारों' के मनुसार प्रक्षिप्त हैं।

- १. अन्तर्विरोध ५० वें की मान्यता ५२ ५३ के विरुद्ध है, क्योंकि पशुप्रथा का मनुष्यों की वंशपरम्पराव ज्ञान-स्मरण परम्परा से तालमेल नहीं बैठता।
- २. प्रसंगिवरोध ४६ से ५२ का प्रसंग जुड़ता है। ४६ में परस्त्री में बीज-वपन करने के कारण का दिग्दर्शन है, उसका विकल्प ५२ में है। इन क्लोकों ने उस प्रसंग को भंग कर कर दिया है।
- ३. पुनक्षित—५१ वें श्लोक में ४६ की पुनक्षितमात्र है, अतः यह प्रक्षिप्त है। ५० वां इसका आधार होने के कारण इससे सम्बद्ध है, अतः ५१ वें के प्रक्षिप्त होने से वह भी प्रक्षिप्त है।

पुत्र पर स्त्री या स्त्री-स्वामी के ग्रधिकार में कारण---

## फलं त्वनिभसंघाय क्षेत्रिणां बीजिनां तथा। प्रत्यक्षं क्षेत्रिशामर्थोः बीजाद्योनिर्गरीयसी।। ५२।। (२०)

क्योंकि (क्षेत्रिणां तथा बीजिनाम्) खेततालों ग्रर्थात् पर पुरुष से सन्तान उत्पन्न करने वाली स्त्रियों में ग्रीरबीजवालों ग्रर्थात् परक्षेत्र ग्रर्थात् परस्त्री में संतान उत्पन्न करने वालों में (फलं तु म्रनिसंधाय) फल के लेने के विषय में बिना निश्चय हुए 'कि इस क्षेत्र में उत्पन्न होने वाला ग्रन्न, सन्तान म्रादि फल किसका होगा' बीज-वदन करने पर (प्रत्यक्षं क्षेत्रिणाम् + ग्रयंः) वह स्पष्टरूप से क्षेत्रस्वामी का फल या उपलब्धि होती है; म्रर्थात् वह सतान स्त्री की ही होती है, क्योंकि (बीजात् योनिः गरीयसो) ऐसी स्थिति में बीज से योनि बलवती होती है।। ५२।।

समभौतापूर्वक पुत्रोत्पत्ति में पुत्र पर स्त्री-पुरुष दोनों का समानाधिकार-

## क्रियाऽभ्युपगमात्त्वेतद्बीजार्थं यत्प्रदीयते । तस्येह भागिनौ हब्दौ बीजी क्षेत्रिक एव च ॥ ५३ ॥ (२१)

(यत्) परन्तु यदि (क्रिया + प्रम्युपगमात्) परस्पर मिलकर यह निश्चय करके कि इससे प्राप्त फल 'ग्रमुक का' या दोनों का होगा [जैसे कि विवाह या नियोग में किया जाता है], इस समभौते के साथ (एतत् बीजार्थं प्रदीयते) जो खेत बीज बोने के लिये दिया जाता है प्रर्थात् स्त्री यदि समभौते के साथ किसी के लिए सन्तान उत्पन्न करती है तो उस ग्रवस्था में (इह तस्य) इस लोक में उसके (बीजी च क्षेत्रिक: + एव भागिनो इष्टी) बीजवाला ग्रीर खेतवाला दोनों ही फल के ग्रधिकारी देखे गये हैं।। १३॥

### ओघवाताहृतं बीजं यस्य क्षेत्रे प्ररोहति। क्षेत्रिकस्यैव तब्बीजंन वप्तालमते फलम्।। ५४।।

(स्रोघ-वात + स्राहृतं बीजम्) पानी के वेग के साथ बहुकर स्रौर वायु के द्वारा उड़ाकर लाया गया बीज (यस्य क्षेत्रे प्ररोहित) जिसके खेत में उगता है (तत् बीजं क्षेत्रिकस्य + एव) वह बीज खेत के स्वामी का ही होता है (वप्ता फलंन लभते) बीजवाला उसके फल को नहीं प्राप्त करता।। ५४।।

### एव धर्मी गवाश्वस्य वास्युष्ट्राजाविकस्य च । विहङ्कामहिषीलां च विज्ञेयः असर्वे प्रति ॥ ५५ ॥

(एषः धर्मः) यही नियम [१।४६-५४] (गौ + अश्वस्य दासी + उष्ट्र + अजा + अविकस्य च विहङ्ग-महिषीएाम्) गौ, घोड़ी, दासी, ऊंटनी, वकरी, भेड़, पक्षी और भैंस, इनकी (प्रसवं प्रति विज्ञेयः) सन्तान के प्रति भी जानना चाहिए ॥ ५५ ॥

अद्भुट्ये टिन्ड : ४४-४५ श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं— १. सन्तर्विरोध—प्रसंगसंकेतक श्लोक ६। ३२, ३३ के अनुसार यहां पुत्र पर प्रधिकार बताने के निर्णयका वर्णन है, जिसे क्षेत्री-बीजी के उदाहरए। [६।४६,४२,५३]

द्वारा स्पष्ट किया गया है। इन इलोकों में जल-वायु का उदाहरण [५४], पशु-प्रया

का विधान [४१], उक्त कथन से बाह्य हैं, भीर न मनुष्य-परम्परा के अनुकूल घटित होते हैं, म्रतः मुख्य कथन के विरुद्ध होने से ये दोनों इलोक प्रक्षिप्त हैं।

२. प्रसंगिवरोष— १।३२-३३ में जो जिज्ञासा उठायी थी, उसका उत्तर ४६, ५२,५३ में दिया जा चुका है। घापत्काल में सन्तान का विधान—५३ के बाद पुनः पूर्व-प्रसंग की बातों को उठाना प्रसंगिवरुद्ध है।

एतद्वः सारफल्गुत्वं बीजयोग्योः प्रकीर्तितम् ।

म्रतः परं प्रवक्ष्यामि योषितां धर्ममापदि ।।५६।। (२२)

(एतत्) [यह ६।३१-५५] (बीजयोन्योः सारफल्गुत्वम्) बीज ग्रौर योनि को प्रधानता ग्रौर ग्रप्रधानता (वः प्रकीर्तितम्) तुमसे मैंने कही ।

(म्रतः परम्) इसके बाद म्रब मैं (म्रापिट योषितां धर्मम्) म्रापत्काल में [सन्तानाभाव में] स्त्रियों के धर्म को प्रवक्ष्यामि कहूँगा—।। ५६॥

बड़ी भाभी को गुरु-पत्नी के समान, छोटी को पुत्रवधू के समान माने-

भ्रातुष्येष्ठस्य भार्या वा गुरंपत्न्यनुजस्य सा ।

यवीयसस्तु या भार्या स्नुषा ज्येष्ठस्यं सा स्मृता ॥५७॥ (२३)

(ज्येष्ठस्य भ्रातुः या भार्या) वड़े भाई की जो पत्नी होती है (सा अनुजस्य गुरुपत्नी) वह छोटे भाई के लिए गुरुपत्नी के समान होती है (तु या यवीयसः भार्या) ग्रीर जो छोटे भाई की पत्नी है (सा ज्येष्ठस्य स्नुषा) वह बड़े भाई के लिए पुत्रवयू के समान (स्मृता) कही गयी है, ग्रर्थात् भाइयों को भाई की पत्नी में उक्त प्रकार की पवित्र भावना रखनी चाहिए।। ५७।।

उनके साथ गमन में पाप--

ज्येष्ठो यवीयसो भार्यौ यवीयान्वाग्रजस्त्रियम् । पतितौ भवतो गत्वा नियुक्तावप्यनापदि ॥५८॥ (२४)

(ज्येष्ठ: यवीयस: भार्याम्) बड़ा भाई छोटे भाई की स्त्री के साथ ग्रीर (यवीयान् + ग्रग्नज-स्त्रियम्) छोटा भाई बड़े भाई की स्त्री के साथ (ग्रनापदि) ग्रापत्तिकाल [ = सन्तानाभाव] के बिना (नियुक्तौ + ग्रपि गत्वा) नियोग-विधिपूर्वक भी यदि संभोग करें तो वे (पतितौ भवतः) पतित माने जाते हैं।। ४६।।

सन्तानाभाव में नियोग से सन्तानप्राप्ति-

देवराद्वा सपिण्डाद्वा स्त्रिया सम्यङ्नियुक्तया । प्रजेप्सिताचिगन्तब्या सन्तानस्य परिक्षये ॥५६॥ (२५) (सन्तानस्य परिक्षये) पित से सन्तान न होने पर अथवा किसी भी प्रकार से सन्तान का अभाव होने पर (सम्यक् नियुक्तया स्त्रिया) ठीक-ढंग मे [परिवार और समाज में विवाहवत् प्रसिद्धिपूर्वक] नियोग के लिए नियुक्त सत्री को (देवरात् वा सिपडात् वा) देवर—स्वजातीय या अपने से उत्तम नर्णस्थ पुरुष से अथवा पित की छः पीढ़ियों में पित के छोटे या बड़े भाई से (ईप्सिता प्रजा अधिगन्तव्या) इच्छित सन्तान प्राप्त कर लेनी चाहिए अर्थात् जितनी सन्तान अभोष्ट हो उतनी प्राप्त करले।। ५६।।

"सिंपड ग्रर्थात् पित की छः पीढ़ियों में पित का छोटा वा बड़ा भाई, ग्रथता स्वजातोय तथा ग्राने से उत्तम जातिस्थ पुरुष से विधवा स्त्री का नियोग होना चाहिए। परन्तु जो वह मृतस्त्री-गुरुष ग्रीर विधवा स्त्री सन्तानोत्पत्ति की इच्छा करती हो तो नियोग होना उचित है ग्रीर जब सन्तान का सर्वया क्षय हो तब नियोग होवे।" (स० प्र० चतुर्थ समु०)

"मनुजी ने लिखा है कि (सपिण्ड) प्रयात् पित की छः पीढ़ियों में पित का छोटा वा बड़ा भाई अथवा स्वजातीय तथा अपने से उत्तम जातिस्थ पुरुष से विधवा स्त्रों का नियोग होना चाहिए। परन्तु जो वह मृतस्त्री पुरुष और विधवा स्त्रों सन्तानोत्पत्ति की इच्छा करती हो तो नियोग होना उचित है। और जब सन्तान का सर्वथा क्षय हो तब नियोग होवे। जो आपत्काल अर्थात् सन्तानों की होने की इच्छा न होने में बड़े भाई की स्त्री से छोटे का और छोटे की स्त्री से बड़े भाई का नियोग होकर सन्तानो-त्पत्ति हो जाने पर भी पुनः वे नियुक्त आपस में समागम करें तो पितत हो जायें। पर्यात् एक नियोग में दूसरे पुत्र के गर्भ रहने तक नियोग की अविध है, इसके पश्चात् समागम न करें।" (स॰ प्र॰ चतुर्थ समु॰)

अप्रमुश्यो ट्रांटिंगः (१) नियोग की विधि—नियोग के लिए 'नियुक्त करना' या 'नियोग की विधि' से अभिप्राय यह है कि जैसे समाज और परिवार में प्रसिद्धिपूर्वक विवाह होता है, उसी प्रकार नियोग भी होता है। इन्हीं के समक्ष पुत्र आदि प्राप्त करने के सम्बन्ध में निश्चय होते हैं। उस निश्चय के अनुसार चलना 'विधि' है और अन्यया चलना 'विधि का त्याग' है। ऋषि दयानन्द ने इसी बात को प्रश्नोत्तररूप में स्पष्ट किया है—

"(प्रश्न) नियोग में क्या-क्या बात होनी चाहिए?

(उत्तर) जैसे प्रसिद्धि से विवाह, वैसे ही प्रसिद्धि से नियोग। जिस प्रकार विवाह में भद्रपुरुषों की प्रनुमति ग्रीर कन्या-वर की प्रसन्नता होती है वैसे नियोग में भी। ग्रथीत जब स्त्री-पुरुष का नियोग होना हो तब ग्रपने कुट्स्ब में पुरुष-स्त्रियों के सामने 'हम दोनों नियोग सन्तानोत्पत्ति के लिए करते हैं। जब नियोग का नियम पूरा होगा तब हम संयोग न करेंगे। जो अन्यथा करें तो पापी और जाति वा राज्य के दण्डनीय हों। महीने में एक बार गर्भाधान का काम करेंगे, गर्भ रहे पश्चात् एक वर्ष पर्य्यन्त पृथक् रहेंगे।" (स॰ प्र॰ चतुर्थ समु॰)

#### (२) देवर शब्द का प्रयं---

मनुस्मृति या वैदिक साहित्य में देवर शब्द का प्रचलित — 'पित का छोटा भाई' ग्रयं न होकर विस्तृत ग्रयं है। निरुक्त में 'देवर' शब्द की निरुक्ति निम्न दी है—

#### ''बेवरः कस्मात् द्वितीयो वर उच्यते ॥'' (३। १५)

स्रर्थात्—''देवर उसको कहते हैं कि जो विधवा का दूसरा पित होता है, चाहे छोटा भाई वा बड़ा भाई स्रथवा स्रपने वर्ण वा स्रपने से उत्तम वर्ण वाला हो। जिससे नियोग करे, उसी का नाम देवर है।'' (म० दयानन्द, स० प्र० ११६)

ग्राजकल यह केवल पित के छोटे भाई के ग्रथं में रूढ़ हो गया है। इस रूढ़ि का कारण कदाचित् यह है कि स्त्री के विधवा हो जाने पर अधिकतर मृत-पित के छोटे भाई से ही उसका सम्बन्ध कर दिया जाता है। यह नियोगविधि का ही एक परिवर्तित रूप है। इस परम्परा से प्राचीन काल में नियोगप्रथा के ग्रस्तित्व के संकेत मिलते हैं।

#### (३) वेदों में नियोग का विधान---

(क) उदीर्ष्व नार्यभिजीवलोकं गृतास्रुमेतमुपं शेषु एहिं। इस्तुग्राभस्यं दिधिषोस्तवेदं पत्युर्जनित्वमुभि सं बेभूथ ॥

ऋ ०। मं० १०। सू० १८। मं०८॥

श्रयं—''(नारि) विधवे तू (एतं गतासुम्) इस मरे हुए पित की स्राक्षा छोड़ के बाकी पुरुषों में से (ग्रिभ जीव लोकम्) जीते हुए दूसरे पित को (उपैहि) प्राप्त हो, श्रौर (उदीष्वं) इस बात का विचार ग्रौर निश्चय रख कि जो (हस्तग्राभस्य दिधिषोः) तुम विधवा के पुनः पागिग्रहण करने वाले नियुक्त पित के सम्बन्ध के लिए नियोग होगा तो (इदम्) यह (जिनत्वम्) जना हुग्रा बालक उसी नियुक्त (पत्युः) पित का होगा ग्रौर जो तू अपने लिये नियोग करेगी तो यह सन्तान (तव) तेरी होगी। ऐसे निश्चययुक्त (ग्रिभ सम्बभूय) हो ग्रौर नियुक्त पुरुष भी इसी नियम का पालन करे।"

(स॰ प्र॰ चतुर्य समु॰)

(स) (प्रक्रन) नियोग मरे पीछे ही होता है वा जीते पति के भी?

(उत्तर) जीते भी होता है-

द्मन्यमिञ्चस्य सुभगे पति मत्।। ऋ० मं० १०। सू० १०॥

जब पति सन्तानोत्पत्ति में ग्रसमर्थ होवे तब ग्रपनी स्त्री को शाजा देवे कि है सुभगे! सौभाग्य की इच्छा करनेहारी स्त्री तू (मत्) मुक्त से (ग्रन्यम्) दूसरे पति की

(इच्छस्व) इच्छा कर क्यों कि ग्रब मुक्त से सन्तानोत्पत्ति की ग्राशा मत कर। तब स्त्री दूसरे से नियोग करके सन्तानोत्पत्ति करे परन्तु उस विवाहित महाशय पति की सेवा में तत्पर रहे। वैसे ही स्त्री भी जब रोगादि दोषों से ग्रस्त हो कर सन्तानोत्पत्ति में ग्रसमर्थ होवे तब ग्रपने पति को ग्राजा देवे कि हे स्वामी! ग्राप सन्तानोत्पत्ति की इच्छा मुक्तसे छोड़ के किसी दूसरी विधवा स्त्री से नियोग करके सन्तानोत्पत्ति की जिए।

जैसा कि पाण्डु राजा की स्त्री कुन्ती श्रीर माद्री ने किया श्रीर जैसा व्यास जी ने चित्राङ्गद श्रीर विचित्रवीयं के मरजाने के पश्चात् उन श्रपने भाइयों की स्त्रियों से नियोग करके श्रम्बिका में धृतराष्ट्र श्रीर श्रम्बालिका में पाण्डु श्रीर दांसी में विदुर की उत्पत्ति की। इत्यादि इतिहास भी इस बात में प्रमारण है।" (स० प्र० चतुर्थं० समु०)

#### नियोग में गमन-विधि-

### विधवायां नियुक्तस्तु घृताक्तो वाग्यतो निशि । एकमुत्पावयेत्पुत्रं न द्वितीयं कथञ्चन ॥ ६० ॥

(विधवायां नियुक्त: तु) विधवा स्त्रीमें नियोग के लिए लगाया पुरुष (घृताक्तः) ग्रपने शरीर में घी लगाकर (वाग्यतः) मौन होकर (निशि) रात्रि में (एकं पुत्रम्- उत्पादयेत्) संभोग करके एक पुत्र को ही उत्पन्न करे (न द्वितीयं कथंचन) दूसरा पुत्र कदापि उत्पन्न न करे।। ६०।।

### द्वितीयमेके प्रजननं मन्यन्ते स्त्रीषु तद्विदः। ग्रनिवृत्तं नियोगार्थं पश्यन्तो धर्मतस्तयोः॥ ६१॥

(एके तद्विदः) कुछ इस नियोगिविधि के ज्ञाता विद्वान् (स्रिनिवृंतां नियोगार्थं पश्यन्तः) 'एक पुत्र उत्पन्न करने से नियोग का उद्देश्य पूरा नहीं हो सकता' यह मानते हुए (स्त्रीषु) स्त्रियों में (द्वितीयं प्रजननं धर्मतः मन्यन्ते) दूसरे पुत्र को उत्पन्न करने को धर्मानुसार ठीक मानते हैं ॥ ६१ ॥

### **अन्तुर्धोत्उन्तः** ६०-६१ श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं---

१. अन्तिवरोध—(१) इन श्लोकों में नियोग के द्वारा एक और दो पुत्रों की प्राप्ति के लिए क्रमशः विधान किया है। यह विधान ६।५६ के विरुद्ध है, क्योंकि उस श्लोक में नियोग के द्वारा इच्छित सन्तान प्राप्त करने का कथन है, उसमें कोई सीमा निर्धारित नहीं (२) इन श्लोकों में जो सन्तान की सीमा और नियोग को प्रदर्शित किया है, वह नियोग को अनुवित मानने की भावना को अभिन्यक्त करती है, यह मनु के विरुद्ध है [६।५६—५६]।

नियोग से पुत्र-प्राप्ति के बाद शरीर-सम्बन्ध नहीं-

विधवायां नियोगार्थे निर्वृत्ते तु यथाविधि । गुरुवच्च स्नुषावच्च वर्तेयातां परस्परम् ॥ ६२ ॥(२६) (यथाविधि) विधि अनुसार (विधवायां नियोगार्थे निर्वृत्ते तु) विधवा में नियोग के उद्देश्य पूर्ण हो जाने पर फिर (गुरुवत् च स्नुषावत् च परस्परं वर्तेयाताम्) बड़े भाई तथा छोटे भाई की स्त्री से क्रमशः गुरुपत्नी तथा पुत्रवयू के समान [६। ४७] परस्पर बर्ताव करें।। ६२।।

नियुक्तो यौ विधि हित्वा वर्तेयातां तु कामतः । तात्रुभौ पतितौ स्यातां स्नुषाग-गुस्तल्पगौ ॥ ६३ ॥(२७)

(नियुक्ती यो) नियोग के लिए नियुक्त बड़ा या छोटा भाई यदि (विधि हित्वा) नियोग को विधि = ब्यवस्था [समाज या परिवार में किये गये पूर्व निश्चयों] को छोड़ कर (कामतः वर्तेयाताम्) काम के वशोभूत हो कर संभोगादि करें (तु) तो (तौ + उभौ) वे दोनों (स्नुषाग-गुरुतल्पगौ पतितौ स्याताम्) पुत्रवञ्चगमन और गुरुपत्नीगमन के अपराघी माने जायेंगे [१। ४८]।। ६३।।

नियोगविधि का खण्डन---

नान्यस्मिन्विधवा नारी नियोक्तब्या द्विजातिभिः । श्रम्यस्मिन्हि नियुञ्जाना धर्म हन्युःसनातनम्।। ६४ ॥

(द्विजातिभिः) द्विजातियों को चाहिए कि वे (विधवा नारी) विधवा स्त्री का (ग्रन्यिस्मिन् न नियोक्तव्या) देवर म्रादि म्रन्य पुरुष से नियोग न करावे (हि) क्यों कि (म्रन्यिस्मिन् नियुञ्जाना सनातनं धर्मं हन्युः) दूसरे पुरुष से नियोग कराकर वे सनातन धर्मं को नष्ट करते हैं ॥ ६४॥

नोद्वाहिकेषु मन्त्रेषु नियोगः कीत्यंते क्वचित्। न विवाहिवधायुक्तं विधवावेदनं पुनः॥ ६४॥

(उद्वाहिकेषु मन्त्रेषु न स्विचित् नियोगः कीर्त्यते) विवाह-सम्बन्धी मन्त्रों में कहीं भी नियोग का कथन नहीं है, और (न विवाहिवधी पुन: विधवावेदनम् + उक्तम्) न विवाह-विधि में ही कहीं विधवा स्त्री का पुनः विवाह लिखा है ॥ ६५ ॥

তার্ব তি**ন্ধতি নির্বার্** ক্রমের্ট **নির্মা**রণ । ্রান্তবিধ্যানিক নির্মারণ

(वेने राज्यं प्रशासित) राजा वेन के शासनकाल में (मनुष्याणाम् + म्रिपि प्रोक्तः ग्रयं पशुधर्मः) मनुष्यों के लिए विहित किया हुप्रायह नियोग रूपी पशुधर्म (विद्वद्भिः द्विजैः विगहितः) विद्वान् द्विजों ने निन्दा के योग्य माना है ॥ ६६ ॥

> स महीमिक्तलां भुञ्जन्रार्जीषप्रवरः पुरा। वर्णानां सङ्करं चक्रे कामोपहतचेतनः॥ ६७॥

(पुरा) प्राचीन काल में (श्रिखलां महीं भुञ्जन्) सम्पूणं पृथ्वी का पालन करते हुए (सः राजिषप्रवरः) उस महाराजा वेन ने (काम + उपहतचेतनः) कामासिकत के कारण नष्टबुद्धि होकर (वर्णानां सङ्करं चक्रे) वर्णों में सङ्करपन को फैला दिया। ६७।।

#### ततः प्रभृति यो नोहात्प्रमीतपतिकां स्त्रियम् । नियोजयत्यपत्यार्थं तं विगर्हन्ति साधवः॥ ६८॥

(ततः प्रभृति) राजा वेन के शासनकाल से (यः) जो व्यक्ति (प्रमीतपितकां म्त्रियम् अपत्यार्थं नियोजयित) मृतपित वाली विधवा स्त्री का सन्तानप्राप्ति के लिए परपुरुष से नियोग करवाता है (तं साधवः विगहंन्ति) उसकी सञ्जन निन्दा करते हैं।। ६८।।

आनुर्वोत्जनाः ६४-६८ श्लोक निम्न 'ग्राधारों' के ग्रनुसार प्रक्षिप्त हैं---

- १. श्रन्सिंक्रिया ६४-६८ दलोकों में पूर्वविहित [६।४६-६३] नियोगव्यवस्था का निषेध और निन्दा है। मनुसे विरुद्ध मान्यता होने के कारण ये दलोक
  प्रक्षिप्त हैं। यहां यह स्पष्ट कर देना भी श्रावश्यक है कि इन दोनों मान्यताशों में
  'नियोग-व्यवस्था' मनु की मौलिक मान्यता है। इसमें निम्न पोषक प्रमाण हैं—(क)
  नियोग-विधान की मान्यता पूर्वविहित श्रीर श्राधारभूत है। (ख) विषयसंकेतक दलोकों
  में इस प्रसंग को प्रारम्भ श्रीर समाप्त करने का संकेत है [६।४६ श्रीर ६। १०३]।
  ये दलोक श्रपने पूर्वापर प्रसंगों से श्रु खलावत जुड़े हुए हैं, जो सिद्ध करते हैं कि यह
  मान्यता मौलिक है। (ग) ६। १४४-१४६ में नियोग से उत्पन्न पुत्र को द्यायभाग का
  पूर्ण श्रिषकार विहित है। यह भी इस मान्यता को मनुसम्मत सिद्ध करता है, श्रीर
  (घ) नियोग-विध का त्याग करके उत्पादित पुत्र को धनाधिकार से ६।१४७ में वंचित
  किया गया है। इससे यह सिद्ध होता है कि मनु नियोग को ही स्वीकार्य मानते हैं,
  नियोगत्याग को नहीं। (ङ) किसी बात के श्रस्तित्व के बाद ही उसका खण्डन हो सकता
  है। इस खण्डन से यह स्पष्ट है कि इससे पूर्व यह मान्यता प्रचलित थी, जैसा कि इन
  दलोकों में ६६-६० में स्वयं भी स्वीकार किया है। इस प्रकार नियोग की मान्यता
  पूर्ववर्ती और मौलिक है। नियोग-खण्डन की मान्यता परवर्ती श्रीर प्रक्षिप्त है।
- २. विषयविरोध—विषय-संकेतक इलोकों [६।५६,१०३] के निर्देशानुसार यह विषय स्त्रियों के लिए ग्रापत्कालीन धर्मों ग्रीर ग्रापत्काल में सन्तानप्राप्ति का है। नियोग की मान्यता उस विषय से सम्बद्ध है, ग्रतः मीलिक है। खण्डन की मान्यता का संकेतित विषय से कोई सम्बन्ध नहीं, ग्रतः प्रश्लिष्त है।
  - ३. शैलीगत श्राधार--६६-६७ इलोकों में राजा वेन के समय नियोग के

विस्तार का कथन है। राजा वेन मनु से परवर्ती है, ग्रतः ये श्लोक भी किसी व्यक्ति द्वारा रचकर मिलाये गये हैं।

सगाई के बाद पति की मृत्यु होने पर ग्रन्य विवाह का विधान-

यस्या न्त्रियेत कन्याया वाचा सत्ये कृते पतिः । तामनेन विधानेन निजो विन्देत देवरः ॥ ६६ ॥ (२८)

(वाचा सत्ये कृते) वाग्दान = सगाई करने के बाद [ग्रीर विवाह से पूर्व] (यस्याः कन्यायाः पतिः म्रियेत) जिस कन्या का पति मर जाये (ताम्) उस कन्या को (निजः देवरः) पति का छोटा भाई (ग्रनेन विधानेन विन्देत) विवाह-विधान से प्राप्त कर ले ।। ६६।।

"जो ग्रक्षतयोनि स्त्रो विधवा हो जाये तो एति का निज छोटा भाई भी उससे विवाह कर सकता है।" (इनोक की दूसरी पंक्ति उद्धृत करके यह उल्लेख है (स० प्र० ११७)

अक्षान् क्रिकेट क्या : क्लोक की मौलिकता का भाषार—-यह क्लोक संकेतित [धाप्र६, १०३] विषय से सम्बद्ध है। विषयानुसार इसमें भ्रापत्कालीन स्थिति में स्त्री का कर्त्तंव्य विहित किया है।

ययाविष्यिषिगम्येनां शुक्लबस्त्रां शुचित्रतास् । मियो मजेताप्रसवात्सकृत्सकृहताकृतौ ॥ ७० ॥

वह देवर (एना यथाविधि + प्रिष्ठगम्य) इसे विधिपूर्वंक स्वीकार करके (शुक्ल-वस्त्राम्) सफेद वस्त्र धारण करने वाली (शुचित्रताम्) पवित्र व्रतवाली उस कन्या के साथ (ग्राप्रसवात्) गर्भधारण होने तक (सक्कृत्-सक्कृत्-ऋतौ मिथः भजेत) एक-एक बार प्रत्येक ऋतुकाल में संभोग करे।। ७०।।

> न दस्त्रा कस्यचित्कन्यां पुनर्दद्याद्विचक्षराः। दस्त्रा पुनः प्रयच्छन्हि प्राप्नोति पुरुषानृतम्।। ७१।।

(कस्यचित् कन्यां दत्त्वा) किसी को एकबार कन्यादान करके (विचक्षणः) बुद्धिमान् मनुष्य (पुनः न दद्यात्) पुनः दूसरे को न दे (दत्त्वा पुनः प्रयच्छन् हि) एक बार देकर पुनः दूसरे को देता हुम्रा वह व्यक्ति (पुरुषानृतं प्राप्नोति) 'पुरुषानृत' दोय को प्राप्त करता है ॥ ७१ ॥

> विधिवत्प्रतिगृह्यापि स्यजेत्कन्यां विगीहताम् । ज्याधितां विप्रदुष्टां वा छुद्मना चोपपादिताम् ॥ ७२ ॥

मनुष्य (विगर्हितां व्याधितां विप्रदुष्टां वा छद्मना उपपादिताम्) निन्दित श्राचरण वाली, व्याधिग्रस्त, व्यभिचारिणी श्रीर धोला करके दी गई (कन्याम्) कन्या को (विधिवत् प्रतिगृह्य प्रिप स्यजेत्) विधिपूर्वक ब्याह करके भी छोड़ देवे प्रयति छोड़ सकता है ॥ ७२ ॥

### यस्तु बोषवतीं कन्यामनाख्यायोपपावयेत्। तस्य तद्वितयं कुर्यात्कन्यादातुर्दुरात्मनः॥ ७३॥

(यः तु) जो कोई कन्या का सम्बन्धी (दोषवती कन्याम् + अनाख्याय) किसी दोष से युक्त कन्या को उसके दोष को बिना बताये (उपपादयेत्) प्रदान कर दे तो (तस्य दुरात्मनः कन्यादातुः) उस दुरात्मा, कन्यादान करने वाले का (तत्) वह दान (वितथं कुर्यात्) व्यथं कर दे अर्थात् उस कन्या को वापिस लौटा दे ॥ ७३॥

### अन्य व्यक्तिना : ७०-७३ श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं-

- १. विषयविरोध— विषयसंकेतक इलोकों ६।५६, १०३ के ग्रनुसार यह विषय स्त्रियों के ग्रापत्कालीन धर्मों ग्रीर ग्रापत्-काल में सन्तान-प्राप्ति का है। इन इलोकों में देवर के लिए विधि [७०], पुनः कन्यादान न करना [७१], छल ग्रादि से दी गई कन्या को लौटाना [७२–७३] ग्रादि बातें संकेतित विषय से ग्रसम्बद्ध हैं, ग्रतः मौलिक नहीं।
- २. प्रसंगविरोध ६९ श्रीर ७४ व्लोकों में स्त्रियों के लिए श्रापत्काल के विधान हैं, जो परस्पर सम्बद्ध हैं। इन व्लोकों ने उस प्रसंग को भंग कर दिया है। इस प्रकार ये प्रक्षिप्त हैं।
- ३. ग्रन्तिवरोध—७१ वें श्लोक में पुनः कन्यादान ग्रर्थात् पुनः विवाह का निषेध ६।६६, १७६ के विरुद्ध है। उनमें विशेष परिस्थितियों में स्पष्टतः पुनिववाह का विधान है। शेष श्लोक इससे प्रसंग की दृष्टि से सम्बद्ध हैं, ग्रनः उसके प्रक्षिप्त सिद्ध होने से स्वतः प्रक्षिप्त सिद्ध हो जाते हैं।

स्त्री को जीविका देकर पुरुष प्रवास में जाये---

## विधाय वृत्ति भार्यायाः प्रवसेत्कार्यवान्नरः। अवृत्तिकषिता हि स्त्री प्रदुष्येत्स्यितमत्यिप।। ७४।। (२६)

(कार्यवान् नरः) किसी ग्रावश्यक कार्य के लिए परदेश में जाने वाला मनुष्य (भार्यायाः वृत्ति विधाय प्रवसेत्) ग्रपनी पत्नी की भरण-पोषण की जीविका देकर परदेश में जाये (हि) क्यों कि (ग्रवृत्तिकिषता स्थितिमती + ग्रपि स्त्री) जीविका के ग्रभाव से पीड़ित हो शुद्ध ग्राचरण वाली स्त्री भी (प्रदुष्येत्) दूषित हो सकती है ॥ ७४॥

ग्रथवा ग्रनिन्दित कलाग्रों से स्त्री जीविका कमाये-

विधाय प्रोषिते वृत्ति जीवेन्नियममास्थिता।
प्रोषिते त्वविधायेव जीवेच्छिल्पैरगहितैः।। ७५ ।। (३०)
(वृत्ति विधाय प्रोषिते) जीविका का प्रबन्ध करके पति के परदेश

जाने पर (नियमम् + म्रास्थिता जीवेत्) स्त्री म्रपने पातिव्रत्य नियमों का पालन करती हुई जीवनयात्रा चलाये (म्रविधाय + एव तु प्रोषिते) यदि पति बिना जीविका का प्रबन्ध किये परदेश चला जाये तो (म्रगहितै: शिल्पे: जीवेत्) म्रिनिस्त शिल्पकार्यों [सिलाई करना, बुनना, कातना म्रादि] को करके म्रपनी जीवनयात्रा चलाये ।। ७४ ।।

पति की प्रतीक्षा की ग्रवधि ग्रीर उसके पश्चात् नियोग-

प्रोषितो धर्मकार्यार्थं प्रतीक्ष्योऽव्टो नरः समाः। विद्यार्थं षट् यशोऽर्थं वा कामार्थं त्रीस्तु वत्सरान् ॥७६॥(३१)

विवाहित स्त्री (नरः धर्मकार्याथं प्रोषितः) जो विवाहित पति धर्म के लिए परदेश गया हो तो (ग्रब्टौ समाः) ग्राठ वर्ष (तिद्यार्थं वा यशः + ग्रयं षट्) विद्या ग्रौर कीर्ति के लिए गया हो तो छः (कामार्थं त्रीन् तु वत्सरान्) धनादि कामना के लिए गया हो तो तीन वर्ष तक (प्रतीक्ष्यः) बाट देखके पश्चात् नियोग करके सन्तोत्पत्ति कर ले। जब विवाहित पति ग्रावे तब नियुक्त पति छुटजावे।। ७६।। (स० प्र०११६)

अत्युर्धो टिन्सः नियोगन्यवस्था प्राचीनपरम्परागत एवं कौटिल्य द्वारा उसका समर्थन — ग्राचार्य कौटिल्य तक नियोग न्यवस्था प्रचलित एवं मान्यता प्राप्त रही है। उन्होंने प्र०६०। ग्र०४ में कारण प्रदर्शनपूर्वक विभिन्न नियोगों का विधान किया है [विस्तृत विवेचन भूमिका में 'नियोग-मान्यता' पर द्रष्टन्य है]।

संवत्सरं प्रतीक्षेत द्विषन्तीं योषितं पतिः। अर्ध्वं संवत्सरात्त्रेनां दायं हृत्वा न संवसेत्।। ७७ ॥

(द्विषन्तीं योषितं पितः) ग्रपने पित से द्वेषभाव रखने वाली स्त्री की उसका पित (संवत्सरं प्रतीक्षेत) एक वर्ष तक [सुपरने की] प्रतीक्षा करे (संवत्सरात् ऊर्घ्वं तु + एनाम्) एक वर्ष के पश्चात् इसको (दायं हृत्वा) माभूषण ग्रादि छीनकर (न संवसेत्) ग्रपने पास न रखे॥ ७७॥

> श्रतिकामेत्प्रत्रत्तं या मत्तं रोगातंमेव वा। सा त्रीन्मासान्यरित्याज्या विमुष्यगपरिच्छवा॥ ७५॥

(या) जो स्त्री (प्रमत्तं मत्तं वा रोगार्तम् 🕂 एव ग्रतिक्रामेत्) पागल, विक्षिप्त ग्रंथवा रोगपीड़ित होने पर ग्रपने पति की श्रवहेलना करे (सा) उसे (विभूषएापरि-च्छदा) ग्राभूषण, वस्त्र ग्रादि छीनकर (शीन् मासान् परित्याज्या) तीन मास तक छोड़ देवे । ७८॥

> उम्मत्तं पतितं क्लीबमबीजं पापरोगिराम् । न त्यागोऽस्ति द्विवन्त्याञ्च न च बायापवर्तनम् ॥ ७६ ॥

(उन्मत्तं पिततंक्लीबम् + श्रबीजं पापरोगिएां द्विषन्त्याः) स्थायी पागल, पितत, नपुंसक, जिसका वीयं न ठहरे, पापरोगी = कुष्ठ ग्रादि से पीड़ित पित की उपेक्षा करने वाली स्त्री को (त्यागः न ग्रस्ति) नहीं छोड़ा जा सकता (च) ग्रौर (न दाय + ग्रप-वर्तनम्) न उससे धन छीना जा सकता है।। ५६।।

### मद्यपाऽसाधुवृत्ता च प्रतिकूला च या भवेत्। ग्याधिता वाऽधिवेत्तग्या हिस्रार्थंदनी च सर्वया ॥ ८०॥

(या) जो स्त्री (मद्यपा) शराब पीने वाली, (ग्रसाधुवृत्ता) दुराचार वाली, (प्रतिकूला) पति के प्रतिकूल ग्राचरण करने वाली, (व्याधिता) व्याधिग्रस्त, (हिंसा) मारने वाली, (च) ग्रीर (सर्वदा ग्रयंघ्ती) सदा धन को नष्ट करने वाली (भदेत्) हो तो (ग्रधिवेत्तव्या) उसे छोड़कर दूसरा विवाह कर लेना चाहिए।। ८०॥

### अत्युद्धीत्जनः ७७-८० श्लोक निम्न स्राधारों के स्रनुसार प्रक्षिप्त हैं-

- १. विषयविरोष—विषयसंकेतक श्लोकों १।५६, १०३ के अनुसार यह विषय स्त्रियों के विधानों के लिए है। इसमें उनके आपत्कालीन कर्त्तंच्य कहे हैं। इन श्लोकों में पुरुषों के लिए विधान विषयबाह्य होने से विषयविरुद्ध प्रक्षेप हैं।
- २. प्रसंगिवरोध प्रमंग की बिंदि से भी ७६ ग्रीर ५१ सम्बद्ध हैं। ७६ वें इलोक में स्त्री को निर्देश है कि इतने-इतने वर्ष प्रतीक्षा करके दूसरे पुरुष से सन्तान प्राप्ति करले और इसी प्रकार ५१ वें में पुरुष को प्रतीक्षा करके दूसरी स्त्री से संतान प्राप्ति करने का कथन है। इन इलोकों के मध्य में दुर्गुणाधारित त्याग का कथन उस प्रसंग को भंग करता है। यह प्रसंग समयाधारित है, ग्रतः परस्परसम्बद्ध है ग्रीर एक-वाक्यात्मक है।

पुरु दूसरी स्त्री से सन्तान आप्ति कब करे —

### वन्ध्याष्टमेः धिवेद्याब्दे दशमे तु मृतप्रजा। एकादशे स्त्रीजननी सद्यस्त्वप्रियवादिनी।। ८१।। (३२)

(बन्ध्या + ग्रन्टमे) वंध्या हो तो ग्राठवें [विवाह से ग्राठ वर्ष तक स्त्री का गर्भ न रहे] (मृतप्रजाः तु दशमे) सन्तान होकर मरजायें तो दशवें (स्त्रोजननी एकादशे ग्रब्दे) जब-जब हो तब-तब कन्या ही होवें, पुत्र न हो तो ग्यारहवें वर्ष तक (तु) ग्रोर (ग्रप्रियवादिनी) जो ग्रप्रिय वोलने वाली हो तो (सद्यः) सद्यः उस स्त्री को छोड़कर (ग्रधिवेद्या) दूसरी स्त्री से नियोग करके सन्तानोत्पत्ति करलेवे ॥ ८१॥ (सन् प्र० चतुर्थं समु०)

या रोगिग्गी स्यान् हिता सम्पन्ना चैव शीलतः।
सानुज्ञाऱ्याधिवेत्तव्या नावमान्या च कहिचित्।। ८२।।
(या रोगिगी स्यात्) जो स्त्री रोगिगी हो (तु) किन्तु (हिता च शीलतः

सम्पन्ना) पित की हितैषिणी और सुशील भ्राचरण वाली हो (सा + भ्रानुज्ञाप्य + भ्रषि-वेत्तन्या) पित उससे अनुमित लेकर दूसरा विवाह करले (च) और (किहिचित् न + भ्रवमान्या) उसकी कभी भ्रवमानना न करे।। ८२॥

### अधिविन्ना तुया नारी निर्गच्छेद्रुषिता गृहात्। सासद्यः संनिरोद्धव्यात्याज्या वां कुलसन्निषी॥ ८३॥

(म्रिचिविन्ना तुया नारी) [पूर्ववर्णित ६।८०-८१ भ्रवस्था में] दूसरा विवाह करने पर जो स्त्री (रुषिता गृहात् निर्गेच्छेत्) क्रोघ में म्राकर घर से निकल जाये (सा सद्य: संनिरोद्धव्या) उसे तभी रोककर रखे (वा) भ्रथवा (कुलसन्निधौ त्याज्या) उसके परिवारवालों के पास छोड़ आये ॥ ८३ ॥

### प्रतिविद्धापि चेद्या तु मद्यमम्युदयेष्वपि। प्रेसासमाजं गच्छेद्वा सा दण्डचा कृष्णलानि वट ॥ ५४ ॥

(या तु) जो स्त्री (प्रतिषिद्धा + ग्रिप) पित के द्वारा निषेध करने पर भी (ग्रम्यु-दयेषु मद्यम् ग्रिप) विवाह ग्रादि उत्सर्वों में मद्यपान करे (वा) ग्रथवा (प्रेक्षासमाजं गच्छेत्) नाचने ग्रादि की जगह जाये (सा षट् कृष्णलानि दण्डघा) उसे छह कृष्णल [दा १३४] सुवर्णं से दण्डित करे।। द४।।

### यदि स्वाश्चापराश्चीव विन्देरन्योषितो द्विजाः। तासां वर्णक्रमेग्ग स्याज्ज्यौठ्ठयां पूजा च वेश्म च ॥ ८४॥

(यदि द्विजाः) यदि द्विजवर्ण वाले (स्वाः च + ग्रपराः च + एव विन्देरन्) ग्रपने वर्ण वाली स्त्रियों के साथ एकसाथ विवाह करलें तो (तासाम्) उन पित्नयों का (वर्णक्रमेण ज्यैष्ठ्यं पूजा च वेश्म स्यात्) वर्ण के क्रम से बड़प्पन, ग्रादर, घर ग्रादि होगा ग्रयात् उत्तम वर्ण वाली को सबसे उत्तम उससे निम्न को उससे कम, इस प्रकार ये चीजें प्राप्त होंगीं।। प्र ।।

### मर्तुः शरीरशुभूषां धर्मकार्यं च नैत्यकम् । स्वा चैव कुर्यात्सर्वेषां नास्वजातिः कथञ्चन ॥ ६६ ॥

(सर्वेषाम्) उन सव पत्नियों में (भर्तु: शरीरशुश्रूषाम्) पति की भोजन म्रादि से सेवा (च) ग्रौर (नैत्यकं धर्मकायेंम्) प्रतिदिन के ग्रग्निहोत्र ग्रादि धार्मिक कार्य (स्वा एव कुर्यात्) पति की ग्रपनी जाति की स्त्री ही करे (ग्रस्वजातिः कथंचन न) विजातीय स्त्री ये कार्यं कभी न करे।। ५६।।

### यस्तु तत्कारयेग्मोहात्सजात्या स्थितयाऽग्यया । यथा ब्राह्मणचाण्डालः पूर्वदृष्टस्तर्थेव सः॥ ८७ ॥

(य: तु) जो पित (सजात्या स्थितया) सजातीय स्त्री के होते हुए (मोहात्) मोह के वशीभूत होकर (ग्रन्थया तत् कारयेत्) विजातीय स्त्री से शरीर-सेवा ग्रादि कराये (स:) बहु (यथा ब्राह्मणचाण्डालः तथैव) ब्राह्मणी में शूद्र पति से उत्पन्न 'ब्राह्मण-चांडाल' के समान (पूर्वदृष्टः) विद्वानों ने माना है ॥ ८७ ॥

## आनुरारिटाना: ५२-५७ इलोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं---

- १. विषयविरोध—विषयसंकेतक श्लोकों ६।५६, १०३ के अनुसार यह विषय स्त्रियों के लिए है और इसमें उनके आपत्कालीन कर्त्तंव्यविहित हैं। इन श्लोकों में पुरुषों द्वारा स्त्रियों के त्याग आदि का कथन विषयविरुद्ध होने से ये प्रक्षिप्त हैं।
- २. ग्रन्तिवरोध— ८५-८७ श्लोकों में परवर्ण की स्त्रियों से विवाह का विधान तथा बहुपत्नीप्रया का वर्णन है। यह मान्यता मनुविरुद्ध है। मनु सवर्ण से विवाह का विधान करते हैं ग्रीर एक ही पत्नी रखने का ग्रादेश देते हैं [३।४-४॥७।७७,४०॥ १।१६७॥ ६।१०१-१०२]। इस कारण ये क्लोक प्रक्षिप्त हैं।

उत्तम वर मिलने पर कन्या का विवाह शीघ्र करदें-

### उत्कृष्टायाभिरूपाय वराय सदृशाय च। स्रप्राप्तामिप तां तस्मे कन्यां दद्याद्यथाविधि ॥ ८८ ॥ (३३)

यदि माता-पिता कन्या का विवाह करना चाहें तो (उत्कृष्टाय + ग्रिभिरूपाय सहशाय वराय) ग्रित उत्कृष्ट, शुभगुण, कर्म, स्वभाव वाले कन्या के सहश रूप-लावण्य ग्रादि गुणयुक्त वर ही को चाहें (ताम् ग्रप्राप्तां कन्याम् + ग्रिप) वह कन्या माता की छह पीढ़ी के भीतर भी हो तथापि (तस्मै दद्यात्) उसी को कन्या देना, ग्रन्य को न देना कि जिससे दोनों ग्रिति प्रसन्न होकर गृहाश्रम को उन्निति ग्रीर उत्तम सन्तानों की उत्पत्ति करें।। दद।। (सं० वि० १०२)

गुणहीन पुरुष से विवाह न करें-

## काममामरणात्तिष्ठेद् गृहे कन्यतुं मत्यपि । न चैवैनां प्रयच्छेतु गुणहीनाय कहिचित्॥ ८६ ।। (३४)

(कामम्) चाहे (स्रामरणात्) मरणपर्यन्त (कन्या) कन्या (गृहे) पिता के घर में (तिष्ठेत्) बिना विवाह के बैठी भी रहे (तु) परन्तु (गुणहीनाय) गुणहीन स्रसदश दुष्टपुरुष के साथ (एनां कर्हिचित् न प्रयच्छेत्) कन्या का विवाह कभी न करे।। ८६।। (सं० वि० १०२)

पूना-प्रवचन में इस क्लोक को उद्धृत करते हुए महर्षि दयानन्द ने लिखा है—''इसी प्रकार मनु जी कहते हैं कि कन्या को मरने तक चाहे वैसी ही कुमारी रखो, परन्तु बुरे मनुष्य के साथ विवाह न करो।'' (पृ०२१)

"चाहे लड़का-लड़की मरएापर्यन्त कुमार रहें परन्तु ग्रसदश ग्रर्थात्

परस्पर विरुद्ध-गुरा-कर्म स्वभाव वालों का विवाह कभी न होना चाहिए।'' (स॰ प्र॰ प्र३)

कन्या स्वयंवर विवाह करे-

त्रीणि वर्षाण्युदीक्षेत कुमार्यु तुमती सती। ऊर्घ्यं तु कालादेतस्माद्विन्देत सहशं पतिम्॥ ६०॥ (३४)

(कुमारी) कन्या (ऋतुमती सती) रजस्वला हो जाने पर (एतस्मात् कालात् + ऊर्ध्वम्) इस समय के बाद (त्रीणि वर्षाणि + उदीक्षेत) तीन वर्षो तक विवाह की प्रतीक्षा करे, तदनन्तर (सदृशं पति बिन्देत) अपने योग्य पति का वरण करे।।१०॥

' जब कन्या विवाह करने की इच्छा करे तब रजस्वला होने के दिन से तीन वर्ष छोड़के चौथे वर्ष में विवाह करे।'' (सं० वि० १०२, स॰ प्र॰ ६३) स्वयंवर विवाह में पाप नहीं—

> म्रदीयमाना भर्तारमधिगच्छेद् यदि स्वयम् । नैनः किञ्चिदवारनोति न च यं साऽधिगच्छति ॥६१॥ (३६)

(ग्रदीयमाना) पिता ग्रादि ग्रभिभावक के द्वारा विवाह न करने पर (यदि स्वयं भर्तारम् + ग्रधिगच्छेत्) जो वन्या यदि स्वयं पित का वरण करले तो (किंचित् एनः न ग्रवाप्नोति) वह कन्या किसी पाप की भागी नहीं होती (च) ग्रौर (न सा यम् ग्रधिगच्छिति) न उसे कोई पाप = दोष होता है जिस पित को यह वरण करती है।। ११।।

> म्रलङ्कारं नाददीत पित्र्यं कन्या स्वयंवरा। मातृकं भ्रातृदत्तं वा स्तेना स्याद्यदितं हरेत्॥ ६२॥

(स्वयंवरा कन्या) स्वयंवर करने वाली कन्या (पित्र्यं मातृकं वा भ्रातृदत्तम् म्रलंकारं न + म्राददीत) पिता, माता प्रथवा भाई द्वारा दिये गये स्राभूषण म्रादि को न ले (यदि तं हरेत्) यदि म्राभूषण म्रादि को लेगी तो (स्तेना स्यात्) वह चोर कहलायेगी।। ६२।।

पित्रे न दशाच्छुल्कं तु कन्यामृतुमतीं हरन्। स हि स्वाम्य।दतिकामेहतूनां प्रतिरोधनात्।। ६३।।

(ऋतुमतीं कन्यां हरन्) ऋतुमती कन्या को ग्रहण करने वालापति (पित्रे शुल्कं न दद्यात्) उसके पिताको कोई शुल्क न दे (हि) क्योंकि (ऋतूनां प्रतिरोधनात्) ऋतु-ग्रवरोध के कारण (सः) वह कन्या का पिता (स्वाम्यात् + ग्रतिक्रामेत्) उसके स्वामित्व से वंचित हो जाता है ॥ ६३ ॥

#### त्रिशद्वर्षोद्धहेत्कन्यां हृचां द्वादशवाधिकीम् । त्र्यष्टवर्षोऽष्टवर्षां वा धर्मे सीदति सत्वरः ॥ ६४ ॥

(त्रिशत्वषंः) तीस वर्ष का युवक (द्वादशवार्षिकी हृद्यां कन्यां उद्वहेत्) बारह वर्षं की हृदय को प्रिय लगने वाली कन्या से विवाह करे (वा) ग्रथवा (त्र्यष्टवर्षः + ग्रष्टवर्षाम्) चौबीस वर्ष का युवक ग्राठ वर्षं की सुन्दर कन्या से विवाह करे (सत्वरः धर्में सोदति) इससे शीघ्र विवाह करने वाला गृहस्थ धर्म में कष्ट पाता है।। ६४।।

### बेबबत्तां पतिर्मायां विन्दते नेच्छ्यात्मनः। तां साध्वीं बिमुयोन्नित्यं बेवानां त्रियमाचरन्।। ६४ ॥

(पितः) पित (देवदत्तां भायाँ विन्दते) देवों द्वारा प्रदत्त पत्नी को ही प्राप्त करता है (ग्रात्मनः इच्छया न) ग्रपनी इच्छा से किसी स्त्री को नहीं प्राप्त करता, इस-लिए (देवानां प्रियम् + ग्राचरन्) देवताग्रों को प्रिय करता हुग्रा पित (तां साघ्वीम्) उस साधु ग्राचरण वाली पत्नी को (नित्यं विभृयात) सदा भरण-पोषण ग्रादि से सन्तुष्ट रखे॥ ६५॥

**अन्तुर्धीत्उन्तः १**२ से १५ इलोक निम्न 'ग्राधारों' के ग्रनुसार प्रक्षिप्त हैं—

- १. घन्तिवरोध—(१) वर्णक्रम से विवाह ग्रादर-सत्कार, दायभागविभाजन ग्रादि का कथन भी मनुविरद्ध है, क्योंकि मनु ने सवर्णा स्त्री से विवाह का विधान किया है [३।४;७।७० ग्रादि]। (२) यदि गान्धर्व विधि से ग्रन्यवर्ण में भी विवाह होता है तो वह विवाह भी मान्य विवाहों में परिगणित है, तब भी ग्रादर-सत्कार में वर्णानुक्रम से भिन्नता रखने का प्रश्न नहीं उठता (३) इसी प्रकार ६२—६३ का ६०—६१ से, ६४—६५ का ३। १—५ श्लोकों से विरोध है। वहाँ युवावस्था में स्त्री के विवाह का विधान है।
- २. विषयविरोध विषयसंकेतक इलोकों [६। १, १०३] के अनुसार यह विषय स्त्रियों के ग्रापत्कालीन धर्मों के कथन का है। स्वयंवर विवाह करने वाली कन्या का पैतृक धन में ग्रधिकार [६२], विवाह ग्रवस्था [६३–६४] ग्रादि बातों का वर्णन विषय से भिन्न वर्णन है, ग्रत: विषयविरुद्ध है। इस ग्राधार पर ६२ से ६४ इलोक प्रक्षिप्त हैं।

स्त्री पुरुष की महागिनी-

प्रजनार्थं स्त्रियः सृष्टाः सन्तानार्थं च मानवाः । तस्मात्साधारणो घर्मः श्रुतौ पत्न्या सहोदितः ॥६६॥ (३७) (प्रजनार्थं स्त्रियः सृष्टाः) गर्भेघारण करके सन्तानों की उत्पत्ति करने के लिए स्त्रियों की रचना हुई है (च) ग्रीर (सन्तानार्थ मानवाः) सन्तानार्थ गर्भाधान करने के लिए पुरुषों की रचना हुई है [दोनों एक दूसरे के पूरक होने के कारए।] (तस्मात्) इसलिए (श्रुतौ) वेदों में (साधारएाः धर्मः) साधारण से साधारण धर्मकार्य का ग्रमुष्ठान भी (पत्न्या सह + उदितः) पत्नी के साथ करने का विधान किया है।। ६६।।

अप्र न्यू श्री त्उन्य : प्रत्येक धर्मकार्य पत्नी को सहमागिनी बनाकर करें— मनु ने इस ब्लोक में पत्नी को पुरुष की पूरक और अधीगिनी का रूप माना है, और प्रत्येक धर्मकार्य उसके साथ हुए बिना पूर्ण नहीं माना गया है। समस्त प्राचीन साहित्य में पत्नी की यही मान्य स्थिति रही है। जब पत्नी को पुरुष का अर्घभाग रूप ही मान लिया तो दोनों की स्थिति समान है। उसमें कोई पक्षपात की भावना नहीं है—

- (क) ''अर्थो वा ह वा एव ग्रात्मनो यज्जाया, तस्माइ, यावज्जायां न विन्दते नैव तावत् प्रजायते ग्रसवों हि तावद् भवति, ग्रथ यदेश जायां विन्दतेऽय प्रजायते, तर्हि हि सर्वो भवति।'' (शत० ४।२।१।१०)
- (ल) ''म्रयो म्रघों वा एष म्रात्मनः यत्पत्नी'' (तैत्ति०३।३।५) शुल्क से कन्या-विवाहविषयक खण्डन-मण्डन-

कन्यायां दत्तशुल्कायां म्रियेत यदि शुल्कदः। देवराय प्रदातस्या यदि कन्याऽनुमन्यते॥ ६७॥

(कन्यायां दत्तशुल्कायाम्) कन्या का विवाहशुल्क देने के बाद (यदि शुल्कदः म्रियेत) यदि विवाह से पूर्व ही शुल्क देने वाला वर मरजाये, तो (यदि कन्या अनुमन्यते) यदि कन्या की अनुमित हो तो उसका (देवराय प्रदातव्या) मरने वाले वर के छोटे भाई से विवाह कर देना चाहिए।। ६७।।

भाववीत न श्रूद्रोऽपि शुल्कं बुहितरं वदत्। शुल्कं हि गृह्ण-कुरुते छन्नं बुहितृविकयम्।। ६८॥

(शूद्र: + श्रिप) शूद्र भी (दुहितरं ददत्) कन्यादान करते हुए (शुल्कं न धाददीत) वर से कन्या का शुल्क न ले [द्विजों द्वारा शुल्क लेने का तो फिर प्रश्न ही नहीं उठता] (हि) क्योंकि (शुल्कं गृह्धन्त्) शुल्क लेताहुम्रा व्यक्ति (छन्नं दुहितृविकयं कुरुते) प्रच्छन्न रूप से कन्या को वेचता ही है, ऐसा समक्षता चाहिए।। ६८।।

एतत्तु न परे चक्रुर्नापरे जातु साधवः। यवन्यस्य प्रतिज्ञाय पुनरन्यस्य वीयते॥ ६६॥

(यत् + अन्यस्य प्रतिज्ञाय) यह कि एक को कन्या देने का वचन देकर (पुनः + अन्यस्य प्रदीयते) फिर वह दूसरे को दे दी जाये (एतत्) ऐसा (न परे साधवः चक्रः)

न प्राचीन सज्जनों ने किया (न ग्रपरे जातु) न वर्तनान में कोई करता है ग्रथीत् कन्या का दान एक को ही होता है पुनः कन्यादान = विवाह नहीं होता ॥ ६६ ॥

#### नानुशुक्षुम जात्वेतत्पूर्वेष्वपि हि जन्मसु। शुल्कसंज्ञेन मूल्पेन छन्नं दुहितृविक्रयम्।। १००।।

(जातु + एतत् न + अनुशुश्रुम), निश्चय से ऐसा हमने कभी नहीं सुना कि (पूर्वेषु + अपि हि जन्तसु) पहले युगों में भी (शुल्कसंज्ञेन मूल्येन) 'शुल्क' नामक मूल्य से (छन्नं दुहितृविक्रयम्) प्रच्छन्न रूप से किसी ने कन्या को बेचा हो ॥ १००॥

## अरन्य व्यक्तिन्यः ६७ मे १०० रलोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं-

- १. विषयविरोध विषयसंकेतक श्लोकों [६।१,१०३] के अनुसार यह विषय स्त्री के आपत्कालीन धर्मों के कथन करने का है। इन श्लोकों में देवर से विवाह [६७], शुल्क न लेने का कथन [६८-१००] विषय से भिन्न वर्णन है, अतः विषयविरुद्ध होने से ६७-१०० श्लोक प्रक्षिप्त हैं। यह वर्णन ६।६६;३।५१-५४ में वर्णित भी हो चुका है अतः अनावश्यक है।
- २. प्रसंगिवरोध—पूर्वापर क्लोकों में [६६, १०१-१०३] विषय का उपसंहार करते हुए स्त्री-पुरुष को सदा साथ रहने ग्रीर कभी भी वियुक्त न होने का कथन है। इन क्लोकों ने उस पूर्वापर प्रसंग को भंग करके प्रन्य बातों का वर्णन किया है, ग्रतः ये क्लोक प्रसंगिवरुद्ध प्रक्षिप्त हैं।

पति-पत्नी ग्रामरण साथ रहें-

### अन्योन्यस्याव्यभिचारो भवेदामरणान्तिकः। एष धर्मः समासेन ज्ञेयः स्त्रीपुंसयोः परः॥१०१॥ (३८)

(स्रामरणान्तिकः) मरणपर्यन्त (स्रन्योन्यस्य + स्रव्यभिचारः भवेत्) पति-पत्नी में परस्पर किसी भी प्रकार के धर्म का उल्लंबन स्रौर विच्छेद न हो पाये (समासेन) संक्षेप में (स्त्रीपुंसयोः) स्त्री-पुरुष का (एषः परः धर्मः ज्ञेयः) यहो साररूप मुख्य धर्म है ॥ १०१॥

बिछुड़ने के प्रवसर न प्राने दें --

तथा नित्यं यतेयातां स्त्रीपुंसो तु कृतक्रियौ। यथा नाभिचरेतां तौ वियुक्तावितरेतरम्।। १०२।। (३६)

(कृतक्रियो स्त्रीपुंसो) विवाहित स्त्री-पृरुष (नित्यं तथा यतेयाताम्) सदा ऐसा यत्न करें कि (यथा तो) जिस किसी भी प्रकार से (तो) वे (इतरेतरम्) एक-दूसरे से (वियुक्तो न + ग्रिभचरेताम्) ग्रलग न होवें = सम्बन्धविच्छेद न हो पाये ।। १०२ ।।

# [१७] दायमाग विवाद-वर्णन [६। १०३--२१६]

एष स्त्रीपुंसयोरक्तो धर्मो वो रतिसंहितः । स्रापद्यपत्यत्राप्तिश्च दायभागं निबोधत ॥ १०३ ॥ (४०)

(एषः) यह [६।१ से १०२ पर्यन्त] (स्त्रीपुंसयोः) स्त्री-पुरुष के (रित-संहितः धर्मः) रित = स्नेह या संयोग सिंहा [वियोगकाल के भी] धर्म (च) ग्रीर (ग्रापदि + ग्रपत्यप्राप्तिः) ग्रापत्काल में नियोगविधि से सन्तान-प्राप्ति [६।४६-६३] की बात (वः उक्तः) तुमसे कही। (दायभागं निबोधत) दायभाग का विधान सुनो—।। १०३।।

म्रलग होते समय दायभाग का बराबर विभाजन-

अर्घ्वं वितुरच मातुरच समेत्य भ्रातरः समम् । भजेरन्पैतृकं रिक्थमनीशास्ते हि जीवतोः ॥ १०४॥ (४१)

(पितुः च मातुः ऊर्घ्वंम) पिता श्रौर माता के मरने के पश्चात् (भ्रातरः समेत्य) सव भाई एकत्रित होकर (पैतृकं रिक्थं समं भजेरन्) पैतृक सम्पत्ति को बराबर-बराबर बांट लें (जोवतोः ते हि ग्रनीशाः) माता-पिता के जीवित रहते हुए वे उस धन के अधिकारी नहीं हो सकते हैं।।।१०४॥

सम्मिलित रहने पर विभाजन का दूसरा विकल्प-

च्येंक्ठ एव तु गृह्णीयात्पित्र्यं धनमशेषतः । शेषास्त्रमुपजीवेयुयर्थेत्र पितरं तथा ॥ १०५ ॥ (४२)

[अथवा सम्मिलित रूप में रहना हो तो] (पित्र्यं घनम् + ग्रशेषतः ज्येष्ठः एव तु गृह्णीयात) पिता के सारे घन को बड़ा पुत्र ही ग्रहण करले (शेषाः) ग्रीर याकी सब भाई (यथा + एव पितरम्) जंसे पिता के साथ रहते थे (तथा तम् + उपजीवेयः) उसी प्रकार बड़े भाई के साथ रहकर

मातृधन का विधान १६२ से है।

उमेच्ठेन जातमात्रेस पुत्री भवति मानवः। पितृसामनृस्पद्येच स तस्मात्सर्वमहृति।।१०६॥

(ज्येष्टेन जातमात्रेण) ज्येष्ठ पुत्र के उत्पन्न होते ही (मानव: पुत्री भवति) मनुष्य पुत्रवाला हो जाता है (च) ग्रीर (पितृणाम् — ग्रनृणः) वह पितरों के ऋण से छुट जाता है (तस्मात् सर्वम् + प्रहेंति) इस कारण बड़ा पुत्र पिता की सब सम्पत्ति पाने का श्रधिकारी है ।। १०६ ।।

> यस्मिन्नृगं संनयति येन चानन्त्यमःनुते । स एव धर्मजः पुत्रः कामजानितरान्विदुः ॥ १०७ ॥

(यस्मिन् + ऋगां संनयित) जिसके उत्पन्न होने पर पिता पितृ-ऋण से छूट जाता है (च) और (येन + मानन्त्यम् + म्रहनुते) जिससे मुक्ति को प्राप्त करता है (सः एव धर्मजः पुत्रः) वह बड़ा ही धर्म से उत्पन्न पुत्र है (इतरान् कामजान् विदुः) म्रन्य छोटे पुत्र तो कामवासना से उत्पन्न हैं, ऐसा मानते हैं।। १०७।।

### अनुवारिताः १०६-१०७ श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं-

- १. प्रसंगिवरोघ ये इलोक पूर्वापर प्रसग को भंग कर रहे हैं। १०५ वें इलोक में बड़े भाई को ही धनग्रहण करने का विकल्प है, ग्रीर उस ग्रवस्था में छोटे भाइयों को कैसे रहना चाहिए यह कथन १०८ वें में है। यह समिभिए कि १०५ का वाक्य १०८ में पूर्ण होता है। इस बीच में ज्येष्ठ पुत्र की मिहमा का कथन उस वाक्यक्रम को भंग कर रहा है। ग्रीर यहां यह ग्रनावश्यक एवं ग्रसंगत भी है। ग्रातः प्रसंगिविरुद्ध होने से ये इलोक प्रक्षिपत हैं।
- २. ग्रन्तिविरोध (१) १०६ में मिहमापूर्वक ज्येष्ठ पुत्र को ही सब धन का ग्रिधकारी ठहराना १०४ के विरुद्ध है। मनु ने इस विकल्प को मुख्य नहीं ग्रिपितु द्वितीय-स्थानीय विकल्प माना है। (२) १०७ वें इलोक में ज्येष्ठ पुत्र को धर्मज मानना, दूसरों को 'कामज' मानना भी मनु के विरुद्ध है। मनु ने ग्रनेक पु₁ों की उत्पत्ति धर्मपूर्वक मानी है [६। ३६]।

बड़े भाई का छोटों के प्रति कर्त्तंय्य-

पितेव पालयेत्पुत्राञ्ज्येष्ठो भ्रातृन्यवीयसः । पुत्रवच्चापि वर्तेरञ्ज्येष्ठे भ्रातरि धर्मतः ॥ १०८ ॥ (४३)

[सम्मिलित रहते हुए] (ज्येष्ठ:) बड़ा भाई (यवीयस: भ्रातृन्) भ्रपने छोटे कार्ने को 'पिता +इव पुत्रान्) जैसे पिता ग्रपने पुत्रों का पालन पोषरा करता है ऐसे (पालयेत्) पाले (च) ग्रौर (ज्येष्ठे भ्रातरि) छोटे भाई बड़े भाई में (धर्मतः) धर्म से (पुत्रवत् +ग्रपि वर्तेरन्) पुत्र के समान वर्ताव करें ग्रथांत् उसे पिता के समान मानें।। १०८।।

ज्येष्ठः कुलं वर्धयित विनाशयित वा पुन:।
ज्येष्ठः पूज्यतमो लोके ज्येष्ठः सिद्भिरगहितः॥ १०६॥
(ज्येष्ठः कुलं वर्धयिति) बड़ा भाई ही कुल की उन्नति करता है (वा) अथवा

(पुनः विनाशयित) यदि बुरा होता है तो कुल को विनष्ट कर देता है (लोके ज्येष्ठः पूज्यतमः) संसार में बड़ा भाई पूज्य है ग्रीर (सद्भिः + ग्रगहितः) सज्जनों के द्वारा प्रशंसनीय है ॥ १०६॥

### आनुर्धी कना : १०६ वां खोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है—

१. प्रसंगिवरोध — पूर्वापर क्लोकों में बड़े भीर छोटे भाइयों के पारस्परिक व्यवहार का वर्णन है। इस क्लोक में ज्येष्ठ पुत्र की मिहमा ने उस वर्णन-क्रम को भंग कर दिया है, अतः यह क्लोक प्रसंगिवरुद्ध प्रक्षिप्त है। वैसे भी दायभाग विधान के प्रसंग में यह मिहमात्मक क्लोक प्रसंगत एवं भ्रनावश्यक है।

छोटों का बड़े भाई के प्रति कर्त्तंव्य --

यो ज्येष्ठो ज्येष्ठवृत्तिः स्यान्मातेव स पितेव सः । ग्रज्येष्ठवृत्तिर्यस्तु स्यात्सः संपूज्यस्तु बन्धुवत् ॥११०॥(४४)

किन्तू (यः ज्येष्ठः) जो बड़ा भाई (ज्येष्ठवृत्तिः स्यात्) बड़ों ग्रर्थात् पिता ग्रादि के समान बर्ताव करने वाला हो तो (सः पिता + इव, सः माता + इव संपूज्यः) वह पिता ग्रीर माता के समान माननीय है (यः तु) ग्रीर जो (ग्रज्येष्ठवृत्तिः स्यात्) बड़ों ग्रर्थात् पिता ग्रादि के समान बर्ताव करने वाला न हो तो (सः तु बन्धुवत्) वह केवल भाई या मित्र की तरह ही मानने योग्य होता है।। ११०।।

एवं सह वसेयुर्श पृथाना घमेकाम्यया। पृथानिवर्धते धर्मस्तस्माद्धम्या पृथक् क्रिया॥ १११॥ (४४)

(एवम्) इस प्रकार (सह विषयुः) सब आई साथ मिलकर [६।४०४-११०] रहें (वा) ग्रयवा (ध्रमंकाम्यया) धर्म की कामना से (पृथक्) अलग-प्रलग [६।१०४] रहें.। (पृथक् धर्मः विवधते) पृथक-पृथक् रहने से धर्म का [सबके द्वारा अलग-प्रलग पञ्चमहायज्ञ ग्रादि करने के कारण] विस्तार होता है (तस्मात्) इस कारण (पृथक किया धर्म्या) पृथक् रहना भी धर्मानुकूल है ।। १९१।।

इकट्ठे रहकर मलग होने पर 'उद्घार' मंग का विभाजन---

ज्येष्ठस्य विश उद्घारः सर्वद्रध्याच्य यद्वरम् । ततोऽत्रं मध्यमस्य स्यातुरीयं तु यवीयसः ॥ ११२ ॥ (४६)

[सम्मिलित रहते हुए ग्रगर बड़े भाई छोटों का पालन-पोषण करें तो उनके बाद ग्रलग होते हुए] (ज्येष्ठस्य विशः उद्धारः) पिता के धन में से बड़े भाई का बीसवां भाग 'उद्धार' [=ग्रतिरिक्त भागविशेष होता है] (च) भीर (सर्वद्रव्यात् यत् वरम्) सब पदार्थों में से जो सबसे श्रेष्ठ पदार्थं हो वह भी (ततः + श्रधंम) बड़े के 'उढ़ार' से श्राघा उढ़ार (मघ्यमस्य) मभने भाई का श्रयात् चालीसवां भाग (तुरीयं तु यवीयसः स्यात्) चौथाई भाग श्रयात् श्रस्तीवां भाग सबसे छोटे भाई का 'उढ़ार' होना चाहिए ।। ११२॥

श्चान्त्र होटिन ना : (१) उद्घार-माग का विमाजन—'उद्घार' पैतृक सम्पत्ति में से पृथक् किये गये उस भाग को कहते हैं जिसका लाभ बड़े भाई को मिलता है, १०५—१११ श्लोकों की घनुवृत्ति के घनुसार यह 'उद्घार' तभी मिल सकता है जब बड़ा छोटों को पितृवत् पालन-पोषण करके बड़ा करे।

समभने के लिए एक उदाहरण प्रस्तुत है—मान लिया कि पैतृक सम्पत्ति ६६० रुपये है। उसमें बड़े भाई का बीसवां भाग (६६०  $\div$  २० = ४८ २० 'उढ़ार' निकलेगा, मभने भाई का चालीसवां भाग (६६०  $\div$  ४० = २४) २४ रु० होगा, छोटे भाई का ग्रस्सी वां भाग (६६०  $\div$  ५० रु० 'उढ़ार' होगा। 'उढ़ार' का 'घन' बंटने के बाद शेष घन को सभी भाई बराबर बांट लेंगे, यथा - ४८ + २४ + १२ = ४४, ६६० - ८६० - ८६२ रु० प्रत्येक के हिस्से में आये। इस विधि से बड़े भाई को २६२ + ४८ = ३४० रु०, उसमें मभने भाई को २६२ + २४ = ३१६ रु० छोटे भाई को २६२ + १२ = ३०४ रु० प्राप्त हुए।

(२) उद्घार-माग का विधान क्यों ?— १ । १०४ में पैतृक सम्पत्ति का समान विभाजन बतलाया है। इस ब्लोक में उद्धार ग्रंश के विभाजन के बाद समान - भाग का विभाजन है। यह विरोध प्रतीत होता है, किन्तु विरोध है नहीं। यह वर्णन विभाजन के द्वितीय विकल्प [१०५] के प्रसंगान्तर्गत है। यह तभी प्राप्त होता है जब बड़े भाई अपने से छोटों का पालन-पोषण करें। सम्मिलत रहते हुए पिता के समान छोटों के निर्माण में श्रन करें। इसी श्रम के परिणामस्वरूप बड़े को ग्रलग होते समय यह ग्रधिक भाग मिलता है क्योंकि उसने छोटों की अपेक्षा ग्रधिक कष्ट उठाये होते हैं।

ज्येष्ठइचेव कनिष्ठइच संहरेतां यथोदितम् । क्षेत्रचे ज्येष्ठकनिष्ठाभ्यां तेषां स्यत्मध्यमं घनम् ॥ ११३ ॥

(ज्येष्ठः च किनष्ठः च) बड़ा भाई ग्रीर छोटा भाई (यथा + उदित सहरेताम्) [१।११२ में] पूर्वोक्त विधि से ग्रपना ग्रपना 'उद्धार' ग्रहण करें (ज्येष्ठकिनिष्ठाम्यां ये ग्रन्ये) बड़े ग्रीर छोटे से भिन्न जितने मक्ते भाई हों (तेषा मध्यमं धनं स्यात्) उनका मध्यम भाग होना चाहिए॥ ११३॥

सर्वेषां धनजातानामाववीताग्रचमग्रजः । यण्य सातिशयं किचिद्दशतश्चाप्त्रयाद्वरम् ॥ ११४ ॥ (सर्वे गं घनजातानाम्) सभी प्रकार की धन-सम्पत्ति में से (ग्रग्रजः) बड़ा भाई (ग्रग्रचम् + आददीत) सर्वे श्रेष्ठ वस्तु को ले ले (च) ग्रौर (यत् किंचित् सातिशयम्) जो कोई एक ही श्रेष्ठ वस्तु हो तो वह भी बड़े को मिल सकती है (च) तथा (दशतः वरम् ग्राप्नुयात्) दश-दश गाय ग्रादि पशुग्रों में से एक श्रेष्ठ पशु बड़ा भाई प्राप्त कर ले [बड़े भाई को यह ग्रधिक धन ग्रतिरिक्त रूप में देने का कथन है]॥ ११४॥

#### उद्धारो न दशस्वस्ति संपन्नानां स्वकर्मेसु। यस्किचिदेव देयं तु ज्यायसे मानवर्षनम्।। ११४।।

(स्वकर्मं मुसंगन्नानाम्) छोटे भाइयों के ग्रपने कर्म में समुचित रूप में संलग्न होते हुए (दशसु उद्धार: न ग्रस्ति) बड़े भाई को दश पशुप्रों में एक श्रेष्ठ पशु उद्धार रूप में नहीं प्राप्त होगा (तु) किन्तु (ज्यायसे मानवर्धनम्) बड़े भाई का सम्मान बढ़ाने के लिए (यद किंचित् + एव देयम्) उसे कुछ तो प्रधिक भाग देना चाहिए।। ११५।।

### **अन्तुरारित्जन्म**ः ११३-११५ इलोक प्रक्षिप्त हैं—

- १. अन्तिवरोध—(१) ११४ में सभी प्रकार की वस्तुओं में से श्रेष्ठ वस्तु लेने का कथन १०४ एवं ११२ के विरुद्ध है। उनमें सारेधन में से एक समान धन को लेने का कथन है। (२) ११५ वें की मान्यता ११२ वें के विधान के विरुद्ध है, ग्रतः दोनों स्लोक प्रक्षिप्त हैं।
- २. प्रसंगिबरोध पूर्वापर ११६ वें क्लोक में उद्धार भाग निकालने का प्रसंग है। इन दोनों क्लोकों ने उससे भिन्न वर्णन द्वारा उसे भंग कर दिया है, ग्रतः ये प्रसंग-विरुद्ध प्रक्षेप हैं। ११३ क्लोक में तथा ११६ में दो जगह उद्धार निकालने का कथन है। यह पुनरुक्त है। ११६ का कथन ग्रथिक स्पष्ट है, ग्रतः ११३ प्रक्षिप्त है।

### एवं समुद्धृतोद्धारे समानंशान्त्रकल्पयेत्। उद्धारेऽनुद्धृते त्वेषामियं स्यावंशकल्पनाः॥ ११६ ॥ (४७)

(एवम् समुद्द्रत + उद्धारे) इस प्रकार [१। १२-११३] 'उदार' [=अतिरिक्त धनविशेष] के निकालने के बाद (समान्-प्रंशान् प्रकल्पयेत्) शेष धन को सनान भागों में बांट लें (तु उद्धारे + प्रमुद्धते) यदि 'उद्धार' पृयक् से नहीं निकालें तो (एषाम् ग्रंशकल्पना इमं स्यात्) उन भाइयों के भाग का बंटवारा इस प्रकार करे।। ११६।।

सम्मिलित रहकर भ्रलग होते हुए विभाजन की भ्रन्य विधि-

एकाधिकं हरेज्ज्येष्ठः पुत्रोऽष्ट्यर्धं ततोऽनुजः । ग्रंशमंशं यवीयांस इति धर्मो व्यवस्थितः ॥११७॥ (४८) (ज्येष्ठः एक-श्रधिकं हरेत्) बड़ा भाई 'एक ग्रधिक' ग्रर्थात् दो भाग धन ग्रहण करे (तत् + प्रनुजः पुत्रः ग्रध्यर्घम्) उससे छोटा भाई डेढ़ भाग ले (यवीयांसः ग्रंशम् + ग्रंशम्) छोटे भाई एक-एक भाग सम्पत्ति का ग्रहण करें (इति धर्मः व्यवस्थितः) यही धर्म को व्यवस्था है।। १९७॥

### स्वेम्योंऽशेम्यस्तु कन्याम्यः प्रदश्चश्रतिरः पृथक् । स्वात्स्वादंशाच्चतुर्मागं पतिताः स्युरदिस्सवः ॥११८॥(४६)

(भ्रातरः) सब भाई (कन्याम्यः) स्रविवाहित बहनों के लिए पृथक् (वतुर्भागम्) पृथक्-पृथक् चतुर्थांग भाग (स्वेम्यः प्रदद्युः) स्रपने भागों से देवें (स्वान् स्वात् + मंशात् ग्रदित्सवः) ग्रपने-म्रपने भाग से चतुर्थांग भाग न देने वाले भाई (पितताः स्युः) पितत = दोषो ग्रौर निन्दनीयं माने जायेंगे।। ११८।।

# अजाविकं सैकशफं न जातु विषमं भजेत्। अजाविकं तु विषमं ज्येष्ठस्यैव विधोयते ॥ ११६ ॥ (५०)

(ग्रजा + ग्रविकम स + एक शकं विषमम्) वकरो, भेड़, एक खुरवाली घोड़ो ग्रादि के विषम होने पर (न जातु भजेत्) उन्हें [बेवकर धनराशि के रूप में] विभाजित न करें (विषमम् ग्रजाविकंतु) विषम रूप में वचे बकरी-भेड़ प्रादि पशु (ज्येष्ठस्य + एव विधीयते) बड़े भाई को ही प्राप्त होते हैं।। ११६।।

नियोग से उत्पन्न पत्नियों के अनुसार दाय-व्यवस्था-

यबीयाञ्ज्येष्ठमार्यायां पुत्रमुख्यावयेद्यवि । समस्तत्र विमागः स्यादिति धर्मो व्यवस्थितः ॥ १२०॥

(यदि यवीयान्) यदि छोटा भाई (ज्येष्ठभार्यायां पुत्रम् + उत्पादयेत्) बड़े भाई की स्त्री में 'नियोग' [६। ४८-६२] से पुत्र उत्पन्त करे तो (तत्र) उस स्थिति में (समः विभागः स्यात्) उस पुत्र को ग्रपने चाचा ग्रादि के समान भाग होगा ग्रर्थात् वह ग्रपने ग्रसली पिता के सम्पूर्ण भाग का ग्रिथिकारी होगा किन्तु उद्घार भाग का नहीं (इति धर्मः क्रयवस्थितः) ऐसी धर्म की व्यवस्था है॥ १२०॥

### उपसर्जनं प्रधानस्य धर्मतो नोपपद्यते । शिता प्रधानं प्रजने तस्माद्धर्मेण तं मजेत् ॥ १२१ ॥

(उपसर्जनम्) गौणपुत्र श्रयांत् जो नियोगिविधि से छोटे भाई के द्वारा बड़े भाई की स्त्री में उत्पन्न हुमा है, वह (धर्मतः) धर्मानुसार (प्रधानस्य न — उपपचते) प्रधान-पृत्र श्रयांत् श्रपने ही पिता से उत्पन्न पुत्र के पूर्ण उद्धारादि भाग का श्रिषकारी नहीं होता, नयोंकि (प्रजने प्रधानं पिता) सन्तानोत्पत्ति में पिता की ही श्रयांत् बीज की ही प्रधानता होती है (तस्मात्) इस कारण (धर्मेण तं भजेत्) धर्मानुसार समभाग को ही ले ले ॥ १२१ ॥

पुत्रः कनिष्ठो ध्येष्ठायां कनिष्ठायां च पूर्वजः । कयं तत्र विमागः स्यादिति चेत्संशयो मवेत्।। १२२ ॥

(ज्येष्ठायां कनिष्ठः पुत्रः) यदि बड़ी पत्नी से उत्पन्न पुत्र छोटा हो (च) ग्रौर (कनिष्ठायां पूर्वजः) छोटी पत्नी से उत्पन्न पुत्र बड़ा हो (तत्र कथं विभागः स्यात्) उस स्थिति में कैसे बंटवारा होना चाहिए? (इति चेत् संशयः भवेत्) यदि ऐसा सन्देह हो तो—[उस सन्देह का समाधान ग्रागे कहा है] ॥ १२२॥

एकं वृषममुद्धारं संहरेत स पूर्वजः। ततोऽपरे ज्येष्ठवृषास्तद्भागां स्वमातृतः॥ १२३॥

(सः पूर्वजः) पहली विवाहित स्त्री का पुत्रः (एकं वृषभम् + उद्धारं सहरेत) एक बैल 'उद्धार' रूप में प्रिषक ग्रहण करे (ततः अपरे) उसके बाद दूसरे पुत्र (स्वमातृतः तत् ऊनानां ज्येष्टवृषाः) ग्रपनी माता के क्रम से जो छोटे हैं वे एक-एक बैल 'उद्धार' रूप में ले लें ॥ १२३॥

ज्येष्ठस्तु जातो ज्येष्ठायां हरेद्वृश्मशोडशाः । ततः स्वमातृतः शेषा मजेरन्निति घारणा ॥ १२४ ॥

(ज्येष्ठायां जातः ज्येष्ठः तु) ज्येष्ठ माता से उत्पन्त ग्रायु से भी ज्येष्ठ पुत्र (वृषभषोडशाः हरेत्) पन्द्रह गायों के साथ एक बैंल ले (ततः शेषाः) उसके बाद शेष पुत्र (स्वमातृतः भजेरन्) ग्रपनी माता के विवाहक्रमानुसार शेष धन को बांट लें (इति धारणा) ऐसी मान्यता है ॥ १२४॥

सहशस्त्रीषु जातानां पुत्राणामविशेषतः। न मातृतो ज्येष्ठघमस्ति जन्मतो ज्येष्ठघमुख्यते।। १२५।

(सदशस्त्रीषु जातानां पुत्राणाम्) समानजातीय स्त्रियों में उत्पन्त पुत्रों में (ग्रवि-शेषतः) जाति-सम्बन्धी विशेषता न होने से (मातृतः ज्यैष्ठघं न ग्रस्ति) माता के ज्येष्ठत्व ग्राधार पर पुत्रों का ज्येष्ठत्व नहीं होता ग्रपितु (जन्मतः ज्येष्ठघम् + उच्यते) जन्मक्रम से ही ज्येष्ठत्व माना जाता है ॥ १२४॥

> जन्मज्येष्ठेन चाह्नानं सुब्रह्मण्यास्विप स्मृतम् । यमयोद्यंत्र गर्भेषु जन्मतो ज्येष्ठता स्मृता ॥ १२६ ॥

(सुब्रह्मण्याम् + ग्रिपि) 'सुब्रह्मण्या' नामक ऋचाग्रों में भी (जन्मज्येष्टेन ग्राह्मान स्मृतम्) जन्मक्रम की ज्येष्ठता को ही माना गया है (च) ग्रीर (गर्भेषु यमयोः एव) गर्भ में एकसाथ जुड़वा पुत्र होने पर उनमें भी (जन्मतः ज्येष्ठता स्मृता) प्रथम जन्म लेने वाले को ज्येष्ठ कहा गया है।। १२६।।

### अन्त्र्योत्जनः १२० से १२६ श्लोक प्रक्षिप्त हैं—

- १. मन्तिवरोध—(१) १२०-१२१ वलोक १४५, १४६ की व्यवस्था के विरुद्ध हैं। (२) १२२-१२६ वलोकों में एकसाथ बहुपत्नी रखने वाले व्यक्ति के धन-का वर्णान है। बहुपत्नी-प्रथा ही मनुविरुद्ध है [५।१६७, ७।७७], अतः उसके दायभाग का विधान मनुकृत हो ही नहीं सकता। इस प्रकार ये सभी वलोक प्रक्षिप्त हैं।
- २. प्रसंगिवरोध नियोग से उत्पन्न पुत्रों के दायभाग का प्रसंग सबके बाद १४५-१४७ क्लोको में विणित है। प्रसंग से पूर्व विणित होने के कारण ये क्लोक प्रसंग-विरुद्ध प्रक्षेप हैं। ग्रीर यहां ग्रनावक्यक भी हैं क्योंकि ये बातें वहां विणित हैं।

पुत्रिका करने का उद्देश्य---

#### भ्रपुत्रोऽनेन विधिना सुतां कुर्वीत पुत्रिकाम्। यदपत्यं भवेदस्यां तन्मम स्यात्स्वधाकरम्॥ १२७ । (५१)

(ग्रपुत्रः) पुत्रहीन गिता (ग्रस्या यत् +ग्रप्तस्य भवेत् तत् मम स्वधाकरं स्यात्') इस कन्या से जो पुत्र उत्तन्त होगा वह मुफ्ते वृद्धावस्था में ग्रन्त-भोजन ग्रादि से पालन-पोषण करने वाला होगा ग्रीर इस प्रकार सुख देने वाला होगा' (ग्रनेन विधिना सुतां पुत्रिका कुर्वीत) ऐसा दामाद से कहकर कन्या को 'पुत्रिका' करे।। १२३।।

(२) **पुत्रिका धर्म**—पुत्रिका करने का स्रभिप्राय यह है कि जिस व्यक्ति का कोई पुत्र न हो किन्तु पुत्री हो, तो वह पुत्री का विवाह करते समय दाम।द पक्ष वालों से यह निश्चय कर लेता है कि इससे जो प्रथम पुत्र होगा उसे मैं गोद लूंगा। ग्रथित् वह नाना की सम्पत्ति का उत्तराधिकारी होगा। ऐसे निश्चय को 'पुत्रिकाधमें' कहते हैं।

#### म्रनेन तु विधानेन पुरा चक्तेऽय पुत्रिका। विवृद्धपर्यं स्ववंशस्य स्वयं वक्षः प्रजापतिः ॥ १२८ ॥

(पुरा) पुरातन काल में (स्ववंशस्य विवृद्धधर्यम्) ग्रपने वंश की वृद्धि के लिये (स्वयं दक्षः प्रजापितः)स्वयं दक्षप्रजापित ने भी (ग्रनेन तुविधानेन) इस विधि से (पुतिका चक्रे) पुतिका' की थी ॥ १२८॥

#### वदौ स दश वर्माय कश्यपाय त्रयोदश। सोमाय राज्ञे सरकृत्य प्रीतातमा सप्तविशतिम् ॥ १२६ ॥

(सः) उस (प्रीतातमा) प्रसन्न मात्मा वाले प्रजापित ने (मत्कृत्य) वस्त्र-प्राभूषण् मादि से म्रलंकृत करके (धर्माय दश) धर्मराज को दस कन्याए (कश्यपाय त्रयोदश) कश्यप की तेरह कन्याएं (सोमाय राजे सप्तवित्रतिम्) सोम राजा के लिए सत्ताईस कन्याएं दी थी।। १२६॥

#### अनुर्योत्जनः १२५-१२६ श्लोक प्रक्षिप्त है—

- १. प्रसंगिवरोध १२७ घीर १३० श्लोकों की परस्पर वाक्यात्मक सम्बद्धता है। १३० वां श्लोक १२७ का ग्रयंवाद है। बीच के श्लोकों ने उस वाक्यगत सम्बद्धता को भंग कर दिया है। श्रतः प्रसंगभंजक होने के कारण ये श्लोक मौलिक नहीं हैं।
- २. शैलीगत आधार (१) दक्ष-प्रजापित की पौराणिक घटना का उल्लेख होने से ये दोनों इलोक परवर्ती सिद्ध होते हैं, प्रतः परवर्ती व्यक्ति द्वारा रचित प्रक्षेप हैं। (२) प्रस्तुत प्रसंग के मनुप्रोक्त सभी श्लोकों की शैली विधानात्मक है. इन श्लोकों की ऐतिहासिक शैली इन्हें प्रन्यप्रोक्त सिद्ध करती है।

पुत्र के ग्रभाव में सारे धन की पुत्री ग्रथिकारिएगी—

### यर्थवात्मा तथा पुत्रः पुत्रेग दुहिता समा। तस्यामात्मनि तिष्ठत्स्यां कथमन्यो धनं हरेत्।। १३०।। (४२)

(यथा + एव म्रात्मा तथा पुत्रः) जैसी म्राप्ती मात्मा है वैसा ही पुत्र होता है, म्रोर (पुत्रेण दुहिता समा) पुत्र जैसी ही पुत्री होती है (तस्याम् + म्रात्मिन तिष्ठन्त्याम्) उस म्रात्मारूप पुत्री के रहते हुये (मन्यः धनं कथं हरेत) कोई दूसरा धन को कैसे ले सकता है ? म्रायांत् पुत्र के स्रभाव में पुत्री ही धन की मधिकारिएगी होती है ।। १३०।।

आनुर्धी काः पुत्र-पुत्री धारमारूप—निरुक्तकार ने दायभाग का विश्लेषण करते हुए मनु की मान्यता के अनुरूप पुत्र श्रीर पुत्री दोनों को दायभाग का त्रिधिकारी माना है। किसी प्राचीन ग्रन्य के क्लो कों को उद्भृत करके यास्क ने मनुकी इस मान्यता को निम्न क्लो कों द्वारा स्पष्ट किया है —

> ग्रङ्गावङ्गात्सम्भवसि हृदयादिष जायसे । ग्राःमा वं पुत्र नामासि स जीव शरदः शतम् ॥ ग्रिविशेषेण पुत्राणां दायो भवति धर्मतः । मिथुनानां विसर्गादौ मनुः स्वायम्भुषोऽग्रवीत् ॥ [निच० ३।१।४]

प्रयात्—हे पुत्र ! तू मेरे ग्रंग-अंग से उत्पन्त हुमा है भीर मेरी ग्रात्मा से प्रकट हुमा है, मतः तू पुत्र मेरी ग्रात्मा का ही रूप है। तू सैकड़ों वर्षों तक जीये।। धर्मानुसार पुत्र ग्रीर पुत्री दोनों का समानभाव से दायभाग में ग्रिधिकार होता है— यह मान्यता सृष्टि के ग्रादि में स्वायम्भूव मनु ने व्यक्त की है।

माता का धन पुत्रियों का ही होता है --

मातुस्तु यौतकं यत् स्यात्कुमारीभाग एवं सः। दौहित्र एव च हरेदपुत्रस्याखिलं धनम्।। १३१।।(५३)

(मातुः तुयत् यौतकं स्यात्) माता का जो [विवाह मादि के म्रवसर पर निजी धन के रूप में पिता-भाई मे प्राप्त ] धन होता है (सः कुमारी-भागः एव) वह कन्या का ही भाग होता है (च) तथा (म्रपुत्रस्य मिललं धनं दौहित्रः एव हरेत्) पुत्रहीन नाना के सम्पूर्णं धन को धेवता ही प्राप्त कर लेवे।। १३१।।

> बौहित्रो ह्यां खलं रिक्थमपुत्रस्य पितुहंरेत् । स एव दद्याद् द्वी पिण्डी पित्रे मातामहाय च ॥ १३२ ॥

(भ्रपुत्रस्य पितुः) दूसरे पुत्र के न होने पर अपने शिता का (भ्रिखलं रिक्यम् हि) सब धन भी (दौहितः हरेत्) धेवता ही ले सेवे (सः एव) और वह (पित्रे च माता-महाय द्वौ पिण्डौ दद्यात्) अपने शिता तथा अपने नाना को पिण्ड देवे ॥ १३२॥

> पौत्रवीहित्रयोलोंके न विशेषोऽस्ति धर्मतः। तयोहि मातापितरौ सम्मृतौ तस्य वेहतः।। १३३।।

(लोके) पंसार में (धर्मतः) धर्मानुसार (पौत्रदौहित्रयोः विशेषः न ग्रस्ति) पोते ग्रौर धेवते में कोई ग्रन्तर नहीं है (हि) क्योंकि (तयोः माताधितरौ) उन दोनों के क्रमशः पिता तथा माता (तस्य देहतः सम्भूतौ) उस शरीर से उत्यन्त हुए हैं ॥ १३३॥

आनुर्धीत्वनः १३२-१३३ श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं ---

१. विषयविरोध — प्रस्तुत विषय [१। १०३] दायभाग के वर्णन का है इसमें पिण्डदान का वर्णन विषयबाह्य है। पुत्र म्रादि का उद्देश्य कष्ट से वचाना है न कि पिण्डदान देना [६।१३८ की समीक्षा द्रष्टव्य] । इसी प्रकार १२७ से नाना के धनसे सम्बद्ध प्रसंग है, ग्रतः पिता के धन का वर्णन यहां ग्रनभीष्ट है । इस प्रकार विषयविरुद्ध होने से १३२ वां क्लोक प्रक्षिप्त है, १३३ वां उस पर ग्राधारित होने से वह भी प्रक्षिप्त है ।

२. शैलीगत आधार— १३३ वें की शैली अयुक्तियुक्त है। यदि इतने कारण मात्र से भेद समाप्त हो जाता है तो १२७ वें में पृथक् से 'पुत्रिका' करने की क्या आवश्यकता रहती है। और इस प्रकार तो पुत्रों के साथ दौहित्र का भी दायभाग में आवश्यक अधिकार होना चाहिए! अयुक्तिपूर्ण शैली होने के कारण यह स्लोक प्रक्षिप्त है।

पुत्रिका करने पर पुत्र होने की ग्रवस्था में दायब्यवस्था -

पुत्रिकायां कृतायां तु यदि पुत्रोऽनुजायते। समस्तत्र विभागः स्याज्ञ्येष्ठता नास्ति हि स्त्रियाः ॥१३४।(४४)

(पुतिकायां कृतायां तु) 'पुतिकां कर लेने के बाद (यदि पुत्र: + अनुजायते) यदि किसी को पुत्र उत्पन्न हो जाये तो (तत्र समः विभागः स्यात्) उस स्थिति में उन देनों को [धेवता ग्रीर निजपुत्र को] धन का समान भाग मित्रेगा (हि) क्योंकि (स्त्रियाः ज्येष्ठता न + ग्रस्ति) स्त्री को ज्येष्ठत्व = बड़े पुत्र की भांति 'उद्धारं भाग नहीं प्राप्त होता। ग्रतः धेवते को भी वह 'उद्धारं भाग नहीं प्राप्त होगा।। १३४।।

त्रपुत्रायां मृतायां तु पुत्रिकायां कथञ्चन । धनं तत्पुत्रिकामर्ता हरेतैवाविचारयन्ः। १३४ ।।

(कथञ्चन) किसी कारण (ग्रपुत्राया मृतायाम्) बिना पुत्र के ही 'पुत्रिका' के मरजाने पर (तत् पुत्रिकाभर्ता एव) उस पुत्रिका का पति ही (ग्रविचारयन् धनं हरेत्) निश्चय से उस [श्वशुर] के धन को ले लेवे ॥ १३५॥

म्रकृता वा कृता वाऽपि यं विन्देत्सह्शाःसुतम् । पौत्री मातामहस्तेन दद्यात्पिण्डं हरेद्धनम् ॥ १३६ ॥

(कृता वा श्राकृता वा + ग्रिप) पुत्रिका' की गई हो ग्रथवान की गयी हो (सदशात सुतं विन्देत्) वह समान जातीय पित से जिस पुत्र को प्राप्त करे (तेन मातामहः पौत्री) उसी से पुत्रहोन नाना पुत्रवान् हो जाता है (दद्यात् पिण्डम्) वह दौहित्र ग्रपने नाना को पिण्डदान करे ग्रीर (धनं हरेत्) नाना के धन को प्राप्त कर लेवे ॥ १३६॥

> पुत्रेण लोकाक्षयति पौत्रेणानन्त्यमध्नुते । ऋय पुत्रस्य पौत्रेण ब्रध्नस्याप्नोति विष्टपम् ॥ १३७ ॥

(पुत्रेण लोकान् जयित) पिता पुत्र से स्वर्गीदि लोकों को प्राप्त करता है (पीत्रेण + ग्रानन्त्यम् + ग्रव्नुते) पोते से ग्रन्त सुख को प्राप्त करता है (ग्रथ पुत्रस्य पौत्रेण) ग्रीर पड़पोते से (ब्रघ्नस्य विष्टपम् + ग्राप्नोति) सूर्यलोक को प्राप्त करता है ॥ १३७॥

### आनुर्योत्उनः १३५-१३७ श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं-

- १. मन्तिवरोध (१) १३५ वें श्लोक की मान्यता मनु द्वारा विहित 'पुतिका प्रक्रिया' से विरुद्ध है। पुतिका इसलिए की जाती है कि 'उससे जो पुत्र होगा वह मेरा सुखदायक बनेगा' [१९१२ ७]। म्रतः एव उसकी नाना का घन मिलता है, किन्तु जब 'पुतिका' म्रपुत्रवती ही मर जाये तो वह प्रक्रिया स्वतः समाप्त हो जाती है, क्योंकि उसका म्राधार नष्ट हो जाता है, म्रतः भर्ता का धन-प्रहण मनुसम्मत नहीं है। इस प्रकार का धन २११ २१२ की व्यवस्था के म्रनुसार भाई-बहनों को जाता है। म्रतः यह श्लोक विरुद्धमान्यता वाला होने से प्रक्षिप्त है। (२) १३६ की व्यवस्था १२७ के विरुद्ध है। इस प्रकार तो 'पुत्रिका' प्रक्रिया के विधान का कोई महत्त्व या भावश्यकता नहीं रहती। (३) १३७ वें श्लोक में सूर्यलोक म्रादि की प्राप्ति मनुविरुद्ध है। मनु ऐसा कोई पृथक से स्थान नहीं मानते। वे केवल मुक्ति म्रवस्था को मानते हैं [२। २४६, ४। २६०, ६। ६१, ६५, ६६ म्रादि मौर, मनु म्रपने कर्मों का कर्ता को ही भोक्ता मानते हैं। दूसरे के कर्मों से कोई स्वगं नहीं प्राप्त करता है [४। २४०]। इस प्रकार तो म्रच्छे कर्मों की म्रावश्यकता ही नहीं, पुत्रपौत्री वाली सारी दुनिया ही स्वगं में चली जायेगी।
- २. विवयविरोध-प्रस्तुतः विषयः दायभाग-विधानः का है, १३६ वें में पिण्ड-दानः वर्णनिविषयबाह्य है, ग्रतः यह क्लोकः विशयविरुद्ध है।

पुत्र का लक्षण---

# पुंनाम्नो नरकाद्यस्मात्त्रायते पितरं सुतः । तस्मात्वुत्र इति प्रोक्तः स्वयमेव स्वयंभुवा ॥ १३८ ॥ (५५)

(यः) जो (सुनः) पुत्र (पितरम्) माना-पिता को (पुम्नाम्नः नर-कात्) पुम् = वृद्धावस्था ग्रादि से उत्पन्न होने वाले दुःखों से (त्रायते) रक्षा करता है' (तस्मात्) इस कारण से (स्वयंभुवा स्वयंभेव 'पुत्रः' इति प्रोक्तः) स्वयंभू ईश्वर ने वेदों में बेटे को 'पुत्र' संज्ञा से ग्रभिहित किया है [द्रष्टव्य है—'सर्वेषां तु स नामानि.....वेदशब्देभ्य एवादों....... निर्ममे'' १।२३]।। १३६॥ ।

१. [प्रचलित ग्रयं — जिस कारण पुत्र 'पुम्' नामक नरकसे पितरों की रक्षा करता है। उस कारण से स्वयं ब्रह्मा ने उसे पुत्र कहा है।। १३८।।]

अर् ह्या टिंडन्ड : पुत्र का अर्थ और उद्देश्य—इस दलोक में मनुने पुत्र शब्द की परिभाषा दी है। उस पर यहां विस्तार से विचार किया जाता है। इस परिभाषा से यह सिद्ध हो जाता है कि सांसारिक व्यक्तियों का पुत्रप्राप्ति का उद्देश्य यह होता है कि पुत्र,जीवन में, वृद्धावस्था में कष्ट से रक्षा करें और धन-ग्रन्न-जल ग्रादि से पालन-पोषण करें। इस परिभाषा से इस ग्रध्याय में विणित उन सभी मान्यताओं का खण्डन हो जाता है जिनमें पिष्डदान श्राद्ध ग्रादि के लिए पुत्रप्राप्ति मानी है। यहां प्रमाणों के साथ पुत्र शब्द का विवेचन प्रस्तुत किया जाता है —

'पूज् पत्रने' (क्रचादि) घातु से 'पुंचो ह्रस्वइच' (उणादि ४।१६४) सूत्र सं नत्र
प्रत्यय के योग से पुत्र शन्द सिद्ध होता है। इसकी निरुक्ति करते हुए ऋषि यास्क
लिखते हैं—"पुरु त्रायते' पिपरणाद्धा, पुम् = नरकं ततस्त्रायत इति वा" (२।११)
ग्रयित् सभी प्रकार से सुरक्षा करता है, पालन-पोषण करता है अथवा पुम् नरक = कष्ट
को कहते हैं, उस वृद्धावस्था ग्रादि के कष्ट से रक्षा करता है, इसलिए बेटे का 'पुत्र' नाम
है। नरक किसे कहते हैं, इसका भी निरुक्तकार ने स्पष्टीकरण किया है, कहीं किसी को
नरक नामक लोकविशेष की भ्रान्ति न हो जाये—"नरकं न्यरकं नीचंगंमनम्,
नास्मिन् रमणं स्थानमल्पमप्यस्तीति वा" (१।१०) ग्रयीत् नरक कष्टपूणं गति, ग्रधःपतन को कहते हैं, इस कष्ट गति में थोड़ा-सा भी सुख-ग्राराम वा स्थान नहीं है। इस
प्रकार कष्टपूणं स्थिति को नरक कहते हैं। पुत्र ग्रपने पिता-माता ग्रादि को उससे
बचाता है ४।६६-१० श्लोकों में इक्कीस नरकों की गणना है। वहां 'पुम्' नामक कोई
नरक परिगणित नहीं है। अतः कहा जा सकता है कि 'पुम्'का नरक-विशेष अर्थ न
होकर 'कष्टपूण स्थिति' अर्थ ही मनुसम्मत है। तुलनार्थ गोपथन्नाह्मण पू० १/२ की
परिभाषा भी उल्लेखनीय है—

"पुत्रः पुन्नाम नरकमनेकशतधारं तस्मात् त्राति पुत्रः, तत्पुत्रस्य पुत्रत्वम्" नरक कोई पृथक् लोक नहीं होता । इस विषयक विश्वत अनुशीलन ४।६१ पर द्रष्टव्य है । [महिष दयानन्द ने इस श्लोक को यजु० ८।५ के मन्शर्थ के पुत्रार्थप्रसंग में उद्भृत किया है ।]

> पौत्रदौहित्रयोलींके विशेषो नोपपद्यते। दौहित्रोऽपि ह्यमुत्रनं सन्तारयति पौत्रवत्।। १३६॥

(लोके) संसार में (पौत्र-दौहिक्षयोः विशेषः न + उपपद्यते) पोते स्रौर धेवते में कोई स्रन्तर नहीं सिद्ध होता (हि) क्योंकि (पौत्रवत्) पोते के समान (वाहिक स्रिप) घेवता भी नाना को (अमुत्र सन्तारयित) इस जन्म से सुखपूर्वक पार लगा देता है।। १३६॥

> मातुः प्रथमतः पिण्डं निवंपेरपुत्रिकासुतः । द्वितीयं सु पितुस्तस्यास्तृतीयं तत्पितुः पितुः ॥ १४० ॥

(पुत्रिकासुतः) पुत्रिकाका पुत्र (मातुः प्रथमतः पिण्डम्) ऋपनी माता को

पहला पिण्ड (तस्याः पितुः द्वितीयम्) अपनी माता के पिता अर्थात् ाना को दूसरा पिण्ड और (तत् पितुः पितुः) उसके नाना के पिता अर्थात् पड़नानः को (तृतीयम्) तीसरा पिण्डदान करे।। १४०।।

### अन्त्र्व्योत्जन्तः १३६-१४० श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं--

- १. ग्रन्तिवरोध—(१) मनु कत्ता को ही कर्मों का भोवता मानते हैं [४।२४०] उनके मत से दूसरे के कर्मों से कोई स्वर्ग ग्रादि को नहीं जाता। इस ग्राधार पर १३६ की 'पार तारने' की मान्यता विरुद्ध है, ग्रतः प्रक्षिप्त है। १४० वां इससे सम्बद्ध होने से प्रक्षिप्त है (२) पुत्र का उद्देश्य दुःख से बचाना है पिण्डदान ग्रादि देना नहीं [६।१३८ समीक्षा द्रष्टश्य]।
- २. विषयविरोध प्रस्तुत विषय दायभाग विभाजन का है [ ६ । १०३]। यहां पिण्डदान ग्रादि का विधान विषयबाह्य वर्णन है, ग्रतः १४० वां क्लोक विषय-विरुद्ध प्रक्षेप है।

दत्तकपुत्र के दायभाग का विधान-

उपपन्नो गुणैः सर्वेः पुत्रो यस्य तु दित्वमः । स हरेतैव तद्रिक्यं सम्प्राप्तोऽप्यन्यगोत्रतः । १४१॥ (५६)

(यस्य तु दित्त्रमः पुत्रः) जिसका 'दत्तक' = गोद लिया हुम्रा पुत्र (सर्वै: गुर्गौ: उपपन्नः) सभी श्रेष्ठ या वर्णोचित पुत्रगुणों से [६। १६८] सम्पन्न हो, (ग्रन्यगोत्रतः सम्प्राप्तः + ग्राप्) चाहे वह दूसरे वंश का ही क्यों न हो (सः तत् रिक्थं हरेत + एव) वह उस गोद हेने वाले पिता के घन को निश्चित रूप से प्राप्त करता है।। १४१।।

गोत्ररिक्ये जनियतुर्ने हरेड्डिटित्रमः क्विचत् । गोत्ररिक्थानुगः पिण्डो व्यपैति दरतः स्वक्षा ॥ १४२ ॥

(दित्रमः) 'दत्तक' पुत्र (क्विचित्) कहीं भी (जनियतुः गोत्ररिक्ये न हरेत्) उत्पन्न करने वाले पिता के गोत्र और धन को नहीं प्राप्त करता (ददतः) गोद देने पर उसके (गोत्ररिक्यानुगः) गोत्र और धनसम्बन्धी (पिण्डः स्वया व्यपैति) पिण्डदान और स्वया-कार्य [उत्पादक पिता के लिए] समाप्त हो जाते हैं॥ १४२॥

> ्राष्ट्रसम्बद्धाः पुरिष्यान्तस्य देवरात्। उमी तौ नाहंतोभागं जारजातककामजौ ॥ १४३ ॥

(स्रितियुक्तासुतः च एव) स्रितियोग [१। ४६-६१] विधि से स्रन्यपुरुष द्वारा उत्तन्त पुत्र (च) स्रौर (पुत्रिन्धा देवरात् स्राप्तः) पुत्रवती होते हुए भी देवर से नियोग द्वारा प्राप्त पुत्र (तौ उभौ) ये दोनों (जारजातक-कामजौ) 'जारज' = व्यभिचार से उत्तन्त और 'कामज' = कामवासना के वशीभूत होकर उत्पन्त होने से (भागंत + स्रहेतः) पितृथन के भागी नहीं होते ॥ १४३॥

#### नियुक्तायामपि पुमान्नार्यां जातोऽविधानतः । नैवार्हः पैतृकं रिक्यं पतितोत्पादितो हि सः ॥ १४४ ॥

(नियुक्तायां नार्याम् ग्रिप) नियोग के लिए नियुक्त स्त्री में भी (अविधानतः जातः पुमान्) उचित विधि [विवाहवत् प्रसिद्ध करके नियोग] को छोड़कर उत्पन्न किया गया पुत्र (पैतृकं रिक्यं नैवाहः) पितृधन का भागी नहीं होता (हि) क्योंकि (सः पतित + उत्पादितः) वह 'पतित' [६। ६३] से उत्पन्न होता है ॥ १४४॥

# **अर्ज्योत्उनः : १४२-१**४४ इलोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं---

- १. प्रान्तिवरोध (१) १४२ वां क्लो है ३। २१ २२ के विरुद्ध है। श्राद्ध में पिण्डदान आदि मनुविरुद्ध है। द्विष्टका ३। २१४ पर अन्तिवरोध समीक्षा] अतः प्रक्षिप्त है। (२) १४३ १४४ परस्पर सम्बद्ध क्लो कहैं। इतमें पुत्रवती स्त्री द्वारा नियोग से पुतः पुत्र प्राप्ति करने पर उस पुत्र को धनभाग से रहित कहा है और 'वृथापुत्र' माना है। यह मान्यता ६। ५६ के विरुद्ध है। उसमें मनु ने नियोग-विधि से इच्छानुसार सन्तान की प्राप्ति कही है।
- २. प्रसंगिबरोय १४३ १४४ श्लोक प्रमंगिवरुद्ध भी हैं। नियोगज पुत्रों के धनिवभाग का विधिवाक्य या प्रसंग प्रारम्भ करने वाला श्लोक तो १४५ है। १४६ में धनग्रहण का विधान हुमा है, किन्तु इन श्लोकों में उससे सम्बद्ध निषेष पहले ही कर दिया। थिधान से पूर्व निषेष होना अग्रंगत है, अतः ये प्रसंगिवरुद्ध हैं। और यदि ये मौलिक होते तो १४६ के पश्चात् होते। वहां इन्हीं से मिलते-जुलते भावों वाला एक घौर भी श्लोक है, उसके रहते इनकी वैसे भी आवश्यकता सिद्ध नहीं होती। किन्तु 'पुत्रवती द्वारा पुतः नियोग न करने' के आग्रह को शास्त्रसम्मत करने के लिए प्रक्षेप-कार को ये श्लोक पहले ही मिलाने पड़े, क्यों कि १४७ से उसका अभिप्राय सिद्ध नहीं होता था।

नियोग से उभ्पन्न क्षेत्रज पुत्र के दायभाग का विधान ---

हरेत्तत्र नियुक्तायां जातः पुत्रो यथौरसः। क्षेत्रिकस्य तु तद्बीजं धर्मतः प्रसवश्च सः॥ १४४॥ (४७)

(तल विस्कतायाय) निर्मात के कि जिला को में (यथा + स्वीरतः कातः पुत्रः) वर्षः व व पुत्रः कि जिला के उत्पन्त हुआ क्षेत्रज पुत्र (हरेत्) पितृधन का भागो होता है; क्योंकि (यत् क्षेत्रिकस्य बीजम्) वह क्षेत्रिक = क्षेत्र स्वामो का ही बीज माना जाता है, यतोहि (सः धर्मतः प्रसवः) वह धर्मानुसार नियोग से [६। ४६] उत्पन्न होता है ॥ १४५ ॥

धनं यो बिभृयाद् भ्रातुर्मृतस्य स्त्रियमेत्र च । सोऽपत्यं भ्रातुरुत्पःद्य दद्यात्तस्यैव तद्धनम् ॥१४६॥ (५८) (मृतस्य भ्रातुः) मरे हुए भाई के (धनंच स्त्रियम् + एव यः बिभृ-यात्) धन ग्रोर स्त्री को जो भाई रक्षा करे (सः + ग्रपत्यम् + उत्पाद्य) बह भाई की स्त्री में सन्तान उत्पन्न करके (भ्रातुः तत् धनं तस्यैव दद्यात्) भाई का वह प्राप्त सब धन उस पुत्र को ही दे देवे ॥ १४६ ॥

नियोगविधि के बिना उत्पन्न पुत्र दायभाग का अनिवकारी-

याऽनियुक्ताऽन्यतः पुत्रं देवराद्वाऽप्यवाप्नुयात् । तं कामजमरिक्थीयं वृथोत्पन्नं प्रचक्षते ॥१४७॥ (५६)

(या म्रनियुक्ता) जो स्त्री नियोगिविधि [१। ५६] के बिना (म्रन्यतः वा देवरात् म्रांप) म्रन्य सजातीय पुरुष से या देवर से भी (पुत्रम् म्रवाप्नु-यात्) पुत्र प्राप्त करे (तम्) उस पुत्र को (कामजं वृथोत्पन्नम् म्रिरिक्थीयम्) 'कामज' = कामवासना के वशीभूत होकर [१। ५६, ६३] उत्पन्न किया गया, 'वृथोत्पन्न' = व्यर्थ में उत्पन्न ग्रीर पितृधन का म्रनिधकारी (प्रचक्षते) कहते हैं।। १४७।।

अबन्दु क्यें कि न्याः १४७ दलोक की प्रसंगसम्बद्धता पर विचार—१४७ वें दलोक में नियोगविधि को त्यागकर प्राप्त किये गये पुत्र को 'वृथा-उत्पन्न' पुत्र की संज्ञा दी है। यह विधान विवाहित वा विधवास्त्री के लिए है, अक्षतयोनि के लिए नहीं। अक्षतयोनि स्त्री के लिए इसमें अपवाद है। वह पुनर्विवाह कर सकती है और उससे उत्पन्न होने वाला पुत्र 'वैध' तथा पैतृक धन का अधिकारी माना जायेगा। इस भाव के अनुसार इस दलोक का प्रसंग ६।१७६ से जुड़ता है।

ग्रन्य वर्णों की स्त्रियों में उत्पन्न पुत्रों की दायभाग-व्यवस्था---

एतद्विधानं विज्ञेयं विभागस्यैकयोनिषु। बह्वीषु चैकजातानां नानास्त्रीषु निबोधत ॥ १४८ ॥

(एकयोनिषु) समान जाति वाली स्त्रियों में उत्पन्न पुत्रों के (विभागस्य) घन-विभाजन का (एतत् विधानं विज्ञेयम्) यह विधान [६।१०३-१४७] समक्षना चहिए। ग्रब (नानास्त्रीषु बह्वीषु) ग्रनेक जाति वाली बहुत सी स्त्रियों में (एकजातानां निबो-धत) एक पति से उत्पन्न पुत्रों का धन विभाग सुनो—॥ १४८॥

> बाह्यसम्बद्धानुपूर्व्येस चतन्नस्तु यदि स्त्रियः। तासां पुत्रेषु जातेषु विमागेऽयं विधिः स्मृतः॥ १४६॥

(यदि ब्राह्मणस्य) यदि ब्राह्मण की (म्रानुपूर्व्यण चतस्रः तु स्त्रियः) वर्णानुक्रम से ब्राह्मणी, क्षत्रिया, वैश्या श्रीर शूद्रा ये चार पत्नियां हों तो (तासां जातेषु पुत्रेयु) उनमें उत्पन्न पुत्रों में (विभागे + ग्रयं विधिः स्मृतः) विभाजन के लिए निम्न नियम माना गया है ॥ १४६ ॥

> कीनाशो गोवृषो यानमसङ्कारश्च वेश्म च। विश्रस्यौद्धारिकं देयमेकांशश्च प्रधानतः ॥ १५० ॥

(विप्रस्य) ब्राह्मणी में उत्पन्न पुत्र के लिए (कीनाझ: गोवृष:) खेती करने वाला बैल (यानम् + ग्रलंकार: च वेश्म) सवारी, ग्राभूषण खेती ग्रीर घर (ग्रीद्धारिकं देयम्) ये 'उद्धार' घन के रूप में देने चाहिएँ (च) ग्रीर (प्रधानत: एकांझ:) सबसे प्रधान होने के कारण सारे घन में से एक भाग देना चाहिए।। १५०॥

> त्र्यंशं दायाद्धरेद् वित्रो द्वावंशौ क्षत्रियासुतः । वैश्याजः सार्थमेवांशमंशं शृद्रासुतो हरेत्॥ १५१॥

[पूर्व क्लोक के उद्घारभाग के निकालने पर शेष धन में से] (विप्रः ति + ग्रंशं दायाद हरेत्) ब्राह्मणी का पृत्र कुल पितृधन का तीन भाग ले ले (क्षत्रियासुतः द्वौ + ग्रंशो) क्षत्रिया का पुत्र दो भाग (वैश्याजः सार्धम् ग्रंशं + एव) वैश्या से उत्पन्न पुत्र के ग्रंग (शूद्रासुतः ग्रंशं हरेत्) शूद्रा में उत्पन्न पुत्र एक भाग ग्रहण करे।। १५१॥

सर्वे वा रिक्यजातं तदृशघा परिकल्प्य च। घम्पं विमागं कुर्वोत विधिनाऽनेन धर्भवित् ॥ १५२ ॥

(वा) भ्रथवा (तत् सर्वे रिक्थजातम्) उस सारे पितृधन को (दशधा परिकल्प) दश भागों में बांटकर (घर्मवित्) धर्म का ज्ञाता पुरुष (ग्रनेन विधिना धर्म्य विभागं कुर्वीत) इस निम्न विधि से धर्मगुक्त विभाग करे—॥ १५२॥

> चतुरोंऽशान् हरेद्विप्रस्त्रीनशान्सत्रियासुतः। वैश्यापुत्रो हरेद्द्वयंशमंशं शूब्रासुतो हरेत्।। १५३।।

उनमें से (वित्रः चतुरः + ग्रंशान् हरेत्) ब्राह्मणी का पुत्र चार भाग पितृषन ग्रहण करे (क्षत्रियासुतः त्रीन् + ग्रंशान्) क्षत्रिया का पुत्र तीन भागों को (वैश्यापुत्रः द्वि + ग्रंशं हरेत्) वैश्या का पुत्र दो भाग ले (शूद्रासुतः ग्रंशं हरेत्) शूद्रा का पुत्र एक भाग को ग्रह्मा करे।। १४३।।

यद्यपि स्यात् सत्पुत्रोऽप्यसत्पुत्रोऽपि वा भवेत्। नाधिकं दशमादृद्याष्ट्रवापुत्राय धर्मतः॥ १५४॥

(यद्यपि) चाहे (सत्पुत्रः स्यात् म्रपि वा म्रसत्-पुत्रः भवेत्) द्विजवर्ण की स्त्रियों में उत्पन्न पुत्र से ब्राह्मण पुत्रवान् हो म्रथवा पुत्रहीन हो किन्तु (धर्मतः) धर्मानुसार (शूद्रापुत्राय दशमात् म्रधिकं न दद्यात्) शूद्रा के पुत्र को दसवें भाग से म्रधिक धन ब्राह्मण-पिता न दे ।। १४४ ।।

#### बाह्यसम्बद्धियां शूद्रापुत्री न रिक्यमान्। यदेवास्य पिता बद्यासदेवास्य धनं मवेत्।।१५४।।

(ब्राह्मण-क्षत्रिय-विशां शूद्रापुत्रः) ब्राह्मण, क्षत्रिय भौर वैश्य व्यक्ति से शूद्रा में उत्पन्न पुत्र (रिक्थभाक् न) कानूनी रूप से धन का भागी नहीं होता, श्रपितु (यत् + एव + ग्रस्य पिता दद्यात्) ग्रपनी इच्छा से जो कुछ इसका पिता दे देवे (तत्-तत् + एव + ग्रस्य धनं भवेत्) वही इस शूद्रापुत्र का धन होता है।। १४४।।

> समबर्णासु ये जाताः सर्वे पुत्राः द्विजन्मनाम् । उद्घारं ज्यायसे दस्वा भजेरन्नितरे समम् ॥ १५६ ॥

(समवर्णासु ये जाताः) समानवर्णं की स्त्रियों में उत्पन्न हुए (द्विजन्मनां सर्वे पुत्राः) द्विजातियों के सभी पुत्र (ज्यायसे उद्धारं दस्ता) बड़े भाई को 'उद्धार' भाग देकर (इतरे सम भजेग्न्) शेष सब समान-समान भाग बांट लें॥ १५६॥

शूद्रस्य तु सवर्गेंव नान्या भार्या विषीयते। तस्यां जाताः समांशाः स्युयंदि पुत्रशतं भवेत्।। १५७ ॥

(शूद्रस्य तु सवणिभार्या एव) शूद्र की तो अपने वर्ण की ही पत्नी होती है। (श्रन्या न विधीयते) उसके लिये श्रन्य वर्ण की भार्य का विधान नहीं है (यदि पुत्रशतं भवेत्) यदि शूद्र कें सौ पुत्र भी हों तो (तस्यां जाताः सम + श्रंशाः स्युः) शूद्रा में उत्पन्न सभी पुत्रों का पितृधन में समान भाग होता है श्रर्थात् बड़े के लिए 'उद्धार' भाग नहीं होता ।। १५७।।

बारह प्रकार के पुत्र-

पुत्रान्द्वादश यानाह नृणां स्वायंभुवो मनुः । तेषां षड् बन्धुदायादाः षडदायादबान्धवाः ॥ १५८ ॥

(स्वायंभुवः मनुः) स्वायंभुव मनु ने (नृगां यान् द्वादश पुत्रान् + ग्राह्) मनुष्यों के जो बारह प्रकार के [६। १५६— १७५] पुत्र कहे हैं (तेषां षड् बन्धु-दायादाः) उनमें छः [६। १५६] बान्धव दायाद = पितृधन के भागी होते हैं, तथा (षड् + ग्रदायाद-वान्धवाः) पिछले छः [६। १६०] ग्रदायाद = पितृधन के ग्रनिधकारी होते हैं।।१५८॥

दायभाग के ग्रधिकारी छह पुत्र--

भौरसः क्षेत्रजञ्जेव दत्तः कृत्रिम एव च। गूढोरपन्नोऽपविद्धञ्च बायावा बान्धवाञ्च षट्।। १४६।।

(ग्रीरसः क्षेत्रजः दत्तः कृत्रिमः गूढोत्पन्नः च ग्रपविद्धः) 'ग्रीरस' [६।१६६], 'क्षेत्रज' [६।१६७] 'दत्तक' [६।१६८], 'कृत्रिम' [६।१६६], 'गूढोत्पन्न' [६।१७०]

श्रीर 'श्रपविद्ध' [६।१७१] (षट् दायादाः बान्धवाः च) ये छः प्रकार के पुत्र 'दायाद' == पितृधन के श्रधिकारी श्रीर बान्धव कहलाने योग्य होते हैं।। १५६॥

दायभाग के म्रनधिकारी छह पुत्र---

कानीनश्च सहोढश्च क्रीतः पौनभंवस्तया। स्वयंदसञ्च शौद्रश्च षडवायादबान्धवाः ॥ १६० ॥

(कानीन: सहोढ: क्रीत: पौनभंव: स्वयंदत्त: च शौडः) 'कानीन' [६। १७२], [६।१७३] 'क्रीत' [६।१७४], 'पौनभंव' [६।१७४], 'स्वयंदत्त' [६।१७७] ग्रौर श्द्रापृत्र [६।१७८] (षड् + ग्रदायादबान्थवाः) ये छ: ग्रदायाद = पितृधन के ग्रनिध-कारी होते हैं।।१६०।।

> यादृशं फलमाप्नोति कुप्लवैः सन्तर्ञ्जलम्। तादृशं फलमाप्नोति कुपुत्रैः सन्तरंस्तमः॥१६१॥

(कुप्लवैः जल संतरन्) बुरी अर्थात् दूटी - फूटी नौका से जल को पार करते हुए (याद्यां फलम् + ग्राप्नोति) मनुष्य जैसा फल प्राप्त करता है ग्रथित् पानी में ही डूब जाता है (तमः संतरन् ताद्यां फलम्) ग्रन्थकार = दुःख को पार करते हुए वैसा ही फल मनुष्य (कुपृत्रैः ग्राप्नोति) बुरे पुत्रों को उत्पन्न करके प्राप्त करता है ग्रथीत् दुःख में ही निमग्न हो जाता है।। १६१।।

> यद्येकरिक्यिनो स्यातामौरसक्षेत्रजौ सुनौ। यस्य यत्पैतृकं रिक्यं स तद् गृह्णीत नेतरः॥ १६२॥

(यदि + एकरिक्थिनो) यदि एक धनवाले पिता के (ग्रौरस-क्षेत्रजो सुतौ स्याताम्) 'ग्रौरस' ग्रौर 'क्षेत्रज' दोनों ही पुत्र हों तो (यस्य यत् पैतृकं रिक्थम्) जिसका पैतृक धन है (तत् स गृह्णीत) उसको वह 'ग्रौरस' पुत्र ही ग्रहण करे (इतरः न) दूसरा 'क्षेत्रज' पुत्र धन का ग्रधिकारी नहीं होता ॥ १६२ ॥

### एक एवौरसः पुत्रः पित्र्यस्य वसुनः प्रभुः । ोबारा कार्युक्ताः स्थापन् व्यक्तिस्य ॥ १६३ ॥

(पित्र्यस्य वसुन: प्रभुः) पिता के धन का स्वामी (एक: एव + औरसः पुत्रः) ग्रकेला ग्रीरस पुत्र ही होता है, वह (शेषाणाम् + ग्रानृशंस्यार्थम्) शेष भाइयों को कृपा करता हुग्रा (प्रजीवनं प्रदद्यात्) जीवन चलाने के लिए ग्रन्न-वस्त्रादि देता रहे ॥ १६३॥

> बच्छं तु क्षेत्रजस्यांशं प्रदद्यात्पैतृकाद्धनात्। ग्रीरसो विभजन्दायं वित्र्यं वञ्चममेव वा ॥ १६४ ॥

(ग्रीरसः) ग्रीरस पुत्र (पित्र्यं दायं विभजन्) पितृधन का विभाग करते हुए

(पैतृकात् धनात्) उस पैतृक धन से (क्षेत्रजस्य षष्ठं वा पञ्चमम् — एव प्रदद्यात्) क्षेत्रज पुत्र को छठा ग्रयवा पांचवां ही भाग देवे ।। १६४॥

> म्रीरसक्षेत्रजो पुत्रौ पितृरिक्थस्य मागिनौ। दशापरे तु क्रमशो गोत्ररिक्यांशमागिन:॥१६५॥

(स्रीरस-क्षेत्रजी पुत्री) केवल 'बौरस' स्रीर 'क्षेत्रज' पुत्र ही (पितृरिक्थस्य भागिनो) पितृयन के भागी हैं (स्परे दश तु) शेष दूसरे दश प्रकार के पुत्र तो (क्षमशः गोत्र-रिक्थ-स्रंश-भागिनः) गोत्र के ही भागी होते हैं स्रीर पूर्वपुत्र के अभाव में क्रमानुसार धनांश के भागी होते हैं।। १६५।।

ग्रीरस पुत्र का लक्षण---

स्वक्षेत्रे संस्कृतायां तु स्वयमुत्पादयेद्धियम्। तमौरसं विजानीयात्पुत्र प्रथमकत्पितम्॥१६६॥

(संस्कृतायां स्वक्षेत्रे तु) विवाह करके लायी हुई ग्रपनी पत्नी में (यत् +हि स्वयं यम् उत्पादयेत्) जो पुरुष स्वयं जिस पुत्र को उत्पन्न करता है, (तं प्रथमकित्यितम्) उस प्रथमस्थानीय ग्रथित् सर्वेश्वेष्ठ (पुत्रम्) गुत्र को (ग्रीरसं विजानीयात्) 'ग्रीरसं पुत्र जानना चाहिए ।। १६६ ॥

क्षेत्रज पुत्र का लक्षण —

यस्तरुपजः प्रमीतस्य क्लीबस्य व्याघितस्य वा। स्वधर्मेण नियुक्तायां स पुत्रः क्षेत्रजः स्मृतः ॥ १६७ ॥

(प्रमीतस्य क्लीबस्य वा व्याधितस्य) मरे हुए नपुंसक ग्रथवा व्याधिग्रस्त पुरुष की (स्वधर्मेण नियुक्तायां तल्पजः यः) धर्मानुसार नियोग में नियुक्त स्त्री से उत्पन्न जो पुत्र होता है (सः पुत्रः क्षेत्रजः स्मृतः) वह पुत्र 'क्षेत्रज' कहलाता है ॥ १६७ ॥

दित्रम पुत्र का लक्षण---

माता पिता वा वद्यातां यमद्भिः पुत्रमापवि । सहशं प्रीतिसंयुक्तं स होयो वस्त्रिमः सुतः ॥ १६८ ॥

(माता वा पिता) माता त्रथवा पिता (यं सदशं पुत्रम्) जिस सवर्ण पुत्र को (ग्रापित) ग्रपनी या लेने वाले की ग्रापत्कालीन स्थिति में (प्रीतिसंयुक्तम्) प्रेमपूर्वक ग्रीर (अदिभः) जल का संकल्प करके (दद्याताम्) दे देते हैं (सः सुतः दित्रमः ज्ञेयः) वह पुत्र 'दित्रम' == दत्तक जानना चाहिए ॥ १६८॥

कृत्रिम पुत्र का लक्षण---

सहरां तु प्रकुर्याद्यं गुराबोवविचलराम् । पुत्रं पुत्रगुर्णेयुंक्तं स विज्ञेयक्च कृत्रिमः ॥ १६६ ॥ (गुण-दोष-विचक्षणम्) गुण-दोष को जानने वाले (पुत्रगुर्गौर्युंक्तम्) पुत्रत्व के गुणों से युक्त (यं सदशं पुत्रम्) जिस सवर्गं पुत्र को (प्रकुर्यात्) कोई मनुष्य पुत्र मान लेवे (सः कृत्रिमः विज्ञेयः) वह 'कृत्रिम' पुत्र माना जाता है ॥ १६९ ॥

अद्भु श्री ट्यं : दत्तक ग्रीर कृतिम पुत्र में यह ग्रन्तर है कि दत्तक पुत्र भाता-पिता द्वारा दिया जाता है ग्रीर कृतिम पुत्र श्रपनाने वाले के द्वारा स्वयं मान लिया जाता है।

गूढोत्पन्न पुत्र का लक्षण ---

उत्पद्यते गृहे यस्य न च ज्ञायेत कस्य सः। स गृहे गूढ उत्पन्नस्तस्य स्याद्यस्य तल्यजः॥१७०॥

(यस्य ग्रहे उत्पद्मते) जिसके घर में कोई पुत्र उत्पन्त हो जाता है (च) ग्रीर (न जायेत सः कस्य) यह मालूम नहीं पड़ता कि वह किसके बीज से उत्पन्त है (स ग्रहे गूढः उत्पन्तः) वह घर में गूढ रूप से उत्पन्त हुपा पुत्र (यस्य तत्पजः तस्य स्यात्) जिसकी स्त्री से उत्पन्त है, उसी पित का वह 'गूढोत्पन्न' पुत्र है।। १७०।।

अपविद्ध पुत्र का लक्षण-

मातापितृभ्यामुत्सृष्टं तयोरन्यतरेण वा। यं पुत्रं परिगृह्णीयावपविद्धः स उच्यते।। १७१।।

(मानृ-पितृम्याम्) माता और पिता द्वारा (वा) ग्रयवा (तयोः + अन्यतरेण) माता-पिता में से किसी एक के द्वारा (उत्सृष्टं यं पुत्रं परिगृह्णीयात्) छोड़े हुए जिस पुत्र को जो ग्रहण करता है (सः ग्रपविद्धः उच्यते) वह उस पुरुष का 'ग्रपविद्ध' = परित्यक्त पुत्र कहाता है।। १७१।।

कानीन पुत्र का लक्षण ---

पितृवेश्मिन् कन्या तु यं पुत्रं जनयेद्रहः। तं कानीतं वदेन्नाम्ना वोदुः कन्यासमुद्भुवम्।। १७२॥

(पितृवेश्मिन कन्या तु) पिता के घर में रहती हुई कन्या (रहः यं पुत्रं जनयेत्) गुप्त रूप से जिस पुत्र को उत्पन्न करती है (तं नाम्ना कानीन वदेत्) उस पुत्र को 'कानीन' कहते हैं (कन्यासमुद्भवं वोदुः) कन्या से उत्पन्न वह पुत्र उससे विवाह करने वाले पित का होता है ॥ १७२॥

सहोढ पृत्र का लक्षण —

या गर्मिग्गी संस्क्रियते ज्ञाताज्ञाताऽपि वा सती। वोदुः सः गर्मो मयति सहोद इति चोच्यते।। १७३॥ (ज्ञाता वा स्रज्ञाता - मिश्रिप) जानकारी होते हुए स्रथवा विना जानकारी की स्थिति में (या गिंभणी सती संस्क्रियते) जो गिंभणी कन्या के साथ विवाह किया जाता है (सः गर्मः वोढुः भवति) उस गर्मे से उत्पन्न वह पुत्र विवाह करने वाले पित का होता है (च) श्रीर वह (सहोढः इति उच्यते) 'सहोढ' — 'साथ ढोकर लाया हुग्रा' कह।ता है ॥ १७३॥

क्रीतपुत्र कालक्षण---

कीलीयाद्यस्त्वपत्यार्थं मातापित्रोर्यमन्तिकात्। स कीतकः सुतस्तस्य सहशोऽसहशोऽपि वा।। १७४।।

(ग्रपत्यार्थम्) ग्रपना पुत्र बनाने के लिए (सहशः वा ग्रसदशः + ग्रपि) सवर्णं या ग्रसवर्णं (यम्) जिस पुत्र को (मातापित्रोः + ग्रन्तिकात्) उसके माता-पिता के पास से (क्रीणीयात्) खरीदा जाता है (सः तस्य क्रीतकः सुतः) वह उस खरीदने वाले का 'क्रीत' पुत्र होता है ॥ १७४॥

पौनर्भव पुत्र का लक्षण---

या पत्या वा परित्यक्ता विधवा वा स्वेच्छ्या। उत्पादयेत्युनर्भृत्वा स पौनर्भव उच्यते ॥ १७५ ॥

(या पत्या वा परित्यक्ता) जो पित के द्वारा छोड़ी गयी (वा) प्रथवा (विधवा) विधवा स्त्री (स्वेच्छ्या पुनर्भूत्वा उत्पादयेत्) ग्रपनी इच्छा से दूसरे पुरुष को पित बना-कर पुत्र उत्पन्न करती है (सः पौनर्भवः उच्यते) उस पुत्र को 'पौनर्भव' कहते हैं।
।। १७५।।

अप्रज्ञा हो हिन्दा : १४८ से १७५ स्लोक प्रक्षिप्त हैं। इनकी स्रधारानुसार समीक्षा १७७—१६१ स्लोकों पर समन्वित रूप में देखिए। ये सभी क्लोक श्रन्तिवरोध, प्रसंगविरोध, विषयविरोध एवं शैलीगत 'स्राधारों' के स्रनुसार प्रक्षिप्त हैं।

ग्रक्षतयोनि के पुनर्विवाह का विधान---

सा चेदक्षतयोनिः स्याद्गातप्रत्यागताऽपि वा। पोनभवेन भन्नां सा पुनः संस्कारमहेति॥१७६॥ (६०)

(सा चेत् - ग्रक्षतयोनिः स्यात्) वह स्त्री यदि 'ग्रक्षत योनि = जिसका संभोगसम्बन्ध न हुग्रा हो, ऐसी हो (वा) चाहे वह (गत-प्रत्यागता + ग्रिप) पति के घर गई-ग्राई हुई भी हो, (सा) वह (पौनभंवेन भर्ता) दूसरे पति के साथ (पुनः संस्कारम् + ग्रहंति) पुनः विवाह कर सकती है।। १७६।।

'जिस स्त्री वा पुरुष का पाणिग्रहण मात्र संस्कार हुन्ना हो न्नीर

संयोग मर्थात् मक्ततयोनि स्त्री स्रोर मक्षतवीर्य पुरुष हो, उनका स्रन्य स्त्री बा पुरुष के साथ पुनर्विवाह होना चाहिए।" (स॰ प्र॰ ११२)

अद्भाव कि कि संगित के स्थाप की मौलिकता एव प्रसंगसम्बद्धता में पुक्तियां—(१) १७६ श्लोक मौलिक है और इसका प्रसंग १।१४७ से जुड़ता है। १४७ में अनियोगज पुत्र को 'वृषोत्पन्न' कहकर उसे दायभाग का अनिधकारी घोषित किया है किन्तु प्रस्तियोनि स्त्री के लिए वह नियम नहीं है, यह दर्शाने के लिए १७६ वां श्लोक अपवाद रूप में विहित है। अक्षतियोनि स्त्री पुनर्विवाह कर सकती है और उससे जो सन्तान उत्पन्न होगी वह 'वैध' एवं दायभाग की अधिकारिणी होगी। यही इस श्लोक का अभिप्राय है। (२) यह श्लोक मौलिक है, प्रक्षिप्त इसलिए नहीं कहला सकता—(क) क्योंकि इसका पूर्वापर प्रक्षिप्त प्रसंग से कोई सम्बन्ध नहीं है। यह पूर्वापर प्रसंग से भिन्न अपवादात्मक विधान है जिसका १४७ से सम्बन्ध है (ख) पूर्वापर प्रसंग विविध प्रकार के पुत्रों की परिभाषा का है। १७५ वें में 'पौनर्भव' पुत्र की परिभाषा और १७७ में 'स्वयंदत्त' की है। इस श्लोक में पुत्र-परिभाषा-प्रसंग न होकर अपवादा स्मक विधान है (ग) इसका १७५ के 'पौनर्भव' शब्द के साथ भी कोई सम्बन्ध नहीं है, क्योंकि उसमें पौनर्भव' पुत्र के लिए कहा गया है और इसमें द्वितीय पित के लिए। इस प्रकार यह मौलिक विधान है।

स्वयंदत्त पुत्र का लक्षण---

मातापितृविहीनो यस्त्यक्तो वा स्यादकारणात्। आस्मानं स्पर्शयेद्यस्मे स्वयंदत्तस्तु स स्मृतः॥१७७॥

(यः माता-पितृ-विहीनः) जो माता-पिता से विहीन हो (वा) ग्रथवा (ग्रकारणात् त्यक्तः स्यात्) ग्रकारणा जिसे छोड़ दिया गया हो, वह (यस्मै ग्रात्मानं स्पर्शयेत्) जिस पृठव के लिये स्वयं को समर्पित कर दे (सः तु स्वयंदत्तः स्मृतः) वह उसका 'स्वयंदत्त' पुत्र कहलाता है ॥ १७७॥

पारशव पुत्र का लक्षण-

यं ब्राह्मरास्तु शूद्रायां कामादुस्पावयेत्सुतम्। स पारयन्नेव शवस्तस्मात्पारशवः स्मृतः॥१७८॥

(ब्राह्मणः तु) ब्राह्मण (शूद्रायां कामात् यं मृतम् + उत्पादयेत्) शूद्रा में कामवश होकर जिस पुत्र को उत्पन्न करता है (सः पारयन् + एव शवः) वह जीते हुए भी मरे हुए के समान है (तस्मात् पारशवः स्मृतः) इसीलिए उसे 'पारशव' कहा जाता है। ॥ १७८॥

> बास्यां वा वासवास्यां वा यः शूद्रस्य सुतो मवेत् । सोऽनुज्ञातो हरेबंशमिति धर्मो व्यवस्थितः ॥ १७६॥

(दास्यां वा दासदास्यां वा) दासी में या दास की दासी में (यः शूद्रस्य सुतः भवेत्) जो शूद्र से उत्पन्न पुत्र होता है (सः + अनुज्ञात) वह पिता से आज्ञा पाकर (ग्रंशं हरेत्) ग्रन्य पुत्रों के समान भाग ग्रहण कर ते (इति धर्मंः व्यवस्थितः) ऐसी धर्म की व्यवस्था है ॥ १७६॥

क्षेत्रजादीन्सुतानेतानेकादश यथोदितान् । पुत्रप्रतिनिधीनाहुः क्रियालोपान्मनीषिरगः ॥ १८०॥

(यया + उदितान्) पूर्वविश्वित [६।१६६-१७८] (एतान् क्षेत्रजादीन् एकादश-सुतान्) इन क्षेत्रज श्रादि ग्यारह प्रकार के पुत्रों को (क्रिया + श्रलोपान्) वंशचालन श्रादि क्रियाश्रों का लोप न हो, इसलिए (मनीषिणः) मनीषी लोग (पुत्रप्रतिनिधीन् + श्राहुः) पुत्रों का प्रतिनिधि मानते हैं ॥ १८०॥

> य एतेऽभिहिताः पुत्राः प्रसङ्गादन्यबीजजाः। यस्य ते बीजतो जातास्तस्य ते नेतरस्य तु॥ १८१॥

(प्रसङ्गात्) औरस पुत्र के प्रसङ्ग में (ग्रन्यवीजजाः) दूसरे के वीर्य से उत्पन्न (यः + एने पुत्राः + ग्रमिहिताः) जो ये पुत्र कहे हैं (ते यस्य बीजतः जाताः) वे जिसके बीज से उत्पन्न होते हैं (ते तस्य) वे उसी के होते हैं (इतरस्य तुन) दूसरे अर्थात् क्षेत्र-स्वामी के नहीं।। १८१।।

भ्रातृ स्वामिक जातानामेक इचेत्पुत्रवान्मवेत् । सर्वोस्तांस्तेन पुत्रेग्ग पुत्रिगो मनुरक्ष्वीत् ॥ १८२॥

(एकजातानां भ्रातृगाम्) एक माता-पिता से उत्तरन ग्रयित् सगे भाइयों में (एक चेत् पुत्रवान् भवेत्) एक भाई भी यदि पुत्रवाला हो जाये (तेन पुत्रेण तान् सर्वान् पुत्रिणः) उस एक पुत्र से ही सब भाइयों को पुत्रवान् होना (मनुः + ग्रव्रवीत्) मनु ने कहा है।। १८२।।

सर्वासामेकपत्नीनामेका चेत्पुत्रिग्गी भवेत्। सर्वास्तास्तेन पुत्रेगा प्राह पुत्रवतीर्मनुः॥१८३॥

(सर्वासाम् + एकपत्नीनाम्) सब एक पति वाली स्त्रियों में (एका चेत् पुत्रिणीं भवेत्) यदि एक स्त्री भी पुत्रवती हो जाये तो (तेन पुत्रेण ताः सर्वाः पुत्रवतीः मनुः प्राह) उस पुत्र से वे सभी स्त्रियां पुत्रवती हो जाती हैं, ऐसा मनु ने कहा है ॥ १८३॥

श्रेयसः श्रेयसोऽलाभे पापीयान् रिक्थमहंति । बहवरचेत् सहशाः सर्वे रिक्थस्य मागिनः ॥ १८४॥

(श्रेयसः श्रेयसः + ग्रलाभे) [पूर्वोक्त (६। १५६-१६०) बारह प्रकार के पुत्रों में] श्रेष्ठ-श्रेष्ठ पुत्र के ग्रभाव में (पापीयान् रिक्थम् + ग्रहेति) हीन-हीन पुत्र पितृधन का भागी होता है (बहवः चेत् तु सदशाः) यदि सभी समान गुण वाले हों तो (सर्वे रिक्थस्य भागिनः) सभी पितृधन के समान भागी होते हैं ॥ १८४॥

> न भ्रातरो न पितरः पुत्रा रिक्थहराः पितुः। पिता हरेबपुत्रस्य रिक्यं भ्रातर एव च॥१८४॥

(पितुः रिक्थहराः पुत्राः) पिता के धन के ग्रधिकारी पुत्र ही होते हैं (न भ्रातर न पितरः) न तो सहोदर भाई अर्थात् वाचा, ताऊ आदि, भाई होते हैं और न पिता [अर्थात् पिता का पिता = दादा] ही, किन्तु (ग्रपुत्रस्य रिक्थं पिता हरेत्) ग्रपुत्र पुरुष के धन को पिता ले ले (च) और (भ्रातरः एव) सगे भाई भी ले लें। ॥ १८५॥

त्रयालामुदकं कार्यं त्रिषु पिण्डः प्रवर्तते । चतुर्यः संप्रवातैषां पञ्चमो नोषपद्यते ॥ १८६ ॥

(त्रयाणाम् - उदकं कार्यम्) तीनों स्रथीत् पिता, पितामह स्रौर प्रपितामह, इन तीनों को जलदान करना चाहिए (त्रिषु पिण्डः प्रवर्तते) इन तीनों को ही पिण्डदान करना चाहिए (चतुर्यः एषां सम्प्रदाताः) चौथा व्यक्ति इनको देने वाला होता है। (पञ्चमः न - उपपदाते) इनके साथ पाँच नें का कोई सम्बन्ध नहीं है।। १८६ ।।

सिपण्ड के ग्रभाव में दाय के ग्रधिकारी-

अनन्तरः सिवण्डाद्यस्तस्य यस्य धनं भवेत्। श्रत कष्वं सकुल्यः स्यादास्वायंः शिष्य एव वा ॥ १८७ ॥

(यः सपिण्डात् अनन्तरः) जो सपिण्डों = वंशस्थों या रिक्तेदारों में निकट-निकट का व्यक्ति है (तस्य तस्य धनं भवेत्) वही-वहीं मृतक के धन का भागी होगा (ग्रतः ऊर्ध्वम्) इसके बाद अर्थात् सिण्ड व्यक्ति के न होने रूर (सकुल्यः ग्राचार्यः वा शिष्यः एव) सगोत्रीय निकट का आचार्यया शिष्य मृत व्यक्ति के घन का भागी होता है।। १८७॥

> सर्वेवामप्यभावे तु बाह्यणा रिक्यमाणिनः। त्रैविद्याः शुचयो दान्तास्तया धर्मो न हीयते ॥ १८८ ॥

(सर्वेषाम् + अपि + अभावे तु) सभी [पुत्र, पत्नी, सिग्ण्ड आदि] उत्तराधि-कारियों के सभाव में (त्रै विद्याः शुच्यः दान्ताः ब्राह्मणाः) तीनों वेदों के विद्वान्, शुद्ध आत्मा वाले, जितेन्द्रिय ब्राह्मण ही (रिक्थभाशिनः) मृत-त्र्यक्ति के धन के भागी होते हैं (तया धर्मः न हीयते) इस प्रकार धर्म का लोप नहीं होता ॥ १८८॥

> न्नहार्यं बाह्यसम्बद्धः राज्ञा निःयमिति स्थितिः इतरेषां तु वर्णानां सर्वाभावे हरेन्नृयः॥ १८६॥

(राज्ञाब्राह्मण्डव्यं नित्यम् ग्रहार्यम्) राजा को [निकट के व्यक्ति के अभाव में] ब्राह्मणों का धन कदारि ग्रहण न करना चाहिये (इति स्थितिः) ऐसी मान्यता है, (सर्व + अभावे) सभी उत्तराधिकारियों के अभाव में (इतरेषां तुवर्णानाम्) ब्राह्मण से भिन्न अन्य वर्णों का ही धन (नृपः हरेत्) राजा ले सकता है।। १८६।।

> संस्थितस्यानगत्यस्य सगोत्रात्पुत्रमाहरेत्। तत्र यद्विभयजातं स्यात्तत्तस्मन्प्रतिपादयेत्।। १६०॥

(स्रनपत्यस्य संस्थितस्य) सन्तानहीन पति के मर जाने पर (सगोत्रात् पुत्रम् + आहरेत्) स्त्री सगोत्र पुरुष से नियोग करके [६। ४६-६१] पुत्र प्राप्त कर ले (तत् तत् रिक्यजातः स्यात्) उस स्थिति में मृत-पित का जो धन हो (तस्मिन् प्रतिपादयेत्) वह उस पुत्र को दे देवे ॥ १६०॥

हो तु यौ विवदेयातां द्वाभ्यां जातौ स्त्रिया धने । तयोर्यचस्य पित्र्यं स्यातःस गृह्धीत नेतरः ॥ १६१ ॥

(द्वाभ्यां जाती) दो पिताओं से उत्पन्न (द्वी तुयौ स्त्रियाः धने विवदेयानाम्) दो पुत्र यदि स्त्री ग्रयित् माता के धन के विषय में विवाद = भगड़ा करें तो (तयोः यत् यस्य पित्रं स्थात्) उनमें से जो जिसके पिता का धन हो (सः तत् गृह्णीत) वह उसे ही ग्रहण करें (इतरः न) दूसरे पिता से उत्पन्न पुत्र दूसरे का भाग न ले ॥ १६१ ॥

अन्त श्रीत्जना: १४८ से १७५ तथा १७७-१६१ तक के सभी श्लोव निम्न 'ग्राधारों' के प्रनुसार प्रक्षिप्त हैं—

१. ग्रन्तवरोध—(१) १४८-१७५,१७७-१६१ इलोकों में ग्रनेक वर्णों की बहुपत्नियों से उरपन्न पुत्रों के दायभाग का वर्णन है। एकसाथ बहुविवाह की मान्यता ही मनुविरुद्ध है। मनु एक समय में एक ही स्त्री से विवाह की ग्राज्ञा देते हैं गौर वह भी प्रधानरूप से सवर्णा से [४ । १६७]। मनु ने सर्वत्र एकवचन का प्रयोग करके एक ही पत्नी करने का भी संकेत दिया है [३।४-५; ७।७७]। (२) १५८-१७५, १७७-१८४, १६०-१६१ ब्लोकों में विणित दायभाग जन्मना वर्णव्यवस्था से प्रभा-वित है। कुछ पुत्रों को दायभाग का अधिकारी नहीं माना और प्रथम पुत्र के रहते ग्रन्य निम्तपुत्रों को ग्रनधिकारी माना है। यह व्यवस्था भी मनुसम्मत नहीं है। मनु बीज को प्रधान मानते हैं [ १ । ३३-५६ ], बीज की प्रधानता होने पर जिससे जो प्त्र हुआ वह उसी के स्तर की सन्तान होगी; उसमें उच्च-निम्न का क्या प्रश्न है ? मन् कर्मणा वर्णव्यवस्था मानते हैं [द्रष्टव्य १।१६२-१०७ पर समीक्षा]। कर्मणा वर्णव्यवस्था में सभी पुत्र कर्मात् नार समान हैं। इन श्लोकों में पुत्रों में अन्तर मनुसम्मत नहीं है। (३) १८५ वें इलोक की व्यवस्था २११-२१२ के विरुद्ध है। (४) १८७-१८६ में बाह्मणों त्रादि के धनप्रहुण का कथन ५। ३० के विरुद्ध है, वहां राजा को धन प्रहरा का अधिकार कहा है। (५) १६०-१६१ में क्षेत्रज पुत्र के लिए दायभाग का निवेध १। १४५-१४६ के विरुद्ध है। (६) १५८-१७५, १७७-१८० ग्रादि में वर्णित पुत्रों के भेद मनुसम्मत नहीं हैं। मनु ने दायभाग में केवल तीन प्रकार के पुत्रों की स्थिति

स्वीकार की है । वे हैं १. ग्रौरस [१०४–१३८], २. दत्तक [१४१], ३. नियोगज [१४५–१४७], ग्रन्यभेद मनुविद्धित नहीं हैं ।

- २. शैलीगत आधार—१५८ वें श्लोक में "आह स्वायंभुवः मनुः" पदों से स्पष्ट सिद्ध होता है कि यह श्लोक मनु से भिन्न किसी अन्य परवर्ती व्यक्ति द्वारा रिचत है, अतः प्रक्षिप्त है। शेष १५६-१८४ श्लोक इसी पर आधारित हैं, इससे सम्बद्ध हैं, अतः इसके प्रक्षिप्त सिद्ध होने पर वे स्वतः प्रक्षिप्त सिद्ध हो जायेंगे।
- ३. विषयितिरोध—१५५-१७५, १७७-१८४ श्लोकों में द्वादशिवध पुत्रों का वर्णन है। १८६ में पिण्डदान का वर्णन है। यह वर्णन विषयसंकेतक श्लोकों [६।१०३, १२०] में प्रदर्शित विषय से बाह्य है। यहां विषय दायभाग-वर्णन का है, पुत्र-भेद प्रदर्शन का नहीं। इस प्रकार विषयविरुद्ध होने से ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं।
- ४ प्रसंगिवरोध—(१) १५८-१७५, १७७-१८४ श्लोकों में पुत्रों के जो भेद बतलाये हैं वे यदि प्रसंग के प्रारम्भ में विणित होते, तभी प्रसंग-सम्मत कहे जा सकते थे। बीच में पुत्रों का वर्णन ग्रसंगत है, ग्रतः प्रसंगिवरुद्ध है। (२)। १८५-१८६ में दायभागके कुछ विकल्प दिये हैं। ये विकल्प प्रसंगसमाप्ति पर होते तो संगत माने जा सकते थे। ग्रभी दायभाग का विधान शेष है, उससे पूर्व ही विकल्पों का वर्णन ग्रसंगत प्रतीत होता है। (३) १४७ की १७६ से विधानात्मक सम्बद्धता है [द्रष्टव्य १४७, १७६ पर ग्रमुशीलन] बीच के श्लोकों ने उस प्रसंग को भंग कर दिया है।
- ५. पुनरुक्ति— १६०वें इलोक में वर्णित बातें ६। १२०, १४५, १४६ में ग्रा चुकी हैं। पुन: उसी बात को कहना पुनरुक्ति है, ग्रत: यह प्रक्षिप्त है। १६१ वा इससे सम्बद्ध होने के कारण प्रक्षिप्त है।

# [मातृधन का विभाग]

मातृघन को भाई-बहन बरावर बांट लें-

जनन्यां संस्थितायां तु समं सर्वे सहोबराः । भजेरन्मातृकं रिक्यं भगिन्यश्च सनाभयः ॥१६२॥ (६१)

(जनन्यां संस्थितायां तु) माता के मर जाने पर (सर्वे सहोदराः च सनाभयः भगिन्यः) सब सगे भाई ग्रीर सब सगी वहनें (मातृकं रिक्थं समं भजेरन्) माता के धन को बरावर-बराबर बांट लें।। १६२।।

> यःस्तासां स्युदुं हितरस्तासामि यथाहंतः। मातामह्या धनात्किचित्प्रदेयं प्रीतिपूर्वकम् ॥ १६३ ॥ (६२)

(तासां याः दुहितरः स्युः) उन सगी बहनों की जो पुत्रियां हों (तासां + ऋषि यथार्हतः) उनको भी यथायोग्य (प्रीतिपूर्वकं माता- मह्याः धनात् किंचित् प्रदेयम्) प्रेमपूर्वक नानी के धन में से कुछ देना चाहिए।। १६३।।

स्त्रीधन छः प्रकार का----

ग्रध्यग्न्यध्यावाहनिकं दत्तं च प्रीतिकर्मणि। स्रातृमातृपितृप्राप्तं षड्विधं स्त्रीधनं स्मृतम् ॥१९४॥(६३)

(स्त्रीधनं षड्विधं स्मृतम्) स्त्रीधन छः प्रकार का माना गया है—१ (ग्रिध - - ग्रिम्) विवाहसंस्कार के समय दिया गया धन, २. (ग्रिधि + ग्रावाहिनकम्) पति के धर लायी जाती हुई कन्या को प्राप्त हुम्रा पिता के घर का धन, ३. (प्रीति कर्माण च दत्तम्) प्रसन्नता के किसी अवसर पर पति ग्रादि के द्वारा दिया गया धन, ४. (भ्रातृ-मातृ-पितृ-प्राप्तम्) भाई से प्राप्त धन, ५. माता से प्राप्त धन, ६. पिता से प्राप्त धन।। १६४।।

श्रन्वाधेयं च यद्दत्तं पत्या प्रीतेन चैव यत् । पत्यौजीविति वृत्तायाः प्रजायास्तद्धनं भवेत् ॥१६५॥(६४)

(यत् अन्वाधेयम्) जो अन्वाधेय अर्थात् विवाह के पश्चात् पिता या पित द्वारा दिया गया है, वह धन (च) और (यत् प्रीतेन पत्या दत्तम्) जो प्रीतिपूर्वक पित के द्वारा दिया गया धन है (वृत्तायाः) स्त्री के मरने पर (पत्यौ जीवित) और पित के जीवित रहते भी (तत्धनं प्रजायाः भवेत्) वह धन सन्तानों का ही होता है।। १६५।।

बाह्यादि विवाहों में स्त्रीधन का ग्रधिकारी पति-

बाह्यदेवार्षगान्धर्वप्राजापत्येषु यद्वसु । स्रप्रजायामतीतायां भर्तु रेव तदिष्यते ॥ १९६ ॥ (६४)

(ब्राह्म-दैव-म्रार्ष-गान्धर्व-प्राजापत्येषु यत् वसु) ब्राह्म, म्रार्ष, गान्धर्व, प्राजापत्य विवाहों में जो स्त्री को धन प्राप्त हुम्रा है (म्रप्रजायाम् + म्रती-तायाम्) स्त्री के सन्तानहीन मर जाने पर (तत् भर्तुः + एव इष्यते) उस धन पर पति का ही ग्रधिकार माना गया है ।। १६६ ।।

ग्रासुरादि विवाहों में स्त्रीधन के उत्तराधिकारी-

यत्त्वस्याः स्याद्धनं दत्तं विवाहेष्वासुरादिषु । स्रप्रजायामतीतायां मातापित्रोस्तदिष्यते ॥१६७:। (६६)

(यत् तु ग्रस्याः) ग्रौर जो इस (ग्रासुरादिषु विवाहेषु दत्तं धनं स्यात्) 'ग्रासुर ग्रादि विवाहों में दिया गया धन हो (ग्रप्रजायाम् + ग्रतीतायाम्)

परनी के निःसन्तान मर जाने पर (तत् मात।पित्रोः इष्यते) वह धन स्त्री के माता-पिता का हो जाता है ।। १६७ ।।

> स्त्रियां तु यद्भवेद्वित्तं पित्रा दत्तं कथंचन। बाह्याणो तद्धरेतकन्या तदपत्यस्य वा भवेत्।। १६८॥

(स्त्रियां तुयत् वित्तं पित्रादत्तं भवेत्) स्त्री को जो पिता के द्वारा दिया गया धन हो, उसके मरने पर (तत् ब्राह्मणी-कन्या हरेत्) उसके धन को ब्राह्मणी स्त्री से उत्पन्न कन्या ले ले (वा तत् अपत्यस्य भवेत्) ग्रथवा उमी की पुत्री को वह धन मिलेगा।। १६८।।

अरन्य चरित्रना : १६८ वां श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है-

१. श्रन्तिविरोध—इस श्लोक में बहुपत्नी-प्रथा की मान्यता है, यह मनुविरुद्ध है [४ । १६७-१६८]। ग्रतः यह श्लोक प्रक्षिप्त है ।

स्त्रियां कुटुम्ब से छिपाकर धन न जोड़ें--

न निर्हारं स्त्रियः कुर्युः कुटुम्बाद् बहुमध्यगात् । स्वकादि च वित्ताद्धिः स्वस्य भतु रनाज्ञया ॥१६६॥(६७)

(स्त्रियः) स्त्रियां (कुटुम्बात् बहुमध्यगात्) बहुत सदस्यों के कुटुम्ब से चुपके से धन ले-लेकर (निर्हारं न कुर्युः) ग्रपने लिए धनसग्रह ग्रीर व्यय न करें (च) ग्रीर (स्वकात् वित्तात् ग्रिपि हि) ग्रपने धन में से भी (स्वस्य भर्तुः + ग्रनाज्ञया) ग्रपने पति की ग्राज्ञा के बिना व्यय न करें ।। १६६ ।।

> पत्यौ जीवति यः स्त्रीभिरलंकारो घृतो भवेत् । न तं भजेरन्दायादा भजमानाः पतन्ति ते ॥२००॥(६०)

(पत्यो जोवित) पित के जोते हुए (स्त्रीभिः यः ग्रलंकारः धृतः भवेत्) स्त्रियों ने जो भाभूषण धारण किये हैं, [पित के मर जाने पर्] (दायदाः तं न भजेरन्) माता-पिता के धन के ग्रधिकारी पुत्र ग्रादि [माता के जीवित रहते] उसको न बांटें (भजमानाः ते पतन्ति) यदि वे उन्हें लेते हैं तो 'पितत' =दोषी कहलाते हैं।। २००।।

धन के ग्रनधिकारी विकलांग—

म्रनंशो क्लीबपतितो जात्यन्थबधिरौ तथा। उन्मक्तजडमूकाञ्च ये च केचिन्निरिन्द्रियाः ॥ २०१ ॥ (६६)

(क्लीब-पतितो) नपुंसक, (जाति + ग्रन्ध-वधिरौ) जन्म से श्रन्धे ग्रीर बहरे (उन्मत्त-जड़-मूका: च) पागल, वज्रमूर्ख और गूगे (च) ग्रीर (ये केचित् निरिन्द्रियाः) जो कोई िकसी इन्द्रिय से पूर्ण विकलांग हैं श्रीर ग्रस-मर्थ हैं (ग्रनंशी) ये लूले लगड़े ग्रादि सब धन के हिस्सेदार नहीं होते, क्यों-कि ये धन की सुरक्षा ग्रीर उपयोग के श्रयोग्य होते हैं ।। २०१।।

इन्हें भोजन छादन देते रहें-

सर्वेषामि तु न्याय्यं दातुं शक्त्या मनीषिणा । प्रासः च्छादनमत्यन्तं पतितो ह्यददःद्ववेत् ॥२०२॥(७०)

किन्तु (मनीषिएाा) बुद्धिमान् मनुष्य को चाहिए कि (सर्वेषाम् + ग्रिप शक्त्या) इन सबको ययाशिक्त (ग्रास + ग्राच्छादनम्) भोजन, वस्त्र ग्रादि (ग्रत्यन्तम्) अनिवार्य रूप से (दातुम्) देना ही (न्याय्यम्) न्यायो-चित है. (ग्रददत् हि पतितः भनेत्) इस प्रकार न देने वाला 'पतित' माना जायेगा ।। २०२ ।।

यद्ययिता तु दारैः स्यात्क्लीबादीनां कथंचन । तेषामुत्पन्नतन्त्ननामपत्यं दायमहृति ॥२०३॥ (७१)

(गदि क्लोबादोनां कथंचन दारै: अथिता स्यात्) यदि नपुंसक आदि इन पूर्वोक्तों को भी विवाह करने की इच्छा हो तो (तेषाम् + उत्पन्ततन्तू-नाम्) इनके उत्पन्न 'क्षेत्रज' = नियोगज पुत्र आदि (अपत्यम्) सन्तान (दायम् + अहंति) इनके धन को भागी होती है।। २०३।।

सम्मिलित रहते बड़े भाई के कमाये धन की व्यवस्था-

यरिकचित्पितरि प्रेते धनं ज्येष्ठोऽधिगच्छति । मागो यवीयसां तत्र यदि विद्यानुपालिताः ॥ २०४॥

संयुक्त रूप से (पितरि प्रेते) पिता के मर जाने के पश्चात् (ज्येष्ठः) बड़ा भाई (यत् किंचित् धनम् + ग्रधिगच्छति) जो कुछ पैतृक धन प्राप्त करता है (तत्र) उसमें (यदि विद्यानुपालिताः) यदि विद्यासम्पन्त हों तो (यवीयसां भागः) छोटे भाइयों का हिस्सा होता है, मूर्लों ग्रौर ग्रनपढ़ों का नहीं ॥ २०४॥

अविद्यानां तु सर्वेषामीहातश्चेद्धनं मवेत्। समस्तत्र विमागः स्यादिषश्य इति धाररा।।। २०५॥

संयुक्त रहते यदि (ग्रविद्यानां तु सर्वेषाम्) बिना पढ़े-लिखे सब भाइयों के (ईहात: चेत् घनं भवेत्) प्रयत्नों [खेती, व्यापार ग्रादि] से धन एकत्रित हुग्रा हो तो (तत्र ग्रपित्र्य: सम: विभाग: स्यात्) उसमें पितृधन को छोड़कर बाकी धन में सबका समान भाग होगा (इति धारणा) ऐसी मान्यता है ॥ २०४॥

#### अन्य शिल्जना : २०४-२०५ वलोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं--

१. मन्तिवरोध — (१) इन श्लोकों में पैतृक सम्पत्ति में म्रतपढ़ों के भाग का निषेध, केवल पढ़े-लिखों का म्रधिकार, ये दोनों वातें पूर्वोक्त विधानों से भिन्न हैं मौर विरुद्ध हैं। पूर्वोक्त विभाजन के वर्णनों में इस प्रकार का कहीं निषेध नहीं है, द्रष्टव्य ६। १०४, १०५, ११२, ११६, ११७, १६२, २१८ म्रादि। (२) इससे पूर्व २०१-२०२ श्लोकों में धन के म्रनिधकारी व्यक्तियों की ग्रणना की है। वहां म्रतपढ़ों का परिगणन नहीं है। जबिक वहां 'जड़' शब्द का प्रयोग है। इससे सिद्ध है कि यह विधान मौलिक नहीं। यदि 'म्रनपढ़' म्रनिधकारी होते तो वहीं इन का वर्णन होता। इस प्रकार म्रतनिरोध के आधार पर ये प्रक्षित्त हैं।

### विद्याधनं तु यद्यस्य तत्तस्यैव धनं भवेत्। मैत्र्यमौद्वाहिकं चेव माधुर्याककमेव च ॥ २०६ ॥ (७२)

(विद्याधतम् मैत्र्यम् च ग्रौद्वाहिकं च माधुपिक कम् + एव) विद्या के कारण प्राप्त, मित्र से प्राप्त, विवाह में प्राप्त ग्रौर पूज्यता के कारण ग्रादर सत्कार में प्राप्त (यत् यस्य धनम्) जो जिसका धन है (तत् तस्य + एव भवेत्) वह उसी का ही होता है।। २०६।।

# भ्रातृणां यस्तु नेहेत धनं शक्तः स्वकर्मगा । स निर्भाज्यः स्वकादंशारिकचिद्दस्वोपजोवनम् ॥२०७॥(७३)

(भ्रातृणां यः तु स्वकर्मणा शवतः) भाइयों में जो भाई ग्रपने उद्योग से समृद्ध हो ग्रौर (धनं न ईहेत) पितृधन का भाग न लेना चाहे तो (सः) उसको भो (स्वकात् + ग्रंशात् किंचित् उपजीवनं दत्त्वा) ग्रपने-ग्रपने पितृ-धन के हिस्सों से कुछ धन देकर (निर्भाज्यः) ग्रलग करना चाहिए, बिल्कुल विना दिये नहीं ।। २०७॥

### म्रानुपच्निन्पतृद्रव्यं श्रमेण यदुपाजितम् । स्वयमीहितलब्धं तन्नाकामो दातुमहंति ॥ २०८ ॥ (७४)

(पितृधनम् अनुपष्टनन्) पितृ-धन को बिल्कुल भी उपयोग में न लाता हुन्ना यदि कोई पुत्र (श्रमेण यत् + उपाजितम्) केवल अपने परिश्रम से धन उपाजित करे तो (स्वयम् + ईहित-लब्धं तम्) अपने परिश्रम से संचित उस धन में से (दातुम् अकामः) किसी भाई को कुछ न देना चाहे तो (न महंति) न देवे मर्थात् देने के लिए वह बाध्य नहीं है।। २०६।।

> पैतृकं तु पिता द्रव्यमनवाप्तं यदाप्नुयात् । न तत्पुत्रभंजेत्सार्धमकामः स्वयमजितम् ॥ २०६ ॥ (७५)

(गितातु) यदि कोई पिता (ग्रन् + ग्रवाप्तं पैतृकं द्रव्यम्) दायरूप में ग्रप्राप्त पैतृक धन ग्रर्थात् ऐसा धन जो है तो परम्परा से पैतृक, किन्तु किसी कारण से वह उसके पिता के ग्रधिकार में नहीं रहा, इस कारण उसे पैतृक दायभाग के रूप में भी नहीं मिला, उसको (तत् + ग्राप्नुयात्) यदि वह स्वयं ग्रप्ते परिश्रम या उपाय से प्राप्त करले तो (तत् स्वयम् + ग्राजितम् धनम्) उस स्वयं के परिश्रम से प्राप्त किये धन को [जैसे गिरवी रखा हुग्रा धन] (ग्रकामः) यदि वह न चाहे तो (पुत्रैः सार्धम् न भजेत्) ग्रप्ते पुत्रों में न बांटे ग्रर्थात् ऐसा धन पिता के द्वारा स्वयं किये हुए धन जैसा है। उसका देना, न देना या विभाजन करना पिता की इच्छा पर निर्भर है। वह जैसा चाहे कर सकता है।। २०६।।

पुनः एकत्र होकर पृथक् होने पर उद्घार भाग नहीं—

विभवताः सह जीवन्तो विभजेरन्युनर्यदि । समस्तत्र विभागः स्याज्ज्येष्ठघः तत्र न विद्यते ।।२१०।।(७६)

सब भाई (विभक्ताः) एक बार विभाग का बंटवारा करके (सह-जीवन्तः) फिर सम्मिलित होकर (यदि पुनः विभजेरन्) यदि फिर प्रलग होना चाहें तो (तत्र समः विभागः स्यात्) उस स्थित में सबको समान भाग प्राप्त होगा (तत्र ज्येष्ठघं न विद्यते) तब उसमें ज्येष्ठ भाई का 'उद्धार' भाग [६। ११२-११५] नहीं होता।। २१०।।

भाई के मरने पर उसके धन का विभाग---

येषां ज्येष्ठः कनिष्ठो वा हीयेतांशप्रदानतः । स्रियेतान्यतरो वाऽपि तस्य भागो न लुप्यते ॥२११॥(७७)

(येषां ज्येष्ठ: वा कनिष्ठः) जिन भाइयों में से बड़ा या छोटा भाई ग्रंशप्रदानतः हीयेत) ग्रपने भाग से वंचित रह जाये, (भ्रियेत वा अन्यतरः ग्रिप) मर जाये ग्रथवा ग्रन्य किसी गृहत्याग ग्रादि कारण से भाग न लेवे तो (तस्य भागः न लुप्यते) उसका भाग नष्ट नहीं होता ग्रथीत् उसके पुत्र पत्नी ग्रादि को प्राप्त होता है।। २११।।

सोदर्या विभजेरंस्तं समेत्य सहिताः समम् । भ्रातरो ये च संसुद्धा भगिन्यश्च सनाभयः ॥२१२॥ (७८)

[यदि पुत्र, स्त्री म्रादि न हों तो] (सिहताः सोदर्याः) सभी सगे भाई (च) म्रोर (ये संसृष्टाः भ्रातरः) जो सिम्मिलित भाई (च) तथा (सनाभयः भिगन्यः) सब सगी बहनें हैं, वे (सिमेत्य) एकत्रित होकर (तं समं विभजेरन्) उस धन को समान-समान बांट लेवें ॥ २१२ ॥

कर्त्तव्यपालन न करने पर बड़े भाई को उद्घार भाग नहीं-

यो ज्येष्ठो विनिकुर्वीत लोभाद् भ्रातृन् यवीयसः । सोऽज्येष्ठः स्यादभागश्च नियन्तव्यश्च राजभिः ॥ २१३॥ (७६)

(यः ज्येष्ठः) जो बड़ा भाई (यवीयसः भ्रातृन् लोभात् विनिकुर्वीत) छोटे भाइयों को लोभ में श्राकर ठगे, पूरा भाग न दे तो (सः + श्रज्येष्ठः) उसे बड़े के रूप में नहीं मानना चाहिए (भ) श्रीर (ग्रभागः स्यात्) उसे बड़े भाई के नाम का 'उढ़ार भाग' [६। ११२-११४] भी नहीं देना चाहिए (च) श्रीर (राजभिः नियन्तव्यः) वह राजा के द्वारा दण्डनीय होता है।। २१३।।

दायधन से वंचित लोग---

सर्व एव विकर्मस्था नार्हन्ति भ्रातरो घनम्। न चादत्वा क्रनिष्ठेम्यो ज्येष्ठः कुर्वीत यौतकम्।। २१४।। (८०)

(विकर्मस्थाः सर्वे + एव भ्रातरः) [जुम्रा खेलना, चोरी करना, डाका डालना म्रादि] बुरे कामों में संलग्न रहने वाले सभी भाई (धनंन + म्रहंन्ति) धनभाग को प्राप्त करने के म्रधिकारी नहीं होते (च) ग्रौर (कनिष्ठेम्यः ग्रदत्त्वा) छोटे भाइयों को बिना दिये = बिना बांटे (ज्येष्ठः यौतकंन कुर्वीत) बड़ा भाई म्रपने लिए पितृधन में से म्रलग से धन न ले ।। २१४॥

पितृ-धन का विषम विभाजन न करे-

भ्रातृणामविभक्तानां यद्युत्थानं भवेत्सह । न पुत्रभागं विषमं पिता बद्यात्कयञ्चन ॥ २१५ ॥ (८१)

(स्रविभक्तानां भ्रातृणां यदि सह उत्थानं भवेत्) सम्मिलित रूप में रहते हुए सब भाइयों ने यदि साथ मिलकर घन इकट्ठा किया हो तो (पिता) पिता (कथञ्चन पुत्रभागं विषमं न दद्यात्) किसी भी प्रकार पुत्रों के भाग को विषम सर्थात् किसी को स्रधिक किसी को कम रूप में न बांटे, सभी को बराबर दे।। २१५।।

ऊर्ध्वं विभागाज्जातस्तु पित्र्यमेव हरेद्धनम् । संमृष्टास्तेन वा स्युविभजेत स तः सह ॥ २१६ ॥ (८२)

(विभागात् ऊर्ध्वं जातः तु) धन का बंटवारा करके [पिता की जीवित ग्रवस्था में ही] पुत्रों के ग्रलग हो जाने पर यदि कोई पुत्र उत्पन्न

हो जाये तो (पित्र्यम् + एव धनं हरेत्) वह पिता के धन को लेले(वा) ग्रयवा (ये तेन संसृष्टाः स्युः) जो कोई पुत्र पिता के साथ सम्मिलित रूप में रह रहे हों तो (सः तैः सह विभजेत) वह उन सबके समान भाग प्राप्त करे।। २१६।।

इकलौते सन्तानहीन पुत्र के धन का उत्तराधिकार-

### अनपरवस्य पुत्रस्य माता बायभवाष्त्रुयात् । मातर्यपि च बृत्तायां पितुर्माता हरेद्धनम् ॥ २१७ ॥ (८३)

(म्रनपत्यस्य पुत्रस्य दायम्) सन्तानहीन म्रौर पत्नीहीन पुत्र के धन को (माता + म्रवाप्नुयात्) माता प्राप्त करे (च) म्रौर (मातरि + म्रिप वृत्तायाम्) माता मर गई हो तो (पितुः माता धनं हरेत्) पिता की माता मर्यात् दादी उसके धन को ले ले ।। २१७ ।।

# ऋणे धने च सर्वस्मिन्प्रविभक्ते यथाविधि । पदचाद् दृदयेत यात्किचित्तत्सर्वं समतां नयेत् ।। २१८ ।।(८४)

(सर्वस्मिन् ऋणे च धने) पिता के सारे ऋण ग्रीर घन का (यथा-विधि प्रविभक्ते) विधिपूर्वक बंटवारा हो जाने पर (यत् किचित् पश्चात् द्रियेत) यदि बाद में कुछ ऋण ग्रीर धन के शेष रहने का पता लगे तो (तत् सर्व समता नयेत्) उस सबको भो समान रूप में बांट लें।। २१८।।

#### वस्त्रं पत्रमलंकारं कृतान्तमुदकं स्त्रियः। योगक्षेमं प्रचारं च न विभाज्यं प्रचक्षते ॥ २१६ ॥

(वस्त्रं पत्रम् + ग्रलंकारम्) वस्त्र, वाहृत, आभूषण (कृतान्तम् + उदकं स्त्रियः) पक्वान्त, जल, स्त्रियां (योगक्षेमं) कल्याणसाधक पुरोहित ग्रादि (च) ग्रीर (प्रचा-रम्) मार्गं, इनको (विभाज्यं न प्रचक्षते) बंटवारे के योग्य नहीं कहा है ग्रथित् ये जिसके पास जैसे हो देसे ही रहते हैं ॥ २१६॥

### आन्य श्रीत्जना : २१६ वां श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है-

१. अन्ति (चि — (१) २१६ वां क्लोक पिछले दायभाग के विधानात्मक क्लोकों के विरुद्ध है, क्योंकि उनमें समस्त पैतृक सम्पत्ति का विभाजन करने का कथन है [६। १०४, २१८]। (२) इस क्लोक में स्त्रियों को अविभाज्य कहने से प्रतीत होता है कि क्लोककार दासियों की प्रथा को स्वीकार करता है। यह प्रथा भी मनु के विरुद्ध है। मनु दासदासी-प्रथा को नहीं मानते। वें केवल शूद्ध को सेवक के रूप में स्वीकार करते हैं, वह भी उसकी इच्छा से [१।६१,६।३३४—३३५,१०।६६]। ब्रतः यह प्रक्षिप्त है।

# [१८] द्यूत-सम्बन्धी विवाद का निर्णय [२२०—२५०]

श्रयमुक्तो विभागो वः पुत्राणां च क्रियाविधिः । क्रमशः क्षेत्रजादीनां द्यूतधर्मं निबोधत ॥ २२०॥ (८४)

(ग्रयम्) यह [६।१०३-२१६] (वः) तुमको (विभागः) दायभाग का विधान (च) ग्रौर (क्षेत्रज + ग्रादीनां पुत्राणां क्रियाविधिः) 'क्षेत्रज' ग्रादि पुत्रों को [६।१४५-१४७] धन का भाग देने की विधि (क्रमशः उक्तः) क्रमशः कही।

> द्यूतं समाह्वयं चैव राजा राष्ट्रान्निवारयेत् । राजान्तकरणावेतौ द्वौ दोषौ पृथिवीक्षिताम् ॥ २२१ ॥ (८६)

(राजा) राजा (द्यूतम्) जड़ वस्तुम्रों से बाजी लगाकर खेले जाने वाले 'जूम्रा' को (च) भ्रौर (समाह्वयम् + एव) चेतन प्राणियों को दाव पर लगाकर खेले जाने वाले 'समाह्वय' नामक 'जूम्रा' को [२२३] (राष्ट्रात् निवारयेत्) भ्रपने देश से समाप्त कर दे, क्योंकि (एतौ द्वौ दोषो) ये दोनों बुराइयाँ (पृथिवोक्षितां राजान्तकरणो) राजाभ्रों के राज्य को नष्ट कर देने वाली हैं।। २२१।।

आर्ज्य क्यों टिड न्यः (१) चूत से हानि—इस श्लोक के भाव को समभ्रते के लिए परवर्ती उदाहरण महाभारत के समय का दिया जा सकता है। चूत ग्रीर समाह्नय के व्यसन के कारण पाण्डवों को ग्रपनी इज्जत ग्रीर राज्य सब कुछ लुटाना पड़ा था। परिणाम-स्वरूप कौरवों-पाण्डवों में भयंकर महाभारत-युद्ध हुगा, जिसमें कौरवों का विनाश हुग्रा ग्रीर पाण्डवों को विभिन्न प्रकार के कष्ट उठाने पड़े।

(२) वेदों में जूए का निषेध—वेदों में जूए की तीव्र शब्दों में निन्दा की है श्रीर निषेध किया है। ऋक् १०। ३४ सूक्त में जुआरी की दुर्दशा का दयनीय वर्णन है। इस सूक्त के १३ वें मन्त्र में श्रादेश है—

ग्रक्षंमा दीव्यः = जूग्रा मत खेलो।

जूग्रा एक तस्करी है-

प्रकाशमेतत्तास्कर्यं यद् देवनसमाह्नयौ । तयोनित्यं प्रतीघाते नृपतियंत्नवान्भवेत् ।। २२२ ।। (८७) (यत् देवन-समाह्नयौ) ये जो 'जूम्रा' ग्रीर 'समाह्नय' हैं (एतत् प्रकाशं तास्कर्यम्) ये प्रत्यक्ष में होने वाली तस्करो = चोरी हैं (नृपितः) राजा (तयोः प्रतीघाते) इनको समाप्त करने के लिये (नित्यं यत्नवान् भवेत्) सदा प्रयत्नशील रहे ॥ २२२ ॥

द्यूत श्रौर समाह्वय में भेद---

स्रप्राणिभियंतिक्रयते तल्लोके चूतमुच्यते । प्राणिभिः क्रियते यस्तु स विज्ञेयः समाह्वयः ॥ २२३ ॥ (८८)

(ग्रप्राणिभिः यत् क्रियते) बिना प्राणियों ग्रर्थात् जड़ [ताश, पासा, कौड़ी, गोटो ग्रादि] वस्तुग्रों के द्वारा बाजी लगाकर जो खेल खेला जाता है (लोके तत् 'द्यूतम्' उच्यते) लोक में उने 'द्यूतं — जूग्रा कहा जाता है ग्रीर (यः तु) जो (प्राणिभिः क्रियते) चेतन प्राणियों [मनुष्य, मुर्गा, तीतर, बटेर, घोड़ा ग्रादि] के द्वारा बाजो लगाकर खेला जाता है (सः 'समाह्वयः' विज्ञेयः) उसे 'समाह्वय' कहा जाता है ॥ २२३॥

चूतं समाह्ययं चैव यः कुर्यात्कारयेत वा। तान्सर्वान्घातयेद्वाजा शूद्रांक्च द्विजलिङ्गिनः ॥ २२४॥ (८६)

(यः) जो मनुष्य (द्यूतं च समाह्वयम् + एव) 'जूम्रा' स्रीर 'समाह्वय' (कुर्यात् वा कारयेत) स्वयं खेले या दूसरों से खिलायें (राजा) राजा (तान् सर्वान्) उन सबको (च) ग्रीर (द्विजलिङ्गिनः शूद्रान्) कपटपूर्वक द्विजों के वेश धारण करने वाले शूद्रों को (घातयेत्) शारीरिक दण्ड [ताड़ना, ग्रंगच्छेदन] ग्रादि दे।। २२४।।

## कितवान्कुशीलवान्क्रूरान् पाखण्डस्थांश्च मानवान् । विकर्मस्थाञ्छौण्डिकांश्च क्षिप्रं निर्वासयेत्पुरात् ।।२२४।।(६०)

श्रीर (कितवान्) जुग्नारियों, (कुशीलवान्) ग्रसम्य नाच-गानों से जीविका करने वाले, (कूरान्) क्रूर = ग्रत्याचारी ग्राचरण वाले, (पाखण्ड-स्थान्) ढोंग ग्रादि रचकर रहने वाले, (विकर्मस्थान्) शास्त्रविरुद्ध बुरे कर्म करने वाले, (शौण्डिकान्) शराब बनाने-बेचने वाले (मानवान्) इन मनुष्यों को (पुरात् क्षिप्र निर्वासयेत्) राजा ग्रपने राज्य से जल्दी से जल्दी वाहर निकाल दे।। २२५।।

अन्तर्शिट्डन् : 'कुशीलव' का सर्थ- 'कुशीलव' का विग्रह है 'कुस्सितं शीलम् 'कुशीलम्' कुशीलम् स्रस्य स्रस्ति तः कुशीलवः'' [मत्वर्थीय 'व' प्रत्यय] स्रर्थात् जिनका निन्दनीय स्वभाव स्रौर चेष्टाएं हैं, स्रसम्य या भौंडे ढंग के नाच गानों से जीविका करने वाले या राज्य में इस बहाने से कोई श्रहितकर बात फैलाने वाले व्यक्तियों को 'कृशीलव' कहा जाता है।

एते राष्ट्रे वर्तमाना राज्ञः प्रच्छन्ततस्कराः। विकर्मकियया नित्यं बाधन्ते भद्रिकाः प्रजाः॥ २२६॥ (६१)

(एते प्रच्छन्त तस्कराः) ये [६।२२४] छुपे हुए तस्कर=चोर (राष्ट्रे वर्तमानाः) राज्य में रहकर (विकमंक्रियया) गलत ग्रौर बुरे कामों को कर-करके (नित्यम्) सदा (राज्ञः) राजाग्रों ग्रौर (भद्रिकाः प्रजाः) सज्जन प्रजाग्नों को (बाधन्ते) हानि ग्रौर दुःख पहुंचाते रहते हैं ॥ २२६॥

> चूतमेतत्पुरा कल्पे हष्टं वैरकरं महत्। तस्माद् चूतं न सेवेत हास्यार्थमपि बुद्धिमान्।। २२७।। (६२)

(एतत् च्तम्) यह 'जूमा' (पुराकल्पे प्रहत् वैरकरं दृष्टम्) म्रव से पहले समय में भी महान् कष्ट एवं शत्रुता पैदा करने वाला देखा गया है (तस्मात्) इसलिए (बुद्धिमान्) बुद्धिमान् मनुष्य (हास्यार्थम् + म्रिप चूतं न सेवेत) हंसी-मजाक में भी 'जूमा' न खेजे ॥ २२७॥

प्रच्छन्नं वा प्रकाशं वा तन्निषेवेत यो नरः। तस्य दण्डविकल्पः स्याणयेष्टं नृपतेस्तथा।। २२८।। (६३)

(प्रच्छन्नं वा प्रकाशं वा) छुपकर वा सबके सामने (यः नरः तत् निषेवेत) जो मनुष्य 'जूपा' खेले (तस्य दण्डविकल्पः) उसका दण्ड-विधान निश्चित नहीं है (नृगतेः यथेष्ट स्यात्) राजा की इच्छानुसार उसका दण्ड होता है प्रथात् जूप्रा ग्रसहा दुष्कर्म है [२ १, २२४] उससे होने वाली हानि को देखकर राजा जो भो चाहे ग्रधिक दण्ड दे दे ॥ २२८॥

क्षत्रबिट्शूद्रयोनिस्तु दण्डं दातुमशक्नुवन्।

जुमाने को धारे-धारे चुका दे स्रर्थात् ब्राह्मण से काम न कराये ॥ २२६ ॥

स्त्रीबालोन्मस्तवृद्धानां दरिद्राशां च रोगिशाम् । शिफाविदलरज्वार्धविदध्यान्नुपतिर्दमम् ॥ २३०॥

(स्त्री-बाल-उन्मत्त-वृद्धानाम्) स्त्रियां, बालक, पागल, वृद्ध, (दरिद्राणां च रोगिणाम्) गरीब ग्रीर रोगी इनको (नृपतिः) राजा (शिफा-विदल-रज्जु + ग्राद्यैः) बेंत, बांस, रस्सी म्रादि से ताड़ना करके ही (दमं विदघ्यात्) दण्ड दे म्रर्थात् इन पर ग्रर्थंदण्ड भीर कार्यदण्ड न करे।। २३०।।

# अन्योजनः २२६-२३० श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं-

१. विषयविरोध—(१) विषयसंकेतक इलोक ६। २२० के अनुसार यहां विषय 'चूत-सम्बन्धी' विधानों का है। इन इलोकों में उक्त सामान्य दण्डव्यवस्था उक्त-विषय के विरुद्ध है, अतः असंगत होने से ये दोनों इलोक प्रक्षिप्त हैं। (२) २२६ वें क्लोक में अन्य वणों से काम करा लेना किन्तु ब्राह्मण से काम न कराने का कथन, पक्षपातपूर्ण दण्डव्यवस्था का द्योतक है, जबिक मनु सब के लिए पक्षपातरिह्त सर्वसामान्य समान दण्डों का विधान करते हैं [६। ३०७, ३११]; अपितु ब्राह्मण को अधिक समभदार और जिम्मेदार होने से अधिक दण्ड देने का विधान करते हैं [८। ३६८]। अतः यह पक्षपात पूर्ण व्यवस्था मनुविरुद्ध है।

# मुकद्दमों के भ्रन्त में उपसंहार

रिश्वत लेकर भ्रन्याय करने वालों को दण्ड--

ये नियुक्तास्तु कार्येण हन्युः कार्याणि कार्यिणाम् ।

धनोध्मणा परयमानास्तान्तिःस्वान्कारयेन्तृपः ॥ २३१ ॥ (६४) (कार्येषु नियुक्ताः तुये) मुक्रह्मों के कार्यों में राजा द्वारा लगाये गये जो प्रधिकारी-कर्मचारी (धन + उष्मणा पच्यमानाः) धन की गर्मी प्रधीत रिश्वत ग्रादि के लालच में श्रासक्त होकर (कायिणां कार्याणि हन्युः) वादी-प्रतिवादियों के मुक्रह्मों को बिगाड़ें (नृपः) राजा (तान् निःस्वान् कारयेत्) उनकी सारी संपत्ति छीन ले ॥ २३१ ॥

अर्जु श्री त्उन्तः मुहावरे का प्रयोग ग्रीर उसका ग्रयं—धनोष्प्रणा पच्यमानाः यह एक मुहावरा है, जिसका ग्रयं है 'धन के लालच में पड़ने वाले लोग' या 'रिश्वत हड़पने वाले'। ऐसे रिश्वतखोर व्यक्तियों की राजा सम्पत्ति छीन ले।

क्षात्व ज्यानेच हन्याद्व ।द्वट्सेविनस्तथा ।। २३२ ।। (६५)

(च) स्रोर (कूटशासनकर्तृन्) राजा के निर्णयों को कपटपूर्वक लिखने वाले, (प्रकृतीनां दूषकान्) प्रकृति = प्रजा, मन्त्री, सेनापित स्रादि को [१।२१४] रिश्वत स्रादि बुरे कार्यों में फंसाकर विगाड़ने वाले, (स्त्री-बाल-ब्राह्मण्डनान् च) स्त्रियों, बच्चों स्रोर विद्वानों की हत्या करने वाले, (तथा) तथा (द्विट्-सेविनः) शत्रु से मिलकर उसका भला करने वाले, इनको (हन्यात्) वध से दण्डित करे ग्रर्थात् इनको कठोर से कठोर ग्रीर कष्टप्रद दण्ड देना चाहिए।। २३२।।

ठीक निर्णय को किसी दबाव या लालच में ब्राकर न बदले ---

तीरितं चानुशिष्टं च यत्र क्वचन यःद्भवेत् । कृतं तद्धमंतो विद्यान्न तद्भूयो निवर्तयेत् ।। २३३ ।। (६६)

(यत्र क्वचन) जहां किसी मुकह्मे में (तीरितम्) ठीक निर्णय किया जा चुका हो (च) श्रीर (ग्रनुशिष्ट भवेत्) किसी दण्ड का ग्रादेश भी दिया जा चुका हो (धर्मतः तत् कृतं विद्यात्) धर्मपूर्वक किये उस निर्णय को पूरा हुग्ना जानना चाहिए (तत् भूयः न निवतंयेत्) उस मुकह्मे का पुनः निर्णय न करे [यह लोभ या ममत्व ग्रादि के कारण ग्रथवा ग्रकारण निर्णय न बदलने का कथन है, कारण विशेष होने पर तो पुनः निर्णय का कथन किया गया है (८। ११७; ६। २३४)]।। २३३।।

स्रमात्यों स्रीर न्यायाधीशों को स्रन्याय करने पर दण्ड--

भ्रमात्याः प्राड्विवाको वा यत्कुर्युः कार्यमन्यथा । तत्स्वयं नृपतिः कुर्यात्तान्सहस्रं च वण्डयेत् ।। २३४ ॥ (६७)

(ग्रमात्याः वा प्राङ्विवाकः) मन्त्री भ्रथवा न्यायाधीश (यत् कार्यम् + श्रन्यथा कुर्युः) जिस मुकद्दमे के निर्णय को गलत या भ्रन्यायपूर्वक कर दें तो (तत्) उस मुकद्दमे के निर्णय को (नृपितः) राजा (स्वयं कुर्यात्) स्वयं करे (च) भ्रीर (तान्) भ्रन्यायपूर्वक निर्णय करने वाले उन श्रधि-कारियों को (सहस्रं दण्डयेत्) एक हजार पर्ण [६। १३६] दण्ड से दण्डित करे।। २३४।।

पाँच महापातकी भ्रौर उनको दण्ड--

भ्रह्महा च सुरापइच स्तेयी च गुरुतल्पगः।

्राह्म करने वाले (च) ग्रीर (गुरुतल्पगः) गुरु की पत्नी से संभोग करने वाले (स्तेयी) चोरी करने वाले (च) ग्रीर (गुरुतल्पगः) गुरु की पत्नी से संभोग करने वाले (एते सर्वे नराः) ये सब मनुष्य (पृथक्) पृथक्-पृथक् (महापातिकनः ज्ञेयाः) महापातिकी = महा-पापी समक्षने चाहियें ॥ २३४ ॥

चतुर्णामपि चैतेषां प्रायद्यित्तमकुर्वताम् । शारीरं धनसंयुक्तं दण्डं धर्म्यं प्रकल्पयेत् ॥ २३६ ॥ (प्रयश्चित्तम् + म्राकुर्वताम्) प्रायश्चित न करने पर (एतेषां चतुर्णाम् + म्रिप्) इन चारों को ही राजा (धर्म्यम्) धर्मानुसार (धनसंयुक्तं शारीरं दण्डं प्रकल्पयेत्) धन-दण्डसहित शारीरिक दण्ड [६। २३७] देवे ॥ २३६॥

### गुरुतल्पे भगः कार्यः सुरापाने सुराध्वजः। स्तेये च दवपवं कार्यं ब्रह्महण्यशिराः पुमान् ॥ २३७ ॥

(गुरुतल्पे भगः कार्यः) गुरुपत्नी के साथ संभोग करने पर व्यभिचारी के माथे पर भग = योनि का चिह्न दगवा देना चाहिये (सुरापाने सुराध्वजः) शराब पीने वाले के माथे पर सुरापात्र का चिह्न (स्तेये श्वपदं कार्यम्) चोरी करने वाले के माथे पर कुत्ते के पंजे का चिह्न दगवा देना चाहिये (ब्रह्महणि + प्रशिराः पुमान्) ब्राह्मण की हत्या करने वाले के माथे पर सिरकटे मनुष्य का चिह्न दगवा देना चाहिये ॥ २३७॥

### ब्रसम्मोज्या ह्यसंयाज्या असंपाठघाविवाहिनः। चरेयुः पृथिवीं दीनाः सर्वधर्मबहिष्कृता।। २३८॥

ये सब (असम्भोज्याः) भोजन न कराने योग्य, (ग्रसंयाज्याः) यज्ञ ग्रादि न कराने योग्य, (ग्रसंपाठ्याः) न पढ़ाने योग्य, (ग्रविवाहिनः) विवाह न करने योग्य ग्रीर (सर्वधर्मबहिष्कृताः) सभी धर्मकार्यों से बहिष्कृत किये हुए होकर (दीनाः पृथिवीं चरेयुः) बेसहारों की तरह पृथ्वी पर घूमें ॥ २३८॥

#### ज्ञातिसम्बन्धिमिस्त्वेते त्यक्तव्याः कृतलक्षाः। निर्वया निर्नेमस्कारास्तन्मने.रनुशासनम्॥ २३६॥

(कृतलक्षागाः एते) चिह्नों से दागे हुए ये [६।२३७] व्यक्ति (ज्ञातिसम्बन्धिभः त्यक्तव्याः) रिश्ते-नातेदारों द्वारा भी छोड़ दिये जाने चाहियें ये लोग (निर्दयाः) दया करने योग्य नहीं हैं (निर्नेमस्काराः) श्रौर नमस्कार करने योग्य भी नहीं हैं (तत् मनोः + अनुशासनम्) यही मनु का श्रादेश है।।२३६।।

### प्राविश्वतं तुकुर्वाणाः सर्ववर्णा वयोदितम् । राज्यकाः राज्य ललादे स्युदीप्याञ्चलमसाहसम् ॥ २४० ॥

(अया के कार्य) अवतः विविश्त (प्रायश्चित्तं तु कुर्वाणाः) प्रायश्चित्तं करते वाले (सर्ववर्णाः) सब वर्णं वालों को (राज्ञां ललाटे न + अङ्क्या) राजा माथे पर दागं न लगवाये (तु) किन्तु (उत्तमसाहसं दाप्याः स्युः) उन्हें केवल 'उत्तमसाहसं' [८।१३८] से दण्डित करे।। २४०॥

#### न्नागःसु न्नाह्यागस्येव कार्यो मध्यमसाहसः। विवास्यो वा भवेद्राष्ट्रात्सद्रव्यः सपरिच्छदः॥ २४१॥

(सुब्राह्मणस्य) पूर्वोक्त [६।२३५] अपराधों को यदि कोई गुणवान् ब्राह्मण

श्रकामपूर्वक करे तो (मध्यमसाहसः ग्रागः कार्यः) उस पर 'मध्यमसाहस' दण्ड करे (वा) ग्रीर सकामपूर्वक करने वाले ब्राह्मण को (सपरिच्छदः) गृहवस्तुग्रों सहित (सद्रव्यः) धनसहित (राष्ट्रात् विवास्य भवेत्) राष्ट्र से निकाल देना चाहिए॥ २४१॥

> इतरे कृतवन्तस्तु पापान्येतान्यकामतः। सर्वस्वहारमहंन्ति कामतस्तु प्रवासनम्॥ २४२ ॥

(स्रकामतः एतानि) स्रकामपूर्वक पूर्वोक्त (पापानि कृतवन्तः इतरे तु) स्रपराधों को करने वाले इतर वर्णों स्रथीत् क्षत्रियों, वैश्यों स्रौर सूद्रों को (सर्वस्वहारम् + स्रहन्ति) सर्वस्व हरण का दण्ड देना चाहिए (तु कामतः) किन्तु सकामपूर्व क करने वालों को (प्रवासनम्) [सर्वस्वहरण के साथ] देशनिकाला भी देना चाहिए ॥ २४२ ॥

> नावदीत नृपः साधुर्महापातिकनो धनम् । स्रावदानस्तु तल्लोभात्तेन दोषेण लिप्यते ॥ २४३ ॥

(साधु: नृप:) श्रेष्ठ राजा (महापातिकन: धनं न + ग्राददीत) महापातिकयों का धन [दण्ड, कर ग्रादि किसी भी रूप में] ग्रहण न करे (लोभात् तत् ग्राददान: तु) लोभवश उनके धन को लेने पर (तेन दोषेण लिप्यते) उस-उस महापातक दोष से युक्त होता है।। २४३।। •

> म्रप्तु प्रवेश्य तं दण्डं वह्णायोपपादयेत्। श्रुतवृत्तोपपन्ने वा ब्राह्मणे प्रतिपादयेत्॥ २४४॥

(तं दण्डम्) महापातिकयों पर किये गये जुर्माने से प्राप्त धन को (ग्रप्सु प्रवेश्य) जल में डालकर (वरुणाय + उपपादयेत्) वरुण देवता को ग्रिपित कर दे (वा) ग्रयवा (श्रुतवृत्त + उपपन्ने ब्राह्मणों) शास्त्रों के विद्वान् ग्रीर सदाचारी ब्राह्मण को (प्रिति-पादयेत्) दे देवे ॥ २४४॥

ईशो वण्डस्य वरुणो राज्ञां वण्डघरो हिसः। ईशः सर्वस्य जगतो बाह्यणो वेवपारगः॥ २४४॥

(हि) क्योंकि (वरुण: दण्डस्य ईश:) वरुण देवता दण्ड के धन का स्वामी है, इस कारण (स:) वह वरुण (राज्ञां दण्डधर:) राजाओं के दण्ड-धन को लेने का अधिकारी है श्रीर (वेदपारग: ब्राह्मण:) वेदों में पारंगत ब्राह्मण (सर्वस्य जगत: ईश:) सम्पूर्ण जगत् का स्वामी है, अत: वह भी दण्डधन को लेने का अधिकारी है।। २४४।।

> यत्र वर्जयते राजा पापकृद्भुषो धनागमम्। तत्र कालेन जःयन्ते मानवा दीर्घजीविनः॥ २४६॥

(यत्र) जिस देश में (राजा) राजा (पापकृद्म्यः धन + ग्रागमं वर्जयते) महा-

पातिकयों से धनग्रहण नहीं करता (तत्र) उस राज्य में (मानवाः) मनुष्य (कालेन दीर्घजीविनः जायन्ते) समयानुसार उत्तरोत्तर दीर्घजीवी होते हैं ॥ २४६ ॥

#### निष्पचन्ते च सस्यानि यथोप्तानि विशां पृथक् । बालाञ्च न प्रमीयन्ते विकृतं न च जायते ॥ २४७ ॥

(विशाम् उप्तानि सस्यानि) वैश्यों द्वारा बोये गये अन्तादि के बीज (यथा पृथक् निष्पद्यन्ते) ठीक-ठीक श्रौर पृथक्-पृथक् सभी उत्पन्न होते हैं (च) ग्रौर (बालाः न प्रमीयन्ते) बालक नहीं मरते (च) तथा (विकृतं न जायते) किसी को कोई रोगविकार नहीं होता ॥ २४७ ॥

#### ब्राह्मरागन्बाधमानं तु कामादवरवर्गाजम् । हन्याच्यित्रवैषोपार्यरुद्धेजनकरैर्नृपः ॥ २४८ ॥

(कामात्) जानबूक्षकर (ब्राह्मणान् वाधमानम्) ब्राह्मणों को वाधा = पीड़ा पहुँचाने वाले (ग्रवरवर्णजम्) शूद्र को (नृपः) राजा (उद्वेजनकरैः) व्याकुलता पैत्र करने वाले (चित्रैः वध + उपायैः हन्यात्) ग्रनेक प्रकार के वध के उपायों से मार डाले ॥ २४८ ॥

**अनुशर्टिनः** २३४—२४८ श्लोक निम्न 'ग्राध।रों' के अनुसार प्रक्षिप्त हैं—

- १. विश्ववरोध-विषयसंकेत क्लोक ६। २२० के ब्रनुसार यहां 'द्यूत-सम्बन्धी' विधानों का विषय है और विषयसंकेतक क्लोक ६। ७ तथा ६। २४० से यह संकेतित है कि ब्रठारह प्रकार के मुकद्दमों में यह ब्रन्तिम मुकद्दमा है तथा इसके वर्णन के पश्चाल केवल उपसंहारात्मक क्लोकों का वर्णन [६। २३१-२३४, २४६] ही संगत माना जा सकता है, अन्य नहीं। इन क्लोकों में द्यूतधर्म से तथा उपसंहार से बाह्य वर्णन है, ब्रतः ये सभी क्लोक विषयविरुद्ध प्रक्षेप हैं। पूर्व वर्णित ब्रपने-ब्रपने विषयों में ही इन दण्डों का कथन करना संगत था। ब्रौर विषयानुसार वहां-बहां इन सभी ब्रपराधों की दण्ड-व्यवस्था मनु ने पहले कह भी दी है, ब्रतः उनका यहां पुनःकथन वंसे भी ब्रनावश्यक है। (२) ७—६ ब्रघ्यायों में राजा की दण्ड-व्यवस्था है, प्रायश्चित्त की नहीं। ब्रतः २३६ में प्रायश्चित्त न करने पर ही दण्ड का विधान इस विषय के विरुद्ध है, राजा तो ब्रपने नियमानुसार दण्ड देगा ही। ब्रौर प्रायश्चित्तों का वर्णन ११ वें ब्रघ्याय में होना चाहिए था। इस प्रकार भी ये विषय-विरुद्ध हैं।
- २. प्रसंगविरोध २३४ ग्रौर २५० श्लोकों में सभी १८ मुकद्मों के पश्चात् उपसंहारात्मक वर्णान है। इन श्लोकों ने उस वर्णान-प्रसंग को भंग करके पूर्व ग्राये प्रसंगों का बीच में पुनःवर्णन किया है। प्रसंगभञ्जक होने के कारण ये सभी श्लोक प्रक्षिप्त हैं।
  - ३. ब्रन्तिविरोध—(१) इन श्लोकों का ब्राधारभृत श्लोक २३५ वां है। इस

२३५ वें की मान्यता तत्तत् प्रसंगों में मनुविहित पूर्व मान्यताग्रों से मेल नहीं खाती। ६। ३६६ में विशिष्ट ग्रपराधियों की गणना करते हुए मनु ने चोर, परस्त्रीगामी, दुष्टवाक्, लुटेरा ग्रीर हत्यारा, इन व्यक्तियों को विशिष्ट ग्रपराधी माना है। यहाँ विशिष्ट महापातिकयों का परिगणन उनसे भिन्नरूप में है। वहां सर्वमान्य ग्राधार पर विशिष्ट ग्रपराधियों का परिगणन है, जब कि यहां व्यक्तिपरक [केवल ब्राह्मण ग्रीर गुरु] ग्राधार पर है, जो उचित नहीं है। (२) इन क्लोकों में उक्त दण्ड-व्यवस्था भी पूर्वविहित दण्ड-व्यवस्थाग्रों से भिन्न होने के कारण विरुद्ध है। [यथा—हत्या ६। २६६-२६, परस्त्रीगामी ६। ३५२-३७२, मद्यपी ६। २२५]। (३) २४१-२४२, २४६ में पक्षपात- पूर्ण दण्ड-व्यवस्था है, जो ६। ३०७, ३११, ६। ३३५-३३६ की भावना एवं व्यवस्था के विरुद्ध है। (४) ३४३ - ३४७ क्लोकों की व्यवस्था उन पूर्वोक्त सभी क्लोकों के विरुद्ध है जिनमें ग्रपराधियों पर जुर्माना करने, सर्वस्वहरण करने की राजा को ग्राजा दी है [६। २६६, ३२०, ३२२, ३३५-३३६] आदि।

४. शैलीगत श्राधार—२२६ वें श्लोक में "तत् मनोः श्रनुशासनम्" पदों से स्पष्ट है कि यह श्लोक मनु से भिन्न किसी अन्य व्यक्ति की रचना है, म्रतः यह प्रक्षिप्त है ग्रीर इसके प्रक्षिप्त सिद्ध होने पर इससे सम्बद्ध यह सम्पूर्ण पूर्वापर प्रसंग स्वतः प्रक्षिप्त सिद्ध हो जाता है।

## यावानवध्यस्य वधे तावान्वध्यस्य मोक्षणे। ग्रधमों नृपतेहं ब्टो धर्मस्तु विनियच्छतः॥ २४६॥ (६८)

(श्रवघ्यस्य वधे) ग्रदण्डनीय को दण्ड देने पर (नृपतेः) राजा को (यावान् + ग्रघमंः क्टः) जितना श्रधमं होना शास्त्र में माना गया है (तावान् वघ्यस्य मोक्षणे) उतना ही दण्डनीय को छोड़ने में ग्रघमं होता है (त्रिनियच्छतः तुधमंः) न्यायानुसार दण्ड देना ही धमं है।। २४६।।

## उदितोऽयं विस्तरशो मिथो विवदमानयोः । अष्टादशसु मार्गेषु व्यवहारस्य निर्फयः ॥ २५० ॥ (६६)

(ग्रयम्) यह [८।१से ६।२४६ तक] (निथः विवदमानयोः) परस्पर विवाद = भःगड़ा करने वाले वादी-प्रतिवादियों के (ग्रष्टादशसु मार्गेषु) ग्रठारह प्रकार के (व्यवहारस्य निर्णयः) मुकद्दमीं वा निर्णय (विस्तरशः उदितः) विस्तारपूर्वक कहा ॥ २५०॥

## एवं धर्म्याणि कार्याणि सम्यक्कुवंन्महीपतिः। वैशानलब्धांत्लिप्सेत लब्धांश्च परिपालयेत्॥ २५१॥ (१००)

(एवम्) इस पूर्वीक्त कही विधि के स्रनुसार (धर्म्याणि कार्याणि कुर्वन्) धर्मयुक्त कार्यों को करता हुम्रा (महीपतिः) राजा (म्रलब्धान्

देशान् लिप्सेत) स्रप्राप्त देशों को प्राप्त करने की इच्छा करे (च) स्रौर (लब्धान् परिपालयेत्) प्राप्त किये देशों का भलीभांति पालन करे।।२४१॥ राजा द्वारा लोककण्टकों का निवारण—(६।२४२ से ३२४ तक)

सम्यङ् निविष्टदेशस्तु कृतदुर्गश्च शास्त्रतः । कण्टकोद्धरणे नित्यमातिष्ठेद्यत्नमुत्तमम् ॥ २५२ ॥ (१०१)

राजा (सम्यक् निविष्टदेशः) अच्छे सस्यादिसम्पन्न देश का आश्रय करके (च) और वहां (शास्त्रतः कृतदुर्गः) शास्त्रानुसार विधि [७। ६६] से किला बनाकर (कण्टकोद्धरणे) अपने राज्य से कंटकों = प्रजा या शासन को पीड़ित करने वाले लोगों को [२४६-२६०] दूर करने में (नित्यम् उत्तमं यत्नम् + आतिष्टेत्) सदा अधिकाधिक यत्न करे।। २५२।।

आनु श्री टिन् : लोककण्टक से श्रिमशय—समाज की व्यवस्था, सुख, शान्ति में श्रपराध श्रीर नियमविरुद्ध कार्य करके पीड़ा = बाधा पहुंचाने वाले लोग 'लोककण्टक' कहलाते हैं। लोककण्टक शब्द का श्रयं भी यही है—'लोगों को कांटे की तरह चुभकर पीड़ा देने वाले'। इनकी गणना ६।२५६—२६० में की है।

#### रक्षणादार्यवृत्तानां कष्टकानां च शोधनात् । नरेन्द्रास्त्रिदिवं यान्ति प्रजापालनतत्पराः ॥ २५३ ॥ (१०२)

(म्रायंवृत्तानां रक्षणात्) श्रेष्ठ म्राचरण वाले व्यक्तियों की रक्षा करने से (च) म्रोर (कण्टकानां शोधनात्) कण्टकों =क्ष्टदायक दुष्ट व्यक्तियों को दूर करने से (प्रजापालनतत्पराः नरेन्द्राः) प्रजाम्रों के पालन करने में तत्पर रहने वाले राजा (त्रिदिव यान्ति) विस्तृत राज्य के उत्तम सुख को भोगते हैं।। २५३॥

श्च न्यू ट्रांडेट्डन्ड: 'त्रिदिवं यान्ति' मुहावरा—'त्रिदिवं यान्ति' यह भी एक मुहावरा है जिसका श्रयं है 'त्रिदिवं प्राप्नुवन्ति'—तीनों लोकों के राज्य को प्राप्त करते हैं श्रयात् उनका राज्य दिन-प्रतिदिन बढ़ता जाता है। यह मुहावरा श्राजकल भी हिन्दी में इसी श्रयं में प्रचलित है।

अशासंस्तस्करान्यस्तु बॉल गृह्णिति पाथिवः। तस्य प्रभुम्यते राष्ट्रं स्वर्गाच्च परिहोयते।। २५४॥ (१०३)

(यः तु पार्थिवः) जो राजा (तस्करान् प्रशासन्) चोर [६।२५७] म्रादि को नियन्त्रित-दण्डित न करता हुम्रा (बर्लि गृह्धाति) प्रजाम्रों से कर म्रादि ग्रहण करता है (तस्य राष्ट्रं प्रक्षुम्यते) उसके राष्ट्र में निवास करने वाली प्रजाएं क्षुब्ध होकर विद्रोह कर देती हैं (च) म्रीर वह (स्वर्गात् परि-हीयते) राज्यसुख से क्षीण हो जाता है।। २५४।।

अर्द्धारिटा : तस्कर का श्रयं भीर ब्युत्पित — 'तस्कर' विशेष रूप से उस चोर को कहतें हैं जो प्रकट श्रीर गृप्त प्रत्येक प्रकार की चोरी प्रत्यक्ष ठगी, जाल-साजी अथवा लूट के रूप में करता है। जो धन को लूटने के लिए हर गलत उपाय को प्रयोग में लाने में विश्वास रखता है। निघंटु ३।२४ में कहा है — "तस्कर: स्तेननाम" = चोर का नाम तस्कर है, कैसा चोर होता है वह? "तस्कर: तस्करो मवित। करोति यत् पापकिमित नैश्वता:। तनोतेर्वा स्थात्सन्ततकर्मा मवित अहोराश्रकर्मा वा" [निह० ३।१४] श्रयति जो पापकर्मों में लगा रहता है, वह तस्कर कहलाता है। चोरी के कार्य का विश्तार करता है श्रयवा दिन में भी रात में भी समय श्रीर परिस्थित के श्रनुरूप हर समय किसी न किसी चोरी करने के काम में लगा रहता है।

## निर्भयं तु भवेद्यस्य राष्ट्रं बाहुबला श्रितन् । तस्य तद्वधंते नित्यं सिच्यमान इव द्रुमः ॥२५५॥ (१०४)

(यस्य बाहुबलाश्रितम्) जिस राजा के बाहुबल = दण्डशिवत के सहारे (राष्ट्रं निभंयं तुभवेत्) राष्ट्रं प्रर्थात् प्रजाएं [चोर ग्रादि से | निभंय रहती हैं (तस्य तत्) उसका वह राज्य (सिच्यमानः द्रुमः इव) सींचे गये वृक्ष की भाँति (नित्यं वर्धते) सदा बढ़ता रहता है।। २५५।।

दो प्रकार के तस्कर---

## द्विविधांस्तस्करान्विद्यात्परद्रव्यापहारकान् । प्रकाशांश्चाप्रकाशांश्च चारचक्षुमहीपतिः ॥२५६॥ (१०५)

(चारचक्षुः महीपितः) गुप्तचर ही हैं नेत्र जिसके स्रर्थात् गुप्तचरों के द्वारा सब प्रजा का काम देखने वाला राजा (प्रकाशान् च + स्रप्रकाशान् परद्रव्य + स्रपहारकान्) प्रकट स्रीर गुप्त रूप से दूसरों के द्रव्यों को चुराने वाले (द्विविधान् तस्करान् विद्यात्) दोनों प्रकार के चोरों की जानकारी रखे।। २४६।।

#### प्रकाशवञ्चकास्तेषां नानापण्योपजीविनः । प्रच्छन्नवञ्चकास्स्वेते ये स्तेनाटविकादयः ॥२५७॥ (१०६)

(तेषाम) उन दोनों प्रकार के चोरों में (नानापण्य-उपजीविनः प्रकाशवञ्चकाः) नाना प्रकार के व्यापारी जो देखते-देखते माप,तोल या मूल्य में हेराफेरी करके ठगते हैं वे 'प्रकट-चोर' हैं (ये) ग्रौर जो (स्तेन-ग्राटिकादयः) जंगल ग्रादि में छिपे रहकर चोरी करने वाले हैं (ते) वे (प्रच्छन्नवञ्चकाः) 'गुप्तचोर' हैं ।। २५७ ।।

#### लोककण्टकों की गणना---

उत्कोचकादचौपधिका वञ्चकाः कितवास्तथा ।

मङ्गलादेशवृतात्रच मद्राव्येक्षिगिकैः सह ॥ २५८ ॥ (१०७)

असम्यक्कारिए।इचैव महामात्रादिचकित्सकाः।

शिल्पोपचारयुक्ताइच निपुणाः पण्ययोखितः ॥ २५६ ॥ (१०८)

एवम।दीन्विजानीयास्त्रकाशांल्लोककण्टकान् ।

निगृहचारिणश्चान्याननार्यानार्यलिङ्गिनः ॥ २६० ॥ (१०६)

(उत्कोचकाः) रिश्वतखोर, (ग्रीपिधकाः) भय दिखाकर धन लेने वाने (वञ्चकाः) ठग, (कितवाः) 'जूग्रां से धन लेने वाने, (मंगलादेश-वृत्ताः) 'तुम्हें पुत्र या धन प्राप्ति होगीं इत्यादि मांगलिक वातों को कहकर धन लूटने वाले, (भद्रः) साधु-संन्यासी ग्रादि भद्ररूप धारण करके धन ठगने वाले, (ईक्षणिकः सह) हाथ बादि देखकर भविष्य बताकर धन ठगने वाले, (ग्रसम्यक् कारिएाः महामात्राः) धन, वस्तु ग्रादि लेकर गलत तरोकों से काम करने वाले उच्च राजकमंचारी [मन्त्री ग्रादि]. (चिकित्सकाः) ग्रनु-चित मात्रा में धन लेने वाले या ग्रगोग्य चिकित्सक (शिल्पोपचारयुक्ताः) ग्रनुचित मात्रा में धन लेने वाले शिल्पो [चित्रकार ग्रादि], (निपुणाः पण्ययोषितः) धन ठगने में चतुर वेश्याएं (एवम् मग्रादीन्) इत्यादियों को (ग्रागेर (ग्रन्यान्) दूसरे जो (ग्रागेलिङ्गनः निगूदचारिणः ग्रनार्यान्) श्रेष्ठों का वेश या चिह्न धारण करके गुप्तरूप से विचरण करने वाले दुष्ट या बुरे व्यक्ति हैं, उनको (प्रकाशान् लोककण्टकान् विजानीयात्) प्रकट लोककण्टक = प्रजाग्रों को पीड़ित करने वाले चोर समभे ।। २५६ - २६०।।

अप्रन्य क्यो ट्या : भ्रोपिषक का अर्थ — 'श्रोपिषक' का अर्थ 'किसी प्रयोजन से कोई जालसाजी रचकर भय दिखाकर धन लूटने वाला व्यक्ति' होता है। श्राजकल की भाषा में इन्हें ब्लैकमेल (भयादोहन) करने वाले कहते हैं।

तान्विदित्वा सुचरितेर्गू ढेस्तत्कर्मकारिभिः। चारैश्चानेकसंस्थानेः प्रोत्साद्य वशमानयेत्।। २६१।। (११०)

(तत् कमंकारिभिः) जिस विषय में जानकारी प्राप्त करनी है वैसा ही कर्म करने में चतुर, (गूढें:) गुप्त रहने वाले (सुचरितः) ग्रच्छे ग्राचरण वाले (ग्रनेक संस्थानः) ग्रनेक स्थानों में नियुक्त (चारं:) गुप्तचरों के द्वारा (तान् विदित्वा) उन ठगों या लोककण्टकों को मालून करके (च) ग्रौर फिर (प्रोत्साद्य) उन्हें पकड़कर (वशम् + ग्रानयेत्) ग्रपने वश में करे, कारागृह में रखे अर्थात् उन पर ऐसा नियन्त्रण रखे कि वे ये काम न कर पायें।। २६१।।

तेषां दोषानभिख्याप्य स्वे स्वे कर्मणि तत्वतः।

कुर्वीत शासनं राजा सम्यवसारापराधतः ॥ २६२ ॥ (१११)

(राजा) राजा (स्वे स्वे कर्मणि तत्त्वतः तेषां दोषान् + ग्रिभिख्याप्य) जो-जो उन्होने बुरा काम किया है भलीभांति उनके दोषों को घोषणा करके (सार ग्रपराधतः) उनके बल ग्रौर ग्रपराध के ग्रनुसार (सम्यक् शासनं कुर्वीत) न्यायोचित दण्ड से दण्डित करे।। २६२।।

निह दण्डाहते शक्यः कर्तुं पापविनिग्रहः। स्तेनानां पापबुद्धीनां निमृतं चरतां क्षितौ।। २६३।। (११२)

(स्तेनानाम्) प्रकट चोरों, (क्षितौ निभृतं चरताम्) पृथ्वो पर गुप्त-रूप से विचरण करने वाले चोरों या ग्रन्य ग्रपराधियों तथा (पापबुद्धीनाम्) पाप कर्म में वृद्धि रखने वालों के (पापविनिग्रहः) पापों पर रोक (दण्डात् +ऋते नहि कर्नुं शक्यः) दण्ड के विना नहीं हो सकती, ग्रतः दण्ड देने में कभी प्रमाद या शिथिलता न करे।। २६३।। गुप्तचरों द्वारा किन स्थानों से अपराधियों का पता लगाये—

> सभाप्रपापूपशालावेशमद्यान्नविकयाः । चतुष्पथाश्चैत्यवृक्षाः समाजाः प्रेक्षणानि च ॥ २६४ ॥ (११३) जीर्णोद्यानान्यरण्यानि कारुकावेशनानि च ॥ शून्यानि च।प्यगारः।णि वनान्युपवनानि च ॥ २६४ ॥ (११४) एवंविधान्नृपो देशान्गुल्मैः स्थावरजङ्गमैः । तस्करप्रतिषेधार्थं चारैश्चाप्यनुचारयेत् ॥ २६६ ॥ (११४)

(सभा-प्रपा + प्रपूपशाला) सभाग्रों के ग्रायोजन स्थल, प्याऊ, माल-पूगा ग्रादि बेचने का स्थान [भोजनालय, हलवाइयों की दुकान ग्रादि], वेश-मद्य-प्रन्न-विक्रयाः) बहुरूपो वेशभूषा, मद्य तथा ग्रनाज बेचने का स्थान [मण्डी ग्रादि], (चतुष्पथाः) चौराहे, (चैत्यवृक्षाः) प्रसिद्धवृक्ष जहां लोग इक्ट्ठे होकर बंठते हैं, (समाजाः) सार्वजनिक स्थान, (प्रेक्षणानि) मनोरंजन के स्थान, (जीर्ण + उद्यान + ग्ररण्यानि) पुराने बगीचे ग्रौर जंगल, (कारुक + ग्रावेशनानि) शिल्पगृह = संग्रहालय ग्रादि (शून्यानि ग्रगाराणि) सूने पड़े हुए घर, (बनानि च उपवनानि) वन ग्रौर उपवन, (राजा) राजा (एवं-विधान् देशान्) ऐसे स्थानों में (तस्करप्रतिषेधार्थम्) चोरों के निवारगा के लिए (स्थावर-जङ्गमैः गुल्मैः) एक स्थान पर (पुलिस चौकी बनाकर) रहने वाले ग्रीर गश्त लगाने वाले सिपाहियों के दलों को (च) ग्रीर (चारैः) गुप्तचरों को (ग्रनुचारयेत्) विचरण कराये या नियुक्त करे ।। २६४–२६६।।

> तस्सहायैरनुगतैर्नानाकर्मप्रवेदिभिः । विद्यादुत्सादयेच्चैव निपुर्गः पूर्वतस्करैः ॥ २६७ ॥ (११६)

(तत् सहायै: + अनुगतै:) उन चोर आदि के सहायकों और अनुगामियों से (नानाकर्मप्रवेदिभि: निपुणै: पूर्वतस्करै:) अनेक प्रकार के कमीं को जानने वाले चतुर भूतर्र्व चोरों से भी (विद्यात्) चोरों का पता लगावे (च) और पता लगाने पर उन्हें (उत्सादयेत्) दण्डित करे।। २६७।।

भक्ष्यभोज्योपदेशेश्च ब्राह्मणानां च दर्शनैः । शौर्यकर्मापदेशेश्च कुर्युस्तेषां समागमम् ॥ २६= ॥ (११७)

वे सहयोगी या गुप्तचर लोग (भक्ष्य-भोज्य-प्रपदेशैः) खाने के पदार्थों का लालच देकर (च) ग्रीर (ब्राह्मणानां दर्शनैः) ब्रह्मवेता विद्वानों के दर्शनों के बहाने (च) तथा (शीर्यकर्म-प्रपदेशैः) कोई शीर्यकर्म दिखाने के बहाने से (तेषां समागमं कुर्युः) उन चोर ग्रादि को सिपाहियों से मिला दें, गिरफ्तार करादें।। २६८।।

ये तत्र नोपसर्वेयुर्मूलप्रणिहिताश्च ये। तान्प्रसह्य नृपो हन्यात्समित्रज्ञातिबान्यवान् ॥ २६९ ॥ (११८)

(ये) जो चोर श्रीर उनके सहयोगी (तत्र न + उपसर्पेयुः) उपर्युक्त स्थानों [२६८] पर न ग्रावें (च) श्रीर (ये) जो चोर (मूलप्रिणिहिताः) पकड़े जाने की शंका से सावधान होकर बचते रहें ग्रयीत् पकड़ में न-ग्रावें तो (नृगः) राजा (सिमित्र-ज्ञाति-बान्धवान् तान्) मित्र, रिक्तेदार श्रीर बान्धवों सिहत उन चोरों को (प्रसह्य) वत्रपूर्वक पकड़ कर (हन्यात्) दिण्डत करे।। २६६।।

प्रमाण मिलने पर ही दण्ड दे---

न होढेन विना चोरं घातयेद्धार्मिको नृपः। सहोढं सोपकरणं घातयेदविचारयन्।। २७०॥ (११६)

(धार्मिकः नृपः) धार्मिक राजा (होढेन विना) चोरी का माल म्रादि प्रमाणों के बिना (चौरं न घातयेत्) चोर को न मारे, किन्तु (सहोढं स+ उपकरणम्) चोरी का माल, म्रोर सेंध मारने म्रादि के म्रीजार म्रादि प्रमारा उपलब्ध होने पर (ग्रविचारयन् घातयेत्) ग्रवश्य दण्डित करे ॥ २७० ॥

चोरों के सहयोगियों को भी दण्ड दे -

## प्रामेष्विप च ये केचिच्चौराणां भक्तदायकाः । भाण्डावकाशदाश्चैव सर्वौस्तानिप घातयेत् ॥ २७१ ॥ (१२०)

(च) ग्रौर (ग्रामेषु + ग्रिविये के चित्) गांवों में भी जो कोई (चौराणां भक्तदायकाः भाण्ड-ग्रवकाशदाः) चोरों को भोजन देने वाले, वर्तन ग्रौर स्थान-शरण देने वाले हों (तान् सर्वान् अपि घातयेत्) राजा उन सबको भी दण्डित करे।। २७१।।

## राष्ट्रेषु रक्षाधिकृतान्सामन्तांश्वेव चोदितात्। स्रम्याघातेषु मध्यस्थाञ्छिष्याच्चौरानिव द्रुतम् ॥ २७२ ॥ (१२१)

राजा (राष्ट्रेषु रक्षाधिकृतान्) राज्य में रक्षा के लिए नियुक्त (च) ग्रीर (सामन्तान् चोदितान्) सीमाश्रों पर नियुक्त राजपुरुषों को (ग्रम्या-घातेषु मध्यस्थान्) यदि चोरी ग्रादि के मामले में मिला हुग्रा पाये तो उनको भी (चौरान् + इत द्रुतं शिष्यात्) चोर के समान ही शीघ्रतापूर्वक दण्ड दे, शीघ्रतापूर्वक इसलिए जिससे प्रजाग्नों के मन में राजपुरुष होने के कारण छुट जाने का संदेह न पनपे।। २७२।।

#### यदवापि धर्मसमयात्त्रच्युतो धर्मजीवनः । वण्डेनैव तमप्योवेत्स्वकाद्धमद्धि विच्युतम् ॥ २७३ ॥

(यः धर्मजीवनः) जो धर्म की ग्राजीविका करने वाला ग्रयित् वर्णों के धर्मों का उपदेश कर जीविका चलाने वाला ब्राह्मण (धर्मसमयात् प्रच्युतः) ग्रयनी धर्ममर्यादा से भ्रष्ट हो जाये तो (स्वकात् धर्मात् विच्युतं हि तम् + ग्रिप्) ग्रयने धर्म से भ्रष्ट हुए उस ब्राह्मण की भी (दण्डेन + एव ग्रोषेत्) दण्ड से ही ताड़ना करे।। २७३।।

## अन्त्राचीत्जन्तः २७३ वां श्लोक प्रक्षिप्त है-

१. प्रसंगिवरोध — यहां पूर्वापर-प्रसंग चोरों एवं चोरों के सहायकों ग्रादि की दण्डव्यवस्था का है। इस बीच धर्म से भ्रष्ट बाह्यण के लिए दण्ड का कथन प्रसंगिवरुद्ध है। अतः यह श्लोक प्रक्षिप्त है।

सामूहिक हानि होने पर सहयोग न करने वाले को दण्ड-

ग्रामघाते हितामङ्गे पथि मोषाभिवर्शने । शक्तितो नाभिषावन्तो निर्वास्याः सपरिच्छवाः ॥ २७४ ॥ (१२२) (ग्रामघाते) चोर ग्रादि के द्वारा गांव को लूटने के मौके पर (हिता-भक्को) निदयों के तोड़ने पर (पिथ मोष-ग्रिभदर्शने) रास्ते में चोर ग्रादि से मुकाबला होने पर (शिक्ततः न + ग्रिभिधावन्तः) यथाशिक्त दौड़कर रक्षा न करने वालों को (सारिच्छदाः निर्वास्याः) गृहसामग्री सहित उस देश से निकाल देवे ।। २७४ ।।

अर्ज्य श्री ट्यन्त : हिता का अर्थ और व्युत्पत्ति — 'हिता' का अर्थ नदी है। 'हि गतो वृद्धी च' धातु से कत प्रत्यय, स्त्रीलिङ्ग में टाप् से 'हिता' शब्द की सिद्धि होती है। 'हिन्चिन्त गच्छिन्ति याः ताः नद्यः' इस विग्रह से बहने वाली-गित करने वाली हिता अर्थान् नदी होती है। निर्दयां सामूहिक उपकार करने के लिए होती हैं। इसलिए उनको तोड़ने वालो का सामूहिक रूप से ही विरोध करना चाहिए।

राज्ञः कोषापहत् इच प्रतिकूलेषु च स्थितान् । घातयेद्वि विर्धेदंण्डेररीगां चोपजापकान् ॥ २७५ ॥ (१२३)

(राज्ञः कोपहर्त्न्) राजा के खजाने को चुराने वाले (च) स्रोर (प्रति-कूलेषु स्थितान्) राज्य के विरोधो कार्यों में संलग्न (च) तथा (स्ररी गाम् उपजापकान्) शत्रुश्रों को भेद देने वाले, इन्हें राजा स्रोर (विविधे: दण्डैं: घातयेत्) विविध प्रकार के दण्डों से दण्डित करे।। २७५।।

विभिन्न ग्रपराधियों को दण्ड-

संधि छित्त्वा तु ये चौर्यं रात्रौ कुर्वन्ति तस्कराः । तेषां छित्त्वा नृपो हस्तौ तीक्ष्णे शूले निवेशयेत् ॥ २७६ ॥ (१२४)

(ये तस्कराः) जो चोर (रात्रो सन्धि छित्त्वा) रात को सेंध मारकर (चौर्य कुर्वन्ति) चोरो करते हैं (नृपः) राजा (तेषां हस्तौ छित्त्वा) उनके हाथ काटकर (तीक्ष्णे शूले निवेशयेत्) तेज शूलो पर चढ़ादे ॥ २७६ ॥

म्रङ्गुलीर्म्य नियमेदस्य छेदयेत्प्रथमे ग्रहे । द्वितीये हस्तचरगौ तृतीये वधमहंति ॥ २७७ ॥ (१२४)

राजा (ग्रन्थिभेदस्य) जेबकतरे चोर की (प्रथम ग्रहे) पहली बार पकड़े जाने पर (ग्रङ्क्क्लोः छेदयेत्) ग्रंगुलियां कटवादे (द्वितीये हस्तचरणी) दूसरी बार पकड़े जाने पर हाथ-पर कटवादे (तृतोये वधम् + अहंति) तीसरी बार पकड़े जाने पर वध करने योग्य है।। २७७।।

> ग्रग्निदान्भक्तदाँश्चेव तथा शस्त्रावक।शदान्। संनिधातृश्च मोषस्य हत्याच्चौरमिवेश्वरः॥ २७८॥ (१२६) (ईश्वरः) राजा (मोषस्य ग्रग्निदान् भक्तदान् शस्त्र-ग्रवकाशदान्

च संनिधातृन्) चोरों को ऋग्नि, भोजन, शस्त्र, स्थान देने वाले श्रौर चोरी के माल को रखने वाले लोगों को भो (चौरम्+इव हन्यात्) चोर की तरह ही [ह। २७७ जैमे] दिण्डत करे।। २७८।।

### तडागभेदकं हन्यादप्सु शुद्धध्धेन वा। यद्वाऽपि प्रतिसंस्कुर्याद् दाप्यस्तूत्तमसाहसम् ॥ २७६ ॥ (१२७)

राजा (तडागभेदकं हन्यात्) प्रजा के लिए बने तालाब म्रादि को तोड़ने वालों का वध करे (वा) म्रथवा (म्रप्सु शुद्धवधेन) जल में डुबोकर या साधारण तरीके से मारे (यद वा + म्रापि) यदि (प्रतिसंस्कुर्यात्) तोड़े हुए को पुनः ठोक करवा दे तो (उत्तमसाहसं दाप्यः) 'उत्तमसाहसं का दण्ड [६। १३६] करे।। २७६!।

#### कोष्ठागारायुधागारदेवतागारभेदकान् । हस्त्यदवरथहतृदैच हन्यादेवाविचारयन् ॥ २८०॥

राजा (कोष्ठागार-म्रायुधागार-देवतागार-भेदकान्) राज्य के अन्नभण्डारों, शस्त्रभण्डारों ग्रीर यज्ञशालाग्रों को तोड़ने वालों का (हस्ती-म्रव्व-रथ-हर्तृ न् च) ग्रीर हाथी, घोड़े, रथ चुराने वालों का (ग्रविचारयन् हन्यात्- । एव) बिना विचारे निश्चित रूप से वध ही करे।। २८०।।

#### अनुर्योत्जनः २८० वां श्लोक निम्नप्रकार प्रक्षिप्त है-

१. प्रसंगविरोध—यहां पूर्वापर प्रसंग तालाब-हानि से सम्बद्ध दण्डों का है। इस बीच में उससे भिन्न वर्णन ग्रसंगत एवं पूर्वापर २७६, २८१ ब्लोकों के वर्णनक्रम का भञ्जक होने से यह ब्लोक प्रक्षिप्त है।

## यस्तु पूर्वनिविष्टस्य तडागस्योदकं हरेत्। स्रागमं वाऽप्यपा भिद्यात्स वाप्यः पूर्वसाहसम् ॥ २८१॥ (१२८)

(यः तु) जो व्यक्ति (पूर्वनिविष्टस्य तडागस्य) किसी के द्वारा पहले बनाये गये तालाब का (उदकं हरेत्) पानी चुराले (वा) अथवा (अपाम् स्थागमं भिद्यात्) जल स्थाने का रास्ता तोड़दे (सः पूर्वसाहसं दाष्यः) उमे 'पूर्वसाहस' [८। १३८] का दण्ड दे ॥ २८१॥

# समुत्सूजेद्राजमार्गे यस्त्वमेध्यमनापितः । स द्वौ कार्षापणौ दद्यादमेध्यं चाशु शोधयेतः ॥ २८२ ॥ (१२६)

(यः तु) जो व्यक्ति (ग्रनापित) आपत्काल के बिना अर्थात् स्वस्थ ग्रवस्था में (राजमार्गे) सड़क पर मुख्य रास्ते या गली पर (ग्रमेठ्यं समुत्सृ-जेत्) मल, मूत्र ग्रादि डाले तो (सः द्वी कार्षापणी दद्यात्) उस पर दो 'ऋषिपर्गा' [८। १३६] दण्ड करे (च) स्त्रीर (स्राशु स्रमेध्यं शोधयेत्) तुरन्त उस गन्दगी को साफ करवाये।। २८२।।

## म्रापद्गतोऽथवा वृद्धा गर्भिणी बाल एव वा । परिभाषग्मर्हन्ति तच्च शोध्यमिति स्थितिः ।: २८३ ॥ (१३०)

(श्रापद्गतः) कोई रोगी या श्रापत्तिग्रस्त व्यक्ति (वृद्धा गर्भिणी वा यापः) वृद्ध, गर्भवती या बालक राजमार्ग को गन्दा करें तो (परिभाषणम् न अहंन्ति) उनको उसके न करने के लिए कहे या फटकार दे (च) श्रीर (त्त् शोध्यन) उसकी सफाई कराले (इति स्थितिः) ऐसी शास्त्रमर्यादा है।। २८३॥

## चिकित्सकानां सर्वेषां मिथ्या प्रचरतां दमः । श्रमानुषेषु प्रथमो मानुषेषु तु मध्यमः ॥ २८४ ॥ (१३१)

(सर्वेषां चिकित्सकानाम्) सभी चिकित्सकों में (ग्रमानुषेषु मिध्या प्रचरताम्) पशुत्रों की गलत चिकित्सा करने वालों को (प्रथमः दमः) 'प्रथम-साहस' [द। १३८] का दण्ड करे ग्रीर (मानुषेषु मध्यमः) मनुष्यों की गलत चिकित्सा करने पर 'मध्यम साहस' का दण्ड करे।।। २८४।।

#### संक्रमध्वजयष्टीनां प्रतिमानां च भेदकः। प्रतिकुर्याच्च तत्सर्वं पञ्च दद्याच्छतानि च ॥ २८४ ॥ (१३२)

(संक्रम-ध्वज-यध्टीनाम्) संक्रम ग्रर्थात् रथ, उस रथ के ध्वजा की यिट जिसके ऊपर ध्वजा बांधी जाती है (च) ग्रीर (प्रतिमानां भेदकः) प्रतिमा— छटांक ग्रादिक बटखरे, जो इन तीनों को तोड़ डाले वा ग्रधिक न्यून करदेवे (तत् सर्व प्रतिकुर्यात्) उनको उससे राजा बनवा लेवे (च) ग्रीर (पञ्चशतानि दद्यात्) जिसका जैसा ऐश्वर्य है, उसके योग्य दण्ड करे—जो दिरद्वहोंवे तो उससे पांच सौ पैसा राजा दण्ड लेवे; ग्रीर जो कुछ धनाढ्य होवे तो पांच सौ एपया उससे दण्ड लेवे; ग्रीर जो बहुत धनाढ्य होवे उससे पांच सौ ग्रश्मी दण्ड लेवे। रथादिकों को उसी के हाथ से बनवा लेवे।। २८४।। (द० शा० ५१, प० वि० १२)

## श्रदूषितानां द्रव्याणां दूषणे मेदने तथा। मणीनामविधे च दण्डः प्रथमसाहसः।। २८६॥ (१३३)

(प्रदूषितानां द्रव्याणां दूषणे) ग्रच्छी वस्तुग्रों में खराब वस्तुग्रों की मिलावट करके उन्हें दूषित करने पर (तथा) तथा (भेदने) ग्रच्छी दस्तुग्रों

को त्रिगाड़ने पर (च) ग्रोर (मणीनाम् + ग्रपवेधे) मिण ग्रादि रत्नों को तोड़ने-कोड़ने के ग्रपराध में (प्रथमसाहसः रण्डः) 'प्रथमसाहस' [८।१३८] का दण्ड दे ।। २८६ ।।

## समैहि च विषमं यस्तु चरेद्वा मूल्यतोऽपि वा । समाप्नुयाद्दमं पूर्वं नरो मध्यममेव वा ॥ २८७ ॥ (१३४)

(यः तु) जो (नरः) मनुष्य (समैः) समानमूल्य वाली वस्तुम्रों के बदले (म्रिप वा मूल्यतः) म्रथवा सही मूल्य से (विषमं चरेत्) कम वस्तु देने का व्यवहार करे. (पूर्वं वा मध्यमम् + एव दमं समाप्नुयात्) 'पूर्वसाहस' या 'मध्यमसाहस' [८। १३८] दण्ड का भागी होता है ।। २०७।।

## नःधनानि च सर्वाणि राजा मार्गे निवेशयेत् । दुःखिता यत्र दृश्येरन् विकृताः पापकारिणः ॥२८८॥ (१३४)

(राजा) राजा (सर्वाणि बन्धनानि) कारागार स्रादि (बन्धनगृह) (मार्गे निवेशयेत्) प्रधान मार्गी पर बनवावे (यत्र) जहां (दुःखिता विकृताः पापकारिणः दृश्येरन्) हथकड़ी, बेड़ी स्नादि से दुःखी हुए, बिगड़ी हुई हालत वाले अपराधी लोग दिखाई देते रहें [जिससे कि जनता के मन में स्रपराधों के प्रति भय की प्रेरणा उत्पन्न होती रहें] ॥ २८८ ॥

## प्राकारस्य च मेलारं परिखाणां च पूरकम् । द्वाराणां चैव भङ्क्तारं क्षिप्रमेव प्रवासयेत् ॥२८६॥ (१३६)

राजा (प्राकारस्य भेत्तारम्) नगर के परकोटे को तोड़ने वाले (च) ग्रौर (परिखाणां पूरकम्) नगर के चारों ग्रोर की खाई को भरने वाले (च) तथा (द्वाराणां भक्तारम्) नगर-द्वारों को तोड़ने वाले व्यक्ति को (क्षित्रम् + एव प्रवासयेत्) तुरन्त देशनिकाला दे दे ।। २८६ ।।

### अभिचारेषु सर्वेषु कर्तव्यो द्विशतो दमः। मूलकर्मिण चानाप्तेः कृत्यासु विविधासु च ।। २६० ।।

(सर्वेषु ग्रभिचारेषु) सब प्रकार के मारण उपायःकरने पर (मूलकर्मणि ग्रनाप्तैः) यदि वह व्यक्ति मरा न हो तो उस ग्रवस्था में [मरने पर ग्रन्य दण्ड है] (च) ग्रौर (विविधासु कृत्यासु) विविध प्रकार के वशीकरण, उच्चाटन ग्रादि द्वारा ठगी, घोखा आदि करने पर में (द्विशतः दमः कर्त्तव्यः) दो सी पण दण्ड करना चाहिए॥ २६०॥

## म्रबीजविक्रयी चैव बीजोरकृष्टं तयैव च । मर्यादामेदकदचैव विकृतं प्राप्तुयाद्वधम् ॥ २६१ ।।

(ग्रवीजियक्रियी) उत्पन्त होने की शक्ति से रहित बीजों को बेचने वाला (तथैव

वीजोत्क्रुष्टम्) उसी प्रकार खराब बीज को उत्तम कहकर बेचने वाला (च) ग्रौर (मर्यादाभेदकः) सीमाग्रों को नष्ट करने वाला (विक्वतं वधं प्राप्नुयात्) विकार करने वाले [हस्तच्छेदन ग्रादि] दण्ड का अधिकारी होता है ॥ २६१ ॥

> सर्वकण्टकपापिष्ठं हेमकार तु पायिवः । प्रवर्तमानमन्याये छेदयेल्लवशः क्षुरैः ॥ २६२ ॥

(सर्वकण्टकपापिष्ठं हेमकारं तु) सभी लोककण्टकों में सर्वाधिक पापी सुनार को तो (पाधिवः) राजा (म्रन्याये प्रवर्तमानम्) यदि वह सोना-चांदी म्रादि की चोरी, हेराफेरी म्रादि म्रन्याय करे तो (क्षुरैं: लवशः छेदयेत्) छुरों से टुकड़े-टुकड़े करवा देवे।। २६२॥

## सीताद्रव्यापहरणे शस्त्राणामीषधस्य च। कालमासाद्य कार्यं च राजा दण्डं प्रकल्ययेत् ॥ २६३ ॥

(सीताद्रव्य - ग्रपहरणे) कृषि के हल ग्रादि साथन चुराने पर (शस्त्राणाम् च ग्रीषधस्य) शस्त्रों ग्रीर ग्रीषधियों के चुराने पर (राजा) राजा (कार्यं च कालम् + ग्रासाद्य) कार्य की गम्भीरता ग्रीर समय को देखकर (दण्डं प्रकल्पयेत्) दण्ड का निश्चय करे।। २६३।।

अनुशिक्त : २६०-२६३ श्लोक निम्न 'श्राधारों' के अनुसार प्रक्षिप्त हैं—

- १. प्रसंगिवरोध-२६० वें श्लोक का प्रसंग हत्या-विषय [८।२८६-२८८]
  मं,२६१ श्लोक का प्रसंग मिलावट विषय [८।२०३] में, २६३ वें श्लोक का प्रसंग चोरी विषय [८।३०१-३३८] में विणत हो चुका है। यदि ये श्लोक मौलिक होते तो उसी प्रसंग में इनका कथम उपयुक्त था।पूर्वोक्त प्रसंग को पुनः कहना प्रसंगिवरुद्ध है, ग्रनः ये प्रक्षिप्त हैं।
- २. श्रान्तिकरोध २६२ वां क्लोक जन्मना वर्णव्यवस्था पर श्राधारित है, जबिक मनु कर्मणा वर्णव्यवस्था मानते हैं। मनु की व्यवस्था में 'स्वर्णकार' नामक जाति या व्यवसायी पृथक् से कोई नहीं है। यह कार्य वैश्यों का है [६।३२६,३२६]। यह उस समय का परवर्ती प्रक्षेप है जब व्यवसाय के श्राधार पर जातियाँ बन गई थीं। इन प्रकार विरुद्ध होने से यह प्रक्षिप्त है।
- ३. पुनरुक्ति २६३ वां श्लोक ३२४ की ग्रिधिकांशतः पुनरुक्तिमात्र है। ग्रतः इस ग्राधार पर भी प्रक्षिप्त है।

सात राजप्रकृतियां---

स्वाग्यमात्यौ पुरं राष्ट्रं कोशवण्डौ सुहृत्तया। सप्त प्रकृतयो ह्योताः सप्ताङ्गं राज्यमुख्यते॥ २६४॥ (१३७( (स्वामी-म्रमात्यौ पुरं राष्ट्रं कोशदण्डौ सुहृत्) १-स्वामी, २-मन्त्री, ३-किला, ४-राष्ट्र, ५-कोश, ६-दण्ड म्रौर ७-मित्र (एताः सप्त प्रकृतयः) ये सात राजप्रकृतियां हैं (सप्ताङ्गं राज्यम् + उच्यते) इनसे युक्त होने से राज्य 'सप्ताङ्गं' = सात म्रङ्गों वाला कहलाता है ।। २६४ ।।

## सप्तानां प्रकृतीनां तु राज्यस्यासां यथाक्रमम् । पूर्वं पूर्वं गुरुतरं जानीयाद्वचसनं महत्।। २६५।। (१३८)

(राज्यस्य + म्रासां सप्तानां कृतीनां त्) राज्य की इन सात प्रकृ-तियों में (ध्याक्रमं पूर्वं पूर्वं व्यसनं महत् गुरुतरं जानीयात्) क्रमशः पहली-पहली प्रकृति-सम्बन्धी म्रापत्ति को बड़ी समक्षे [जैसे—राजा से कम मन्त्री पर ग्रापत्ति, मन्त्री से कम किले पर ग्रापत्ति म्रादि] ॥ २६५॥

## सप्ताङ्गस्येह राज्यस्य विष्टब्धस्य त्रिदण्डवत् । ग्रन्योन्यगुरावैशेष्यान्न किचरतिरिच्यते ॥ २६६ ॥ (१३६)

(इह) इसमें (त्रिदण्डवत्) तीन पायों पर स्थित तिपाई के समान (सप्ताङ्गस्य विष्टब्यस्य राज्यस्य) सात प्रकृतिकारी ग्रंगों पर स्थित इस राज्य में (ग्रन्योन्यगुणवैशेष्यात्) सभी ग्रंगों के ग्रंपनी-ग्रंपनी विशेषताग्रों से युक्त ग्रौर परस्पर ग्राधित होने के कारण (किंवित् न ग्रंतिरिच्यते) कोई ग्रंग किसो से विशिष्ट या कम नहीं है ग्रंथीत् ग्रंपने-ग्रंपने प्रसंग में सभी का विशेष महत्त्व है।। २६६।।

## तेषु तेषु तु कृत्येषु तत्तदङ्गः विशिष्यते । येन यत्साध्यते कार्यं तत्तस्मिन् श्रेष्ठमुच्यते ॥ २६७ ॥ (१४०)

यतो हि (तेषु तेषु तु कृत्येषु) उन प्रकृतियों के ग्रपने ग्राने कार्यों में (तत्-तत् + पङ्गं विशिष्यते) वह-वह प्रकृति-ग्राग विशेष है (यत् कार्यं येन साध्यते) जो कार्य जिस प्रकृति से सिद्ध होता है (तिस्मन् तत् श्रेष्ठम् + उच्यते) उसमें वही प्रकृति श्रेष्ठ मानी गई है। ग्रधीत् समयानुसार सभी प्रकृतियों की श्रेष्ठता है, ग्रतः किसी को कम महत्त्वपूर्ण सम भक्तर त्याज्य न समभों।। २६७।।

## च।रेगोत्साहयोगेन च क्रिययैव च कर्मग्गाम् । स्वर्शोक्त परर्शाक्त च नित्यं विद्यान्महीपतिः ॥ २६८ ॥ (१४१)

(चारेण) गुप्तचरों से (उत्साहयोगेन) सेना के उत्साह सम्बन्ध से (च) भ्रीर (कर्मणां क्रियया) राज्यशक्ति-वर्धक नये-नये कार्यों के करने से (महीपितः) राजा (स्वशितंत च परशिक्तं नित्यं विद्यात्) श्रपनी शक्ति श्रीर शत्रुकी शक्ति की सदा जानकारी रखे ॥ २६८ ॥

> पीडनानि च सर्वाणि व्यसनानि तथैव च। म्रारमेत ततः कार्यं संचिन्त्य गुरुलाघवम्।। २६६।। (१४२)

(सर्वाणि पीडनानि) ग्रपने तथा शत्रु के राज्य में ग्राई सभी व्याधि, आपित ग्रादि पीडाग्रों का (तथंत्र व्यसनानि) तथा व्यसनों [७।४५-५३] के प्रसार को (च) ग्रीर (गुरु-लाघवं संविन्त्य) बड़े-छोटे ग्रथीत् ग्रपने ग्रीर शत्रु राजा में कौन कम-ग्रधिक शक्तिशाली है (संविन्त्य) इन वातों पर विचार करके (ततः कार्यम् + ग्रारभेत) उसके पश्चात् राजा सन्धि-विग्रह ग्रादि [७।१६०-२१०] कार्य को ग्रारम्भ करे।। २६६।।

म्रारमेतेव कर्माणि श्रान्तः श्रान्तः पुनः पुनः । कर्माण्यारभमाणं हि पुरुषं श्रीनिषेवते ॥ ३०० ॥ (१४३)

(श्रान्तः श्रान्तः) बार-बार हारा-थका हुन्ना भी राजा (कर्माणि पुनः-पुनः ग्रारभेत एव) कार्यों को [७।१६०-२००] फिर-फिर ग्रवश्य ग्रारम्भ करे (हि) क्योंकि (कर्माणि +ग्रारभमाणं हि पुरुषम्) कर्मों को ग्रारम्भ करने वाले पुरुष को ही (श्रीः निषेवते) विजयलक्ष्मी प्राप्त होती है।। ३००।।

राजा के शासन में ही चार युग-

कृतं त्रेतायुगं चैव द्वापरं कलिरेव च। राज्ञो वृत्तानि सर्वाणि राजा हि युगमुच्यते ॥ २०१ ॥ (१४४)

(कृतं त्रेतायुगं द्वापरं च किलः) सतयुग, त्रेतायुग द्वापरयुग ग्रीर किलयुग (सर्वाणि राज्ञः वृतािन) ये सब राजा के ही ग्राचार - व्यवहार विशेष हैं अर्थात् राजा जैसा राज्य को बनाता है उस राज्य में वैसा ही युग बन जाता है (राजा हि युगम् + उच्यते) वस्तुतः राजा ही 'युग' कहलाना है ग्राचा ही युगिनर्माता है।। ३०१।।

किलः प्रसुप्तो भवित स जाग्रद् द्वापरं युगम्। कर्मस्वम्युद्यतस्त्रेता विचरस्तु कृतं युगम्।। ३०२।। (१४४)

(प्रसुप्तः किलः भवित) जब राजा सोता है प्रथित् राज्यकार्य में उपेक्षा बरतता है तो वह 'किलयुग' होता है, (सः जाग्रत् द्वापरं युगम्) जब वह जागता है प्रथित् राज्य कार्य को साधारणतः करता रहता है तो वह 'द्वापरयुग' है, श्रीर (कर्मसु + श्रम्युद्यतः त्रेता) राज्य श्रीर प्रजा-हितकारी

कार्यों में जब राजा सदा उद्यत रहता है वह 'त्रेतायुग' है, (विचरन् तु कृतं युगम्) जब राजा सभी कर्त्तव्यों को तत्परतापूर्वक करे ग्रीर ग्रपनी प्रजा के दुःखों को जानने के लिए राज्य में तत्पर होते हुए उन्हें जानकर न्यायानुसार सुख प्रदान करने के लिए उद्यत रहे, राजा का यह सत्ययुग है।। ३०२।। राजा के ग्राठ रूप—

## इन्द्रस्यार्कस्य वायोश्च यमस्य वरुणस्य च।

चन्द्रस्याग्नेः पृथिव्याश्च तेजोवृत्तं नृपश्चरेत् ।। ३०३ ॥ (१४६)

(नृपः) राजा (इन्द्रस्य + ग्रर्कस्य वायोः यमस्य वरुणस्य चन्द्रस्य + ग्रग्नेः पृथिज्याः तेजः वृत्तम् चरेत्) इन्द्र, सूर्य, वायु, यम, वरुण, चन्द्रमा, ग्रग्नि, पृथिवो इनके तेजस्वो स्वभाव के ग्रनुसार ही ग्राचरण-व्यवहार करे [द्रष्टव्य ७ । ४—७] ।। २०३ ।।

अर्जुर्रिट्डन् : अन्यत्र वर्गित भावों की पुष्टि—मनु ने सप्तमाध्याय में 'राजा में कौन-कौन से विशिष्ट गुएग होने चाहिएँ' इस प्रसंग का उल्लेख करते हुए भी इन गुणों का वर्णन किया है। मनु ने यह भाव वेदमन्त्रों से ग्रहण किया है। इष्टब्य हैं ७। ४-७ इलोक ग्रौर उनकी समीक्षा में वेदमन्त्र।

राजा का इन्द्ररूप ग्राचरण---

वार्षिकांश्चतुरो मासान् यथेन्द्रोऽभिप्रवर्षति । तथाऽभिवर्षेत्स्वं राष्ट्रं कार्मरिन्द्रव्रतं चरन् ॥ ३०४ ॥ (१४७)

(यथा + इन्द्रः वार्षिकान् चतुरः मासान्) जैसे इन्द्र [ = वृष्टिकारक शक्ति] प्रत्येक वर्ष के श्रावण ग्रादि चार मासों में (ग्रभिप्रवर्षति) जल वरसाता है (तथा इन्द्रवर्त चरन्) उसी प्रकार इन्द्र के व्रत को ग्राचरण में लाता हुग्रा राजा (त्वं राष्ट्रं कामै: अभिवर्षेत्) ग्रपने राष्ट्र को प्रजाग्रों की कामनाग्रों को पूर्ण करे, यही राजा का इन्द्रवत् ग्राचरण है।। ३०४।।

राजा का सूर्यंरूप ग्राचरण-

**ब्र**ष्टो मासान् यथाऽऽदित्यस्तोयं हरति रिमभिः।

तथा हरेत् करं राष्ट्रान्नित्यमकंत्रतं हि तत्। ३०५॥ (१४८)

(यथा + ग्रादित्यः) जैसे सूर्य (रिश्वमिभः) ग्रपनी किरणों से (ग्रष्टी मासान् तोयं हरित) ग्राठ मान तक जलग्रहणं करता है (तथा) उसी प्रकार राजा (राष्ट्रात् नित्यं करं हरेत्) राष्ट्र से कर ग्रहण करे (ग्रकंत्रतं हि तत्) यही राजा का 'ग्रकंत्रतं है।। ३०५।।

राजा का वायुरूप ग्राचरण —

प्रविदय सर्वभूतानि यथा चरति मारुतः। तथा चारैः प्रवेष्टक्यं व्रतमेतद्धि मारुतम्॥ ३०६॥ (१४६) (यथा मारुत:) जैसे वायु (सर्वभूतानि प्रविश्य) सब प्राणियों में प्रविष्ट होकर (चरित) विचरण करता है (तथा) उसी प्रकार (चारै: प्रवेष्टब्यम्) राजा को गुष्तचरों द्वारा सर्वत्र प्रवेश रखना चाहिए (एतत् हि मारुतं व्रतम्) यही राजा का 'मारुतव्रत' है।। ३०६।।

राजा का यमरूप ग्राचरण-

यथा यमः प्रियद्वेष्यौ प्राप्ते काले नियच्छति । तथा राज्ञा नियन्तव्याः प्रजास्तद्धि यमव्रतम् ॥ ३०७ ॥ (१५०)

(यथा यमः) जिस प्रकार यम = ईश्वर की नियामक शक्ति = (काले प्राप्ते) कर्मफल का समय ग्राने पर (श्रियद्वष्यो नियच्छति) श्रिय ग्रीर शत्रु सवको ग्रपने वश में करके दण्डित करता है (राजा तथा प्रजाः नियन्त-व्याः) राजा को उसी प्रकार ग्रपराध करने पर श्रिय- शत्रु सभी प्रजाग्रों को न्यायपूर्वक पक्षपातरहित दण्ड देना चाहिए (तत् हि.यमत्रतम्) यही राजा का 'यमत्रत' है ।। ३०७ ।।

राजा का वरुणरूप ग्राचरण---

वरुगोन यथा पाशेंबंद्ध एवाभिदृश्यते । तथा पापान्निगृह्णीयाद् व्रतमेतद्धि वारुणम् ॥ ३०८ ॥ (१४१)

(यथा) जिस प्रकार अपराधी मनुष्य (वरुणेन पार्शः बद्धः एव + अभिद्देश्यते) वरुण के द्वारा पार्शों से अर्थात् जलीय या समुद्र की तरंगों, भंवरों रूपी बंधनों में फंसकर जंसे मनुष्य बंधा-जकड़ा हुआ दोखता है अर्थात् अवश्य बंध जाता है (तथा) उसी प्रकार राजा भी (पायान् (निगृह्णीयान्) पापियों = अपराधियों को सुधरने तक साम-दाम-दण्ड-भेद आदि से वग में करके या बन्धन में = कारागार में डाजे रखे (एतत् हि वारुणं व्रतम्) यही राजा का 'वरुणव्रत' है। ३०० ।।

अस्तु र्यो त्उन्तः वरुणपाश का ग्रर्थ — 'वरुणपाश' के यद्यि प्रसंगानु-सार ग्रनेक ग्रर्थ होते हैं। यहां महाभूतादि दिव्यशक्तियों के ग्रुणों से राजा के ग्रुणों की तुलना की है, ग्रतः यहां वरुण का जल ग्रर्थ ग्रहण किया जा सकता है। ग्रांर जैसे जल की उत्ताल तरंगें या भंवर किसी वस्तु या व्यक्ति को वश में करके फंसा लेती हैं, उसी प्रकार विविध बन्धनों से राजा दुष्टों को वश में करे। यह वरुणपाश का ग्रालंकारिक ग्रिभिप्राय है।

राजा का चन्द्ररूप ब्राचरण---

परिपूर्णं यथा चन्द्रं हष्ट्वा हृष्यन्ति सानवाः । तथा प्रकृतयो यस्मिन्स चान्द्रव्रतिको नृषः ॥ ३०६ ॥ (१५२) (यथा) जिस प्रकार (परिपूर्णं चन्द्रं दृष्ट्वा मानवाः हृष्यन्ति) पूर्णं चन्द्रमा को देखकर मनुष्य प्रसन्न होते हैं (तथा) उसी प्रकार (यस्मिन् प्रकृतयः) जिस राजा को पाकर-देखकर उस द्वारा प्रदत्त सुखों से प्रजाएं स्वयं को हिषत ग्रनुभव करें (सः नृपः चान्द्रव्रतिकः) वह राजा का 'चन्द्रव्रत' है।। ३०६।।

राजा का ग्रग्निरूप ग्राचरण---

प्रतापयुक्तस्तेजस्वी नित्यं स्यात्पापकर्मसु । दुष्टसामन्त्रहिस्रदच तदाग्नेयं व्रतं स्मृतम् ॥ ३१०॥ (१५३)

राजा (पापकर्मसु) पापियों में—पाप करने वालों के लिये (नित्यम) सदैव (प्रतापयुक्तः तेजस्वी स्यात्) संतापित करने वाला और तेज से प्रभावित करने वाला होवे (च) और (दुष्टसामन्तिहिस्रः) दुष्ट मन्त्री ग्रादि का मारने वाला होवे (तत् + ग्राग्नेयं व्रतं स्मृतम्) यही राजा का 'ग्राग्नेयव्रत' कहा है।। ३१०।।

राजा का घरारू । ग्राचरण —

यथा सर्वाणि भूतानि घरा घारयते समम्। तथा सर्वाणि भूतानि बिम्नतः पाथिवं व्रतम्।। ३१'।। (१५४)

(यथा) जिस प्रकार (धरा) धरती (सर्वाश्चि भूतानि समं धारयते) सन प्राणियों को समानभाव से धारण करती है (तथा) उसी प्रकार (सर्वाश्चि भूतानि बिभ्रतः) समान भाव से सभी प्राश्चियों को धारण-पोषण करने वाले राजा का (पार्थिवं व्रतम् ) यह 'पार्थिव व्रत' होता है ।। ३:१॥

> एतं रुपाये रन्येश्च युक्तो नित्यमतन्द्रितः । स्तेनान्राजा निगृह्णीयात्स्वराष्ट्रे पर एव च ॥ ३१२ ॥ (१४४)

(राजा) राजा (एतैः ⊹उपायैः च ग्रन्यैः युक्तः) इन पूर्वोक्त उपायों तथा इनसे भिन्न जो ग्रौर उत्तम उपाय हों उनसे युक्त होकर (नित्यम् — ग्रतन्द्रितः) सदा ग्रालस्यहोन रहता हुग्रा (स्वराष्ट्रे च परे ⊹एव) ग्रपने राष्ट्र में रहने वाते ग्रौर दूसरे राष्ट्र से ग्राकर चोरो करने वाते (स्तेनान् निगृह्णोयात्) चोरों को वश में करे ॥ ३१२ ॥

ब्राह्म**ण् के क्रोध की उग्र**ना—

परामप्यापदं प्राप्तो ब्राह्मणान्न प्रकोषयेत् । ते ह्यो**नं कुपिता हन्युः सद्यः** सदल**वाहनम्** ॥ ३१३ ॥ राजा (पराम् + ग्रापदं प्राप्तः ग्रपि) महाविपत्ति में पड़ जाने पर भी (ब्राह्मणान् न प्रकोपयेत्) किसी कारण ब्राह्मणों को कुषित न करे (हि) क्योंकि (कुषिताः ते) क्रोध में आर्थे हुए ब्राह्मण (सबल-वाहनम् एनं सद्यः हन्युः) बलवाली सेनाग्रों व वाहनों सहित राजा को तत्काल नष्ट कर देते हैं ॥ ३१३ ॥

# यैः कृतः सर्वभश्योऽग्निरपेयश्च महोवधिः। । अश्यो चाप्यायितः सोमः को न नत्येत्प्रकोष्य तान्॥ ३१४॥

(यै:) जिन ब्राह्मणों ने [क्रोधित श्रवस्था में शाप देकर] (ग्रिग्नि: सर्वभक्ष्यः कृतः) श्रग्नि को सर्वभक्षी बना दिया (च) श्रौर (महोदधि: श्रपेयः) समुद्र को न पीने योग्य लारा पानी वाला बना दिया (ग्राप्यायितः सोमः क्षयी) पूर्ण चन्द्रमा को क्षीण होने वाला बना दिया (तान् प्रकोप्य) उनको क्रोधित करके (को न नश्येत्) कौन नहीं नष्ट हो जायेगा? श्रथात् सभी नष्ट हो जायेंगे॥ ३१४॥

## लोकानन्यान्मृजेयुर्ये लोकपालांटच कोपिताः । देवान्कुर्युरदेवांदच कः क्षिण्वंस्तान्समृष्नुयात् ॥ ३१५ ॥

(य) जो ब्राह्मण (कुपिताः) क्रोध में ग्राकर (ग्रन्यान् लोकान् च लोकपालान् सृजेयुः) दूसरे लोकों ग्रीर लोकपालों को रच देते हैं (देवान् ग्रदेवान् कुर्युः) देवताग्रों को देवत्व से नष्ट कर देते हैं (तान् क्षिण्वन्) उन ब्राह्मणों को हानि पहुँचाकर (कः समृष्ट्यपात्) कौन समृद्धि प्राप्त कर सकता है ? ग्रथित् कोई नहीं।। ३१४।।

#### यानुपाश्चित्य तिष्ठन्ति लोकाः देवादच सर्वदा। ब्रह्म चैव धनं येषां को हिंस्यात्ताञ्जिजीविषुः।। ३१६ ॥

(यान् उपाश्चित्य) जिनका सहारा लेकर (लोका: च देवा: सर्वदा तिष्ठिन्ति) लोक ग्रीर देवता सदा टिके रहते हैं (च) ग्रीर (येषां ब्रह्म एव धनम्) जिनका वेद ही धन है (जिजीविषु:) जीने की इच्छा वाला (क: तान् हिंस्यान्) कौत व्यक्ति उनको कष्ट पहुंचायेगा ? ग्रथित् कोई-नहीं ॥ ३१६॥

## म्रविद्वांश्चेव विद्वांश्च बाह्याणो देवतं महत्। प्रणीतश्चाप्रणीतश्च यथाऽग्निर्वेवतं महत्।। ३१७॥

(अविद्वान् च विद्वान् च) अविद्वान् हो या विद्वान् हो (ब्राह्मण: महत् दैवतम्) ब्राह्मण महान् देवता है (यथा) जैसे (प्रणीत: च + अप्रणीत: अग्नि:) शास्त्रविधि से प्रज्विति की गई अग्नि और साधारण अग्नि (महत् दैवतम्) दोनों ही महान् देवता हैं।। ३१७।।

इमशानेष्वपि तेजस्वी पावको नैव बुष्यति । हूयमानक्व यज्ञेषु मूय एवामिवर्षते ।। ३१८ ॥

(तेजस्वी पावकः) जैसे तेजस्वी ग्रग्नि (रमशानेषु + ग्रपि न + एव दुष्यति)

इमशान स्थान में भी अपवित्र नहीं होती (यज्ञेषु ह्यमानः च) अपितु यज्ञों में ब्राहुति देने पर (भूय: एव + ब्रभिवर्धते) और ब्रधिक वृद्धि को प्राप्त होती है ।। ३१८ ॥

#### एवं यद्यप्यनिष्टेषु वर्तन्ते सर्वकर्मसु। सर्वया ब्राह्मणाः पूज्याः परमं दैवतं हि तत्।। ३१६॥

(एवम्) उसी प्रकार (यद्यपि ब्राह्मणाः) यद्यपि ब्राह्मण लोग (ग्रनिष्टेषु सर्व-कर्मसु प्रवर्तन्ते) सभी बुरे कामों में प्रवृत्त होते हैं, तो भी (सर्वथा पूज्याः) वे सब स्थितियों में पूज्य ही हैं (हि) क्योंकि (तत् परमं दैवतम्) ब्राह्मण सबसे थेष्ठ देवता है ॥ ३१६॥

अन्युरारित्कन्तः : ३१७—३१६ श्लोकों को प्रक्षिप्त मानकर इन्हें उद्धृत करने हए ऋषि दयानन्द ने लिखा है—

''सर्वसाधारण ब्राह्मणों से विमुख न हो जायें, इसलिए ऐसे-ऐसे इलोक गढ़े गये। '''ग्रामिन के दृष्टान्त से प्रकट किया है कि ब्राह्मण चाहे विद्वान् हो या मूर्ख वह साक्षात् देवता है। प्राचीन ग्रन्थों में इस प्रकार के बनावटी इलोक डालकर ग्रांट नवीन रचनाएं करके ब्राह्मणों ने ग्रपनी शक्ति बढ़ाई ग्रीर मन्वादि स्मृतियों में भी ग्रपने महत्त्व के वाक्य मिला दिये। '''यदि दुष्टाचरण वाले ब्राह्मण की कोई निन्दा करता, तो उसको ब्रह्मविरोधी कहकर उसकी हड्डी-हड्डी निकाल लेते थे'' (पूना प्रवचन पृ० १३४)

#### क्षत्रस्यातिप्रवृद्धस्य बाह्यगान्त्रति सर्वशः । ब्रह्मये सन्नियन्तृ स्यात्क्षत्रं हि ब्रह्मसं भवम् ॥ ३२० ॥

(क्षत्रस्य ब्राह्मणान् प्रति स्रतिप्रवृद्धस्य) क्षत्रिय यदि ब्राह्मणों से ऊपर होकर उन्हें पीड़ित करने लगें तो (सर्वशः ब्रह्म + एव संन्नियंतृ स्यात्) सव प्रकार से ब्राह्मण ही उनको दण्डित करे (हि) क्योंकि (क्षत्रं ब्रह्मसंभवम्) क्षत्रिय ब्राह्मण से उत्पन्न हैं।। ३२०।।

> अद्भूचोऽनिकंहातः क्षत्रमश्मनो लोहमुस्थितम् । तेषां सर्वत्रगं तेजः स्वासु योनिषु शाम्यति ॥ ३२१ ॥

(ग्रद्भ्यः + ग्राग्नः) जल से अग्नि उत्पन्त हुई है (ब्रह्मतः क्षत्रम्) ब्राह्मण से क्षत्रिय (ग्रदमनः लोहम् ने उत्थितम्)पत्थर से लोहा निकला है (तेषां सर्वत्रगं तेजः) इनका सब पर प्रभाव करने वाला तेज (स्वासु योनिषु शास्यति) ग्रपने-ग्रपने उत्पत्ति-स्थानों को पाकर शान्त हो जाता है—प्रभावहीन हो जाता है ॥ ३२१ ॥

नाबह्य क्षत्रमृष्टनोति नाक्षत्रं बह्य वर्धते। बह्य क्षत्रं च संपृक्तमिह चामुत्र वर्धते।। ३२२।। (ग्रब्रह्मक्षत्रं न ऋष्नोति) ब्राह्मण् के बिना क्षत्रिय समृद्धिको नहीं प्राप्त कर सकता श्रीर (न ग्रक्षत्र ब्रह्म वर्धते) न ही क्षत्रिय के बिना ब्राह्मण वृद्धि को प्राप्त कर सकता है (ब्रह्म च क्षत्र संपृक्तम्) ब्राह्मण श्रीर क्षत्रिय मिलकर ही (इह च + अमुत्र वर्धते) इस लोक श्रीर परलोक में वृद्धि को प्राप्त करते हैं ॥ ३२२॥

> दस्वा धनं तु विप्रेम्यः सर्वदण्डसमुत्थितम् । पुत्रे राज्यं समामृज्य कुर्वीत प्रायणं रखे ॥ ३२३ ॥

(सर्वदण्डसमुत्थितं धनम्) सब जुर्मानों से प्राप्त हुम्रा धन (विप्रेम्यः दत्त्वा) ब्राह्मणों को दान देकर, स्रौर (पुत्रे राज्यं समासृज्य) पुत्र को राज्य सींपकर (रणे प्रायणं कुर्वीत) राजा युद्ध में प्राणत्याग करे ॥ ३२३ ॥

अन्तुर्योत्जनाः ३१३ से ३२३ श्लोक निम्न श्राधारों के सनसार प्रक्षिप्त हैं—

- १. बन्तिवरोध इन क्लोकों का यह सम्पूर्ण प्रसंग अन्तिवरंभ के आधार पर प्रक्षिप्त है। (१) ३१३ में ब्राह्मण को अत्यन्त क्रोधी होना कहा है, जब कि १।१०,२७,६।१६ में ब्राह्मण के लिए क्रोध सर्वधा त्याज्य कहा है। मनु के मत में ऐसे स्वभाव के व्यक्ति ब्राह्मण ही नहीं कहला सकते। (२) ३१४-३१६ में समुद्र, चन्द्रमा, लोकपालों आदि के निर्माता ब्राह्मणों को माना है, जबिक २।१६०,१७५;४।१६३ में परमात्मा को ही इन पदार्थों का निर्माता कहा है। कोई मनुष्य इन पदार्थों का निर्माण करे, यह हास्यास्पद एवं मूर्खंतापूर्णं ववन है। कोई मनुष्य इन पदार्थों का निर्माण करे, यह हास्यास्पद एवं मूर्खंतापूर्णं ववन है। ३१७-३१६ में अविद्वान् श्रीर निन्दित कार्यं करने वालों को भी ब्राह्मण माना है, यह मनु की मौलिक व्यवस्था के ही विरुद्ध है। मनु कर्मणा वर्णव्यवस्था मानते हैं [इष्टव्य १।१०७ की समीक्षा] श्रीर निन्दित कर्मों एवं स्वकर्मत्याग से शूद्रत्वप्राप्ति मानते हैं [२।१०३;४।२४४;१०।६५]। (४) ३२३ में जुर्माने का धन ब्राह्मणों को देने का कथन है। इस प्रकार ये क्लोक तथा इनसे सम्बद्ध इस प्रसंग के श्रन्य क्लोक प्रक्षिप्त हैं।
- २. विषयविरोध विषयसंकेतक श्लोकों ६। २५२-२५३ से यहाँ 'लोककण्टकों के निवारण' का विषय है। ये श्लोक प्रचलित विषय के विरुद्ध हैं, ग्रतः प्रक्षिप्त हैं।
- ३. शैलीगत आधार—इन सभी श्लोकों की शैली पक्षपात एवं स्रतिशयोक्ति-पूर्ण है। मनु की शैली में ये त्रुटियाँ नहीं हैं। इस प्रकार भी ये प्रक्षिप्त हैं।

एवं चरन् सदा युक्तो राजधर्मेषु पार्थिवः। हितेषु चैव लोकस्य सर्वान्मृत्यान्नियोजयेत्॥ ३२४॥ (१५६)

(पायिवः) राजा (एवं चरन्) पूर्वोक्त [७।१ से ६।३१२] प्रकार से ग्राचरण करता हुम्रा (सदा राजधर्मेषु युक्तः) सदा राजधर्मों में स्वयं संलग्न रह कर (सर्वान् भृत्यान् एव) सभी राजकर्मचारियों को भी (लोकस्य हितेषु नियोजयेत्) प्रजाम्रों के हित-सम्पादन में लगाये।। ३२४।। वैश्य-शूद्रों के कर्त्तव्य---

एषोऽखिलः कर्मविधि वस्तो राज्ञः सनातनः। इमं कर्मविधि विद्यारक्रमञो वैश्यशृद्वयोः॥ ३२५॥ (१५७)

(एषः) यह [७।१ से ६। ३२४ तक] (राज्ञः सनातनः म्रिखलः कर्मविधिः उक्तः) राजा की सनातन ग्रीर सम्पूर्णकार्यं करने की विधि कही।

श्रव (वैश्य-श्रद्धयोः) वैश्यों श्रीर श्रूद्रों की (कर्मविधि इमं विद्यात्) कर्त्तव्यों की विधि को इस श्रागे कहे अनुसार जानें — [उनका वर्णन ग्रिशम अध्याय में है] ।। ३२५।।

अस्तु श्री त्उन्तः नवम प्रध्याय के विभाजन पर विचार—वर्तमान में उपलब्ध मनुस्मृतियों में नवम अध्याय में ३३६ इलोक उपलब्ध होते हैं। सप्तम, अष्टम और नवम अध्याय के ३२५ इलोक तक राजनीति का विषय है। मनुस्मृति का अध्याय-विभाजन भी प्रकरणानुसार हुआ है, किन्तु कुछ अध्यायों के विभाजन में विभाजनकर्ता द्वारा भूलें हुई हैं, प्रकरण को समभे बिना अध्याय-विभाजन कर दिया है [इस पर विस्तृत विवेचन सप्रमाण 'मनुस्मृति में अध्याय-विभाजन' शीर्षक में 'मनुस्मृति-अनुशीलन' में किया गया है]। इसी प्रकार इस अध्याय में भी भूल हुई है। राजधर्म विषय के साथ ६। ३२६ से ६। ३३६ इलोक जिनमें वैश्य-शूद्रों के कर्तव्यों का वर्णन है, मिला दिये हैं। इनके साथ ही चातुर्वर्ण्यं धर्म [२। १४४ (२। २५) से ६। ३३६ तक] समाप्त हो जाते हैं और फिर दशम अध्याय में चातुर्वर्ण्य धर्म का उपसंहार है। क्योंकि वैश्य-शूद्र धर्मवर्णन के ग्यारह इलोकों के प्रकरण का कोई एक अध्याय उपयुक्त नहीं जचता, अतः हमने इन इलोकों को दशम अध्याय में उपसंहार-वर्णन के साथ सम्मिलित कर दिया है। ६।३२५ इलोक के कथनानुसार यहीं इस राजधर्मात्मक अध्याय को समाप्त कर दिया है।

[ नवम ग्रध्याय के ३२६ से ३३६ इलोक दशम अध्याय के ग्रन्तर्गत देखिए ]

इति महीव-मनुत्रोक्तायां सुरेन्द्रकुमारकृतहिन्दीमावामाव्यसमन्वितायाम् श्रनुत्रीलन-समीक्षाविमूवितायाञ्च मनुस्मृतौ राजधर्मात्मको नवमोऽध्यायः ॥

## ऋय दशमोऽध्यायः

[हिन्दीभाष्य-म्रनुशीलनसमीक्षाभ्यां सहितः] (चातुर्वर्ण्य-धर्मान्तर्गत-वैश्य-शूद्र के धर्म एवं चातुर्वर्ण्य धर्म का उपसंहार)

वैश्यों के कर्त्तव्य --

वैश्यस्तु कृतसंस्कारः कृत्वा दारपरिग्रहम्। वार्तायां नित्ययुक्तः स्यात्पञ्चनां चैव रक्षणे।। १।३२६॥ (१)

(कृतसंस्कारः) यज्ञोपवीत संस्कारपूर्वक शिक्षा समाप्ति के पश्चात्, समावर्तन के अनन्तर (वैश्यः) वैश्य (दारपरिग्रहं कृत्वा) विवाह करके (वार्त्तायां च पशूनां रक्षणे नित्ययुक्तः स्यात्) व्यापार में और पशुपा-लन में सदा लगा रहे।। ३२६।।

> प्रजापितिहि वैश्याय सृब्ट्वा परिददे पश्चन् । बाह्याणाय च राज्ञे च सर्वाः परिददे प्रजाः ॥ ६ । ३२७ ॥

(प्रजापितः हि पशून् सृष्ट्वा वैश्याय परिददे) प्रजापित ने पशुओं को रचकर वैश्यों को सौंपा (च) ग्रौर (सर्वाः प्रजाः) सब प्रजाओं को उत्पन्न करके (ब्राह्मणाय च राज्ञे) ब्राह्मण ग्रौर क्षत्रिय को प्रजाएं सौंप दीं॥ ३२७॥

> न च वैश्यस्य कामः स्याग्न रक्षेयं पश्चिति। वैश्ये चेच्छति नाग्येन रक्षितच्याः कथंचन।। ६ । ३२८।।

('पशून् न रक्षेयम्' इति) 'मैं पशुम्रों की रक्षा नहीं करूं गा' ऐसी (वैश्यस्य कामः न स्यात्) वैश्य को इच्छा नहीं करनी चाहिए (च) ग्रौर (वैश्ये इच्छिति) वैश्य के द्वारा पशुपालन की इच्छा करते रहने पर (ग्रन्थेन कथंचन न रक्षितव्याः) ग्रन्य वर्ण वालों को पशुपालन का कार्य नहीं करना चाहिए॥ ३२८॥

## अनुश्रीत्जना : ३२७-३२८ श्लोक प्रक्षिप्त हैं-

- १. प्रसंगिबरोध-पूर्वापर प्रसंग वैश्यों के समग्र कत्तंच्यों के वर्णन का चल रहा है। इस बीच 'प्रजापित द्वारा पशुम्रों की उत्पत्ति म्रादि का उद्देश्य' कथन प्रसंगभञ्जक एवं विरुद्ध है।
  - २. शैलीगत भाषार-इन श्लोकों की वर्णनशैली से यह ज्ञात होता है कि ये

श्लोक उस परवर्ती काल की रचनाएं हैं जब वैश्यों में पशुपालन के प्रति ग्रव्हि होने लगी। ग्रन्थया जब वैश्य के ही ये कमें निर्धारित कर दिये हैं तो वे उनके द्वारा ग्रवश्य करणीय हैं। उसमें प्रजापित का हवाला देने की ग्रीर ३।३२८ के कथन की ग्रावश्यकता ही नहीं रहती।

३. अर्ग्तिकरोध—३२ प्रवेशिक में यह कहना कि 'जब तक वैश्य पशुपालन करे तब तक ग्रन्य वर्ण वाले यह कार्य न करें' मनु की व्यवस्था के विरुद्ध है। पशुपालन वैश्यों का ही कर्त्तंक्य है [१।६०; ६।३२६], ग्रन्यवर्णों का नहीं। यदि वे ग्रपने कर्त्तंक्यों का पालन नहीं करेंगे तो उसका उपाय यह नहीं है कि उनको ग्रन्य वर्ण करने लग जायें, ग्रिपतु वे राजा के द्वारा दण्डनीय होंगे [७।१७,३४]। ग्रतः इस ग्राधार पर परस्पर सम्बद्ध ये दोनों श्लोक प्रक्षिपत हैं।

मणिमुक्ताप्रवालानां लोहानां तान्तवस्य च । गन्धानां च रसानां च विद्यादर्घबलाबलम् ॥ ६।३२६ ॥ (२)

वैश्य (मणि-मुक्ता-प्रवालानाम्) मणि, मोतो, प्रवाल म्रादि के (लोहानाम्) जोहे म्रादि घातुम्रों के (च) म्रीर (तान्तवस्य) कपड़ों के (गन्धानां च रसानाम्) सुगन्धित कपूर, कस्तूरी म्रादि पदार्थों के म्रीर रस-रसायनों [पारा, नमक म्रादि] के (ग्रध-बल-म्रबलं विद्यात्) मूल्यों के कम-म्राधिक भावों को जानें।। ३२६॥

बीजानामुप्तिविच्च स्यात्क्षेत्रदोषगुणस्य च । मानयोगं च जानीयात्तुलायोगांदच सर्वतः ॥ ६ । ३३० ॥ (३)

वैश्य (बीजानाम् + उप्तिवित् स्यात्) सब प्रकार के बीजों को वोने की विधि को जानें (च) ग्रीर (क्षेत्र-दोप-गुणस्य) खेतों के दोष-गुणों को जानें (च) तथा (मानयोगम्) तोलने के बाटों (च) और (तुलायोगान्) तराजुग्रों से सम्बद्ध (सर्वशः जानीयात्) सभी बातों की जानकारी रखें।। ३२०।।

सारासारं च भाण्डानां देशाभां च गुणागुणान्। लाभालाभं च पण्यानां पशूनां परिवर्धनम् ॥ ह। ३३१॥ (४)

(भाण्डानां सार-ग्रसारम्) वस्तुग्रों के ग्रच्छे-बुरेपन को (देशानां गुरा-प्रवगुणान्) देशों के गुणों ग्रीर दोषों को (च) ग्रीर (पण्यानां लाभ-प्रलाभम्) बेची जाने वाली वस्तुग्रों की लाभ-हानि को, तथा (पश्नां परिवर्धनम्) पशुग्रों के संवर्धन के उपायों को वैश्य लोग जानें।। ३३१।।

मृत्यानां च मृति विद्याद्भाषाश्च विविधा नृणाम् । ब्रग्याणां स्थानयोगांश्च क्रयविक्रयमेव च ॥६।३३२॥ (४) (भृत्यानां भृतिम्) नौकरों के वेतन, (नृणां विविधाः भाषाः) विविध देशों में रहने वाले लोगों की विभिन्न भाषाएँ (द्रव्याणां स्थान-योगान्) वस्तुप्रों के प्राप्तिस्थान तथा मिश्रण ग्रादि की विधियाँ (च) श्रौर (क्रय-विक्रय+एव) खरीद विक्रो की विधि, इसको (विद्यात्) जानें।। ३३२।।

धर्मेण च द्रव्यवृद्धावातिष्ठेद्यत्नमुत्तमम् ।

वद्याच्च सर्वभूतानामन्नमेव प्रयत्नतः ॥ ६।३३३ ॥ (६)

वैश्य इस प्रकार [१।३२६-३३३] (धर्मेण) धर्मपूर्वक (द्रव्यवृद्धी उत्तमं यत्नम् + म्रातिष्ठेत्)पदार्थों को वृद्धि के लिए प्रधिक से म्रधिक यत्न करे (च) ग्रीर (सर्वभूतानां प्रयत्नतः ग्रन्नम् + एवं दद्यात्) सब प्राणियों को प्रयत्नपूर्वक ग्रन्न उपजाकर देता रहे ।। ३३३ ।।

विप्राणां वेदविदुषां गृहस्थानां यशस्विनाम्।

शुश्रुषेव तु श्रूद्रस्य धर्मी नैश्श्रेयसः परः।। ६।३३४।। (७)

(वेदिबिदुषां विप्राणाम्) वेदों के ज्ञाता ब्राह्मणों (यशस्विनां गृहस्था-नाम्) यशस्वो गृहस्थियों की (शुश्रुशा + एव तु) सेवा करना ही (शूद्रस्य नैश्श्रेयसःपरः धर्मः) शूद्र का कल्याणकारक उत्तम धर्म है।। ३३४।। शूद्र को उत्कृष्ट वर्ण की प्राप्ति—

शुचिक्तकृष्यसुभूषुमृं दुवागनहंकृतः ।

ब्राह्मणाद्याश्रयो नित्यमुत्कृष्टां जातिमश्नुते ॥ ६ । ३३५ ॥ (८)

(शुचिः) शुद्ध-पितत्र [शरीर एवं मन से], (उत्कृष्टशुश्रूषुः) अपने से उत्कृष्ट वर्ण वालों की सेवा करने वाला, (मृदुवाक्) मधुरभाषी (अनहंकृतः) अहंकार से रहित (नित्यं ब्राह्मण्+आदि-आश्रयः) सदा ब्राह्मण् आदि तोनों वर्णों की सेवा में संलग्न शूद्र भी (उत्कृष्टां जातिम् अश्रुते) उत्तम ब्रह्मजन्मान्तर्गत द्विजवर्ण को प्राप्त कर लेता है।। ३३४।।

अप्रमुख्ये किन्यः (१) शूद्र को उत्कृष्ट वर्ण की प्राप्ति — इन श्लोकों के वर्णन से मनु की शूद्र के प्रति यह धारणा स्पष्ट हो जाती है कि वे शूद्र को हीन नहीं मानते ग्रिप्तु पिवत्र, उत्कृष्ट ग्रीर उत्तम कर्मों से उच्चवर्ण प्राप्त करने का श्रिधकारी मानते हैं। यह मान्यता १०।६५ में भी विण्ति हैं। न पढ़ने के कारण ही व्यक्ति शूद्र कहाता है, जन्मना नहीं। यही मनु की मान्यता है। इस विषय पर विस्तृत विवेचन १।३१,६१ पर तथा १।१०७ की ग्रन्तिवरोध समीक्षा में देखिए।१।६१ में शूद्र के कर्म का वर्णन है।

(२) वेदों में शूद्र को यत स्नादि का विधान—ऋक्०१०।५३।४-५ में "पञ्चजनाः ममहोत्रं जुषध्वम्" कहकर शूद्र को भी यज्ञ करने का स्नादेश है। निरुक्त ३।२।७ में 'पञ्चजनाः' की व्याख्या में ब्राह्माएा, क्षत्रिय, वैदय, शूद्र स्नीर निरामिष-भोजी निषाद की गएना की है [विस्तृत विवेचन भूमिका में शूद्र विषय में द्रष्टव्य है]।

#### मनुस्मृति:

#### एषोऽनापि वर्णानामुक्तः कर्मविधिः शुभः। स्रापद्यपि हि यस्तेषां क्रमशस्तिग्नबोधसः॥ ६। ३३६॥

(एषः) यह (स्रनापदि) आपत्तिकाल न होने पर (वर्णानां शुभः कर्मविधिः उक्तः) सव वर्णों की शुभ कार्यविधि कही।

ग्रव (तेषाम् ग्रापदि + ग्रिप यः) उन्हीं वर्णं वालों की ग्रापत्कालीन जो कर्म-विधि है (तत् क्रमशः निवोधत) उसको क्रमशः सुनी-।। ३३६॥

अवन्य श्री टंडन्य : यह क्लोक (१।३३६ वां क्लोक) निम्नलिखित कारणों से प्रक्षिप्त है।

१. विषयिवरोध—(१) यद्यपि इस श्लोक में पूर्व प्रध्यायों की भांति विणित विषय की तथा ग्रगले ग्रध्याय के विषय का निर्देश किया गया है। किन्तु १० वें ग्रध्याय में ग्रापत्कालीन कार्यों का वर्णन न होने से यह श्लोक ग्रसंगत है। इस बात की पृष्टि दशमाध्याय के ग्रन्तिम श्लोक (१०। १३१) से स्पष्ट रूप से हो रही है—

#### एव धर्मविधिः कृत्स्नदचातुर्वर्ण्यस्य कीर्तितः।

ग्रयत् दशमाध्याय में चारों वर्णों के सामान्य धर्म ग्रथवा कत्तंव्य घर्मों का ही विघान है।

(२) नवम-दशम म्रघ्यायों की विषयवस्तु को देखकर यह स्पष्ट होता है कि चातुर्वण्य-धर्मविधि के म्रग्तर्गत ही राजधर्म (क्षित्रियधर्म) का वर्णन् नवमाघ्याय में (६। ३२५ श्लोक तक) करके म्रागे दूसरे वर्णों के कर्मविधान किये हैं। इसलिये हीं ६।३२५ में कहा है—

#### इमं कर्मविधि विद्यात् कतशो वैश्यगुद्रयोः।

ग्रथींत् राजधर्मं का वर्णन करके ग्रब वैश्य-शूद्रों के कर्मों का विधान ग्रागे करेंगे। श्रीर इस चातुर्वर्ण्यं कर्मविधि का ही उपसंहार १०। १३१ में किया है। ग्रतः नवम-दशम ग्रव्यायों का पृथक् से विभाग जिसने भी किया है, उसने विषयवस्तु का ध्यान बिल्कुल भी रहीं रखा है।

(३) इन अध्यायों के वण्यं-विषय को ध्यान में रखकर चिन्तन करने से यह भी स्पष्ट होता है कि दोनों ग्रध्यायों के विषय-समाप्ति का सूचक क्लोक १०।१३१ है। इससे नवमाध्याय के ग्रन्तिम क्लोक को प्रक्षिप्त मानने से मनु के विषयनिर्देशक क्लोक का जो ग्रभाव खटकता है, वह भी नहीं रहता। ऐसा प्रतीत हो रहा है कि जन्ममूलक वर्णव्यवस्था के प्रचलित होने के बाद किसी ने इन क्लोकों का बड़ी चतुरता से मिश्रण किया है। नवम-अध्याय के ग्रन्त में विषय का निर्देश करके दशमाध्याय के १३० क्लोक में विषय की समाप्ति की सूचना देते हुए लिख दिया है—

#### एते चतुर्णां वर्णानामायद्वर्माः प्रकीर्तिताः। यान् सम्यगनुतिष्ठन्तो व्रजन्ति परमां गतिम्।।

यदि इस श्लोक को सत्य माना जाये तो १०। १३१ वाँ श्लोक निरर्थक है और १२६ वें श्लोक में ग्रगले ग्रध्याय के विषय का निर्देश न होने से यह श्लोक मनु की शैली का नहीं है।

- २. अन्तर्विरोध-(१) १०।१३० श्लोक में कहा है कि इन ग्रापद्धमीं को ग्रनु-ब्ठान करते हुए सब वर्णों के मनुष्य परमगति = मोक्ष को प्राप्त कर लेते हैं। यदि ग्रापद्धमों के अनुष्ठान से मोक्ष-प्राप्ति सम्भव है, तो सामान्य धर्मों का क्या फल होगा? ग्रतः यह ग्रतिशयोक्तिपूर्णं प्रथंवाद मनु की शैली से विरुद्ध है ग्रीर यदि ग्रापद्धर्म को मनुप्रोक्त माना जाये, तो भ्रापद्धर्म की परिभाषा क्या होगी ? श्रीर वह कितने समय तक मानी जाये ? श्रीर यह भी विचारना होगा कि क्या ये श्रापद्धमं व्यावहारिक भी हैं या नहीं ? म्रापद्धर्म में पडकर ब्राह्मण वैश्य के कृषि म्रादि कर्म बिना साधनों के कैसे कर सकेगा ? ग्रीर कृषि का फल तो तुरन्त नहीं मिलता, क्या तब तक वह ग्रापत्काल में पड़ा हुमा भूखा ही रहेगा? भीर यदि खेती मादि साधनों को जुटा लेता है, तो मापद्धमं ही क्या रहा? उपनिषद् में श्रापद्धर्म का एक उदाहरए। दिया गया है कि ऋषि ने म्रापरकाल में झुठा मन्न तो खालिया किन्तु झुठा जल नहीं पिया। म्रतः म्रापरकाल को दीर्घकालीन मानकर कृषि स्रादि कार्यों की बात जन्ममूलक वर्णव्यवस्था को स्पष्ट करती है। ग्रीर यह मान्यता मनु की नहीं है। मनु ने कर्मानुसार वर्णव्यवस्था मानी है। ग्रीर ब्राह्मण, क्षत्रिय तथा शुद्र की ग्राजीविका का श्वार वैश्य के ऊपर होता है। ग्रकालादि की दशा में धान्यादि के ग्रभाव में यह ग्रापत्ति आ सकती है, ग्रथवा शत्र के हमला करने पर आजीविका का कष्ट हो सकता है। उस दशा में ब्राह्मण भी कृषि म्नादि कार्यं कैसे कर सकेगा? [द्रव्यव्य १। १०७ पर कर्मणावर्णव्यवस्था विषयक समीक्षा]।
- (२) दशमाष्याय में वर्णों के प्रापत्कालीन कर्मों का कथन मानना ठीक नहीं है। क्यों कि उनमें ग्रापत् शब्द नहीं है, ग्रतः स्पष्ट है कि इस ग्रध्याय में चारों वर्णों के कर्मों के ग्रन्तगंत वैश्य व शूद्र के कर्मों का ही वर्णन किया गया है कि इन कर्मों को ग्राजीविका के लिये करे ग्रीर इनको धर्म मानकर। ग्रीर चातुर्वण्यं धर्म से भिन्न वर्णसंकरों के कार्यों को तो कथमपि ग्रापद्धमं नहीं माना जा सकता। प्रतीत यह होता है १। ३२५ पर

यह ब्रघ्याय समाप्त हो गया। ब्रागे के इलोक शेष ब्रघ्याय के साथ सम्बन्धित हैं। ब्रापद् धर्म का वर्णन प्रक्षेप है। वर्णव्यवस्था तो जीविका के ब्राधार पर है ब्रीर उसका ब्रापद्धर्म दशमाध्याय में 'शुद्रो ब्राह्मणतामेति' श्लोक में है, शेष श्लोक प्रक्षेग किये गये हैं।

वंदोपदेश का ग्रथिकार ब्राह्मण को है-

म्रघीयीरंस्त्रयो वर्णाः स्वकर्मश्या द्विजातयः। प्रब्रुयाद् बाह्मणस्त्वेषां नेतराविति निश्चयः॥१०।१॥

(त्रयः द्विजातयः वर्णाः) तीनों द्विजाति वर्णं — ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य (स्व-कर्मस्याः) ग्रयने-ग्रयने कर्मों के पालन में स्थित रहते हुए (१।८७-६१] (प्रधीयीरन्) वेद पढ़ें (ब्राह्मणः एषां प्रबूयात्) ब्राह्मण इन वर्णों को वेदों का प्रवचन करे (इतरौन) ग्रन्य वर्णों (क्षत्रिय-वैश्य) वेद-प्रवचन न करें (इति निश्चयः) ऐसा निश्चय है।। १।।

सर्वेषां ब्राह्मणो विद्याद् वृत्त्युपायान् यथाविधि । प्रबुयादितरेभ्यञ्च स्वयं चैव तथा भवेत् ॥ १० । २ ॥

(बाह्मएः) ब्राह्मण (यथाविधि) यथोक्तविधि से [१।८७-६१] (सर्वेषां वृत्यु-पायान् विद्यात्) सभी वर्णों के जीविका-उपायों को जागे (च) ग्रीर (इतरेभ्यः प्रब्नूयात्) ग्रन्य वर्णों को उनका उपदेश करे (च) ग्रीर (स्वयम् एव तथा भवेत्) स्वयं भी निय-मानुसार वैसा ही ग्राचरण करे।। २।।

> वै शेष्यात्प्रकृतिश्रीष्ठधान्नियमस्य च धारणात् । संस्कारस्य विशेषाच्य वर्णानां ब्राह्मग्राः प्रभुः ॥ १० । ३ ॥

(वैशेष्यात्) विशेष गुणों वाला होने के कारण (प्रकृतिश्रैष्ठचात्) स्वभाव की श्रेष्ठता के कारण (नियमस्य धारणात्) धर्मनियमों को ग्रिधिकतापूर्वक धारण करने के कारण (च) और (संस्कारस्य विशेषात्) यज्ञोपवीत संस्कार के सब वर्णों से पूर्व होने की विशेषता के कारण [२।३७-३८ इस संस्करण में २।११-१३] (वर्णानां ब्राह्मणः प्रभुः) वर्णों में ब्राह्मण वर्ण प्रमुख है ॥ ३॥

आनु श्रीत्उनः : १०।१-३ इलोक निम्नलिखित कारणों से प्रक्षिप्त हैं---

- १. म्रन्तिवरोध ग्रध्ययन-म्रध्यापन विषय के २। २१३-२१७ [२।२३५-२४२] इलोकों में यह स्पष्ट कहा है कि विद्या की प्राप्ति ब्राह्मण से भिन्न गुरु से भी करनी चाहिए। किन्तु यहाँ १०।१ इलोक में उससे विरुद्ध बात कही है कि ब्राह्मण से भिन्न वर्णों को पढ़ाने का ग्रश्चिकार ही नहीं है। यद्यपि पठन-पाठन का कार्य ब्राह्मण का ही मनु ने माना है, पुनरिप मनु ने दूसरे वर्णों को भी ग्रावस्यकता पड़ने पर निषेध नहीं किया है। १०।२-३ इलोक प्रथम इलोक से सम्बद्ध होने से मनु की मान्यता से विरुद्धता के कारण प्रक्षित्त हैं।
- २. विषयविरोध--- ब्राह्मण के धर्मी का वर्णन मनु ने छठे ग्रध्याय में किया है ग्रीर वहां स्पष्ट कहा है---

#### एव वोऽभिद्वितो धर्मो बाह्यएस्य चतुर्विधः। (मनु० ६।६७)

श्रीर सातवें, आठवें व नवमाध्यायों में राजधर्म का वर्णन किया है। श्रीर नवमाध्याय के १।३२५ इलोक में राजधर्म (क्षत्रियधर्म) विषय का उपसंहार करते हुए कहा है—

> एवोऽखिलः कर्मविधिरुक्तो राज्ञः सनातनः। इमं कर्मविधि विद्यात् क्रमशो वैदयशुद्रयोः॥

इससे स्पष्ट है कि ब्राह्मण तथा क्षत्रिय के धर्मों का कथन करके वैश्य व शूद के धर्मों का कथन किया जायेगा। श्रीर इस चातु ग्रंण्यं धर्म का उपसंहार दशमाष्याय की समाप्ति पर मनु ने किया है—

#### एव धर्मविधिः कृत्स्नश्चातुर्वण्यंस्य कीस्तितः।

ग्रतः इस चातुर्वर्ण्य-धर्म के बीच में ग्रन्य विषय का वर्णन करना ग्रसंगत है। ग्रीर १। ३२५ क्लोक के ग्रनुसार वैश्य-शूद्र के धर्मों का वर्णन यहाँ होना चाहिए। इनके बीच में ब्राह्मए। का जो ग्रथंवादात्मक वर्णन यहाँ किया गया है, वह विषय-विरुद्ध होने से प्रक्षिप्त है।

3. प्रसंगिवरोध — मनुने चारों वर्णों के पृथक्-पृथक् धर्मों का वर्णन करते हुए १०।४ में कहा है कि वर्ण चार ही होते हैं, पांचवां नहीं। इसलिए हमने चारों वर्णों के धर्मों का वर्णन किया है। यहां शूद्र के धर्मों के बाद पुनः ब्राह्मण की श्रेष्ठता या प्रशंसा करना प्रसंगविरुद्ध है।

वर्ण चार ही हैं— १।३३५ का १०।४ से उपसंहारात्मक प्रसंग सिद्ध होता है। धर्मों का कथन प्रारम्भ करते समय भी चार वर्णों का ही कथन किया है [१।१४४ (२।२५)]। इसका यह भी संकेत है कि अब और कोई वर्ण नहीं रहता जिसके धर्मों का कथन करना शेष हो।

ब्राह्मराः क्षत्रियो वैश्यस्त्रयो वर्णा द्विजातयः। चतुर्यं एकजातिस्तु शूद्रो नास्ति तुपञ्चमः॥ १०।४ (६)

[ग्रायों के समाज में] (ब्राह्मणः क्षत्रियः वैश्यः) ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य (त्रयः वर्णाः दिजातयः) ये तीन वर्णं विद्याष्ट्ययन रूपी दूसरा जन्म प्राप्त करने वाले [२।१४६-१४८, इस संस्करण में २।१२१-१२३] हैं, ग्रतः दिज कहलाते हैं (चतुर्थः एकजातिः गूदः) चौथा विद्याष्ट्ययन रूपी दूसरा जन्म (दिजजन्म) न होने के कारण एक जाति = एक जन्म वाला, ब्रह्मजन्म से रहित गूद वर्ण है (नास्ति तुपञ्चमः) पांचवां कोई वर्ण नहीं है ॥ ४॥

अर्ज्युट्योट्डन्य: (१) वर्ण चार हैं—(क) मनुने यहां चार वर्णों की मान्यता अत्यन्त स्पष्ट शब्दों में उद्घोषित की है। मनुस्मृति में अन्यत्र वर्णानात्मक रूप में चार वर्णों का ही वर्णान है। चार वर्णों की दीक्षा से रहित अन्य सभी व्यक्ति दस्यू हैं

[१०। ४५] अन्य वर्णसंकर म्रादि संज्ञक कोई वर्ण नहीं। इस इलोक की पुष्टि के लिए मनुस्मृति के निम्न इलोक भी द्रष्टिव्य है—१।३१, ५७-६१।३।२०।। ५।५७।। ७।६८॥ १०।४५, ६५, १३१।। १२।६७ म्रादि।

- २. चार वर्गों में शास्त्रीय प्रमाण ग्रन्यत्र शास्त्रग्रन्थों में भी चार वर्गों का ही उल्लेख आता है। इन चार वर्गों से शेष व्यक्ति ग्रार्येतर हैं जिन्हें निपाद, ग्रमुर, राक्षस ग्रादि विभिन्न वर्गकृत नामों से अभिहित किया जाता है—
  - (क) "ऊर्जाद: उत यज्ञियासः पञ्चजनाः मम होत्रं जुषघ्वम् ।" (ऋक् १०।५३।४)

''पञ्चजनाः— चःवारो वर्गाः, निवादः पञ्चम इति ग्रौपमन्यवः ।'' (निरु० ३।२।७)

चार वर्ण = ब्राह्मरा, क्षतिय, वैश्य, शूद्र और इनसे भिन्न पांचवें निपादजन, ये वेदोक्त पांच प्रकार के मनुष्य हैं।

(জ) ''चरवारो वर्गाः । ब्राह्मग्गो राजन्यो वैदयः श्रृद्धः'' (श० ब्रा० ४।४।४।६)

''चत्वारो वै पुरुषा बाह्मणो राजन्यो वैदयः शूद्रः ॥'' ्(मैत्रा० सं० ४।४।६)

वर्णसंकरों का वर्णन-

सर्ववर्णेषु तुरुयासु पत्नीष्वक्षतयोनिषु। बानुलोम्येन सम्मृता जात्या ज्ञेयास्त एव ते ॥ १० । ५ ॥

(सर्ववर्णेषु) सव चारों वर्णों में (तुल्यासु श्रक्षतयोनिषु) सवर्णा, अक्षतयोनि, विवाहित पित्नयों में (आनुलोम्येन संभूता) वर्णानुक्रम से श्रयति बाह्यण से ब्राह्मणी में उत्पन्न, क्षत्रिय से क्षत्रिया में उत्पन्न, इस क्रम से उत्पन्न हुई सन्तानें (जात्या ते + एव क्षेयाः) जन्म में वे उसी जाति की समभनी चाहिएँ ॥ ४ ॥

स्त्रीष्वनन्तरजातासु द्विजैरुत्पादितान्सुतान् । सहज्ञानेव तानाहुर्मातृदोषविगहितान् ॥ १० । ६ ॥

(ग्रन्तरजातासु स्त्रीषु) दूसरे निम्न वर्णों की स्त्रियों में (द्विजै: + उत्पादितान् सुतान्) द्विजों के द्वारा उत्पन्त की गई सन्तानों को (मातृदोपित्रगिहितान्) [निम्न वर्ण होने के कारण] माता के दोष से निन्दित होते हुए भी (सदशान् + एव आहुः) पिता की जाति का ही मानने हैं ॥ ६॥

भिन्न वर्ग से उत्पन्न 'अपसद' सन्तानें ---

श्रनन्तरासु जातानां विधिरेष सनातनः। द्वयोकान्तरासु जातानां घम्यं विद्यादिमं विधिम् ॥ १० । ७ ॥ (अनन्तरासु जातानाम्) दूसरे निम्न वर्णों की स्त्रियों में उत्पन्न सन्तानों की (एषः सनातनः विधिः) यह सनातन विधि है (द्वि-एक-अन्तरासु जातानाम्) दो ग्रौर एक वर्णे के ग्रन्तर वाली स्त्रियों में उत्पन्न सन्तानों की [जैसे ब्राह्मण से शूद्रा में उत्पन्न, क्षत्रिय से शूद्रा में उत्पन्न] (धर्म्य विधिम् इमं विद्यात्) धर्मानुकूल विधि को इस प्रकार जानो।। ७।।

बाह्यणाद्वैश्यकन्यायामम्बद्धाः नाम जायते । निषादः शुद्रकन्यायां यः पारशव उच्यते ॥ १० । ८ ॥

(ब्राह्मणात् वैश्यकन्यायाम् जायते) ब्राह्मणा से वैश्या में जो सन्तान उत्पन्न होती है (ग्रम्बष्ठः नाम) वह 'ग्रम्बष्ठ' कहाती है ग्रीर (शूद्रकन्यायाम्) ब्राह्मणा से शूद्रा में जो सन्तान उत्पन्न होती है (निषादः) वह 'निषाद' कहाती है (यः पारशवः + उच्यते) जिसे 'पारशव' भी कहा जाता है ॥ ८॥

> क्षत्रियाच्छूद्रकन्यायां क्रूराचारविहारवान् । क्षत्रशुद्रवपुर्जन्तुरुपो नाम प्रजायते ॥ १० । ६ ॥

(क्षत्रियात् शूद्रकन्यायाम्) क्षत्रिय से शूद्रा में उत्पन्त सन्तान (क्षत्र-शूद्र-वृष्टुः जन्तुः) क्षत्रिय ग्रौर शूद्र के शरीर से उत्पन्न हुई यह (क्रूर-ग्राचार-विहारवान्) क्रूर-ग्राचार-व्यवहार वाली होने से (उग्रः प्रजायते) 'उग्र' नाम वाली होती है ॥ ६ ॥

वित्रस्य त्रिषु वर्णेषु नृपतेर्वर्णयोर्द्धयोः। वैद्यस्य वर्णे चैकस्मिग्षडेतेऽपसदाः रमृताः॥ १०॥ १०॥

(विप्रस्य त्रिषु वर्गोषु) ब्राह्मण से निम्न तीन वर्णों में उत्पन्न हुई सन्तानें (नृपतेः द्वयोः वर्णयोः) क्षत्रिय से निम्न दो वर्णों में उत्पन्न (च) ग्रीर (वैश्यस्य एकिस्म् वर्णे) वैश्य के द्वारा निम्न एक वर्णे श्रूदा में उत्पन्न सन्तान (एते षड् 'ग्रपसदाः' रमृताः) ये छः प्रकार की सन्तानें 'ग्रपसद' = निकृष्ट मानी गयी हैं।। १०।।

क्षत्रियाद्विप्रकन्यायां सूतो मवति जातितः । वैद्याःमागधवैदेहौ राजवित्राङ्गनासुतौ ॥ १० । ११ ॥

(क्षत्रियात् विप्रकन्यायां जातितः सूतः भवति) क्षत्रिय से ब्राह्मण्-कन्या में उत्पन्न सन्तान 'सूत' कहलाती है (वैश्यात्) वैश्य से (राजविष्राङ्गना-सुतो मागध-वैदेहौ) क्षत्रिय ग्रीर ब्राह्मण कन्या में उत्पन्त सन्तान क्रमशः 'मागध' ग्रीर 'वैदेह' कहाती है।। ११।।

शूद्रादायोगवः क्षत्ता चण्डालक्ष्याधमो नृगाम्। वैक्यराज्ञन्यविश्रासु जायन्ते वर्णसंकराः॥ १०॥ १२॥ (शूद्रात्) शूद्र से (वैक्य-राजन्य-विप्रासु) वैक्या, क्षत्रिया ग्रीर ब्राह्मणी में क्रमशः (ग्रायोगवः क्षत्ता नृणाम् ग्रधमः चण्डालः वर्णसंकराः जायन्ते) 'ग्रायोगव' 'क्षत्ता' ग्रीर मनुष्यों में नीच 'ग्रधम' नामक वर्णसंकर पैदा होते हैं ॥ १२॥

## एकान्तरे त्वानुलोम्यादम्बष्ठोग्री यथा स्मृती।

क्षत्त्वे वेहकौ तद्वत्रातिलोम्येऽपि जन्मनि ।। १० । १३ ।।

(आनुलोम्यात्) ग्रनुलोम क्रम से (एकान्तरे) एक वर्ण के ग्रन्तर वाली स्त्री [१०। ६] में उत्पन्त सन्तात (ग्रम्बब्ठ उग्नी यथा स्मृतौ) 'ग्रम्बब्ठ' ग्रीर उग्न' जैसे कहे हैं (तत्-वत्) उसी प्रकार (प्रातिलोम्ये + ग्रिप जन्मिन) प्रतिलोम क्रम से उत्पन्त होने वाले (क्षतृ-वैदेहकौ) 'क्षत्ता' और वैदेह' [१०। ११] माने हैं ग्रथात् ये सब समान स्तर के हैं।। १३।।

#### पुत्रा येऽनन्तरस्त्रीजाः क्रमेगोक्ता द्विजन्मनाम् । ताननन्तरनाम्नस्तु मातृदोषात्प्रचक्षते ॥ १० । १४ ॥

(द्विजन्मनां ये) द्विजातियों से जो (क्रमशः अन्तरस्त्रीजाः पुत्राः उक्ताः) क्रमशः अनन्तर स्त्रियों मं—एक वर्ण के अन्तर वाली स्त्री में उत्पन्न, दो वर्ण के अन्तर वाली स्त्री में उत्पन्न, पुत्र कहे हैं (तान् + अनन्तर नाम्नः तु मातृदोपात् प्रचक्षते) उन अनन्तर सन्तानों को मातृदोप प्रधानता के कारण माता की जाति का ही माना है।। १४।।

## बाह्यरगादुप्रकन्यायामावृतो नाम जायते । आमीरोऽम्बष्ठकन्यायामायोगय्यां तु धिक्वराः ॥ १० ॥ १४ ॥

(ब्राह्मणात् + उग्रकन्यायाम्) ब्राह्मण से उग्रकन्या में (ग्रावृतः नाम जायते) 'ग्रावृत' नामक सन्तान उत्पन्न होती है (ग्रम्बष्ठकन्यायाम् + ग्राभीरः) ब्राह्मण से ग्रम्बष्ठकन्या में 'ग्राभीर' सन्तान (तु) ग्रौर (ग्रायोगव्यां विग्वणः) ब्राह्मण से ग्रायोगव्या में 'थ्रियणा' नामक सन्तान उत्पन्न होती है ॥ १५ ॥

#### स्रायोगवश्व क्षत्ता च चण्डालश्वाधमो नृगाम्। प्रातिलोम्येन जायन्ते शुद्रावयसवास्त्रयः॥ १०॥ १६॥

(प्रातिलोम्येन शूदात्) प्रतिलोम क्रम से प्रयात् शूद्र से उच्चवर्णं की स्त्री में (ग्रायोगवः क्षत्ता च नृणाम् ग्रधमः चण्डालः जायन्ते) क्रमशः 'ग्रायोगव' 'क्षत्ता' ग्रौर मनुष्यों में नीच 'चण्डाल' उत्पन्त होते हैं (हयः ग्रपसदाः) ये तीनों प्रकार की सन्तानें शूद्र से भी नीच हैं।। १६॥

#### वंदयान्मागधवं वेही क्षत्रियात्सूत एव तु । प्रतीपमेते जायन्ते परेऽप्यन्सदास्त्रयः ॥ १० ॥ १७ ॥

प्रतिलोम क्रम से (वैश्यात् मागध-वैदेही) वैश्य से उच्च वर्ण वाली स्थी में उत्पन्त सन्तानें क्रमशः 'मागध' ग्रीर 'वैदेह' (क्षत्रियात् सूतः एव) क्षत्रिय से ब्राह्मणी

मैं उत्पन्न 'मूत' नामक सन्तान (एते प्रतीपं जायन्ते) ये प्रतिलोम क्रम्म से उत्पन्न होने वाली (त्रयः श्रयसदाः) तीनों नीच मानी गई हैं ॥ १७ ॥

## जातो निवादाच्छूद्र:यां जात्या भत्रति पुक्कसः।

शूद्राज्जातो निषाद्यां तु स व कुक्कुटकः स्मृतः ॥ १ । १८ ।।

(निषादान् शूद्रायां जातः) 'निषाद' से शूद्रा में उत्पन्न सन्तान (जात्या पुक्कसः भवति) जाति से 'पुक्कस' कहाती है (शूद्रात् निपाद्यां जातः तु) शूद्र से निषाद कन्या में उत्पन्न सन्तान (कुक्कुटकः स्मृतः) 'कुक्कुट' संज्ञक होती है ॥ १८॥

#### क्षत्तुर्जातस्तथोग्रायां श्वपांक इति कीत्र्यते।

वैदेहकेन त्वम्बष्ठचामुत्यनो देश उध्यते ॥ १० । १६ ॥

(तथा) उसी प्रकार (क्षत्: उग्रायां जातः) क्षता से उग्रकन्या में उत्पन्न पुत्र (श्वपाकः + इति कीःयंते) 'श्वराक' नामक होता है (वैदेहकेन तु श्रम्बण्ठचाम् + उत्पन्नः) वैदेह से अम्बण्ठकन्या में उत्पन्न सन्तान (वेण उच्यते) 'वेण' संज्ञक कहाती है।। १६।।

#### हिजातयः सवर्णासु जनयन्त्यव्रतांस्तु यान्। . तान्सावित्रीयरिश्रद्धान्त्रात्यानिति विनिर्विशेत्।। १०। २०।।

(दिजातयः) द्विजवर्णं वाले (सवर्णासु) सवर्णं स्त्रियों में (यान् स्रव्रतान् जनयन्ति) जिन यज्ञोनवीत संस्कार से हीन रहने वाले पुत्रों को जन्म देते हैं (सावित्री-परिश्रव्टान् तान्) सावित्री से पतित रहने वाले उन पुत्रों को (ब्रात्यान् + इति विनि-विशेत्) 'ब्रात्य' संज्ञक कहा जाता है ॥ २० ॥

#### वात्यात्तुं जायते विज्ञात्पापात्मां भूजंकण्टकः । सावन्त्यवाटघानौ च पृष्यधः शैख एव च ॥ १० ॥ २१ ॥

(ब्रात्यात् वित्रात्) 'व्रात्य' संज्ञक ब्राह्मण से सवर्णा में (भूजंकण्टक: पापात्मा जायते) 'भू गंकण्टक' नामक पापी सन्तान उत्पन्न होती है। देशभेद से इसके (ब्रावन्त्य वाट्यानी पुष्पयः च शैंख) 'ब्रावन्त्य' 'वाट्यान' 'पुष्पथ' श्रीर 'शैंख' ये चार श्रीर भेद हैं। २१॥

#### भत्लो मत्लदव राजन्यःद् द्वात्यात् लिच्छिविरेव च।

नटक्च करणक्चैव ससी द्रविड एव च ॥ १० । २२ ॥ (राजन्यात् द्रात्यात्) स्वत्रिय द्रात्य से सवर्णा में उत्पन्न पुत्रों के सात नाम होते हैं —( सब्ल: मरुल: सिच्छिवि: नटः करणः स्वसः च द्रविडः) 'भरुल' 'मरुल, 'लिच्छिवि' 'नट' 'कररण' 'खस' ग्रीर द्रविड ॥ २२ ॥

वैदयास् जायते त्रात्यात्सुथन्याचार्य एव च । कारुवदच विजन्मा च मैत्रः सास्वत एव च ॥ १० । २३ ॥ (वैश्यात् द्वात्यात्) द्वात्य वैश्य से सवर्णा में (सुधन्वाचार्यः कारुषः विजन्मा मत्रः च सात्वत एव) 'सुधन्वाचार्य' 'कारुष' 'विजन्मा' 'मैत्र' प्रीर 'सात्वत' संज्ञक सन्तान उत्पन्न होती हैं। [एक ही सन्तान के देशभेद से ये पृथक्-पृथक् नाम हैं]।।२३॥ वर्णसंकरों की उत्पत्ति में कारण—

व्यमिचारेण वर्णानामवेद्यावेदनेन च। स्वकर्मणां च स्यागेन जायन्ते वर्णसंकराः॥ १०॥ २४॥

(वर्गानां व्यभिचारेण) वर्णों में परस्पर व्यभिचार होने से (स्रवेद्या वेदनेन) एक गोत्र वाली स्रगम्या स्त्री से विवाह करने से (च) स्रौर (स्वकर्मणां त्यागेन) अपने शास्त्रविहित कर्तं व्यों को छोड़ने से (वर्णसंकराः जायन्ते) 'वर्णसंकर' सन्तानें उत्पन्न होती हैं ॥ २४॥

संकी गाँयोनियों का वर्णन-

सङ्कीर्णयोनयो ये तु प्रतिलोमानुलोमजाः। ग्रन्थोन्यव्यतिषक्तास्य तानु प्रवस्याम्यशेषतः ॥ १० । २५ ॥

श्रव (प्रतिलोम-श्रनुलोमजाः) प्रतिलोम श्रौर श्रनुलोम सम्बन्ध से (ग्रन्थोन्य-व्यतिपक्ताः) परस्पर मिश्रण होने से (संकीर्णयोनयः) जो संकीर्णयोनियां उत्पन्न होती हैं (तान् श्रशेषतः प्रवक्ष्यामि) उन्हें पूर्ण रूप से कहूंगा—॥ २५॥

> सूतो बैदेहफर्श्वेव चण्डालश्च नराधमः। मागधः सत्तृजातिहव तथाऽयोगव एव च।। १०। २६।। एते षट् सहशान्वर्णाञ्जनयन्ति स्वयोनिषु। मातृजात्यां प्रसूयन्ते प्रवरासु च योनिषु॥ १०। २७॥

(सूतः वैदेहः नराष्ठमः चण्डालः) १ सूत, २. वैदेह, ३. नीच चण्डाल, (मागषः क्षत्तुजातिः च ग्रयोगवः) ४. मागव, ४. क्षता, ६. ग्रयोगव (एते पट्) ये छः वर्ण-संकर (स्वयोनिषु सदद्यान् वर्णान् जनयन्ति) ग्रपनी वर्णं वाली स्त्रियों में ग्रपने ही वर्णं की सन्तानों को उत्पन्न करते हैं (प्रवरासु योनिषु) ग्रपने से श्रेष्ठ जाति की स्त्रियों में जन्यन्त, ये हीन वर्णं हैं॥ २६ २७॥

भा ्रे वस्ति।

म्रानन्तयित्स्वयोग्यां तु तथा बाह्याध्विपिक्रमात्।।१०।२०॥

(यथा) जिस प्रकार (त्रयाणां वर्णानाम्) तीनों वर्णो—ब्राह्मण, क्षत्रिय ग्रीर वैदय में से (द्वयोः ग्रस्य ग्रात्मा जायते) दो वर्णो—क्षत्रिय ग्रीर वैदय में से उत्पन्न सन्तान इस ब्राह्मण की ग्रपनी ग्रात्मा ही उत्पन्न होती है ग्रर्थात् ग्रपनी ही जाति की होती है, (स्वयोन्यां तु) वह सन्तान ऐसी ही होती है जैसी सवर्णा में उत्पन्न सन्तान, (तथा वाह्मे पुक्रमात् ग्रानन्तर्यात्) उसी प्रकार इत्तर वाह्म वर्णों में प्रतिकोम क्रम के अन्तर [वैश्य तथा क्षत्रिय से क्रमशः क्षत्रिया तथा ब्राह्मणी में] उत्पन्न सन्तान भी द्विज' ही होती हैं।। २८।।

ते चाऽपि बाह्यान्सुबह् स्ततोऽप्यधिकद्रृषितान् । परस्परस्य दारेषु जनयन्ति विर्गीहतान् ॥ १० । २६ ॥

(ते च + प्रिप) वे अयोगव [१०।१२] आदि वर्णसंकर वाले पुरुष (तत: + अपि + अधिक दूषिता, (बाह्यान्) समाज से बहिष्कृत और (विगहितान्) निन्दनीय सन्तानों को (परस्परस्य दारेषु जनयन्ति) परस्पर जाति की स्त्रियों में उत्पन्न करते हैं ॥ २६॥

यथैव शूब्रो ब्राह्मण्यां बाह्मं जन्तुं प्रसूपते । तथा बाह्मतरं बाह्मश्चातुर्वण्यं प्रसूपते ॥ १०॥ ३०॥

(तथा) जैसे (शूद्रः) शूद्र (ब्राह्मण्यां बाह्मं जन्तुं प्रसूयते) व्राह्मणी में निन्दित 'चाण्डाल' पृत्र [१०। १२] को उत्पन्न करता है (तथा) उसी प्रकार (बाह्मः) वह 'चण्डाल' भी (चातुवंण्यें बाह्मतरं प्रसूयते) चार वर्णों की स्त्रियों में श्रपने से भी नीच-तम सन्तान को उत्पन्न करता है।। ३०॥

प्रतिकूलं वर्तमाना बाह्या बाह्यतरान्युनः। होना होनान्प्रसूयन्ते वर्णान्यञ्चवशैव तु॥१०।३१॥

(बाह्याः) बाह्य ग्रयोगव ग्रादि (प्रतिकूलं वर्तमानाः) प्रतिलोम विधि से (पुनः) पुनः चारों वर्णों की स्त्रियों में (हीनाः हीनान्) ग्रीर ग्रपने निम्न वर्णे की स्त्रियों में (पञ्च दश + एव बाह्यतरान् वर्णान् प्रसूयन्ते) पन्द्रह प्रकार के ग्रपने वर्णे वाले नीचतम पुत्रों को उत्पन्न करते हैं ॥ ३१॥

प्रसाधनोपचारज्ञमनासं वासजीवनम् । सैरिन्ध्रं वागुरावृत्तिं सूते वस्युरयोगवे ॥ १० । ३२ ॥

(दस्युः ग्रयोगवे सूते) दस्यु पुरः [१०।४५] 'श्रयोगव' स्त्री में जो सन्तान उत्पन्न करता है (सैरिन्ध्रम्) वह 'सैरिन्ध्र' संज्ञक होती है और वह (प्रसाधन-उपचार-ज्ञम्) केश-प्रसाधन में चतुर होती है (ग्रदासंदासजीवनम्) दास न होते हुए भी दास जैसा जीवन विताती है (वागुरावृत्तिम्) तथा हरिण ग्रादि का वध करके जीविका चलाती है।। ३२।।

मैत्रेयकं तु वैदेहो माघूकं संप्रसूयते। नुन्त्रज्ञंसत्यजलं यो घण्टाताडोऽरुएगोदये॥ १०। ३३॥

(वैदेह: मैत्रेयकं माधूकं संप्रसूयते) वैदेह जाति वाला पुरुष 'ग्रयोगव' कन्या में त्रेयक'' संज्ञक मधुरभाषी पुत्र को उत्पन्न करता है (यः) जो (श्ररुणोदये घण्टाताडः) प्रात:काल घण्टा ग्रादि बजाकर (ग्रजस्नं नृन् प्रशंसित) सदा राजा ग्रादि बड़े लोगों की प्रशंसा करके जीविका चलाता है।। ३३।।

> निवादो मार्गवं सुते दासं नौकर्मर्जाविनम्। कैवर्तमिति यं प्राहुरार्यावर्तनिवासिन:।। १०। ३४।।

(निषाद: नौकर्मजीविनं) 'निषाद' जातीय पुरुष ग्रयोगव कन्या में नाव से जीविका चलाने वाले (दासं मार्गवं सूते) 'दास' या 'मार्गव' संज्ञक सन्तान को उत्पन्न करता है (यम्) जिसको (ग्रायविर्तनिवासिनः कैवर्तम् + इति प्राहुः) ग्रायविर्त के निवासी कैवर्त = मल्लाह के नाम से पुकारते हैं।। ३४॥

मृतवस्त्रमृत्सु नारीषु गहितान्नाशनासु च।
भवन्त्यायोगवीष्वेते जातिहीनाः पृथक् त्रयः ॥ १० । ३४ ॥

(मृतवस्त्रभृत्सु) मृतकों के वस्त्र ग्रर्थात् कफन आदि पहनने वाली (च) और (गिह्त + ग्रन्न + ग्रशनासु) निन्दित ग्रीर झूठा ग्रन्न खाने व ली (ग्रायोगवीपु नारीषु) श्रायोगव जाति की स्त्रियों में (एते जातिहीनाः त्रयः पृथक् भवन्ति) ये हीनजाति वाली सन्तानें — सैरिन्ध मैत्रेय, मार्गव, पृथक्-पृथक् उत्पन्न [१०:३२-५४] होती हैं ॥३॥॥

कारावरो निवादासु चर्मकारः प्रसूयते। वैदेहिकादन्ध्रमेदौ बहिग्रामप्रतिश्रयौ ॥ १० । ३६ ॥

(निषादात् तु) निपाद से वैदेह स्त्री में (कारावर: चर्मकार: प्रसूयते) 'कारावर' संज्ञक चमार जाति की सन्तान उत्पन्न होती है (वैदेहिकात् + ग्रन्ध-मेदो) वैदेहिक से कारावर कन्या ग्रीर निषाद कन्या में क्रमश: 'ग्रन्ध' ग्रीर 'मेद' संज्ञक सन्तान उत्पन्न होती हैं (विह:-ग्रामप्रतिश्रयो) जो गांव से बाहर निवास करती हैं।। ३६।।

चण्डालात्पाण्डुसोपाकस्त्वकतारस्यवहारवान् । ग्राहिण्डिका निषादेन वैदेह्यामेच जायते ॥ १०।३७ ॥

(चाण्डालात्) 'चण्डाल' जाति के पुरुष से (त्वक-सार-व्यवहारवान्) बांसों के व्यापार से जीविका चलाने वाली (पाण्डुसोपाकः) 'पांडुसोपाक' संज्ञक सन्तान उत्पन्न होती है, ग्रौर (निपादेन वैदेह्याम् ग्राहिण्डिका जायते) निपाद से वैदेह-स्त्री में 'ग्राहिण्डिका' नामक सन्तान होती है।। ३७।।

चण्डालेन तु सोपाको मूलब्यसनवृक्तिमान्। पुक्कस्यां जायते पापः सदा सज्जनगहितः॥ १०।३८॥

(चण्डालेन पुक्कस्यां सोपाकः पापः जायते) चण्डाल के द्वारा पुक्कसी स्त्री में 'सोपाक' संज्ञक पापी सन्तान उत्पन्न होती है, (मूलव्यसनवृत्तिमान्) राजाज्ञा से लोगों को फांसी की सजा देने की जीविका करने वाला यह जल्लाद (सदा सज्जन-गहितः) सज्जनों द्वारा सदा निन्दित माना गया है ॥ ३८ ॥

## निवादस्त्री तु चण्डालात्पुत्रमन्त्यावसायिनम् । इमज्ञानगोचरं सूते बाह्यानामपि गहितम् ॥ १०॥३६ ॥

(चण्डालात् निषादस्त्री तु) चण्डाल से निषादस्त्री (ग्रन्त्यावसायिनं पुत्रं सूते) 'ग्रन्त्यावसायी' पुत्र को उत्पन्न करती है जो (इमशानगोचरम्) श्मशान कार्यों से जीविका करता है ग्रीर (बाह्यांनाम् + ग्रिय गहितम्) निकृष्ट जातियों में भी निकृष्ट है।। ३६॥

संकरे जातयस्त्वेताः पितृमातृप्रदिशताः। प्रच्छन्ना वा प्रकाशा वा वेदितव्या स्वकर्मभिः॥ १०।४०॥

(संकरे पितृ-मातृ-प्रदर्शिताः एता जातयः) वर्णसंकरों में पिता-माता के ग्राधार पर वर्णित इन जातियों को (स्वकर्मभिः) इनके कार्यों से (प्रच्छन्नाः वा प्रकाशाः) गुप्त ग्रथवा पूछकर प्रकट रूप से जान लेना चाहिए ॥ ४० ॥

> सजातिजानन्तरजाः षट् सुता द्विजर्धामणः। शुद्रारणां तु सधर्मारणः सर्वेऽपथ्वंसजास्भृताः॥ १०।४१।।

(सजातिजा: + मनन्तरजाः) द्विजों में सवर्णा स्त्री से उत्पन्न श्रीर प्रपने से बाद के वर्ण वाली स्त्रियों में उत्पन्न [यथा-बाह्माण से बाह्मणी में क्षत्रिय से क्षत्रिया में वैश्य से वैश्या में उत्पन्न पुत्र तीन, श्रीर बाह्माण से क्षत्रिया तथा वैश्या में, क्षत्रिय से वैश्या में उत्पन्न तीन, इस प्रकार छह] (षट् सुताः द्विजधर्मिणः) ये छः प्रकार के पुत्र द्विजधर्मी वाले हैं (सर्वे + प्रपच्यसजाः) शेष सभी प्रतिलोमविधि से उच्चवर्ण की स्त्रियों उत्पन्न पुत्र (शुद्राणां सधर्माणः समृताः) शूद्र जैसे धर्म वाले माने गये हैं।। ४१॥

तपोबीजप्रभावंस्तु ते गच्छन्ति युगे युगे। उत्कर्षं चापकर्षं च मनुष्येष्टित् जन्मतः॥ १० । ४२ ॥

(ते) वे वर्णंसंकरता से उत्पन्न सन्तानें (तपः-बीज-प्रभावैः) तपस्या करने से श्रीर उत्तम बीज के प्रभाव से (युगे युगे) सभी समयों में (इह मनुष्येषु) इस संसार के मनुष्यों में (जन्मतः उत्कर्षं च - प्रपक्षं गच्छिन्ति) जाति से श्रेष्ठ श्रीर नीच हो जाती हैं।। ४२।।

धर्म-पालन न करने से शूद्रता को प्राप्त जातियां---

शनकैस्तु क्रियालोपादिमाः क्षत्रियजातयः। वृषलस्वं गता लोके बाह्यशादशेनेन च ॥ १०। ४३॥

(इमाः क्षत्रियजातयः) ये [१०।४४] क्षत्रिय जातियाँ (क्रियालोपात्) धार्मिक क्रियाम्रों के त्याग करने से (च) श्रीर (ब्राह्मण-भ्रदर्शनेन) ब्राह्मणों के उपदेशों को न मानने के कारण [प्रायश्चित्त भ्रादि के भ्रादेश-उपदेश] (लोके शनकैः वृषलत्वं गताः) स्रोक में धीरे-धीरे शुद्रता को प्राप्त हो गईं॥४३॥ पौण्डुकाइचौड्रद्रविडाः काम्बोजा यवनाः शकाः। पारवाः पह्नवाइचीनाः किराता वरवाः खशाः॥१०॥४४

वे हैं — (पौण्ड्रकाः म्रोड्र-द्रविडाः काम्बोजाः यवनाः शकाः) पौण्ड्रक, म्रोड्र, द्रविड्र, काम्बोज, यवन, शक (पारदाः पह्लवाः चीनाः किराताः दरदाः खशाः) पारद, पह्लव, चीन, किरात, दरद भ्रौर शक, [ये पहले क्षत्रिय जातियां थीं] ॥ ४४ ॥

अनुर्वे किन्न : १०।५ से १०।४४ तक के श्लोक निम्नलिखित कारणों से प्रक्षिप्त हैं—

- १. विषयविरोध (१०।१-३) क्लोकों के सनुशीलन में सोद्धरण यह स्पष्ट किया है कि इस सम्प्राय में वैश्य व शूद्र वर्णों का वर्णन करके उपसंहार किया गया है। स्रीर यह बात १०।४ तथा १०।४५ तथा १०।१३१ क्लोकों से स्पष्ट है किन्तु इन में चारों वर्णों से भिन्न वर्णंसकरों, संकीर्ण जातियों तथा चण्डलादि का वर्णन किया गया है।
- २. प्रसंगविरोध—१०।४ श्लोक में चारों वर्णों की बात कहकर इनसे भिन्न वर्णों का निषेध किया है और १०।४५ में चारों वर्णों से भिन्न म्लेच्छ भाषा वोलने वालों को दस्यु कहा है। इनके बीच में वर्ण-संकरों व वर्णसंकर-सन्तानों का वर्णन प्रसंगविरुद्ध होने से प्रक्षिप्त है।
- ३. अन्तिवरोध—(१) मनु की यह मौलिक मान्यता है कि वर्णव्यवस्था का आधार कमें है, जन्म नहीं [द्रष्टव्य १।३१, ८७-६१, १०७ श्लोक एवं समीक्षा] इसी [लिये १०।४ में कहा है कि जो ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य नहीं बन सकता है, वह विद्या का जन्म न होने से एकजाति —एक जन्मवाला ही कहलाता है, द्विजन्मा नहीं। यदि वर्णव्यवस्था का आधार जन्म होता तो द्विजाति और एकजाति का भेद निरर्थंक ही हो जाता है। और इन श्लोकों में जन्म के आधार पर समस्त वर्णन किया गया है। अतः मनु की मान्यता से विरुद्ध है। और मनु ने चारों वर्णों के विवाहों के विषय में स्पष्ट कहा है—

उद्घेत द्विजो भाषां सव एाँ लक्ष एा न्त्रितान् (म गु०३।४)
प्रथित् द्विज सवर्णा स्त्री के साथ ही विवाह करें। ग्रीर
उद्घेद्व भाषां सवर्णा लक्ष एगन्वितान् (७।७७)

स्रथीत् विवाह के अर्थ द्विजों के लिए सवर्णा स्त्रियों का होना ही विहित है। परन्तु (१०११ में) स्रनुलोम्य विवाह (१०११ में) प्रातिलोम्य विवाहों से उत्पन्न सन्तानों का वर्णन किया गया है, जिसमें स्रसवर्णा स्त्रियों से उत्पन्न सन्तानों का वर्णन किया गया है। यह मनु से विरुद्ध मान्यता है।

(२) इन क्लोकों में [१०।२४ इत्यादि में] स्पष्ट कहा है —वर्णंसंकर कौन स्रौर

कैसे होते हैं ? श्रौर [१०।३६ में] चर्मकारादि उपजातियों का वर्णंन किया गया है। एवं १०।४३ में क्षत्रिय वर्णं का वृषलत्व-प्राप्ति का कारण लिखा है। जिससे स्पष्ट है कि जिस समय जन्म के श्राघार पर वर्णों को माना जाने लगा श्रौर चर्मकारादि उपजातियों बन गई, उस समय में किसी ने इन श्लोकों का प्रक्षेप किया है। मनु की मान्यता में श्रायों के चार ही वर्णं होते हैं श्रौर इनसे भिन्न दस्यु होते हैं [१०।४५]। इस शास्त्र में चारों वर्णों के धर्मों का ही कथन है, दस्युश्रों के नहीं। श्रतः यह वर्णसंकरादि का वर्णन प्रसाप्ति है।

- (४) मनुने (६।३५ में) बीज की उत्कृष्टता से उत्तम सन्तान मानी है स्रौर ६।२६-२७ इलांकों में स्त्रियों को पूजनीय गृहदीप्ति स्रादि कहकर प्रशंसा की है। परन्तु १०।१७, २५ इलोकों में द्विजों की स्त्रियों को भी निन्दनीय कहा गया है स्रौर सन्तान में दोष का कारण बीज को न मानकर माता को माना है। यह मनु के विधान के विरुद्ध है।
- ४. शैलीगत आधार—मनुस्मृति में मनु की शैली विधानात्मक है, ऐतिहासिक नहीं। परन्तु इन क्लोकों की शैली ऐतिहासिक है। इस विषय में निम्नलिखित कुछ उद्धरण देखिये—

कैवर्समिति यं प्राहुरायौवर्सनिवासिनः॥ (१०।३४)

शनकैस्तु क्रियालोपादिमाः क्षत्रियजातयः ।। वृषलत्वं गता लोके० । (१०।४३)

पौण्डुकाइचीड्रद्रविडाः काम्बोजाः यवनाः शकाः ।। (१०।४४) द्विजैक्त्पावितान् सुतान् सद्शान् एव तानाहः ॥ (१०।६)

श्रतः इस ऐतिहासिक शैली से स्पष्ट है कि वर्णाव्यवस्था में दोष झाने पर जन्म-मूलक जब भिन्न-भिन्न उपजातियां प्रसिद्ध हो गईं, उस समय इन इलोकों का प्रक्षेप होने से मन् से बहुत परवर्त्ती काल के ये इलोक हैं।

प्रवान्तर-विरोध—(१) १२ वें इलोक में वर्णसंकरों की उत्पत्ति का जो कारण लिखा है, २४ वें इलोक में उससे भिन्न कारण ही लिखे हैं। (२) ३२ वें इलोक में सैरिन्ध्र की प्राजीविका केश-प्रसाधन लिखी है। ३३ वें में मैत्रेय की प्राजीविका घण्टा बजाना या चाटुका इता लिखी है शौर ३४ वें में मार्गव की प्राजीविका नाव चलाना लिखी है। किन्तु ३५ वें में इन तीनों की प्राजीविका मुदों के वस्त्र पहनने वाली ग्रीर झूठन) खाने वाली लिखी है। (३) ३६, ४६ इलोकों में कारावर जाति का ग्रीर घिष्वण जाति का चर्मकार्य बताया है। जब कि कारावर निषाद की सन्तान है ग्रीर धिष्वण बाह्मण की। (४) ४३ वें में क्रियालोप = कर्मों के त्याग से झत्रिय-जातियों के भेद लिखे हैं ग्रीर २४ वें में मी स्ववर्ण के कर्मों के त्याग को ही कारण माना है परन्तु १२वें में

एक वर्ण के दूसरे वर्ण की स्त्री के साथ प्रथवा पुरुष के साथ-सम्पर्क से वर्णसंकर उत्पत्ति लिखी है। यह परस्पर विरुद्ध कथन होने से मनुप्रोक्त कदापि नहीं हो सकता।

चारों वर्णों से भिन्न व्यक्तियों की संज्ञा-

मुखबाहूरुपज्जानां या लोके जातयो बहिः। म्लेच्छवाचरुचार्यवाचः सर्वे ते दस्यवः स्मृताः ॥१०।४५॥ (१०)

(लोके) लोक में (मुख-बाहु + उरु-पत्-जानाम्) ब्राह्मण्, क्षत्रिय, वैद्य ग्रौर शूद इन चार वर्णों से (बहिः) श्रेष्ठ कर्त्तव्यपालन न करने के कारण बहिष्कृत या इनमें ग्रदीक्षित (या जातयः) जो जातियां हैं (म्लेच्छ-वाचः च ग्रार्यवाचः) चाहे वे म्लेच्छभाषाएं बोलती हैं या ग्रार्यभाषाएं (ते सर्वे) वे सब (दस्यवः स्मृताः) 'दस्यु' कहलाती हैं ॥ ४५॥

महिष दयानन्द ने इस रलोक की द्वितीय पंक्ति उद्धृत करके लिखा है—''जो आर्यावतं देश से भिन्न हैं, वे दस्यु देश ग्रीर म्लेच्छंदेश कहाते हैं।।'' (स॰ प्र० २२४)

अद्भा कारिन्डनाः (१) दलोक के प्रसंग पर विचार—१०।४ के पश्चात् वर्णनक्रम में १०। ४५ की सम्बद्धता सिद्ध होती है, क्योंकि चौथे दलोक में मनुद्वारा विहित समाज में चार वर्णों का म्रस्तित्व भूमिका रूप में बतलाया है श्रीर कहा है कि पांचवां कोई वर्णे नहीं है। श्रव वर्णों में प्रदीक्षित या बहिष्कृत जो व्यक्ति रह गये हैं, उन्हें किस्के भन्तर्गत माना जाये ? यह बतलाना प्रासंगिक था। उसे ४५ वें दलोक में वर्णित किया है कि शेष व्यक्ति 'दस्यु' हैं।

(२) बस्यु से भ्रामिप्राय—वेदों में भीर प्राचीन संस्कृत-साहित्य में 'दस्यु' शब्द का पर्याप्त प्रयोग भ्राता है। यहाँ मनु ने स्पष्ट किया है कि दस्यु कौन है। वेदों में मनुष्यों के दो वर्ग उक्त हैं—'ग्रायं'—श्रेष्ठ भीर 'दस्यु'—भ्रश्रेष्ठ। मनु ने यहां बताया है कि ग्रायों के बार वर्णों से बाह्य प्रयात् वर्णाश्रम धर्मों में ग्रदीक्षित [१०।५७] धर्म का पालन न करके भ्रधर्माचरण करने वाले चारों वर्णों से ग्रविशष्ट सभी लोग दस्यु हैं। दस्यु शब्द का ग्रयं ग्रीर व्युत्पत्ति भी इनके इसी ग्राचरण पर प्रकाश डालते हैं—'दसु-उपक्षये' धातु से 'यिष्ठमितशुन्धिदिस्जिनिन्यो युष् (उणादि २।२०) से युच् प्रत्यय के योग से 'दस्यु' शब्द बनता है। निरुक्त ७।२३ में इसकी व्युत्पत्ति है—''दस्यु दस्यतेः क्षयार्थात्...उपदासयित कर्माणि"— दस्यु वह है जो शुभकर्मों से क्षीण है, या शुभकर्मों में बाधा डालता है।

ग्रएसदों ग्रीर ग्रपध्वंसजों के कर्म---

ये द्विजानामयसवा ये चापध्वंसजाः स्मृताः । ते निन्दितैर्वतेयेयुद्धिजानामेव कर्मन्नः ॥ १० । ४६ ॥ (द्विजानां ये ग्रपसदाः) द्विजों में जो 'ग्रपसद' [१०।१०] = उच्चवर्णं के पिता से निम्न वर्णं की स्त्री में उत्पन्न सन्तानें हैं (च) ग्रौर (ये ग्रपघ्वंसजाः स्मृताः) जो ग्रपघ्वंसज = उच्चवर्णं की स्त्रियों में निम्न वर्णं के पिता से उत्पन्न सन्तानें हैं (ते) वे सब (द्विजानाम् + एव निन्दितः कर्मभिः वर्तयेयुः) द्विजों के लिए निन्दित अर्थात् निषद्धिनम्नकोटि के कामों से ग्रपनी जीविका करें।। ४६।।

सूतानामक्वसारथ्यमम्बष्ठानां चिकित्सनम् । वैदेहकानां स्त्रीकार्यं मागधानां चिएाक्पयः ॥ १० । ४७ ॥

(सूतानाम् + ग्रव्वसारध्यम्) 'सूतों' का कर्म रथ हांकना, (ग्रम्बष्ठानां विकि-त्सनम्) 'ग्रम्बष्ठों' का कर्म चिकित्सा करना, (वैदेहकानां स्त्रीकार्यम्) वैदेहकों का अन्तःपुर की रक्षा करना (माग घानां विणक्षयः) 'मागधों' का काम वाशिज्य में सहयोग देना है।। ४७।।

> मत्स्यघातो निवादानां तब्दिस्त्वायोगवस्य च । मेदान्ध्रचुञ्चमदृगुनामारण्यपशुहिसनम् ॥ १० । ४८ ॥

(निषादानां मत्स्यवातः) 'निषादों' का कर्म मछिलियां मारना (आयोगवस्य तिष्टः) द्यायोगवों का बढ़ई गिरि, (मेद + ग्रन्धचुञ्चुमद्गूनाम्) मेद, ग्रन्ध, चुञ्चु मद्गु इनका कर्म (ग्रारण्यपणुहिंसनम्) जंगली पणुत्रों की हिंसा करना है ॥ ४८॥

सत्रुप्रपुरकसानां तु विलीकावधवन्धनम् । धिग्वरणानां चर्मकार्यं वेरणानां माण्डवादनम् ॥ १० ॥ ४६ ॥

(क्षत्-उग्र-पुक्कसानाम्)क्षत्ता, उग्र ग्रीर पुक्कसों का कार्यं (बिलोकावघबन्वनम्) बिल में रहने वाले जानवरों को पकड़ना-मारना है, (घिग्वणानां चर्मकार्यम्) घि वणों का कार्यं चमड़े की वस्तुएं बनाना ग्रीर (वेणानां भाण्डवादनम्) 'वेणों' का कार्यं विविध-प्रकार के बाजे बजाना है ॥ ४६॥

> चैत्यद्रुमन्मनानेषु शैलेषू०वनेषु च। वसेयुरेते विज्ञाना वर्तयन्तः स्वकर्ममिः॥१०॥५०॥

(एते) ये वर्णंसंकर (चैत्यद्रुम-श्मशानेषु) प्रसिद्धवृक्षों के नीचे, श्मशानभूमियों के पास, (शैलेषु + उपवनेषु) पहाड़ों में, वन-उपवनों में (स्वकर्मंभिः वर्तयन्तः) श्रपने कर्मों से जीविका करते हुए श्रौर (विज्ञानाः) जानकारी में रहते हुए (वसेयुः) रहें।।४०॥

> चण्डालश्वपचानां तु बहिर्घामात्प्रतिश्रयः। भपपात्राश्व कर्तव्या घनमेषां श्वगर्बमम्॥ १० । ५१ ॥

(चण्डाल-श्वपचानां तु प्रतिश्रयः ग्रामात् बहिः) 'चण्डालों' ग्रौर 'श्वपचों' का निवास भी गांव से बाहर-दूर होना चाहिये (च) ग्रौर इन्हें (शपपाशः कर्त्तव्याः) निन्दित पात्रों से युक्त कर देना चाहिए, (एषां धनं श्व-गर्दभम्) इनका धन कुत्ते ग्रौर गधे हैं।। ५१।।

## वासांसि मृतचेलानि भिन्नमाण्डेषु मोजनम् । काष्णायसमलकारः परिवरणा च नित्यशः॥ १०। ५२॥

(मृतचेलानि वासांसि) मरे हुए व्यक्ति के ये वस्त्र पहेँनें, (भिन्नभाण्डेषु भोजनम्) टूटे-फूटे बर्तनों में भोजन करें (म्रलंकार, काष्णियसम्) इनके म्राभूषण लोहे के बने हों, (च) श्रीर (नित्यशः परिव्रज्या) ये सदा एक स्थान से दूसरे स्थान पर घूमते रहें।। ५२।।

## न तैः समयमिन्वच्छेत्पुरुषो धर्ममाचरन् । व्यवहारो मिथस्तेषां विवाहः सदृशैः सह ॥ १० । ५३ ॥

(धर्मम् + आचरन् पुरुषः) धार्मिक व्यक्ति (तैः) उन चण्डालों ग्रीर श्वपचों के साथ (समयं न अन्विच्छेत्) किसी प्रकार का सम्बन्ध न रखे (तेषां व्यवहारः मिथः) उनका सभी प्रकार का व्यवहार परस्पर ही हो ग्रीर (सद्दर्शः सह विवाहः) समान जाति वालों के साथ विवाह करें ॥ ५३॥

### भ्रभ्नमेषां पराषीनं देयं स्याद्भिग्नमाजने। रात्रौ न विचरेयुस्ते ग्रामेषु नगरेषु च ॥ १०। ५४॥

(एष।म् ग्रन्नं पराधीनम्) इनका भोजन दूसरों के भरोसे पर हो श्रीर वह (भिन्न-भाजने देयं स्यात्) टूटे बर्तनों में देना चाहिए (ते) वे (रात्रौ) रात के समय (ग्रामेषु च नगरेषु न विचरेयुः) गांवों और नगरों में न घूमें ।। ५४ ।।

# विवा चरेयुः कार्यार्थं चिह्नता राजशासनैः। ग्रबान्यवं शवं चैत्र निहंरेयुरिति स्थितिः।। १०। ५५॥

(दिवा) दिन में भी (राजशासनै: चिह्नता) राजा की श्रोर से दिये गये चिह्न को श्रंकित करके (कार्यार्थं चरेयुः) केवल काम के लिए घूमें (च) श्रीर (श्रवान्धवं शवं निर्हरेयुः) लावारिस लाशों को उठाने का काम करें (इति स्थितिः) यह शास्त्रव्यवस्था है।। ४४।।

## वध्यांश्च हन्युः सततं ययाशास्त्रं नृपात्तया । वध्यवासांसि गृह्णीयुः शय्याश्चामरणानि च ॥ १० । ५६ ॥

(च) और (यथाशास्त्रं नृप + ग्राज्ञया) शास्त्रानुसार राजा की ग्राज्ञा से (वघ्यान् हन्युः) वघ्य लोगों को मार्रे ग्रथात् जल्लाद का काम करें (च) तथा (वघ्य-वासांसि शय्या + ग्राभरणानि गृह्हीयुः) वघ किये लोगों के कपड़े, पलग, ग्राभूषण ग्रादि ले लें ॥ ५६॥

अर्जुर्शील्डन: १०।४६ से १०।४५ तक श्लोक निम्नलिखित कारणों से प्रक्षिप्त हैं—

१. विषय-विरुद्ध---१०।१३१ इलोक के भ्रनुसार इस श्रघ्याय का विषय 'चातु-

वंण्यंधमं' है। किन्तु इनमें वर्णसंकरों से उत्पन्न सूतादि के कार्यों का वर्णन किया गया है। म्रतः यह चातुवंण्यं-धर्म-विषय न होने से विषय-विरुद्ध वर्णन है। १०। ५१ में तो चण्डाल सादि के कार्यों का वर्णन किया गया है, जो चातुवंण्यं विषय से सर्वथा ही बाह्य है।

- २. झन्तिवरोध—(क) महिष-मनु ने कमिनुसार वर्णव्यवस्था मानी है, जन्म से नहीं। कमिनुसार उच्चवर्ण में उत्पन्न व्यक्ति निम्न वर्ण का और निम्न वर्ण का व्यक्ति उच्चवर्ण का हो सकता है। एतदर्थ १। ८७–६१, १। ३१, २। १६८, ४। २४४, तथा १०। ६४ श्लोक द्रष्टव्य हैं। किन्तु इन [४६–५६] श्लोकों में जन्म को ग्राधार मानकर ग्रम्बष्ठ, वैदेह, मागधादि के कार्य दिखाये हैं [विशेष विवेचन १।८८–६१, १०७ पर द्रष्टव्य]।
- (ख) मनु की मान्यता के अनुसार सभी प्रकार की हिंसा करना महापाप है। मांसभक्षणादि कार्यों को मनु ने राक्षसों का भोजन माना है। परन्तु १०।३२,४८,४६, क्लोकों में अन्य पशुओं की हिंसा, बिलों में रहने वाले प्राणियों को मारना और मछली मारना आदि को आजीविका माना है। अतः यह मनुविरुद्ध है [इस विषयक विशेष विवेचन द्रष्टव्य ४।२६–२८ पर]।
- (ग) १०। ४६ इलोक में निम्नवर्णों को निन्दित कर्मों से आजीविका करने का वर्णन किया है और उन निन्दित कर्मों को द्विजों के ही कर्म माना है। जैसे व्यापार करना मागधों का कार्य [१०। ४७ में] लिखा है। क्या जो द्विजों के कर्म हैं, वे निन्दित हो सकते हैं अथवा द्विजों के कर्मों को निन्दिनीय कहा जा सकता है? व्यापार जैसे वैश्य के कार्य को निन्दित बताना मनु की मान्यता के विरुद्ध है।
- (घ) मनु की मान्यता के श्रनुसार मानव-समाज को चार वर्णों में विभक्त किया गया है, श्रीर जो इनसे भिन्न हैं उन्हें श्रनार्य (दस्यु) (१०। ४५ में) कहा है। इस ग्राधार पर वर्णसंकरादि से उत्पन्न श्रनेकों वर्ग मानना मनुसम्मत नहीं हो सकता।
- (ङ) मनु ने शूद्र को आर्य-वर्ण माना है और ६ । ३३५ में उसे शुचि: = पिवत्र (स्पृश्य) तथा उसे उत्तमगित पाने का अधिकारी बताया है। किन्तु यहाँ शूद्र को शृणित, निन्दनीय तथा अस्पृश्य [१० । ५३] बताकर उसके साथ सम्पर्क करने का भी निषेष किया है। यह मनु की मान्यता के विरुद्ध है। क्योंकि शूद्र का कार्य द्विजों की सेवा करना है। क्या बिना सम्पर्क के ही सेवा कार्य हो सकता है? [द्रष्टब्य ६।३३५ पर समीक्षा]।
- ३. शैलीगत म्राधार इस म्राधार पर भी ये सभी क्लोक प्रक्षिण्त हैं। देखिए १०। १० पर यह समीक्षा। १०। ४५ में ब्राह्मणादि चारों वर्णों से भिन्न व्यक्तियों को मनु ने 'दस्यु' कहा है। उसके बाद दस्युम्नों के विषय में कथन करना ही संगत हो सकता है, जो कि १०। ५७ — ५८ दलोकों में किया गया है। इनके बीच में दर्णसंवर सन्तानों

तथा चण्डालादि के कार्यों का वर्णन प्रसंग-किरुद्ध है। एकत्रर्णनात्मक संगति सम्बद्धता को भंग कर रहा है। स्रतः प्रक्षिप्त हैं।

दस्य अयोत् प्रनायं की पहचान उसके कायं देखकर करें ---

# वर्णापेतमविज्ञातं नरं कजुषयोनिजम् । अर्थाक्ष्पिनवानार्यं कर्मभिः स्तैविभावयेत् ॥१०।५७॥ (११)

(वर्ण-प्रपेतम्) वर्णों को दीक्षा से रहित प्रथवा वर्णों से बहिष्कृत (ग्रायंरूपम् + इत्र + ग्रनायंम्) श्रेष्ठ रहन सहन ग्रीर स्वभाव का दिखावा करने वाने किन्तु वास्तव में श्रेष्ठलक्षणों से रहित ग्रनायं (कलुषयोनिजम्) [कलुषयोनी = दुष्टयोनी जायते इति कलुषयोनिजः तम्] दुष्टसंस्कारों वाले व्यक्ति से उत्पन्न दुष्टसंस्कारों या दुष्टप्रवृत्ति वाले (स्वै: कर्माभः विभावयेत्) उसके ग्रपने कर्मों से पहचान ले ग्रयात् जो श्रेष्ठ कर्मों को न करता हो ग्रीर ग्रश्रेष्ठ कर्मों को करता हो, वह ग्रनायं है [जैसा कि ग्रगले क्लोक में विणित हैं ]। १७।।

अपन्तर शिटान्य : मनार्य भीर उसके लक्षरा—(१) मनु ने प्रत्येक व्यक्ति को किसी-न-किसी वर्ण की दीक्षा ग्रहण कर उत्तम धर्मानुकूल ग्राचरण का पालन करने का कथन किया है। कुछ व्यक्ति इतने दुष्टसंस्कारों के होते हैं कि उनकी धर्माचरण में रुचि नहीं बनती। वे किसी भी वर्ण की दीक्षा को ग्वीकार नहीं करते ['वणितम्'], उनमें स्वभावगत श्रश्लेष्ठता, कठोरता, निर्दयता होती है श्लीर धार्मिक क्रियाओं के प्रति उपेक्षा भावना रहती है। ऐसे व्यक्ति ही अनार्य या दस्यु हैं। दुष्टसंस्कारयुक्त व्यक्तियों से उत्पन्न होने वाले दुष्टसंस्कारी व्यक्तियों कत्तुषयों मिकों या वस्यु मों में ये संस्कार इतने प्रवल हो जाते हैं कि वे किसी-न किसी रूप में प्रकट होकर उसकी पहचान करा देते हैं। ४।४१-४२ में मनु ने दुष्ट कर्नों से दुष्टसंस्कारी सन्तानों की उत्पत्ति की ग्रीर संकेत किया है। वही कलुषयोनिज या दस्यु होते हैं—

इतरेषु तु लिक्तेल तज्ञांसानतवादिनः । . ५ ५

(२) इस क्लोक में उच्च-निम्न जातिपरक श्रयं करना मनुसम्मत नहीं है। यहां स्पष्टतः सभी ऐसे व्यक्तियों का उल्लेख है जो श्रायं रूप में श्रनायं होते हैं, दुष्टोत्पन होने से दुष्ट गुण-कर्म स्वभाव वाले होते हैं। चाहे वे किसी भी वर्ण में हों 'कलुषयोनिज' ही कहलायेंगे।

१. प्रचलित ग्रयं — वर्णभ्रष्ट (हीन वर्ण वाले), श्रप्रसिद्ध, नीच जाति से उत्पन्न, देखने में सज्जन (उच्च जाति वाले किन्तु वास्तव में) नीच जाति वाले मनुष्य को उसके कर्मों (बर्तावों) से जानना चाहिये।।५७।।

ग्रनायों-दस्युग्रों के लक्षण-

الولجاني الما

श्रनार्यता निष्टुरता क्रूरता निष्क्रियात्मता। पुरुषं व्यञ्जयन्तीह लोके कलुषयोनिजम्॥ १०। ५८॥ (१२)

(ग्रनायंता) ग्रश्नेण्ठ व्यवहार (निष्ठुरता) स्वभाव की कठोरता (क्रूरता) निर्दयता (निष्क्रियात्मता) धार्मिक क्रियाग्रों [यज्ञ ग्रादि] के प्रति उपेक्षाभाव = न करने की भावना, ये लक्षण (लोके) लोक में (पुरुषं कलुषयोनिजं व्यञ्जयन्ति) पुरुष के दुष्टप्रवृत्ति या ग्रनायं होने को सूचित करते हैं कि यह ग्रायंवणों के ग्रन्तगंत नहीं है, क्योंकि ये ग्रायों के लिए निषिद्ध हैं। । ५८।।

अद्भुट्रिटिज्नः (१) १०।५६ में यह बतलाने पर कि वर्णों से बहिष्कृत या ग्रदीक्षित व्यक्ति दस्यु हैं, चाहे वे ग्रायंभाषा बोलने वाले हों ग्रथवा म्लेच्छभाषा-भाषी। ग्रव उनकी पहचान का वर्णन करना प्रासंगिक था, वह १०। ५७-५८ में किया है। इस प्रकार ४५वें के पश्चात् वर्णनक्रम की सम्बद्धता की दृष्टि से १०। ५७-५८ श्लोक उपयुक्त जंचते हैं।

(२) इन श्लोकों से मनु की यह मान्यता स्रष्ट एवं सिद्ध हो जाती है कि मनु कमंणा वर्णंग्यवस्था मानते हैं।

> पित्रयं वा भजते शीलं मातुर्वोभयमेव वा। न कथंचन दुर्योनिः प्रकृति स्वां नियच्छति॥ १०। ५६॥ (१३)

(दुर्थोनिः) बुरे जीवन वाला या बुरे माता पिता से उत्पन्न व्यक्तिं (पित्र्यं या मातुः शीलम्) पिता अथवा माता के स्वभाव को (वा उभयम् + एव) प्रथवा दोनों के हो स्वभाव को (भजते) प्रवश्य धारण किये होता है, ग्रीर वे (स्वां प्रकृति कथंचन न नियच्छति) ग्रपने स्वभाव को किसी प्रकार नियन्त्रित नहीं कर सकते ग्रथीत् उनका वह बुरा स्वभाव किसो न

कुले मुख्येऽपि जातस्य यस्य स्याद्योनिसंकरः। संश्रयत्येव तच्छीलं नरोऽत्पमपि वा बहुः॥ १०॥ ६०॥

(मुख्ये कुले प्रपि जातस्य) उत्तम कुल में उत्यन्न मनुष्य भी (यस्य यौनिसंकर:

१. प्रचलित धर्य-इस लोक में अनार्यता, निष्ठुरता, क्रूरता, क्रिया (यक्त-सन्ध्यावन्दनादि कार्य-)हीनता, ये सब नीच जाति में उत्पन्न पुरुष को मालूम करा देती हैं अर्थात् इन गुणों से युक्त मनुष्य को नीच जाति बाला जानना चाहिये ॥ ५८॥

स्यात्) जो वर्णसंकर होता है तो (नरः) वह मनुष्य (ग्रल्पम् + ग्रिप वा बहु) थोड़ा या बहुत (तत् शीलं संश्रयित + एव) ग्रपने उत्पादक के स्वभाव को ग्रवश्य ग्रहण करता है।। ६०।।

## यत्र त्वेते परिष्वंसाज्जायन्ते वर्णां हुषकाः । राष्ट्रिकैः सह तद्वाष्ट्रं क्षिप्रमेव विनस्यति ॥ १० । ६१ ॥

(यत्र तु एते परिघ्वंसा: वर्णंदूषका: जायन्ते) जिस देश में वर्णों को दूषित करने वाले ये वर्णंसंकर श्रधिकता से उत्पन्न होते हैं (तत् राष्ट्रम्) वह देश (राष्ट्रिक: सह) वहां के निवासियों सहित (क्षिप्रम् + एव विनश्यति) शीघ्र ही नष्ट हो जाता है ॥ ६१ ॥

## बाह्याणार्थे गवार्थे वा देहत्यागोऽनुपस्कृतः। स्त्रीबालाम्युपपत्ती च बाह्यानां सिद्धिकारणम्।। १०। ६२॥

(ब्रःह्मणार्थे वा गवार्थे) ब्राह्मणों के लिये प्रथवा गौरक्षा के लिए (स्त्री-बाल-ग्रम्युपपत्तौ वा) स्त्री, बालक की रक्षा के लिए (ग्रनुपस्कृत: देहत्यागः) बिना किसी कामना के देह का बलिदान कर देना (बाह्मानां सिद्धिकारणम्) इन वर्णसंकरों के लिए सिद्धिदायक माना गया है प्रथित् इन कार्योंसे इनको स्वर्ग की प्राप्ति हो जाती है।।६२॥

## र्माहसा सत्यमस्तेयं शौचिमिन्द्रियनिग्रहः । एतं सामासिकं धर्मं चातुर्वण्येंऽत्रवीन्मनुः ॥ १० । ६३ ॥

(प्रहिंसा + सत्यम् + प्रस्तेयं + शौचम् + इन्द्रियनिग्रहः) प्रहिंसा, सत्य, चोरी न करना, पिनत्रता, इन्द्रियसंयम (चातुर्वेण्ये सामासिकम् एतं धर्मं मनुः प्रज्ञवीत्) चारों वर्णों के लिए संक्षेप में यह धर्म मनु ने कहा है ॥ ६३ ॥

## शूद्रायां बाह्यरााज्जातः श्रेयसा चैत्प्रजायते । स्रश्रेयान् श्रेयसीं जाति गच्छत्यासप्तमाद् युगात् ॥ १० । ६४ ॥

(ब्राह्मणात् शूद्रायां जातः) ब्राह्मण से शूद्रा में उत्पन्न सन्तान [यदि कन्या हो और वह] (श्रेयसा चेत् प्रजायते) यदि ब्राह्मण से विवाह कर कन्या उत्पन्न करे तो इस प्रकार (ग्रासप्तमात् युगात्) तो सातवीं पीढ़ी में उत्पन्न होने वाली सन्तान (ग्रश्रेयान् श्रेयसीं जाति गच्छित) निम्न जाति से उच्च जाित को प्राप्त कर लेती है। ६४।।

्राह्मप्त हैं— े लोक निम्नकारणों से प्रक्षिप्त हैं—

१. प्रसंगविषद्ध — १०।४५ में चारों वर्णों से भिन्न मनुष्यों को दस्यु कहकर १०। ५७-५ में क्लाकों में दस्युओं की कर्माधारित पहुचान बतायी है। मुख्य विषय चातु-वंण्य-धर्म का होने से मनु ने १०। ६५ में चारों वर्णों के विषय में कहा है कि चारों वर्णों का प्राधार भी कर्म ही है। उच्चवर्ण का व्यक्ति कर्मानुसार निम्नवर्ण का प्रौर निम्नवर्ण का हो सकता है। इस चातुर्वर्ण्य-धर्मविषय के कर्मप्रसंग के मध्य में १०।६१ प्रादि इलोकों में वर्णोदूषकों का वर्णन प्रसंगविषद है।

- २. **ग्रन्तिवरोध**—(१) मनु की मान्यता कर्मानुसार वर्णव्यवस्था की है [द्रष्टव्यः १।१०७ समीक्षा] किन्तु यहाँ १०।४६-६० में जन्ममूलक सिद्ध करने के लिये जन्म की उस्कृष्टता दिखाई गई है।
- (२) मनु ने सवणों में विवाह को उत्कृष्ट माना है। [३।४॥ ७।७७॥] किन्तु यहाँ १०। ६४ में वर्ण-संकर ब्राह्मण का विवाह श्रूद्रा के साथ मानकर उससे उत्पन्न सन्तान का वर्णन किया है, यह सवर्णविवाह की मान्यता से विरुद्ध है। यदि ऐसी सन्तान होती भी है, तो वह कर्मणा वर्ण को अपनाकर उसी वर्ण की कहलायेगी, और उसी जन्म में, क्योंकि मनु कर्म के आधार पर ही वर्ण मानते हैं।
- (३) १०।६१ श्लोक में कहा है कि वर्णसंकर-सन्तान राष्ट्रघातक होती है। किन्तु १०।६२ में कहा है कि यदि वर्णसंकर से उत्पन्न सन्तान ब्राह्मण श्रीर गायों श्रादि की रक्षा के लिये शरीर त्याग कर देवें, तो इन्हें सिद्धि = स्वर्गादि उत्तमगति प्राप्त हो जाती है। क्या जो राष्ट्र-घातक हैं, वे राष्ट्र के लिये श्रपना बलिदान कर सकते हैं? मनु ने उत्तम कर्मों से उत्तम गित मानी है, किन्तु यहां निन्दित कर्म करने वालों को देह-त्याग करने से ही सिद्धि लिखी है। यह परस्पर विरोधी होने से मनु की मान्यता नहीं है और मनु ने लिखा है—

## महायशैक्ष यज्ञैक्ष बाह्मीयं क्रियते तनुः ।। (मनु० २।२८)

प्रधात् बाह्मण का शरीर जन्म से नहीं बनता, किन्तु यज्ञादि श्रेष्ठ कार्यों के करने से बनता है। किन्तु यहां १०।६४ में कहा है कि सात पीढ़ी के बाद बाह्मण से शूद्रा में उत्पन्न सन्तान उत्तम वर्ण वाली बन जाती है। यह जन्म-मूलक वर्ण-व्यवस्था मनुसम्मत नहीं हो सकती। यह बात प्रयुक्तियुक्त भी है कि जन्म के श्राधार पर सात पीढ़ियों में सन्तान उत्कृष्ट वर्ण में बिना कर्म के दीक्षित हो सकती है। मनु की मान्यता के श्रनुसार तो संस्कारों के करने श्रीर धर्मों के पालन से उसी जन्म में व्यक्ति श्रेष्ठ हो जाता है। [१०।६॥]

३. शैलीविरोध — मनु के समस्त धर्मशास्त्र में प्रत्येक प्रकरण के प्रारम्भ तथा उपसंहार का ग्रवश्य निर्देश किया है, ग्रीर मनु ने विषय के विश्व कुछ नहीं कहा है। किन्तु यहां चातुर्वण्यं-विषय में वर्ण्-संकर का विषय-विश्व वर्ण्न किया गया है। मनु ने ग्रपना नाम लेकर कहीं प्रवचन नहीं किया। किन्तु यहाँ (१०।६३ में) प्रक्षेप करने वाले ने ग्रपनी मिथ्या बातों को मनु से प्रमाणित कराने के लिये 'ग्रव्यविन्मनुः' इत्यादि शब्दों का प्रयोग किया है। जिस से स्पष्ट है कि ये श्लोक मनु से मिन्न किसी दूसरे व्यक्ति ने बनाकर मिलाये हैं।

कर्मानुसार वर्ण-परिवर्तन---

शूद्रो ब्राह्मणतामेति ब्राह्मणक्ष्वेति शूद्रताम् । क्षत्रियाज्जातमेवं तु विद्याद्वैदयात्तर्येव च ॥ १० । ६४ ॥ (१४)

#### [श्रेष्ठ-ग्रश्रेष्ठ कर्मों के ग्रनुसार ही---]

(शूद्र: बाह्मणताम् + एति) शूद्र बाह्मण (च) ग्रीर (बाह्मण: शूद्र-ताम् + एति) बाह्मण शूद्र हो जाता है ग्रयात् गुएकमों के अनुकूल बाह्मण हो तो बाह्मण रहता है तथा जो बाह्मण क्षत्रिय, वैश्य ग्रीर शूद्र के गुएा वाला हो तो वह क्षत्रिय, वैश्य ग्रीर शूद्र हो जाता है। वैसे शूद्र भी मूर्ख हो तो वह शूद्र रहता ग्रीर जो उत्तम गुणयुक्त हो तो यथायोग्य बाह्मण, क्षत्रिय ग्रीर वेश्य हो जाता है (क्षत्रियात् जातम् + एवं तु तथैव वेश्यात् विद्यात्) वैसे ही क्षत्रिय ग्रीर वैश्य के विषय में भी जान लेगा। ६४।।

(ऋ० भा० भू० ३१३)

"उत्तम गुण-कर्म-स्वभाव से जो शूद्र है वह वैश्य, क्षत्रिय भ्रीर बाह्मण, भ्रीर वैश्य क्षत्रिय भ्रीर बाह्मण, तथा क्षत्रिय ब्राह्मण, वर्ण के भ्रधि-कार भ्रीर कर्मों को प्राप्त होता है। वैसे ही नीच कर्म भ्रीर गुणों से जो बाह्मण है वह क्षत्रिय, वैश्य शूद्र भ्रीर क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र, तथा वैश्य, शूद्र वर्ण के भ्रधिकार भ्रीर कर्मों को प्राप्त होता है।।" (सं० वि० १०६)

"जो शूद्रकुल में उत्पन्न होके ब्राह्मण, क्षत्रिय श्रीर वैश्य के समान गुरा, कर्म, स्वभाव वाला हो तो वह शूद्र ब्राह्मण, क्षत्रिय श्रीर वैश्य हो जाय, वैसे ही जो ब्राह्मण क्षत्रिय श्रीर वैश्यकुल में उत्पन्न हुमा हो श्रीर उसके गुण कर्म स्वभाव शूद्र के सदश हों तो वह शूद्र हो जाय, वैमे क्षत्रिय, वैश्य के कुल में उत्पन्न होके ब्राह्मण वा शूद्र के समान होने से ब्राह्मण श्रीर शूद्र भी हो जाता है। श्रयात् चारों वर्गों में जिस-जिस वर्ण के सदश जो-जो पुरुष वा स्त्री हो वह-वह उसी वर्ण में गिनी जावे।"

(स॰ प्र॰ ८७)

ऋषि ने पूना प्रवचन में इस श्लोक को उद्धृत करके कहा है— ''शूद्र ब्राह्मण हो जाता है ग्रीर ब्राह्मण भी शूद्र हो जाता है.'' इस मनुके वाक्य का भी विचार करना चाहिए।'' (पृ० २०)

अर्जुर्रोट्डन् (१) १०। ५७-५८ में कर्मानुसार म्लेच्छ व्यक्तियों की पहचान बतलाकर १०। ६५ में कर्मानुसार वर्ण का परिवर्तन हो जाना कहा है भ्रयति कर्मानुसार भ्रनायं व्यक्ति की पहचान तो होती ही है, कर्म के भ्राधार पर उच्च-निम्न वर्ण वाले के वर्ण का परिवर्तन भी हो सकता है। इस प्रकार १०। ५७-५८ के पश्चात् सम्बद्धता की दृष्टि से १०। ६५ वाँ प्रासंगिक है।

(२) कर्मणा वर्णव्यवस्था का अतिस्पष्ट विधान—मनु ने इस क्लोक में ब्रत्यन्त स्पष्ट शब्दों में वर्णव्यवस्था को कर्मों पर ब्राधारित माना है। इस मान्यता के सम्बन्ध में ब्रन्य विवेचन २ । ३१, ५७–६१; १०७, ११ । ११४ क्लोकों में ब्रौर उनकी समीक्षा में देखिये ।

(३) इलोक की पुष्टि में प्रमाण—प्राचीन काल में कर्मानुसार वर्णव्यवस्था प्रचलित थी। इसके ग्रनेक प्रमाण ग्रौरजदाहरण मिलते हैं। ग्रापस्तम्ब धर्मसूत्र १। ५। १०-११ में इसी मान्यता को स्पष्ट किया है—

"धर्मचर्यया जघन्यो वर्णः पूर्व पूर्व वर्णमापद्यते जातिपरिवृत्ती ॥ १ ॥ अधर्मचर्यया पूर्वो वर्णो जघन्यं जघन्यं वर्णमापद्यते जातिपरिवृत्ती ॥ २ ॥ धर्मावरण से निकृष्ट वर्णं अपने से उत्तम उत्तम वर्णं को प्राप्त होता है ग्रीर वह उसी वर्ण में गिना जावे कि जिस-जिस के योग्य होवे ॥ १ ॥

वैसे मधर्माचरण से पूर्व भ्रयात् उत्तम वर्णवाला मनुष्य म्रपने से नीचे-नीचे वाले वर्ण को प्राप्त होता है भ्रीर उसी वर्ण में गिना जावे ॥ २ ॥"

(स॰ प्र॰ चतुर्थं समु॰)

(४) वर्ण-परिवर्तन का उदाहरण—ऐतरेय ब्राह्मण २।१६ में कवष-ऐलूप नामक व्यक्ति की एक घटना वर्णित है, जो वर्ण-परिवर्तन का ज्वलन्त प्रमाण है। जन्मना निम्न जाति का व्यक्ति ऋषित्व के कारण ऋषियों में परिगणित होकर उच्च-वर्णस्य कहलाया—

"ऋषयो वे सरस्वत्यां सत्तमासत ते कवधमैलूषं सोमादनयन्, दास्याः पुत्रः कितपोऽब्राह्मणः कयं नो मध्ये दीक्षिष्टेति ।...स बहुर्षंन्वोदूदह विवासया वित्त एतदपोन श्रीयमण्डयत्— 'प्रदेवत्रा ब्रह्मणे गातुरेतु' इति ॥"

श्रयांत्—'ऋषि लोगों ने सरस्वती नदी के तट पर यज्ञ का श्रायोजन किया। यज्ञ में भाग लेने के लिए श्राये हुए कवप ऐलूष को ऋषियों ने सोम से विञ्चत कर दिया। यह सोचकर कि यह दासीका पुत्र, कपट-श्राचरण वाला, श्रज्ञाह्मण किस प्रकार हमारे मध्य दीक्षित हो गया है! (यज्ञसे बाहर निकाल देने पर) वह कवष-ऐलूष पिपासा से संतप्त हुशा बाहर जंगल में चला गया। वहां उसने 'श्रपोनप्त्र' देवता वाले सूक्त का 'श्रयंदर्शन किया' फिर ऋषियों ने वेदार्थंद्रष्टा होने के कारण उसे पुनः श्रपने मध्य बुलाकर यज्ञ में दीक्षित कर लिया।

यह सूक्त ऋक् ० १०। ३० वाँ है भीर वेद में इस सूक्त पर इसी ऋषि का नाम उल्लिखित है। इस ऋषि-द्वारा दृष्ट म्रन्य १०। ३१—३४ सूक्त भी हैं। इससे यह भी सिद्ध होता है कि सूक्तों पर लिखित ऋषि उन-उन सूक्तों के अर्थद्रष्टा हैं।

बीज ग्रौर क्षेत्र की श्रेष्ठता में निर्णय—

मनार्यायां समुत्यन्तो बाह्यणात् यहच्छया। बाह्यण्यामप्यनार्यात् अयस्यं क्वेति चेत्मवेत् ॥ १०॥ ६६॥ (ब्राह्मणात् यदच्छया) ब्राह्मण से,इच्छापूर्वक (श्रनार्यायां ममुत्पन्नः) ब्रायेंतर स्त्री में उत्पन्न सन्तान और (श्रनार्यात् ब्राह्मण्याम् + श्राप्) श्रनार्य व्यक्ति से ब्राह्मणी में उत्पन्न सन्तान, (क्व श्रेयस्त्वं चेत् भवेत्) इन दोनों में कौन श्रेष्ठ है १ यदि ऐसी शंका हो जाये तो [ग्रगले श्लोक में उत्तर है]।। ६६।।

जातो नार्यामनार्यायामार्यावार्यो भवेद् गुणैः । जातोऽप्यनार्यादार्यायामनार्ये इति निःचयः ॥ १० । ६७ ॥

(म्रायित् म्रनायियां नार्यां जातः) म्रायं से आर्येतर स्त्री में उत्पन्न हुई सन्तान (गुर्गैः म्रायंः भवेत्) गुणयुक्त होने से मार्य है, म्रीर (म्रनायित् + म्रायियां जातः)मनार्य व्यक्ति से मार्या स्त्री में उत्पन्न सन्तान (म्रनार्यः) गुणहीन होने से मनार्य है (इति निश्चयः) यह निर्णय है ॥ ६७ ॥

> तावुमावप्यसंस्कार्याविति धर्मो व्यवस्थितः। वैगुण्याऽजन्मनः पूर्व उत्तरः प्रतिलोमतः॥ १०॥ ६८॥

(तौ + उभौ + प्रिप) वे दोनों ही सन्तानें (म्रसंस्कार्यों) यज्ञोपवीत संस्कार के योग्य नहीं हैं (इति धर्मः व्यवस्थितः) ऐसी धर्मव्यवस्था है, क्योंकि (पूर्वः जन्मनः वैगुण्यात्) पहला निन्दित योनि से उत्पन्न है भौर (उत्तरः प्रतिलोमतः) दूसरा प्रतिलोम से उत्पन्न है ॥ ६८॥

मुबीजं चैव मुक्षेत्रे जातं सम्पद्यते यथा। तथार्याज्जात आर्यायां सर्वं संस्कारमहेति।। १०। ६६।।

(यथा) जिस प्रकार (सुक्षेत्रे सुबीजं जातं सम्पद्यते) ग्रच्छे क्षेत्र में बीया गया ग्रच्छा बीज श्रेष्ठ पौषे के रूप में बनता है (तथा) उसी प्रकार (ग्रायीत् ग्रायीयां जातः) ग्रायं वर्ण से उसी ग्रायीवर्ण में उत्पन्न हुई सन्तान (सर्वं संस्कारम् + ग्रहंति) सभी संस्कारों की अधिकारिणी होती है ॥ ६९ ॥

बीजमेके प्रशंसन्ति क्षेत्रमन्ये मनीविगः। बीजक्षेत्रे तथैवान्ये तत्रेयं तुब्यवस्थितिः॥ १०।७०॥

(एके बीज प्रशंसन्ति) कुछ विद्वान् बीज की प्रशसा करते हैं (ग्रन्ये मनीषिणः क्षेत्रम्) दूसरे मनीषी लोग क्षेत्र को श्रेष्ठ मानते हैं (तथा) वैसे ही (ग्रन्ये) कुछ (बीज-क्षेत्रे) बीज ग्रीर क्षेत्र दोनों को समान रूप से श्रेष्ठ मानते हैं (तत्र + इयं य्यवस्थितिः) उस संदेहारमक स्थिति में ऐसी शास्त्रव्यवस्था है—।। ७०॥

> स्रक्षेत्रे बीजमुरसृष्टमन्तरंव विनश्यति । स्रबीजकमपि क्षेत्रं केवलं स्थण्डिलं भवेत् ।। १० । ७१ ।।

(अक्षेत्रे उत्सृष्टं बीजम्) ऊषर खेत में बोया गया बीज (ग्रन्तरा + एव विन-इयति) फल से पूर्वे ही नष्ट हो जाता है ग्रीर (ग्रबीजकं क्षेत्रम् + ग्रपि) वीज के बिना उत्तम क्षेत भी (केवलं स्थण्डिलं भवेत्) केवल मिट्टी मात्र रह जाता है, ग्रतः दोनों ही श्रेष्ठ एवं प्रधान हैं।। ७१।।

### यस्माद्वीजप्रमावेग् तिर्यंग्जा ऋषयोऽमवन् । पूजिताश्च प्रशस्ताश्च तस्माद्वीजं प्रशस्यते ।। १०। ७२।।

(यस्मात्) क्योंकि (तिर्यंक्जा ऋषयः) तिर्यंक्योनि में उत्पन्न होकर भी [ऋष्यश्रुंग ग्रादि] कुछ ऋषि (बीजप्रभावेण) उत्तम बीज के प्रभाव से (पूजिताः च प्रशस्ताः अभवन्) पूज्य ग्रौर श्रेष्ठ कहलाये (तस्मात् बीजं प्रशस्यते) इसलिए बीज को ग्रिषक श्रेष्ठ माना जाता है।। ७२।।

### अनार्यमार्यकर्माणमार्यं चानार्यकर्मिणम् । सम्प्रघार्याज्ञवीद्वाता न समौ नासमाविति ॥ १० ॥ ७३ ॥

(ग्रायंकर्माएम् + ग्रनायंम्) ग्रायं वर्णों के कर्म करने वाले ग्रनायं (च) ग्रीर (ग्रनायंकर्मिणम् ग्रायंम्) ग्रनायौँ के कर्मकरने वाले ग्रायं, ये (न समी न + ग्रसमी) न तो समान हैं ग्रीर न ग्रसमान हैं (इति संप्रधार्यं धाता ग्रव्रवीत्) ऐसा निश्चय ब्रह्मा ने किया है ग्रयात् न तो दूसरे वर्णों के कर्म करने से ग्रीर न ग्रयने वर्ण के कर्मों के त्याग से वर्णापरिवर्तन हो सकता है। ७३॥

अर्जुर्रोट्डन्: १०। ६६ से १०। ७३ तक के श्लोक निम्नलिखित कारणों से प्रक्षिप्त हैं—

- १. विषय-विरोध—इस अध्याय के अन्तिम इलोक से स्पष्ट है कि इस अध्याय का विषय चातुर्वर्ण्य-धर्मों का वर्णन करना है। किन्तु इसमें वर्णसंकरो का (जो कि चारों वर्णों के अन्तर्गत न होने से बाह्य हैं) वर्णन किया गया है और बीज की उत्कृष्टता बताई गयी है। अतः यह विषय-विश्व वर्णान है।
- २. श्रन्तिवरोध—(क) महिष-मनु ने शूद्र को भी श्रायं वर्ण माना है [१०।४, ४५, १।८८—६१]। मनु की मान्यता में मनुष्यों के दो ही भेद हैं—ग्रायं श्रीर दस्यु। और चारों वर्णों से भिन्न जो मनुष्य हैं, वे १०।४५ के श्रनुसार दस्यु हैं। ग्रतः शूद्र भी श्रायं वर्णों हैं।परन्तु १०।६६ श्रीर १०।७३ में शूद्र को 'ग्रनायं' शब्द से कथन किया गया है, ग्रतः यह विरुद्ध है।
- (ख) मनु ने द्विजों में सवर्ण-विवाह को माना है [२।४,१२] परन्तु यहां १०। ७८ में ब्राह्मण से शूद्रा में उत्पन्न सन्तान का कथन करने से स्पष्ट है कि यहां श्रसवर्ण-विवाह को भी माना गया है, जो कि मनु की मान्यता से विरुद्ध है [इस विषय पर विशेष समीक्षा द्रष्टक्य ३।४,११–१६ पर]।
  - (ग) मनु की मान्यता में वर्णव्यवस्था कर्ममूलक है, जन्म-मूलक नहीं। परन्तु

१०। ६८ तथा १०। ७३ में जन्ममूलक वर्ण-व्यवस्था को ही माना गया है ग्रौर वर्णों को ग्रपरिवर्तनीय माना गया है, यह १६। ६५ के कथन से विरुद्ध है

(घ) — महर्षि मनु ने 'ऋषि' शब्द को देव, ितर, म्रादि की भौति मनुष्यों का ही भेद माना है। इसलिए मनु ने [१२। ४६ में] ऋषि, देव, ितर, तथा साध्यों को दितीय सात्त्विकगित वाले माना है। मनु के पास [१।१] महर्षि जिज्ञासा लिये आए थे, जिनके उत्तर में मनु ने वर्णाश्रमधर्म का उपदेश किया। तिर्यक् योनि पशु-पक्षी म्रादि की है। जैसे — 'तिर्यक्षं तामसा नित्यम् ०' (१२। ४०) यहाँ पर मनु ने मनुष्यों से भिन्त पशुपक्षी ग्रादि की योनियों को ही तिर्यक् कहा है। ग्रतः स्पष्ट है कि ऋषि ग्रीर तिर्यक् योनि पृथक्-पृथक् हैं। किन्तु यहाँ कहा है —

#### तिर्यग्जा ऋषयोऽभवन् ।। (१०। ७२)

त्रयात् तिर्यंक् = पशुपक्षी योनि में उत्पन्न होकर बीज के प्रभाव से ऋषि हो गये। क्या यह सम्भव है कि तिर्यंक् योनि वाला ऋषि बन जाये? क्या इस प्रकार स्वयं योनि बदलने में मानव का सामध्यं है? क्या दूसरी योनि हो सकती है, क्या पशुपक्षी बीज प्रभाव से ऋषि बन सकते हैं? मतः यह कथन सृष्टि-नियम के विरुद्ध होने से सर्वथा मिथ्या है। मनु सरश ब्राप्तपुरुष ऐसा मिथ्या प्रवचन कभी नहीं कर सकते [इस विषय पर विशेष विवेचन द्रष्टक्य है ३२—४१ पर]।

३. शैली- विरोध — मनु की वर्णन-शैली विधानात्मक है। परन्तु 'तियंजा ऋषयोऽमवन्' (१०। ७२) यह ऐतिहासिक शैली है, मतः मनु की नहीं है। भौर १०। ७३ में कहा है कि — 'अबवाद् धाता'। प्रयत् यह निश्चय ब्रह्मा ने किया है। यह भी मनु की शैली नहीं है। क्योंकि मनुस्मृति-धर्मशास्त्र मनुप्रोक्त है, ब्रह्मा द्वारा नहीं।

ब्राह्मण की ग्राजीविका के कर्म-

नाह्मणा नह्मयोतिस्था ये स्वकर्मण्यवस्थिताः । ते सम्यगुपजीवेयुः वट् कर्माणि यथाक्रमम् ॥ १० । ७४ ॥

(ब्रह्मयोनिस्थाः ये ब्राह्मणाः) ब्रह्मप्राप्ति के उद्देश्य में स्थित ब्राह्मणों को (स्व-स्व कर्मणि — भ्रवस्थिताः) श्रपने-भ्रपने कर्मों में संलग्न रहते हुए (यथाक्रमं षट् कर्माणि सम्यक् उपजीवेयुः) क्रमानुसार छः कर्मों के भ्रनुसार जीवन चलाना चाहिए ॥ ७४॥

#### म्रध्यापनमध्ययनं यजनं याजनं तथा। बानं प्रतिग्रहरुचैव षट्कमण्यिग्रजन्मनः॥ १० । ७५ ॥

(म्रघ्यापनम् + म्रध्ययनम्) म्रघ्यापन, म्रघ्ययन, (यजनं तथा याजनम्) यज्ञ-करना तथा कराना, (दानं च प्रतिग्रहः) दान देना भौर दान लेना, (म्रग्रजन्मनः षट् कर्माण) ब्राह्मण के ये छः कर्म हैं ॥ ७४॥

#### षण्णां तु कर्मणामस्य त्रीणि कर्माणि जीविका । याजनाध्यापने चैव विशुद्धाच्च प्रतिग्रहः ॥ १० । ७६ ॥

(षण्णां तु कर्मणाम्) इन छः कर्मों में (याजन-प्रध्यापने च विशुद्धात् प्रतिग्रहः) यज्ञ कराना, वेद-अध्यापन, ग्रौर श्रेष्ठ व्यक्तियों से दान लेना (त्रीणि कर्माणि ग्रस्य जीविका) ये तीन कर्म ब्राह्मण की जीविकाएं हैं ॥ ७६॥

क्षत्रिय और वैश्य के कर्म-

त्रयो धर्मा निवर्तन्ते ब्राह्म्यगात्क्षत्रियं प्रति । स्रध्यापनं याजनं च तृतीयस्च प्रतिग्रहः ॥ १० । ७७ ॥

(ब्राह्मणात् क्षत्रियं प्रति) ब्राह्मण से क्षत्रियों के (प्रध्यापनं याजनं च तृतीयः प्रतिग्रहः) ग्रध्यापन, यज्ञ कराना ग्रौर तीसरा दान लेना, (त्रयः धर्माः निवर्त्तन्ते) ये कर्त्तव्य कर्म निवृत्तः हो जाते हैं प्रयात् क्षत्रियों को ये नहीं क्रुरने होते ॥ ७७ ॥

वैश्यं प्रति तथैवैते निवर्तेरिन्निति स्थितिः। न तौ प्रति हि तान्धर्मान्मनुराह प्रजापतिः॥ १०। ७८॥।

(तथैव) उसी प्रकार (एते) ये पूर्वोक्त तीनों कर्म (वैश्यं प्रति निवर्तेरन्) वैश्य को भी नहीं करने चाहिएं (इति स्थितिः) ऐसी शास्त्रव्यवस्था है (प्रजापितः मनुः) प्रजापित मनु ने (तौ प्रति तान् धर्मान् न ग्राह्) उनक्षत्रियों ग्रौर वैश्यों के लिए ये तीनों धर्म वर्जित कहे हैं ॥ ७८ ॥

> शस्त्रास्त्रभृष्तं क्षत्रस्य विशिक्पशुकृषिविशः। प्राजीवनार्थं धर्मस्तु बानमध्ययनं यजिः॥ १०। ७६॥

(क्षत्रस्य-शस्त्र-ग्रस्त्रभृत्त्वम्) क्षत्रिय के शस्त्रात्र घारण करना, ग्रौर (विशः विणक् पशु-कृषिः) वैश्य के व्यापार, पशु-पालन ग्रौर कृषिकार्यं, (आजीवनार्थम्) ये ग्राजीविकाएँ हैं, तथा (दानम् + ग्रघ्ययनं यिजः) दान देना, ग्रघ्ययन करना ग्रौर यज्ञ करना (धर्मः) दोनों वर्णों के धर्म हैं ॥ ७६ ॥

वर्णों के प्रमुख कार्यं---

वेदाम्यासो ब्राह्मणस्य क्षत्रियस्य च रक्षग्रम् । वार्ता कर्मेव वैद्यस्य विशिष्टानि स्वकर्ममु ॥ १० । ८० ॥

(ब्राह्मणस्य वेदाम्यासः) ब्राह्मण का वेदाम्यास करना-कराना, (क्षत्रियस्य रक्षणम्) क्षत्रिय का रक्षा करना, (वैदयस्य वातिकर्म + एव) वैदय का व्यापार करना (स्वकर्मसु विशिष्टानि) ग्रपने-ग्रपने कर्मों में प्रधान कर्म हैं ॥ ८०॥

**प्रापत्काल में ब्राह्मण की जीविका**—

मजीवंस्तु यथोक्तेन ब्राह्मणः स्वेन कर्मणा । जीवेत्सत्रियमधर्मेण स ह्यस्य प्रत्यनन्तरः ॥ १० । ८१ ॥ (बाह्मणः तु) बाह्मण यदि (यथोक्तेन स्वेन कर्मणा स्रजीवन्) पूर्वोक्त [१०। ७५-७६] प्रपने कर्मों से जीवन-निर्वाह न कर सके तो (क्षत्रिय अर्मेण जीवेत्) क्षत्रिय के कार्मो [१०। ७६] को करके जीवन को चलावे (हि) क्योंकि (सः ग्रस्य प्रति + अनन्तरः) वह क्षत्रिय कर्मे ही बाह्मण का समीपवर्ती वैकल्पिक कर्मे है।। ८१।।

#### उमाम्यामप्यजीवंस्तु कथं स्यादिति चेद्भवेत् । कृषिगोरक्षमास्थाय जीवेद्वेश्यस्य जीविकाम् ॥ १० । ८२ ॥

(उभाम्याम् + ग्रिप श्रजीवन् तु) यदि कभी दोनों वणौँ (ब्राह्मण व क्षत्रिय) के कार्यों से भी जीवन चलाना मुक्तिल हो जाये तो (कथं स्यात् ? इति चेत् भवेत्) कैसे करें ? यदि यह शंका उठे तो (कृषि-गोरक्षम् + ग्रास्थाय) केवल कृषि ग्रौर गोरक्षा का कार्य करते हुए (वैश्यस्य जीविकां जीवेत्) इन वैश्य की जीविकाग्रों को ग्रपनाकर जीवन चलाये ।। ८२।।

## वैश्यवृत्त्यापि जीवंस्तु ब्राह्मा्गः क्षत्रियोऽपि वा । हिंसाप्रायां पराघीनां कृषि यत्नेन वर्जयेत् ॥ १०॥ ५३॥

(वैश्यवृत्त्या + ग्रिप जीवन् तु) वैश्य वृत्ति से जीविका चलाते हुए (ब्राह्मणः वा क्षत्रियः) ब्राह्मण अथवा क्षत्रिय (हिंसाप्रायां पराधीनां कृषिम्) हिंसा-प्रधान ग्रीर पराधीन सेती के कार्य को (यत्नेन वर्जयेत्) यत्नपूर्वक छोड़ देवे, न करे।। ८३।।

## कृषि साध्विति मन्यन्ते सा वृत्तिः सद्विगीहता । भूमि भूमिशयांश्चेव हन्ति काष्ठमयोमुखस् ॥ १० । ८४ ॥

(कृषि साधु + इति मन्यन्ते) कुछ लोग कृषि को श्रेष्ठ मानते हैं किन्तु (सा वृत्तिः सद विगहिता) यह जीविका सज्जनों द्वारा निन्दित है, क्योंकि (श्रयोमुखं काष्ठम्) खेती करते समय लोहे के फलक वाला काष्ठ ग्रयित् हल (भूमि च भूमिशयान् हन्ति) भूमि श्रीर भूमि में रहने वाले जीवों की हत्या कर देता है।। ८४।।

## इदं तु वृत्तिवैकल्यात् त्यजतो धर्मनैपुणम् । विद्पण्यमुद्घृतोद्धारं विक्रेयं वित्तदर्शनम् ॥ १० । ८५ ॥

(वृत्तिवैकल्यात्) जीविका के श्रभाव में (धर्मनैपुणम् तु त्यजतः) धर्मनिष्ठा को छोड़ते हुए ब्राह्मण क्षत्रियों को (विट्पण्यम् + उद्घृत + उद्घारम्) वैश्यों के द्वारा बेचने पर लाभ देने वाली (इदं वित्तवर्धनं विक्रेयम्) ये निम्न धनवर्धक वस्तुर्ये बेचकर जीविका चलानी चाहिए—।। ८५।।

## सर्वान् रसानपोहेत कृतान्तं च तिलैः सह । ग्रह्मनो लवणं चैव पहावो ये च मानुवाः ॥ १० । ५६ ॥

(सर्वान् रसान्) सब रस, (कृतान्नं तिलै: सह) पक्वान्न, तिल, (ग्रश्मनः लवणं पशवः च मानुषाः) पत्थर, नमक, पशु ग्रीर दास-दासी मनुष्य, इन्हें न बेचें।। ६६॥

## सर्वं च तान्तवं रक्तं काणक्षौमाविकानि च। अपि चेत्स्युररक्तानि फलमूले यथौषधीः॥ १०। ८७॥।

(रक्तं सर्वं तान्तवम्) रंगे हुए सब प्रकार के कपड़े (च शाणम्) ग्रीर सत, (क्षीम + ग्राविकानि) रेशम ग्रीर ऊन के कपड़े, (ग्रिप च ग्ररक्तानि स्युः) चाहे ये बिना रंगे हों तो भी न बेचें (फल-मूले तथा + अीषधीः) फल, मूल तथा ग्रीषधियाँ भी न बेचें।। ५७॥

ब्रपः शस्त्रं विषं मासं सोमं गन्यादय सर्वेशः। क्षीरं क्षीवं विष घृतं तैलं मधु गुकंकुशान्॥१०। ८८॥

(प्रप: शस्त्रं विषं मांसं, सोमं च सर्वशः गन्धान्) जल, सब शस्त्र, विष, मांस, सोमरस एवं सब प्रकार की सुगन्धित वस्तुएं (क्षीरं क्षौद्रं दिध घृतं तैलं मघु गुढं कुशान्) दूष, मोम, दही, घी, तैल, शहद, श्रौर कुशा इनको भी न बेचें ॥ ८८ ॥

> ्रश्रारण्यांत्रव् पञ्जनसर्वान्बंष्ट्रिणक्व वयांसि च । मर्वानीलि च साक्षां च सर्वाक्वककाफांस्त्रया ॥ १० । ८६ ॥

(सर्वान् ग्रारण्यान् दंष्ट्रिणः च पश्न्) सब प्रकार के जंगली ग्रौर दांतों से खाने वाले सिंह-बाघ आदि पशु, (च) ग्रौर (वयांसि) प्रसी (मद्यं नीलि लाक्षाम्) मदिरा, नील, लाख, तथा (सर्वान् एकशफान्) सब एक खुर वाले घोड़ा ग्रादि पशु, इनको भी न बेचें।। ८१।।

> काममुत्पाच कृष्या तु स्वयमेव कृषीवलः। विक्रीगोत तिलाञ्कूबाग्यर्मार्थमिवरस्थितेन्।। १० । ६० ॥

(कृषीवलः) खेती करने वाला बाह्मण (कामम्) इच्छा होने पर (कृष्यां तिलान् उत्पाद्य) कृषि में यदि तिल पैदा करे तो (शूद्रान् विक्रीणीत) वह उन्हें शूद्रों को बेच दे, या फिर (अचिरस्थान् धर्मार्थम्) बहुत दिनों तक उन्हें न रसकर यज्ञ भादि धर्मकार्यं के लिए दे दे ।। १० ।।

> मोजनाम्यञ्जनाब्बानाद्यबन्यत्कुक्ते तिलैः । कृमिमुतः दवविष्ठायां पितृभिः सह मज्जति ॥ १० । ६१ ॥

(भोजनात् अभ्यञ्जनात् दानात्) खाने, उबटन के रूप में मलने और दान देने के सिवाय (तिलै: यत् + भन्यत् कुरुते) तिलों से जो कोई भन्य कार्य-सम्पादन करता है, वह (पितृभि: कृमिभूत: सह श्वविष्ठायां मज्जित) पितरों सिहत कीड़ा बनकर कुत्ते की विष्ठा में पड़ा रहता है ॥ ६१ ॥

सद्यः पतित मांसेन लाक्षया लवजेन च । त्र्यहेण शूडो मवित बाह्मणः क्षीरविक्रयात् ॥ १० । ६२ ॥ (च लाक्षया लक्ष्रोन) ग्रीर, लाक्षा तथा नमक बेचने से (मांसेन) मांस बेचने से (सद्यः पतित) तुरन्त पतित हो जाते हैं, तथा (क्षीरविक्रयात् ब्राह्मणः) दूध बेचने से ब्राह्मण (त्रि + म्रहेन शूद्रः भवति) तीन दिन में शूद्र बन जाता है ॥ ६२ ॥

> इतरेषां तु पण्यानां विक्रयादिह कामतः। बाह्यसः सप्तरात्रेण वैदयमावं नियम्छति ॥ १०। ६३॥

(इतरेषां पण्यानां कामतः विक्रयात्) ग्रन्य निषिद्ध [१०।८६–८६) वस्तुग्रों के इच्छापूर्वक बेचने से (ब्राह्मणः सप्तरात्रेण वैश्यभावं नियच्छति) ब्राह्मण सात रात में वैश्यत्व को प्राप्त हो जाता है ॥ ६३ ॥

रसा रसैनिमातब्या न त्वेव लवणं रसैः। कृतान्नं चाकृतान्नेन तिला घान्येन तस्समाः॥ १०॥ ६४॥

(रसा: रसै: निमातव्या) रसों को रसों से ही बदलकर लेना चाहिए (न तु लवणं रसै:) किन्तु नमक को किसी रस से नहीं बदलना चाहिये (कृतान्नं प्रकृतान्नेन) पक्वान्नों को कच्चे अन्नों से बदलना चाहिए (तिला: तत्समा: धान्येन) तिलों को उनके बराबर धान्य से बदलना चाहिए।। १४।।

श्रापत्काल में क्षत्रिय की ग्राजीविका के कर्म-

जीवेदेतेन राजन्यः सर्वे गाप्यनयं गतः। न स्वेवं ज्यायसी वृत्तिमिमन्येत कहिचित्।। १०। ६५॥

(राजन्यः) क्षत्रिय (सर्वेशा + प्रिम + अनयं गतः) सब प्रकार से श्रसमयं होता हुमा (एतेन जीवेत्) इसी [१०।८२] क्रिय भीर गोरक्षा कर्म से जीविका चलाये (तु) किन्तु (कहिंचित्) कभी (ज्यायसीं वृत्ति न श्रमिमन्येत) अपने उच्च वर्ण की वृत्ति [अध्यापन, याजन, दान लेना] को ग्रहण न करे।। १५।।

यो लोनावधमो जात्या जीवेबुत्कृष्टकर्मनः। तं राजा निर्धनं कृत्वा क्षित्रमेव प्रवासयेतु ॥ १० ॥ ६६ ॥

(यः) जो (जात्या श्रधमः) निम्न वर्णं वाला (लोभात्) लोभवश होकर उत्कृष्टकर्मिमः जीवेत्) ग्रपने से उच्चवर्णं के कमें से जीविका करे तो (राजा) राजा (तं निर्धनं कृत्वा क्षिप्रम् == एव प्रवासयेत्) उसको धनहीन करके देश से शीघ्र निकाल दे॥ ६५ ...

> वरं स्वषमीं विगुणो न पारक्यः स्वनुष्टितः। परषमींण, जीवन् हि सद्यः पतति जातितः॥ १०। ६७॥

(विगुणः स्वधमं: वरम्) स्वल्प गुण वाला अपना धमं भी श्रेष्ठ है (पारक्यः स्वनुष्ठितः न) दूसरे का अच्छा धमं भी श्रेष्ठ नहीं है (हि) क्योंकि (परधमेंण जीवन्) दूसरे के धमं से जीविका करनेवाला मनुष्य (जातितः सद्यः पतित) अपने वर्णं से तत्काल पतित हो जाता है ॥ १७॥

ग्रापत्काल में वैश्य की भ्राजीविका के कर्म-

वैद्योऽजीवन्स्वधर्मेग शूद्रवृष्ट्यापि वर्तयेत्। ग्रनाचरन्नकार्याणि निवर्तेत च द्यवितमान्॥ १०। ६८॥

(वैश्यः स्वधर्मेण म्रजीवन्) वैश्य म्रपने कर्मों से जीविका चलाने में म्रसमयं होने पर (अकार्यागि म्रनाचरन्) निन्दित कार्यों को न करता हुम्मा (शूद्रवृत्त्या + म्रपि वर्तयेत्) शूद्र की वृत्ति से जीविका चलाये (च) म्रौर (शक्तिमान् निवर्त्तेत) समयं होते ही उस वृत्ति का त्याग करदे ॥ ६ = ॥

मापत्काल में शूद्र की ग्राजीविका के कर्म —

अशक्तुवंस्तु शुश्रूषां शूद्रः कर्तुं द्विजन्मनाम् । पुत्रवारात्ययं प्राप्तो जीवेत्कारुककर्ममिः ॥ १० । ६६ ॥

(शूद्रः) शूद्र (द्विजन्मनां शुश्रूषां कर्तुं स्रशक्तुवन् तु) द्विजों की सेवा करके जीविका चलाने में ससमयं हो जाये, स्रौर (पुत्र-दारात्ययं प्राप्तः) स्त्री-पुत्र स्रादि के सभाव में पीड़ित होने लगे तो (कारुक-कर्मभिः जीवेत्) कारीगरी के कार्यों से वह स्रपनी जीविका चला ले।। ६६।।

यैः कर्मिनः प्रचरितैः ग्रुश्रूष्यन्ते द्विजातयः । तानि कारककर्माणि शिल्पानि विविधानि च ॥ १० । १०० ॥

(यैः कर्मभिः प्रचरितैः) जिन कर्मों के करने से (द्विजातयः शुश्रूष्यन्ते) द्विजातियों की सेवा या हित होवे (तानि कारुककर्माणि) उन कारीगरी के कार्मों को (च) ग्रौर (विविधानि शिल्पानि) विविध प्रकार के शिल्पकार्यों को शुद्र करे।। १००॥

> वैद्यवृत्तिमनातिष्ठन्त्राह्मणः स्वे पथि स्थितः। प्रवृत्तिकवितः सीवन्तिमं धर्मं समाचरेत्।।१०।१०१॥

(स्वे पथि स्थित: ब्राह्मणः) अपने धर्ममार्ग पर स्थित ब्राह्मण (अवृत्तिकर्षितः) जीविका के सभाव से (सीदन्) पीड़ित हुमा-हुमा भी (वैद्यवृत्तिम् + अनातिष्ठन्) वैद्यवृत्ति का स्रवलम्बन न करता हुमा (इस धर्म समाचरेत्) इन निम्न धर्मों का पालन करे।। १०१।।

सर्वतः प्रतिगृत्त्वीयाद् बाह्यग्रस्त्वनयं गतः । पवित्रं बुष्यतीत्येतद्वर्मतो नोपपद्यते ॥ १० । १०२ ॥

(ग्रनयंगतः ब्राह्मणः) जीविका-ग्रभाव की ग्रापत्ति में पड़ा हुग्रा ब्राह्मण (सर्वेतः प्रति प्रग्नह्मीयात्) सबसे [नीच ग्रीर उत्तम सब से] दान लेले (पवित्रं दुष्यित + दित + एतत्) पवित्र वस्तु कभी दूषित होती है, यह बात (धर्मतः न + उपपद्यते) धर्मानुसार नहीं सिद्ध होती ॥ १०२॥

## नाध्यापनाद्याजनाद्वा गीहताद्वा प्रतिप्रहात्। दोषो मवति विप्राणां ज्वलनाम्बुसमा हि ते ॥ १० ॥ १०३ ॥

(ते) वे बाह्मण (ज्वलन-ग्रम्बु-समा) ग्राग्न ग्रीर जल के समान पवित्र हैं, ग्रतः (विप्राणाम्) बाह्मणों की (गींहतात् ग्रध्यापनात् याजनात् वा प्रतिग्रहात्) निन्दितों को पढ़ाने, यज्ञ कराने ग्रथवा उनसे दान लेने से (दोषः न भवति) कोई ग्रावित्रता नहीं होती ग्रथित् बाह्मण सर्वेषा पवित्र रहते हैं।। १०३।।

जीवितात्ययमापन्नो योऽन्नमिश यतस्ततः। ग्राकाशमिव पङ्केन न स पापेन लिप्यते ॥ १० । १०४ ॥

(जीवित + प्रत्ययम् + ग्रापन्त.) जीविका के स्रभाव में प्राण्यसंकट में ग्रस्त (यः) जो ब्राह्मण (यतः ततः स्रन्तम् + म्रत्ति) जहां-तहां से भी ग्रथात् नीच से भी यदि स्रन्त लेकर खा लेता है तो (आकाशम् + इव पङ्केन) जैसे स्राकाश कीचड़ से लिप्त नहीं होता ऐसे ही (सः पापेन न लिप्यते) वह पाप से लिप्त नहीं होता ॥ १०४॥

> प्रजीगर्तः सुतं हन्तुमुपासपंद् बुभुक्षितः । न चालिप्यत पापेन क्षुत्प्रतीकारमाचरन् ॥ १० । १०५ ।।

(बुभुक्षितः म्रजीगर्तः) भूख से पीड़ित हुमा ऋषि म्रजीगर्त (सुतं हृन्तुम् + उपा-सर्पत्) म्रपने पुत्र ग्रुतःशेप को मारने के लिए तैयार हुमा था (क्षुत् प्रतीकारम् + म्राचरत्) भूख की निवृत्ति के लिए इस प्रकार का म्राचरण करने पर भी वह (पापेन न म्रलि-प्यत) पाप से लिप्त नहीं हुमा ।। १०५।।

> श्वमांसिमञ्ज्ञन्तार्तोऽतुं धर्माधर्मविषक्षणः । प्राणानां परिरक्षार्यं वामदेवो न लिप्तवान् ॥ १० । १०६ ॥

(धर्म + प्रधर्म-विचक्षराः) धर्म-प्रधर्म के विशेष ज्ञाता (वामदेवः) वामदेव ऋषि (ग्राप्तः) भूख से पीड़ित होकर (ध्व-मांसम् ग्रत्तुम् इच्छन्) कुत्ते के मांस को खाने की इच्छा करते हुए भी (प्राणानां परिरक्षार्यं न लिप्तवान्) प्राणों की रक्षा के लिए ऐसा करने के काररा पाप से लिप्त नहीं हुए ॥ १०६॥

मरद्वाजः सुवार्तस्तु सपुत्रो विजने वने । बह्वीर्गाः प्रतिजग्राह वृषोस्तक्शो महातपाः ॥ १० । १०७ ॥

(विजने वने सपुत्रः महातपाः भरद्वाजः) निर्जन वन में पुत्रसहित निवास करने वाले महातपस्वी भरद्वाज मुनि ने (वृधोः तक्ष्णोः बह्वीः गाः प्रतिजग्राह) 'वृधु' नामक बढ़ई से बहुत-सी गार्ये दानरूप में ग्रहण कर ली ग्रयीत् नीच से दान लेकर भी वेपाप से लिप्त नहीं हुए॥ १०७॥

> कुषार्तश्चातुमभ्यागाद्विश्वामित्रः श्वजाघनीम् । चण्डालहस्ताबावय धर्माधर्मविचक्रागः ॥ १० । १०८ ॥

(धर्म + ग्रधर्म-विचक्षणः) धर्म-ग्रधर्म के विशेषज्ञाता (विश्वामित्रः) विश्वामित्र ऋषि ने (अधातः) भूख से पीड़त होने पर (चण्डालहुस्तात् श्वजाधनीम् + ग्रादाय) चण्डाल के हाथ से कुत्ते की जङ्धा का मांस लेकर (ग्रत्तुम् + ग्रभ्यागात्) खाने को उद्यत हुए थे [किन्तु फिर भी वे पाप से लिप्त नहीं हुए]॥ १० =॥

दान का लोभ निन्दनीय-

प्रतिग्रहाद्याजनाद्वा तथैवाध्यापनावपि । प्रतिग्रहः प्रत्यवरः प्रेत्य विप्रस्य गहितः॥१०।१०६॥

(प्रतिग्रहात् याजनात् तथैव + ग्रघ्यापनात् + ग्रपि) निन्दित दान लेने से, यज्ञ कराने से ग्रौर ग्रघ्यापन से (प्रतिग्रहः प्रस्यवरः) दान लेना सबसे निकृष्ट काम है, (विप्रस्य प्रत्य गर्हितः) यह ब्राह्मण के लिए परलोक में भी दुःख का कारण माना है।। १०६।।

याजनाध्यापने नित्यं क्रियेते संस्कृतात्मनाम् ।

प्रतिप्रहस्तु क्रियते शूद्राबप्यन्त्यजन्मनः ॥ १० । ११० ॥

क्योंकि (याजन-म्रध्यापने) यज्ञ कराना भीर म्रध्यापन ये काम तो (नित्यम्) सदा (संस्कृत + म्रात्मनां क्रियेते) यज्ञोपवीत संस्कार से युक्त व्यक्तियों के ही किये जाते हैं (तु) किन्तु (प्रतिग्रहः) दान तो (म्रन्त्यजन्मनः शूद्रात् + म्रिप क्रियते) निकृष्ट जन्म वाले शूद्र से भी लिया जाता है, अतः तीनों कर्मों में यह निकृष्ट है ॥ ११० ॥

> जपहोमैरपैत्येनो याजनाष्यापनैः कृतम्। प्रतिग्रहनिमित्तं तु स्यागेन तपसैव च॥१०॥१११॥

(याजन-मध्यापनै: कृतम् + एनः) निन्दितों के यहाँ यज्ञ कराने भीर अध्यापन से लगा हुआ पाप तो (जपै: होमैं: + अपैति) जप भीर हुवन करने से नष्ट हो जाता है (तु) किन्तु (प्रतिग्रहनिमित्तं त्यागेन च तपसा एव) निन्दित दान लेने से लगा हुआ पाप तो उस वस्तु के त्याग से भीर तप रूपी प्रायश्चित्त से नष्ट होता है।। १११।

> शिलोञ्डमप्यावदीतः वित्रोऽजीवन्यतस्ततः । प्रतिग्रहाच्छिलः श्रेयांस्ततोऽप्युञ्छः प्रशस्यते ॥ १० । ११२ ॥

(म्रजीवन् विप्रः) जीविका में स्रसमर्थ होने पर ब्राह्मण् (यतः + ततः शिल + उञ्छम् + प्रिय + प्राददीत) जहां-कहीं से शिल = काटने के बाद खेत में बची रह जाने वाली बालें, ग्रीर उञ्छ = काटने के बाद खेत में पड़े रह जाने वाले दाने, इन्हें बीनकर भी जीविका चला ले, क्योंकि (प्रतिग्रहात् शिलः श्रेयः) दान लेने से 'शिल' वीनकर जीविका चलाना ग्रच्छा है, ग्रीर (ततः उञ्छः ग्रिप प्रशस्यते) उससे तो 'उञ्छ' से जीविका करना भी ग्रच्छा है। ११२।।

सीविद्धः कुप्यिमच्छिद्गिर्धनं वा पृथिवीपतिः। याच्यः स्यात्स्नातकैविप्रैरदित्संस्त्यागमहैति ॥ १० । ११३ ॥

(स्नातकै: विप्रै:) स्नातक विद्वानों को (सीदिद्भः) कष्टपीड़ित म्रवस्था में (कुप्यं घनं वा इच्छद्भिः) भोजन-वस्त्र, धान्य-घन की इच्छा होने पर (पृथिवीपितः याच्यः स्यात्( राजा से भी घन मांग लेना चाहिए (ग्रदित् सन् त्यागम् । ग्रहेति) दान देने की इच्छा न रखने वाले राजा से मांगना छोड़ दें, पुनः न मांगें।। ११३।।

अकृतं च कृतात्सेत्राद्गोरजाविकमेव च। हिरण्यं घान्यमन्नं च पूर्वं पूर्वभदोषवत्।। १०। ११४।।

(कृतात् क्षेत्रात् म्रकृतम्) जोते-बोये खेत से बिना जोती बोई भूमि, (गोः + म्रजा + म्रविकम् + एव च) गौ, बकरी भेड़ म्रौर (हिरण्यं धान्यम् + म्रन्नम्) सोना, धान्य, म्रन्न, (पूर्वं पूर्वम् + म्रदोपवत्) इनमें पूर्वं-पूर्वं का दान कम दोष वाला है म्रणीत् दान में यथाशक्ति पूर्वं न्पूर्वं की वस्तुएँ ही लेनी चाहिएँ ।। ११४ ।।

धमीनुकूल सात ग्राय---

सप्त वित्तागमा धर्म्या दायो लाभः क्रयो जयः । प्रयोगः कर्मयोगस्य सत्प्रतिग्रह एव च ॥ १० । ११४ ॥

(सप्त वित्तागमाः धर्म्याः) सात धन-प्राप्ति के साधन धर्मानुकूल माने गये हैं---१. (दायः) पैतृकधन, २. (लाभः) लाभरूप में प्राप्त धन, ३. (क्रयः) खरीदा हुम्रा, ४. (जयः) विजय में प्राप्त, ५. (प्रयोगः) व्याज म्रादि से प्राप्त, ६. (कर्मयोगः) परि. श्रम से कमाया गया, ७. (च सत्प्रतिग्रहः एव) म्रीर केवल श्रेष्ठ दान ॥ ११५॥

दश श्राजीविकायें---

विद्या शिल्पं भृतिः सेवा गोरक्यं विपिताः कृषिः। मृतिर्भेक्ष्यं कुसीदं च दश जीवनहेतवः।।१०।११६॥

(दश जीवनहेतवः) दस जीवन-निर्वाह के हेतु माने गये हैं — १. (विद्या) ग्रघ्या-पन, २. (शिल्पम्) कारीगरी ३. (भृतिः) वेतनप्राप्ति, ४. (सेवा) सेवा करना, ५. (गोरक्ष्यम्) गौ ग्रादि पशुभों की रक्षा, ६. (विपणिः) व्यापार, ७. (कृषिः) खेतीकार्य, ६. (भृतिः) शिलं उञ्छ ग्रादि से संतोषपूर्वक जीवन विताना, ६. (भैक्ष्यम्) भिक्षा-प्राप्ति, १०. (च कुसीदम्) ग्रीर व्याजप्राप्ति ॥ ११६ ॥

बाह्मण ग्रीर क्षत्रिय व्याज न ले-

ब्राह्मणः क्षत्रियो वापि वृद्धि नैव प्रयोजयेत्। कामं तु खलु धर्मायं वद्यास्पापीयसेऽस्पिकाम् ॥ १० । ११७ ॥

(ब्राह्मणः वाक्षत्रियः श्रिप) ब्राह्मण श्रीरक्षत्रिय (वृद्धि नैव प्रयोजयेत्) व्याज पर धन न दे (कामंतु) यदि व्याज पर धन देनाभी चाहे तो (धर्मार्थं खलु) केवल किसी घर्मकार्य के लिए (अल्पिका पापीयसे दद्यात्) थोड़े व्याज पर पापी = चण्डास ग्रादिको देदे॥ ११७॥

आनुर्वे क्वारणों से प्रक्षिप्त हैं—

१. विषय-विरोध — नवमाध्याय के उपसहार में मनु ने लिखा है —
एषोऽखिलः कर्मविधिरुक्तो राज्ञः सनातनः।
इसं वर्मविधि विद्यात् क्रमशो वैश्यशूद्वयोः।। (१। ३२५)

ग्रथीत् चातुर्वर्ण्यंघमं के ग्रन्तर्गत यह समस्त क्षत्रिय के घमों का वर्णन किया है ग्रीर ग्रब क्रम से वैदय व शूद्र के कमों का विधान करेंगे। ग्रीर दशमाध्याय के ग्रन्तिम इलोक में भी यही कहा है—

#### एव धर्मविधिः कृत्स्नश्चातुर्वेण्यंस्य कीर्तितः ॥

अर्थात् चारों वणों के धर्मों का विधान सम्पूर्णता से कहा गया। इन दोनों हलोकों से इस प्रध्याय के विषय का निर्देश स्पष्ट है। किन्तु यहाँ ७४ से ८३ दलोकों में ब्राह्मण की प्राजीविका के कर्मों का विधान, ६५ में सित्रिय की प्राजीविका के, ६८ में वैदय की ग्रीर ६६ में शूद्र की प्राजीविका के कर्मों का विधान विषय निर्देशक दलोकों से विरुद्ध है। उस क्रम में वैदय के ६।३२६ से ६।३३३ दलोकों में ग्रीर शूद्र के ६।३३४—३३५ दलोकों में कर्मों का विधान कर चुके हैं। मनु ने (१०।४ में) चातुर्वण्यं-धर्मों की समाप्ति पर यह भी स्पष्ट कर दिया है कि वर्णं चार ही हैं, इनसे भिन्न पांचवां वर्णं कोई नहीं है। ग्रतः प्रतिपाद्य विषय के समाप्त होने पर पुनः उसका प्रकारान्तर से इसलिए कथन करना कि जन्म-मूलक उपजातियों से इनका सम्बन्ध जोड़ा जा सके, यह सर्वथा ग्रनुचित है। यह मनुप्रोक्त नहीं हो सकता, वयोंकि मनु एक विषय का प्रतिपादन एकत्र ही कर देते हैं।

- २. ज्ञैलीविरोध—इन क्लोकों की शैली मनुसम्मत नहीं है। जैसे—(क) ७८ वें क्लोक में कहा है—'मनुराह प्रजापितः।' इससे स्पष्ट है कि ये क्लोक मनुसे भिन्न किसी व्यक्ति ने मनुके नाम से बनाए हैं।
- (ल) ६१-६३ इलोकों की शैली ग्रतिशयोक्तिपूर्ण, घुणायुक्त, भयप्रदर्श-नात्मक ग्रीर रूढ़ होने से मनुप्रोक्त नहीं है। जैसे —६१ में पितरों के साथ कीड़ा बनकर कुत्ते की विष्ठा में पड़े रहना, १०३ में नमक व मांस बेचने से तुरन्त पतित होना, ग्रौर दूध बेचने से ब्राह्मण का तीन दिन में शूद्र हो जाना, ग्रौर निषद्ध वस्तुग्रों के विक्रय से ब्राह्मण [१०४ में] सात रातों में वैदय बन जाता है।
- (ग) ग्रीर १०६ वें क्लोक में कहा है कि कोई निम्न वर्ण का व्यक्ति उच्चवर्ण की आजीविका न करे, यह भी मनु की मान्यता के विरुद्ध भयप्रदर्शन मात्र ही किया है। यदि किसी वर्ण का व्यक्ति निम्नवर्ण के कार्य कर सकता है तो उच्चवर्ण के कमी

पर प्रतिबन्ध क्यों ? मनु ने १०। ६५ वें श्लोक में 'शूब्रो बाह्मणतामेति' इत्यादि कह-कर शूद्र को ब्राह्मण भीर ब्राह्मण को कर्महीन होने पर शूद्र स्पष्ट रूप से माना है। स्रतः उच्चवर्ण के कर्मों पर प्रतिबन्ध की बात मनुप्रोक्त नहीं है। यह सब जन्माश्रित वर्ण-व्यवस्था की मान्यता का ही प्रभाव है।

- (घ) और १०५-१०६ क्लोकों की शैली विष्यात्मक न होकर ऐतिहासिक श्रौर अयुक्तियुक्त है। यह शैली मनु की नहीं है। जैसे—अजीगत्तं भूख से पीड़ित होकर पुत्र-हत्या करने के लिए तैयार होकर भी पाप-ग्रस्त न हुआ [११६]। वामदेव ने भूख से पीड़ित होकर कुत्ते के मांस को खाने की इच्छा की पौर पाप-ग्रस्त न हुआ [११७]। भरद्वाज बढ़ई से दान में गायें लेकर भी पाप-ग्रस्त न हुआ [११८] शौर विश्वामित्र भूखा होने पर चण्डाल के हाथ से कुत्ते का मांस खाने को जद्यत हुए शौर पाप-ग्रस्त न हुए। ये सभी जदाहरण ऐतिहासिक शैली के होने से मनुप्रोक्त नहीं हैं। शौर ये श्रजी-गर्तादि सभी व्यक्ति मनु से परवर्ती हैं, फिर मनु जनके उदाहरण कैसे दे सकते थे? मनु तो सृष्टि के श्रादि में हुए हैं।
- (ङ) ग्रौर १०। १०४ में कहा है कि जैसे कीचड़ से ग्राकाश लिप्त नहीं होता, वैसे बाह्मण पाप से लिप्त नहीं होता। यह अयुक्तियुक्त व पक्षपातपूर्ण होने से मनुशेक्त नहीं हो सकता!
- ३. झन्ति बिरोध—(१) ८२ वें इलोक में कहा है कि ब्राह्मण क्षत्रिय की वृत्ति से जीविका न चला सके तो वैश्यवृत्ति के गोरक्षा और कृषि करके जीविका चलाये। किन्तु ८३—८४ इलोकों में कृषि की निन्दा करके ब्राह्मण को कृषिकमें करने का निषेध कर दिया है, और व्यापार करने का विधान कर दिया है।
- (२) ६८-६६ क्लोकों में मद्य-मांसादि के विक्रय का निषेध किया है। मनु की मान्यता में मद्यमांसादि राक्षसों का भोजन है श्रीर मांस के विक्रता को भी मनु ने घातक = पापी [४।४२ में] कहा है। इससे स्पष्ट है कि मांसादि का विक्रय करना वैश्य के कमों में मनु नहीं मानते। फिर यह निषेधारमक समस्त विधान परवर्ती समय का है कि जब मद्य-मांसादि का सेवन बढ़ने से विक्रय होने लगा था।
- (३) १०१-१०७ इलोकों में ब्राह्मणों के लिए निन्दित दानादि लेने का विधान किया गया है, जबिक ग्रन्यत्र [४।१६१-१६४ में] सर्वत्र विशुद्ध दान लेने का कथन है।१०४-१०८ इलोकों में मांस-भक्षण को उचित बताया है, जब कि मनु ने ग्रापत्काल में भी हिंसा करने का [४। ४१, ४।४३ में] निषेध किया है।
- (४) १०६ इलोक में ब्राह्मण तथा क्षत्रिय के लिए ब्याज पर धन देने की छूट दी है, जबकि १०। दर में व्याज कार्य को ठीक नहीं माना है। १२०से १२६ तक के इलोकों में ऐसी बातें लिखी हैं कि जो १०१-१०६ तक इलोकों में कही बातों का विरोध कर रही हैं।

- (४) १०। ७४-६२ तक, १०। ६४, १०। ६६, और १०। ६६ क्लोकों में विशेष रूप से वैकल्पिक ऐसी व्यवस्थायें दी गई हैं कि यदि चारों वणों के व्यक्ति अपने अपने वर्ण के कार्यों से आजीविका न चला सकें तो अपने-अपने से निम्न वर्णों के वृत्ति-कर्मों से आजीविका कर सकते हैं। इन व्यवस्थाओं को देखकर हैं। प्रायः व्याख्या-कारों ने इनमें आपत्कालीन वर्णों के कर्म मानकर व्याख्यायें की हैं। किन्तु इन व्यवस्थाओं पर विचार करने से स्पष्ट होता है कि ये प्रक्षेप किसी जन्ममूलक वर्णव्यवस्था के मानने वाले ने किए हैं। इस विषय में कतिपय आपत्तियाँ इस प्रकार हैं—
- (क) इन क्लोकों में कहा गया है कि यदि ब्राह्मणादि वर्ण अपने यथोक्त कर्मों से आजीविका न चला सकें तो ब्राह्मण क्षत्रियधर्म = शस्त्रास्त्र धारण करके प्रजा की रक्षा करके प्रयावा वैश्य के धर्मों = कृषि और व्यापार करके आजीविका चलावे । इसी प्रकार दूसरे वर्ण भी करें । इन बातों को पढ़कर ही इस अध्याय को आपद्धमं का माना जाने लगा । किन्तु यह मान्यता मनु की कदापि नहीं है । क्योंकि मनु ने गुण, कर्म, स्वभाव से वर्णव्यवस्था को माना है, जन्ममूलक नहीं । और जो गुण, कर्म, स्वभाव से सच्चा ब्राह्मण है, वह आजीविका न चला सके, यह बात मिथ्या है । हाँ ! जो ब्राह्मण के घर में जन्म लेकर यथा में ब्राह्मण के कर्म नहीं करता, वह अवश्य ऐसी दशा को प्राप्त हो सकता है । जैसे कोई योग्य चिकित्सक है, उसके भूखे मरने का प्रश्न ही नहीं उठता । और यदि उसका पुत्र चिकित्सा करना नहीं जानता तो उसके लिए आजीविका का प्रश्न उठ सकता है । इसी प्रकार इन श्लोकों का मिश्रण किसी जन्म-मूलक वर्णव्यवस्था के पक्षपाती ने किया है, जो यह मानते हैं कि ब्राह्मण के घर जन्म लेने वाला ही ब्राह्मण होता है, चाहे वह विद्यादि गुणों वाला हो या नहीं ।
- (ल) यदि कोई ऐसी बात कहे कि ये तो आपद्धमं कहे हैं, यह बात भी सत्य नहीं है। क्योंकि आपद्धमं की यहाँ कोई परिभाषा नहीं की है? आपद्धमं कितने समय तक होता है? यह निर्धारण भी कोई नहीं कर सकता। और दुर्जनतोषन्याय से मान भी लिया जाये कि आपित तो हरेक मनुष्य पर आ सकती है, तो यहाँ विचार करना चाहिए कि आपित का क्या स्वरूप है? क्या ऐसी स्थिति को आपित माना जाए, जिसमें बाह्मण बाह्मण के योग्य कार्यं न कर सके? ऐसी स्थिति दो प्रकार से आ सकती है—(१) एक अत्यधिक रुग्ण दशा आदि के कारणा अथवा (२) बाह्मण के कमों की योग्यता न रखने के कारणा। यदि रोगादि के कारणा ऐसी दशा हुई है, तब तो वह क्षत्रिय या वैश्य के कमें भी कैसे कर सकेगा? और यदि वह अयोग्य है, तो मनु की कमंमूलक-वर्णव्यवस्था के अनुसार वह बाह्मण ही नहीं है। और जो ऐसी दशा में है कि भूखा मर रहा है, क्या वह क्षत्रिय या वैश्य के कमों को बिना साधनों के कर सकता है?
- (ग) मनु ने वर्णव्यवस्था का स्राघार कर्म माना है। द्रष्टव्य १।१०७ की समीक्षा जो व्यक्ति पढ़-लिखकर भी कर्मों से हीन है, वह भी ब्राह्मणादि द्विजों में परिगणित नहीं

किया जा सकता। मनु की मान्यता के अनुसार द्विजों की वर्णव्यवस्था का निर्धारण विद्या-समाप्तिपर आचार्य करता है। आचार्य विद्यार्जन के समय विद्यार्थी के गुणों, कर्मों तथा स्वभावों को जानकर ही वर्णों का निर्धारण करता है। जिसका भुण, कर्म व स्वभाव बाह्मण का है, क्या वह आपत्ति के समय अपने गुण, कर्म स्वभाव को बदलकर दूसरे वर्णों के कार्य कर सकता है? बाह्मणवृत्ति का मनुष्य क्षत्रियवृत्ति के कार्य अथवा वैश्यवृत्ति के कार्य कर सकता है? अतः बाह्मण वर्ण का व्यक्ति दूसरे वर्णों के कार्य से आजीविका कर लेवे, यह वैकल्पिकव्यवस्था किसी जन्म-मूलक वर्ण-व्यवस्था को मानने वाले मनुष्य की बुद्धि की उपज है, मनु की नहीं। इसी प्रकार १०। ६ ४ में क्षत्रिय के लिए वैश्यवृत्ति के कार्यों की व्यवस्था १०।६ में वैश्यव वर्णे किए शूद्ध वृत्ति के कार्यों की व्यवस्था और १०।६ में शूद्ध के लिए शिल्मकार्यों की वैकल्पिक व्यवस्था परवर्ती होने से प्रक्षिप्त हैं। बाह्मण की भाति क्षत्रियादि का आपत्-काल क्या हो सकता है? वया प्रजापालन करने में असमर्थ क्षत्रिय वैश्य के कृषि, और व्यापारादि करने में असमर्थ वैश्य शूद्ध के कार्य कर सकता है? यदि आजीविका का ही केवल आपरकाल होता है, तो सब वर्णों को वैश्यके कर्म करने का ही प्रधिकार दे देना चाहिए! क्योंकि आजीविका के लिए धनार्जन का यही सर्वोत्तम उपाय है।

(घ) मनु के धनुसार जो बाह्मणादि तीनों वर्णों में दीक्षित नहीं सके, नह शूद्र हो सकता है, जन्म से नहीं। ऐसा व्यक्ति शारीरिक श्रम करके (द्विजों की मेवा करके) आजीविका कर सकता है। उसके लिए (प्रापत्कालीन) यह वैकल्पिक व्यवस्था बताना बिल्कुल ही असंगत है कि वह कारकमं = शिल्पकमं करके जीविका चला लेवे। शूद्र के आपत्काल से क्या अभिप्राय है? यदि यह कही कि वह रोगादि से पीड़ित दशा में आपद्ग्रस्त होता है, तब तो वह शिल्पकमं भी कैसे करेगा? अतः स्पष्ट है कि जन्म-मूलक वर्णव्यवस्था के प्रचलित होने पर ऐसी दशा उत्पन्न हुई कि जो व्यक्ति शूद्र कुल में उत्पन्न हुआ है, किन्तु द्विजों का सेवाकार्य करने में असमर्थ है, क्योंकि उसके गुण कमं, स्वभाव शूद्र जैसे नहीं है, तब किसी ने यह वैकल्पिक व्यवस्था लिखी है कि वह शिल्पकमं से आजीविका कर लेवे। किन्तु यह मान्यता मनुसम्मत न होने से मौलिक नहीं है।

(ङ) मनु जी ने भ्रायों को चार वर्णों में विभक्त करके स्पष्ट लिखा है — 'खतुर्थ एकजातिस्तु शूबो नास्ति तु पञ्चमः ।'(मनु० १०।४)

प्रयात् मनुष्य-समाज के बाह्यगादि चार ही वर्ण हैं, पांचवां कोई नहीं। किन्तु यहां प्रक्षेपक ने मनु की इस मान्यता के विरुद्ध जन्ममूलक जो बढ़ई, सुनारादि उप-जाितयाँ बन गई थीं, उनके ग्राधार पर लिखा है कि शूद्र कारकर्म ≕िशल्पकर्म करके

१. आचार्यस्त्वस्य यां जाति विधिवद् वेदपारगः। उत्पादयति सावित्र्या सा सत्या साजरामरा॥ (मनू०२।१४८)

भाजीविका करे। ये उपजातियाँ मनु की मान्यता के विरुद्ध तथा बहुत ही परवर्ती होने से प्रक्षिप्त हैं।

- (च) मनु ने इस शास्त्र में शिल्पकर्म को वैश्यवर्ण के कार्यों में अन्तर्निहित किया है, कारुक = शिल्पीनामक कोई पृथक् विभाग नहीं किया है। परन्तु इस शिल्पकर्म को चारों वर्णों से भिन्न उपजातियों का कर्म बताकर प्रक्षेपक ने स्वयं प्रपना भेद (परवर्ती होने से) प्रक्षिप्त सिद्ध कर दिया है। क्योंकि प्रक्षेपक के समय सुनार, कुम्हार, धोबी ग्रादि उपजातियों बन चुकी थीं।
- ४. पुनरुक्त एवं कमिवरोध इन वलोकों में पुतरुक्त स्नौर क्रमिवरुद्ध वातें पर्याप्त रूप में कहीं हैं जिससे ये बलोक मनुत्रोक्त कदापि नहीं हो सकते। जैसे—
- (क) ७४-६२ इलोकों में ब्राह्मण की आजीविका के लिए अनेक वैकल्पिक विधान किए हैं (जिनमें परस्पर विरोधी बातें भी हैं)। और १०। १०४ में कहा है कि ब्राह्मण जीविका के अभाव में 'इसंधर्म समाचरेत्' अर्थात् अगले क्लोकों में कहे अनुसार जीविका करे। यदि ये मनुप्रोक्त क्लोक होते तो क्रमशः एकत्र होते। शूद्र की आजीविका के बार पूरः ब्राह्मण-वृत्ति की बात उठाना असंगत है।

राजा के भ्रापतकालीन कर्म ---

चतुर्चमाददानोऽपि क्षत्रियो मागमापदि । प्रजा रक्षम्परं शक्त्या किल्विषात्प्रतिमुच्यते ।। १० । ११८ ॥

(क्षत्रियः) राजा (ग्रापिद) ग्रापत्काल में (चतुर्थम् + ग्राददानः + ग्रिप) धान्य ग्रादि का चतुर्थ भाग भी कर के रूपमें ग्रहण करता हुग्रा, ग्रीर (परं शक्त्याप्रजा रक्षन्) पूर्णशक्ति से प्रजाग्रों की रक्षा करता हुग्रा (किल्विषात् प्रतिमुच्यते) दोषी या बुराई के योग्य नहीं होता ॥ ११८॥

> स्त्रधर्मो विजयस्तस्य नाहवे स्यात्पराङ्मुखः । शस्त्रेण वैद्यात्रक्षित्वा धर्म्यमाहारयेव् बलिम् ॥ १० । ११६ ॥

(तस्य विजयः स्वधर्मः) राजा का विजय प्राप्त करना धर्म है, (ग्राहवे पराङ्-मुखः न स्यात्) उसे कभी युद्ध से विमुख नहीं होना चाहिए, ग्रौर (शस्त्रेण वैश्यान् रक्षित्वा) शस्त्र से वैश्यों की रक्षा करता हुग्रा (धर्म्य बिलम् +ग्राहारयेत्) धर्मपूर्वक कर ग्रहण करे ॥ ११६ ॥

> धान्येऽष्टमं विज्ञां शुल्कं विज्ञं कार्वापणावरम् । कर्मोपकरणाः शुद्धाः कारवः शिल्पिनस्तथा ॥ १० । १२० ॥

श्रापत्तिकाल में राजा को (विशाम्) वैश्यों से (धान्ये + श्रष्टमम्) धान्य श्रादि का ग्राठवाँ भाग, श्रीर (विश कार्षायणावरम्) सोने-चांदी ग्रादि का बीसवां-भाग कर लेना चाहिए (तथा शिल्पिन: कारवः शूद्राः कर्मोपकरणाः) तथा शिल्पी श्रीर कारीगर शूद्रों से काम करवा लेना चाहिए ।। १२०।।

ग्रभाव अवस्था में शुद्र के कर्त्तंव्य-

शूद्रस्तु वृत्तिमाकाङ्क्षन्क्षत्रमाराथयेद्यदि । धनिनं वाप्युपाराघ्य वैदयं शूद्रो जिजीविषेत् ॥ १० । १२१ ॥

(वृत्तिम् + स्राकांक्षन् शूद्रः) स्रभाव से पीड़ित होकर जीविका चाहता हुस्रा शूद्र (क्षत्रम् + स्राराधयेत्) किसी क्षत्रिय की सेवा कर ले (वा) स्रथवा (शूद्रः) वह शूद्र (धनिनं वैश्यम् + स्राराध्य जिजीविषेत्) धनवान् वैश्यकी सेवा करके जीविका चला ले ॥ १२१॥

> स्वर्गार्थमुमयार्थं वा विप्रानाराधयेतु सः । जातबाह्मणद्यार्थस्य सा ह्यस्य कृतकृत्यता ॥ १० । १२२ ॥

(सः) वह शूद्र (स्वर्गायंम्) स्वर्ग-प्राप्ति के लिए (वा) स्रथवा (उभयायंम्) स्वर्गं और जीविका, दोनों की प्राप्ति के लिए (विप्रान् मध्याराधयेत्) ब्राह्मणों की सेवा करे। (जातब्राह्मणशब्दस्य) क्योंकि वह ब्राह्मणों की सेवा के लिए ही उत्पन्न हुमा है (सा हि + ग्रस्य कृतकृत्यता) ब्राह्मणों की सेवा से ही वह कृतकृत्य होता है।। १२२।।

विश्रसेवैव श्रुद्धस्य विशिष्टं कर्म कीर्त्यते । यवतोऽन्यद्धि कुरुते तद्भवत्यस्य निष्फलम् ॥ १० । १२३ ॥

(विप्र-सेवा + एव शूदस्य विशिष्टं कर्म कीर्त्यते) ब्राह्मणों की सेवा करना ही शूद्रों का प्रधान कर्म कहा है (ब्रतः + श्रन्यत् हि यत् कुक्ते) इसके ग्रतिरिक्त वह जो भी काम करता है (तत् श्रस्य निष्फल भवति) उसका वह सब निष्फल जाता है ॥ १२३ ॥

प्रकल्प्या तस्य तैवृंतिः स्वकुटुम्बाद्ययार्हतः। ःशक्ति चावेश्य दाक्ष्यं च मृत्यानां च परिग्रहम् ॥ १० । १२४ ॥

(तै:) ब्राह्मणों को चाहिए कि (शक्तिम्) काम करने की शक्ति (दाक्ष्यम्) कार्यचातुर्य (च) श्रीर (भृत्यानां परिग्रहम् + श्रवेक्ष्य) नौकरों का निर्वाह श्रादि देखकर (स्वकुटुम्बात् यथाहैतः तस्य वृत्तिः प्रकल्प्या) श्रपने कुटुम्ब से उस शूद्र की जीविका निर्घारित कर दे॥ १२४॥

उच्छिष्टमन्नं दातव्यं जीर्णानि वसनानि च। पुलाकाद्यवेव धान्यानां जीर्णाद्यवेव परिच्छदाः ॥ ॥ १० ॥ १२५ ॥

उस शूद्र को (उच्छिष्टम् + ग्रन्नम्) झूठा ग्रन्न, (जीर्णीन वसनानि) पुराने कपड़े (घान्यानां पुलाकाः) घान्यों के पुत्राल (च) ग्रौर (जीर्णाः परिच्छदाः) पुरानी गृहवस्तुएं, (दातव्यम्) ये सब देने चाहिएँ॥ १२४॥

न शूब्रे पातकं किविग्न च संस्कारमहित । नास्याधिकारो घर्मेऽस्ति न घर्मास्त्रतिवेघनम् ॥ १० । १२६ ॥ (शूद्रे किञ्चित् पातकं न मस्ति) शूद्र के लिए कुछ भी पातक कार्य नहीं है, (संस्कारं न महंति) वह यज्ञोपवीत म्नादि संस्कारों के योग्य नहीं है (घर्में मस्य + मिध-कारः न मस्ति) किसी घर्मकार्य में इसका मोधकार नहीं है (च) और (घर्मात् प्रति-षेघनं न) घर्मकार्यं करने का निषेध भी नहीं है।। १२६।।

> धर्मेप्सवस्तु धर्मज्ञाः सतां वृत्तमनुष्ठिताः । मन्त्रवरुयं न बुष्यन्ति प्रश्नसां प्राप्नुवन्ति च ॥ १० । १२७ ॥

(धर्म + ईप्सवः धर्मज्ञाः) धर्मकार्यं करने के इच्छुक, धर्मं को जानने वाले, (सतां वृत्तम् + ग्रनुष्ठिताः) श्रेष्ठों के ग्राचरण का पालन करने वाले शूद्र (मन्त्रवर्ण्यं न दुष्यन्ति) मन्त्ररहित यज्ञ ग्रादि धर्मकार्यं करने पर पतित नहीं होते (च) ग्रपितु (प्रशंसां प्राप्नुवन्ति) प्रशंसा को प्राप्त करते हैं।। १२७॥

> यया यया हि सद्वृत्तमातिष्ठत्यनसूयकः । तथा तथेमं चामुं च लोकं प्राप्नोत्यनिन्दितः ॥ १० । १२८ ॥

(श्रनसूयकः) दूसरों की निन्दा न करने वाला शूद्र (यथा यथा हि सद्वृत्तम् + आतिष्ठित) जैसे-जैसे श्रेष्ठ ग्राचरण करता जाता है (तथा-तथा) वैसे वैसे (श्रनिन्दितः) प्रशंसित होकर (इमंच ग्रमुं लोकं प्राप्नोति) इस लोक ग्रीर स्वर्गलोक को प्राप्त करता है ॥ १२८॥

वाक्तेनापि हि शूद्रेण न कार्यो घनसंचयः । शूद्रो हि घनमासाद्य ब्राह्मणानेव बाघते ।। १० । १२६ ।।

(शक्तेन + ग्रपि शूद्रेण) समर्थं होते हुए भी शूद्र को (धनसंचयः न कार्यः) धन-संग्रह नहीं करना चाहिए (हि) क्योंकि (शूदः धनम् + ग्रासाद्य) शूद्र धन को प्राप्त करके (ब्राह्मणान् + एव बाधते) ब्राह्मणों को ही पीड़ित करता है।। १२६।।

अर्जु टरिटानाः ये सभी (१०।११८-१२६) इस्रोक निम्नसिखित कारणों से प्रसिप्त हैं-

- १. प्रसंगिबरोध (क) मनु ने १।३२५ तक में क्षतिय-कर्मों का विधान किया है, उसके बाद वैश्य व शूद्र के कर्मों का प्रसंग है। किन्तु यहाँ क्षतिय के कर्मों का पुन-वेंणंन अप्रासंगिक है। इसी प्रकार शूद्र की वृत्ति तथा कर्म का वर्णन भी प्रथम कर चुके हैं, फिर नये ढंग से उसका वर्णन करना असगत है। (ख) और यदि वर्णन करने की कोई आवश्यकता थी तो सभी वर्णों का क्रमशः करते! किन्तु यहां क्षतिय के बाद शूद्र का वर्णन करना पुनक्तत, असंगत तथा क्रमविरुद्ध होने से प्रक्षिप्त है।
- २. अन्तिबरोध—(क) १२१-१२३ दलोकों में यह वर्णन है कि शूद्र का ब्राह्मणों की सेवा करना ही परम धर्म है, किन्तु विशेष परिस्थित में अतिय और वैद्य के यहां भी प्राजीविका कर सकता है। यह व्यवस्था मनु की मान्यता से विरुद्ध और पक्षपातपूर्ण होने से मान्य नहीं हो सकती। क्योंकि मनु ने [१। ६६, ६।३३४-३३४]

द्विजन्मा = ब्राह्मण, क्षत्रिय व वैदय तीनों वर्णों की सेवा करना ही शूद्र का धर्म माना है। (ल) ग्रीर १०। १२७ में गुद्रों के लिए मन्त्रवर्ण यज्ञों का विधान मनुसे विरुद्ध है। इस विषय में २।१७२ पर टिप्पणी द्रष्टब्य है। (ग) ग्रीर १०।१२७ में शुद्र के लिए सूठा ग्रन्न तथा पटे पुराने वस्त्रों को देने का विधान भी शुद्रों के प्रति घुणा भावना प्रकट करता है। परन्तु मनु ने शूद्र को ६। ३३५ में पवित्र तथा उत्कृष्ट वर्ण को प्राप्त करने का पूर्ण प्रधिकार दिया है। ग्रतः मनु के संविधान में सम्मान का माध।र गुण, कर्म व स्वभाव है, श्रीर किसी भी व्यक्ति के प्रति घुणा-भावना के लिए मनू के शास्त्र में कोई स्थान नहीं है। इस सम्बन्ध में १। ६१ पर अनुशीलन द्रष्टव्य है। (घ) मनु ने राजा के लिए ७। १३०-१३२ ब्लोकों में कर-विधान किया है कि कर किससे श्रीर किस प्रकार लेवे। पून: यहां १०। ११८-१२० श्लोकों में कर का विधान करना पुनरुक्त होने से निरर्थक है। इन्हें आपत्कालीन विधान भी नहीं माना जा सकता, क्योंकि वहां कहे विभिन्न कर-विधानों से यहाँ कुछ भी विशेष नहीं कहा गया है। मनु ने कर विधान वर्णानुसार न करके केवल व्यापारादि कुछ ग्राय के साधनों पर किया है, किन्तुयहौ (१०।१२० में) शुद्रों से कर के रूप में काम कराने का विघान उससे विपरीत है। क्षत्रिय का धर्म है कि वह सब प्रजा की रक्षा करे। उसमें ब्राह्मणादि सभी वर्णं ग्रा जाते हैं। परन्तु १०। ११६ में कहा है कि वैश्यों की रक्षा करके बलि = कर ग्रहण करे। क्या भापश्काल में दूसरे वर्णों की रक्षा नहीं करनी चाहिए? (ङ) १०। ११८ में कहा है कि क्षत्रिय प्रजा की रक्षा नहीं करता हुन्ना पाप से खूट जाता है यह भी मनु की मान्यता से विरुद्ध है। प्रजा की रक्षा करना क्षत्रिय का धर्म है, किन्तु जो दुष्कर्म क्षत्रिय भी करता है, तो उसका पल उसे अवस्य मिलता है।

३. शैलीयत भाषार— इन इलोकों में शूद्र के विषय में जो वर्णन किया गया है, उसकी शैली पक्षपातपूर्ण, ष्टणास्पद, दुराग्रहवृत्ति को प्रकट करने के कारण मनुसम्मत नहीं है

एते चतुर्णा वर्णानामापद्धर्माः प्रकीतिताः।

यान् सम्यगनुतिग्ठन्तो व्रजन्ति परमां गतिम् ॥ १०। १३० ॥

(एते) ये [इस दशमाध्याय में] (चतुर्णां वर्णानाम् + म्रापत्-धर्माः प्रकीर्तिताः) चारों वर्णों के प्रापत्कालीन धर्म कहे हैं, (यान् सम्यक् मनुतिष्ठन्तः) इनका सम्यक् पालन करते हुए चारों वर्णों के व्यक्ति (परमां गर्ति तजन्ति) उत्तम पति को प्राप्त करते हैं।। १३०।।

सन्तुर्धी टा १३० वां श्लोक निम्नलिखित कारणों से प्रक्षिप्त है—

१. शैलीविरोध—मनुकी यह शैली है कि वे किसी विषय की समाप्ति पर पूर्व विषय का उपसंहार तथा अग्रिम विषय का निर्देश अवश्य करते हैं। इस श्लोक में इस शैली का अभाव है भीर १०। १३१ में पूर्व विषय का उपसंहार तथा अगले का निर्देश भी होने से यह श्लोक मौलिक है, १०। १३० वॉ श्लोक नहीं।

- २. अन्तिविशेष—(१) किसी परवर्ती प्रक्षेपक ने आपत्कालीन धर्मों के नाम से परवर्ती जन्म-मूलक वर्णव्यवस्था के आधार पर इन क्लोकों का मिश्रण किया है। वयों कि 'आपत्काल' का अभिप्राय यह कदापि नहीं होता कि दूसरे वर्णों के कर्मों को ही करने लग जाये? और बाह्मण कर्म करने वाला व्यक्ति क्षत्रिय या वैश्य के कर्म कैसे कर सकता है? (२) 'आपद्धमंं' का क्या अभिप्राय है, वह कितने समय के लिए होता है, यह इन क्लोकों में कहीं नहीं लिखा है। जिससे स्पष्ट है कि ये आपद्धमं-नाम के क्लोक मौलिक नहीं हैं दशमाध्याय में कुछ क्लोकों को छोड़कर आपद्धमं है भी नहीं। इसमे तो अधिक-तरवर्णों की उत्पत्ति तथा उनके कार्यों का वर्णन है, जिन्हें कोई भी आपद्धमं नहीं मान सकता। अतः १०। १३० तथा ६। ३३६ दोनों ही क्लोक परवर्ती प्रक्षिप्त हैं।
- ३. विषय-विशेष १०। १३१ इलोक में स्पष्ट कहा है कि 'चातुर्वर्ण्य-धर्म' विषय का ही इस ग्रध्याय में कथन किया गया है, ग्रापद्धमों का नहीं। ग्रतः ग्रापद्धमें का वर्णन विषय-विरुद्ध है।

एष धर्मविधिः कृत्स्नवस्यातुर्वेण्यंस्य कीर्तितः । स्रतः परं प्रवक्ष्यामि प्रायश्चित्तविधि गुभम् ॥१०।१३१॥ (१५)

(एषः) [१।१ से १०। १३० तक] (चातुर्वर्ण्यस्य) चारों वर्णों के व्यक्तियों का (कृत्स्नः) सम्पूर्ण (घर्मविधिः कीर्तितः) घर्म-विधान कहा है। (स्रतः परम्) इसके वाद अब (शुभं प्रायदिचत्तविधि प्रवक्ष्यामि) शुभ प्राय-दिचत्त की विधि को कहुँगा—।। १३१।।

इति महर्षि-मनुप्रोक्तायां सुरेन्द्रकुमारकृत-हिन्दीमाषा-माध्यसमन्वितायाम् 'अनुशीलन' समीक्षाविमूषितायाञ्च मनुस्मृतौ चातुर्वर्ण्यंधर्मान्तर्गत-वैदय-शद्रधर्मात्मको दशमोऽध्यायः ॥

# ऋथ एकादशोऽध्यायः

# [हिन्दीभाष्य-ग्रनुशीलनसमीक्षाभ्यां सहितः]

[प्रायश्चित्त-विषय]

(११। ४४ से २६५ तक)

दान एवं यज्ञसम्बन्धी विधान---

सान्तानिकं यक्ष्यमाणमध्वगं सर्ववेदसम् । गुर्वर्षं पितृमात्रर्थं स्वाध्यायाध्युं पतापिनः ॥ १ ॥ नवैतान्स्नातकान्विद्याद् बाह्याणान्धर्ममिक्षकान् । निःस्वेम्यो देयमेतेम्यो दानं विद्याविशेषतः ॥ २ ॥

१. (सान्तानिकम्) सन्तानार्थं विवाह का इच्छुक, २. (यक्ष्यमाणम्) यक्त करने का इच्छुक, ३. (प्रघ्वगम्) मार्गं में चलने वाला, ४. (सर्ववेदसम्) सर्वस्व दान में देने बाला, ४–७ (गुर्वर्थं पितृमात्रर्थम्) गुरु, पिता, माता के लिए धन चाहने वाला द्र. (स्वाघ्यायार्थी) पढ़ने का इच्छुक, ६. (उपतापिनः) रोगी या म्रापद्ग्रस्त (एतान् नव स्नातकब्राह्मणान्) इन नौ स्नातक ब्राह्मणों को (धर्मिक्षकुकान् विद्याद्) धर्म-भिक्षक सममे, भौर (एतेम्यः) इन्हें (निःस्वेम्यः) धनाभाव होने पर (विद्याविशेषतः) विद्या-विशेष को देखकर (दानं देयम्) [कम-म्रविक, उत्कृष्ट-निम्न] दान देना चाहिए।। १–२।।

एतेम्यो हि द्विजाग्रेम्यो देयमन्नं सदक्षिएए । इतरेम्यो बहिर्वेदि कुतान्नं देयमुख्यते ॥ ३ ॥

(एतेम्यः द्विज-प्रभ्रेम्यः) इन नौ ब्राह्मण् स्नातकों को (सदक्षिणम् + प्रन्नं देयम्) वेदी प्रयात् चौके में बुलाकर पक्वान्न देना चाहिए, भौर (इतरेम्यः) ग्रन्य ब्राह्मणों को (बहिः वेदिः कृतान्नं देयम् + उच्यते) वेदि के बाह्रर पक्वान्न देने का विधान है।। ३।।

सर्व रत्नानि राजा तु यथाहँ प्रतिपावपेत्। बाह्याणान्वेदविद्वो यज्ञार्यं चैव दक्षिणाम् ॥ ४ ॥

(राजा तु) राजा को (वेदनिदुव: ब्राह्मणान्) वेद के विद्वान् ब्राह्मणों को

(सर्वरत्नानि) सब प्रकार के रत्न (च) ग्रीर (यथार्थ दक्षिणाम्) यज्ञ के लिए दक्षिणा रूप में धर्म (यथार्ह प्रतिपादयेत्) यथाशक्ति, दान में देने चाहिए॥ ४॥

## कृतवारोऽपरान्वारान्मिक्षित्वायोऽधिगच्छिति । रतिमात्रं फलं तस्य द्रव्यवातुस्तु संतत्तिः ॥ ५ ॥

(कृतदार: यः) एक बार विवाहित जो ब्राह्मण (भिक्षित्वा) भिक्षा में धन लेकर (ग्रपरान् दारान् ग्रधिगच्छिति) दूसरा विवाह करता है (तस्य रितमात्रं फलम्) उसे मात्र संभोग का ही फल मिलता है, क्योंकि (सन्तितः तु द्रव्यदातुः) उस स्त्री में उत्पन्न सन्तान तो धन देने वाले की होती है।। १।।

## धनानि तु ययाशक्ति विप्रेषु प्रतिपादयेत्। वेदवित्सु विविक्तेषु प्रेत्य स्वर्गं समश्नुते ॥ ६ ॥

जो मनुष्य (वेदवित्सु विविक्तेषु विष्रेषु) वेद के वेत्ता, ग्रहत्यागी विद्वानों को (यथाशक्ति धनानि प्रतिपादयेत्) यथाशक्ति धनादि का दान करता है, वह (प्रेत्य स्वर्गं समस्तुते) मरने के बाद स्वर्गं को प्राप्त करता है।। ६।।

सोमयज्ञ का विधान---

यस्य त्रिवार्षिकं भक्तं पर्याप्तं मृत्यवृत्तये। ग्रिथिकं वापि विद्योत स सोमं पातुमहैति।। ७।।

(यस्य भृत्यवृत्तये) जिसके पास परिवार के पालन-पोषण के लिए (त्रिवाधिकं पर्याप्तं भक्तम्) तीन वर्ष तक पर्याप्त रहने वाला ग्रन्त है (वा-म्रिप) मयवा (म्रिषकं विद्येत) इससे अधिक है (सः) वही व्यक्ति (सोमं पातुम् + ग्रहंति) सोम पीने श्रर्थात् सोपयज्ञ करने का अधिकारी है ॥ ७ ॥

म्रतः स्वल्पीयसि द्रव्ये यः सोमं पिवति द्विजः । स पीतसोमपूर्वोऽपि न तस्याप्नोति तत्फलम् ॥ ८ ॥

(ग्रतः स्वल्पीयसि द्रव्ये) इससे [११।७] कम ग्रन्न होने पर (यः द्विजः सोमं पिबति) जो द्विज सोमयज्ञ करता है (सः) वह (पीतसोमपूर्वः + ग्रपि तस्य फलं न ग्राप्नोति) पहले किये हुए सोमयज्ञ सहित उसके फल को प्राप्त नहीं करता ॥ = ॥

शक्तः परजने दाता स्वजने बुःखजीविनि । मध्वापातो विवास्वादः स धर्मप्रतिरूपकः ॥ ६ ॥

(शक्तः) जो दान देने में संलग्न व्यक्ति (स्वजने दुःखजीविनि) ग्रपने परिवार वालों के दुःखित रहते हुए (परिजने दाता) दूसरों को दान देता है, उसका दान (मघ्वा-पातः विष — ग्रास्वादः) पहले शहद के समान मीठा ग्रौर बाद में विष के समान कड़वा है, ग्रौर (सः) वह (धर्मप्रतिरूपकः) घर्म का पाखण्डी है।। ह।। भृत्यानामुपरोघेन यत्करोत्यौध्वंदेहिकम् । तद्भवत्यमुखोदकं जीवतत्त्व मृतस्य च ॥ १० ॥

जो मनुष्य (मृत्यानाम् + उपरोधन) स्त्री-पुत्र म्रादि पालनीय जनों को पीड़ा में रखकर (म्रीध्वैदेहिकं करोति) परलोक-सुख की भावना से दान मादि करता है (तत्) वह दान (जीवतः च मृतस्य) जीवित अवस्था में मौर मृत्यु के बाद में भी (म्रसुखोदक भवति) दुःखदायक सिद्ध होता है।। १०॥

यज्ञायं बलात् भी धन लावे--

यज्ञक्वेत्प्रतिरुद्धः स्यादेकेनाङ्ग्नेन यज्वनः । बाह्यणस्य विदेशेण यामिके सति राजनि ॥ ११ ॥ यो वैश्यः स्याद्वहुपशुर्हीनकतुरसोमगः । कुटुम्बासस्य तद् द्रव्यमाहरेखज्ञसिद्धये ॥ १२ ॥

(चेत्) यदि (यजवनः) किसी यज्ञ करने वाले का (विशेषेण ब्रह्मणस्य) विशेषतः ब्राह्मण का (एकेन + मज्ज्ञेन) एक म्रज्ज्ञ के म्रभाव में [धनाभाव में] (यज्ञः प्रतिरुद्धः स्यात्) यज्ञ पूर्ण होने से रह जाये तो (धार्मिके राजनि सित) धार्मिक राजा के होते हुए (यः) जो (हीनक्रतुः + म्रसोमपः बहुपशुः वैश्यः स्यात्) यज्ञादि न करने वाला, सोमयज्ञ से हीन भौर बहुत पशु-सम्पत्ति वाला वैश्य होवे (तस्य कुटुम्बात्) उसके परिवार = घर से (यज्ञसिद्धये तत् द्रव्यम् + म्राहरेत्) यज्ञ की पूर्णता के लिए [बलात् भी] चन ले मावे ॥ ११-१२॥

भाहरेत्त्रीरित वा द्वे वा कामं शूद्रस्य वेश्मनः । न हि शूद्रस्य यतेषु कश्चिवस्ति परिप्रहः ॥ १३ ॥

(हे वा त्रीणि) दो या तीन श्रङ्कों से यदि यज्ञ पूरा न हो पा रहा हो तो (श्रूद्रस्य वेश्मनः कामम् ग्राहरेत्) श्रूद्र के घर से इच्छानुसार धन [बलात् भी] ले ग्रावे (हि) क्योंकि (श्रूद्रस्य यज्ञेषु परिग्रहः न ग्रस्ति) श्रूद्र का यज्ञों से कोई सम्बन्ध नहीं है ॥ १३ ॥

> योऽनाहिताग्निः शतगुरयज्वा च सहस्रगुः । तयोरपि कुटुम्बाम्यामाहरेबविवारयन् ॥ १४ ॥

(यः) जो मनुष्य (शतगुः ग्रनाहिताग्निः) सौ गौग्रों का स्वामी होते हुए भी पञ्चयक्त ग्रादि न करता हो (च) ग्रौर (सहस्रगुः ग्रयज्वा) हजार गौग्रों का स्वामी होते हुए भी बड़े यक्त न करता हो (तयोः + ग्रिप कुटुम्बाम्याम्) उनके घर से भी (ग्र-विचारयन् ग्राहरेत्) विना विचारे बलात् घन ले ग्रावे॥ १४॥

भावाननित्याञ्चावातुराहरेवप्रयञ्चतः । तथा यशोऽस्य प्रथते धर्मश्चैव प्रवर्धते ॥ १५ ॥ (म्रादानितिथात्) सर्वदा दान लेने वाले (च) ग्रीर (अदातुः) स्वयं कभी दान न देने वाले (ग्रप्रयच्छतः) ग्रीर मांगने पर भी दान न देने वाले ब्राह्मण् के घर से (ग्राहरेत्) बलपूर्वक धन ले ग्रावे (तथा) इस प्रकार करने से (ग्रस्य) धन लाने वाले का (यशः प्रथते) यश बढ़ता है (च) ग्रीर (धर्मः एव प्रवर्धते) धर्म की भी वृद्धि होती है।। १४।।

भूला व्यक्ति कहीं से भोजन प्राप्त कर ले-

तर्यंव सप्तमे भक्ते भक्तानि वडनवनता। भक्तक्तनविघानेन हर्तव्यं हीनकर्मणः॥१६॥

जिसको (भक्तानि षड् + ग्रनहनता) छः जून = भोजन-समय ग्रथित् तीन दिन भोजन न मिला हो (तथैव सप्तमे भक्ते) ग्रीर उसी प्रकार यदि सातवें जून भी भोजन न मिले तो (हीनकर्मणः) नीच कम करने वाले मनुष्य के यहां से भी (ग्रश्वस्तन-विधाने-न हर्नव्यम्) एक दिन का भोजन चोरी या बलपूर्वक भी ले ग्रावे ॥ १६॥

> सलात्मेत्रावगाराद्वा यतो वाऽप्युपलम्यते । मास्यातव्यं तु तत्तसमै पृच्छते यदि पृच्छति ॥ १७ ॥

पूर्वोक्त [११।१६] मवस्था में (खलात् क्षेत्रात् + मगारात् वा यतः प्रिम् उपलम्यते) खिलहान से, खेत से, घर से मथवा जहां कहीं से भी मोज्यान्न मिलता है, ले मावे (यदि पृच्छति) यदि धान्यस्वामी पूछता है कि—'तूने चोरी क्यों की? तो (तस्मै पृच्छते) उसके पूछने पर (तत् माख्यातव्यम्) मपनी स्थिति को बता दे कि 'मैं तीन दिन से भूखा हूं'॥ १७॥

ब्राह्मणस्यं न हर्तव्यं क्षत्रियेण कवाचन। वस्युनिष्क्रिययोस्तु स्वमजीवन् हर्तु महंति ॥ १८ ॥

किन्तु पूर्वोक्त प्रवस्था में [११। १६-१७] (क्षत्रियेण बाह्मणस्यं कदाचन न हतस्यम्) क्षत्रिय को बाह्मण का धन कभी नहीं लाना चाहिए (तु) परन्तु (प्रजीवन्) जीने की प्रवस्था मुक्किल होने पर क्षत्रिय (दस्यु-निष्क्रिययोः) वर्णों से बहिष्कृत ग्रौर धर्मक्रियाग्रों में उपेक्षाभाव रखने वाले बाह्मणों के यहां से (हर्तुंम् + ग्रहंति) बलपूर्वंक धन ला सकता है।। १८॥

दुष्टों से धन छीनकर श्रेष्ठों को देने में पुण्य —

बोऽसाचुक्योऽर्थमादाय साघुक्यः सन्त्रयञ्ज्ञति । स कृत्वा प्लबमात्मानं सन्तारयति ताबुनौ ॥ १६ ॥

(यः) जो मनुष्य (म्रसाधुम्यः मर्थम् + मादाय) दुष्ट लोगों से धन छीनकर (साधुम्यः सम्प्रयच्छति) श्रेष्ठ लोगों को देता है (सः) वह (म्रात्मानं प्लवं कृत्वा) मपने

को नौका के समान बनाकर (तौ + उभी सन्तारयति) उन दोनों को ग्रयति जिसका धन लाया गया है श्रीर जिसको दिया है, उनको दु:ख से पार उतार देता है ॥ १६ ॥

# यद्धनं यज्ञशीलानां देवस्वं तद्विवृद्धाः।

भयज्वनां तु यद्वित्तमासुरस्वं तद्व्यते ॥ २०॥

(यज्ञशीलानां यत् घनम्) प्रतिदिन यज्ञ वालों का जो धन है (तत् बुधाः देवस्वं विदुः) उसको विद्वान् लोग 'देवताओं का घन' कहते हैं, ग्रीर (ग्रयज्वनां यत् वित्तम्) यज्ञ न करने वालों का जो धन है (तत् ग्रासुरस्वम् उच्यते) उसको 'ग्रसुरों का धन' कहते हैं।। २०।।

भूख से पीड़ित बाह्यण की राजा जीविका आदि निश्चित कर दे-

न तंस्मिन्धारयेदृण्डं धार्मिकः पृथिवीपतिः।

क्षत्रियस्य हि बालिक्याद् बाह्याएः सीदित श्रुपा ॥ २१ ॥

(धार्मिक: पृथिवीपति:) धार्मिक राजा (तिस्मिन्) उस वलपूर्वक धन लाने वाले [११।१६] को (दण्डं न घारयेत्) दण्डित न करे (हि) क्योंकि (क्षत्रियस्य बालिश्यात्) राजा की मूर्खेता के कारण ही (ब्राह्मण: क्ष्मा सीदति) ब्राह्मण भूख से पीड़ित होता है ग्रयति वस्तुतः ब्राह्मण को भोजनादि देना राजा का दायित्व है, यदि इसे कोई ग्रन्य व्यक्ति चोरी , ग्रादि के द्वारा पूरा करता है, तो राजा उसे यह समझकर दण्ड न दे कि वह 'तेरे दायित्व को पूरा कर रहा है'।। २१॥

> तस्य मृत्यजनं ज्ञात्था स्वकुद्रम्बान्महीपतिः। श्रुतशीले च विज्ञाय वृत्ति धर्म्या प्रकल्पयेत् ॥ २२ ॥

(महीपितः) राजा (तस्य भृत्यजनं ज्ञात्वा) उस भूख से पीड़ित ब्राह्मण के परिवार को देखकर (च) ग्रीर (श्रुत-शीले विज्ञाय) उसकी विद्या एवं स्वभाव की जानकर, तदनुसार (धर्म्या वृत्ति प्रकल्पयेत्) उसकी धर्मयुक्त जीविका निश्चित कर दे।। २२।।

# कल्पयित्वाऽस्य वृत्ति च रक्षेदेनं समन्ततः। राजा हि धर्मवड्भागं यस्मात्प्राप्नोति रक्षितात् ॥ २३ ॥

(च) ग्रीर (ग्रस्य वृत्ति कल्पयित्वा) इसकी जीविका नियत करके (एनं सम-न्ततः रक्षेत्) इसकी सब भांति रक्षा करे (हि) क्योंकि (रक्षितात्) उस ब्राह्मण की रक्षा करने से (राजा यस्मात् धर्मषड्भागं प्राप्नोति) राजा उसके धर्म के छठे भाग के पुण्य को प्राप्त करता है।। २३।।

शुद्र से भिक्षा नहीं---

न यज्ञार्यं धनं जुद्राद्विप्रो भिक्षेत कहि चित्। यजमानो हि भिक्षित्वा चण्डालः प्रेत्य जायते ॥ २४ ॥ (विप्रः) ब्राह्मण (यज्ञार्थम्) यज्ञ के लिए (श्रूद्रात् कहिंचित् न भिक्षेत) श्रूद्र से कभी भी भिक्षा न मांगे (हि) क्योंकि (भिक्षित्वा) श्रूद्र से भिक्षा मांगकर (यजमानः) यज्ञ करने वाला ब्राह्मण (प्रेत्य चण्डालः जायक्षे) मरकर 'चण्डाल' बनता है।। २४॥ यज्ञ के घन को स्वार्थ के लिए प्रयोग करने वाला पापी—

यज्ञार्थमर्थं भिक्षित्वा यो न सर्वं प्रयच्छति। स याति मासतां विप्रः काकतां वा शतं समाः ॥ २५ ॥

(यज्ञार्थम् + म्रथँ भिक्षित्वा) यज्ञ के लिए धन की भिक्षा लेकर (यः सर्वं न प्रयच्छिति) जो सारे बन को यज्ञार्थं नहीं देता है (सः) वह (विप्रः) ब्राह्मण् (शतं समाः भासतां वा काकतां याति) सौ वर्षं पर्यन्त गिद्ध या कौवे का जन्म पाता है ॥ २५॥

> देवस्त्रं ब्राह्मग्रास्त्रं वा लोभेनोपहिनस्ति यः। स पापारमा परे लोके गुप्रोस्छिन्देन जीवति ॥ २६ ॥

(यः) जो मनुष्य (देवस्व वा ब्राह्मणस्वम्) देवताओं के घन स्रथवा ब्राह्मणों के घन को (लोभेन + उपिहनस्त) लोभवश स्रपने लिए प्रयोग करता है (सः पापात्मा) वह पापी (परे लोके) ग्रगले जन्म में (ग्रध्न-उच्छिष्टेन जीवित) गिद्धों की झूठन खाकर जीता है।। २६॥

इष्टि वैश्वानरीं नित्यं निर्वपेदब्दपर्यये। क्लुप्तानां पशुसोमानां निष्कृत्यर्थमसंभवे॥ २७॥

मनुष्य (क्लृप्तानां पशुसोमानाम् — ग्रसंभवे) शास्त्रविहित पशुयज्ञों के न करने पर (निष्कृत्यर्थम्) उसके प्रायश्चित्त हेतु (अब्दपर्यये) नववर्षं के आरम्भ में (नित्यं वैश्वानरीम् इष्टि निवंपेत्) सदा वैश्वानर यज्ञ किया करे ॥ २७ ॥

प्रनापत काल में श्रापत्काल के धर्मों का फल नहीं---

म्रापत्कल्पेन यो धर्मं कुरुतेऽनापवि द्विजः । स नाप्नोति फलं तस्य परत्रेति विचारितम् ॥ २८ ॥

(यः द्विजः) जो द्विज (म्रनापित) म्रनापत् काल में (म्रापत्कल्पेन धर्मं कुरुते) ग्रापत्काल के समान धर्मकायों को करता है (सः) वह (परत्र) परजन्म में (तस्य फलं न + ग्राप्नोति) उसके फल को नहीं प्राप्त करता है (इति विचारितम्) यह विचारी हुई वात है।। २८॥

> विश्वैश्व देवैः साध्येश्च बाह्यर्गश्च महर्षिभः । श्रापत्सु मरुगाद्भीतैविशेः प्रतिनिधिः कृतः ॥ २६ ॥

(विश्वैः देवैः साध्यैः ब्राह्मण्यैः च महर्षिभिः) सभी देवतात्रों, साध्यों, ब्राह्मणों ग्रौर महर्षियों ने (मरणार भीतैः) मृत्यु के डर से डरकर (ग्रापत्सु विधः प्रतिनिधिः कृतः) भ्रापत्काल में ही मुरूयविधान के स्थान पर प्रतिनिधि धार्मिक कार्यं किये हैं भ्रयत् ग्रनापत्काल में नहीं।। २६।।

> प्रभुः प्रयमकल्पस्य योऽनुकल्पेन वर्तते । न सांपरायिकं तस्य दुर्मतेविद्यते फलम् ॥ ३० ॥

(यः) जो मनुष्य (प्रभुः प्रथमकल्पस्य) समर्थं होते हुए भी ग्रनापत् काल में, प्राथमिक रूप से विहित धर्मकार्यों को न करके (ग्रनुकल्पेन वर्तते) गोण अर्थात् ग्रापंत्रकाल के धर्मकार्यों को करता है (तस्य दुमैतेः) उस दुष्टबुद्धि मनुष्य को (तस्य सांपरा-यिकं फलं न विद्यते) उस धर्मकार्यं का परलोक में प्राप्तव्य ग्रभ्युदय रूप ग्रौर पाप-नाश रूप फल नहीं मिलता ॥ ३०॥

बाह्मण अपराधियों को स्वयं दण्ड दे-

# न ब्राह्मणोऽवेदयेत किंचिद्राजिन धर्मवित्। स्ववीयेंगीव ताटिछ्ज्यान्मानवानपकारिगाः।। ३१।।

(धर्मवित् ब्राह्मणः) धर्म का ज्ञाता ब्राह्मए (किंचित्) किसी के किसी अपराध को (राजिन न अवेदयेत) राजा से न कहे, किन्तु (तान् अपकारिएाः मानवान्) उन बुरा करने वाले मनुष्यों को (स्ववीयेंण + एव शिष्यात्) अपनी शक्ति से ही दिण्डत करे।। ३१।।

#### स्ववीर्याद्वाजनीर्याध्य स्ववीर्यं बसवत्तरम् । तस्मारस्वेनैव वीर्येग् निगृह्णीयावरीन्द्विजः ॥ ३२ ॥

(स्ववीयांत् च राजवीर्यात्) [ब्राह्मण के लिए] प्रपनी शक्ति और राजा की शक्ति की तुलना में (स्ववीर्यं बलवत्तरम्) प्रपनी शक्ति ही प्रधिक बलवती है (तस्मात्) इसीलिए (द्विजः) ब्राह्मण (स्वेन + एव वीर्येण) अपनी ही शक्ति से (प्ररीन् निगृह्धी-यात्) शत्रुओं को वश में करे ॥ ३२॥

# श्रुतीरथर्वाङ्गिरसीः कुर्यादित्यविचारयन्। बाक्तस्त्रं वै बाह्यगस्य तेन हत्यावरीन् द्विजः॥ ३३॥

ब्राह्मण (ग्रथर्वी-श्राङ्गिरसी: श्रुती: अविचारयन् कुर्यात्) ग्रथर्व वेद में श्रङ्गिरा के द्वारा कही हुई ऋचाओं को ग्रपनी ग्रापत्ति को दूर करने के लिए शत्रुश्रों पर प्रयोग करे, यतो हि (ब्राह्मएःस्य वै वाक्शस्त्रम्) ब्राह्मण का वाणी ही शस्त्र है, इसलिए (द्विजः) ब्राह्मण (तेन ग्ररीन् हन्यात्) उससे शत्रुश्रों को मारे।। ३३।।

> क्षत्रियो बाहुवीयेंग् तरेवापवमात्मनः । धनेन वैदयशूद्री तु जपेहोंमैद्विजोत्तमः ॥ ३४॥

(क्षत्रियः आत्मनः ग्रापदम्) क्षत्रिय ग्रपनी आपत्ति को (बाहुवीर्येण तरेत्)

बाहुबल से दूर करे, और (वैदयशूदी तु घनेन) वैदय तथा शूद्र घन की सहायता से, एवं (द्विजोत्तमः) ब्राह्मण (जपैः होमैः) जपों एवं यज्ञों से श्रापत्तियों को दूर करे।। ३४।।

#### विधाता शासिता वक्ता मैत्रो बाह्यरण उच्यते। तस्मै नाकुशलं बूयात्र शुब्कां गिरमीरयेत्॥ ३४ ॥

(ब्राह्मणः) ब्राह्मण (विधाता) धर्मों का विधान करने वाला, (शासिता) शिष्य ग्रादि को शिक्षा देने वाला, (वक्ता) वेदादि का प्रवचन करने वाला ग्रीर (मैतः उच्यते) सक्का मित्र = हितैषी होता है, इसलिए (तस्मै ग्रकुशलं न ब्रूयात्) उसको बुरा वचन नहीं कहना चाहिए, तथा (न शुष्का गिरम् + ईरयेत्) न रूखी वाणी बोलनी चाहिए॥ ३४॥

यज्ञ के अनिधकारी लोग---

#### न वै कन्या न युवतिर्नाल्पविद्यो न बालिशः। होता स्यावग्निहोत्रस्य नार्त्तो नासंस्कृतस्तथा ॥ ३६ ॥

(न वै कन्या, न युवितः, न + ग्रस्पिविद्यः, न बालिशः) न तो कन्या, न युविती, न थोड़ा पढ़ा हुग्रा, न सूर्ष, (न + आर्तः तथा न + असंस्कृतः) न रोगी,न संस्कारों से हीन व्यक्ति (ग्रग्निहोत्रस्य होता स्यात्) यज्ञ करें ॥ ३६ ॥

#### नरके हि पतन्त्येते जुह्यन्तः स च यस्य तत् । तस्माद्वेतानकृतालो होता स्याद्वेवपारगः ॥ ३७ ॥

(एते) ये [११।३६] (च) तथा (यस्य तत् जुह्वन्तः सः) जिसका हवन करते हैं वे (नरके हि पतन्ति) नरक में जाते हैं (तस्मात्) इसलिए (वैतानकुशलः) यज्ञकर्म के ज्ञाता और (वैदपारगः) वेदों के विद्वान् को ही (होता स्यात्) यज्ञ करने वाला होना चाहिए ।। ३७॥

# प्राजापत्यमदस्वाऽश्वमान्याधेयस्य दक्षिणम् । श्रनाहितान्निर्भवति ब्राह्मणो विमवे सति ॥ ३८ ॥

(विभवे सित ब्राह्मणः) धन होने पर भी जो ब्राह्मणः (ग्रग्न्याधेयस्य) ग्रग्निहोत्र में (प्राजापत्यम् ग्रश्वं दक्षिणाम् श्रदत्त्वा) प्रजापति देवता वाली श्रश्व की दक्षिणा नहीं देता, वह (ग्रनाहिताग्निः भवति) यज्ञ के फल को नहीं प्राप्त करता ॥ ३८ ॥

# पुण्यान्यन्यानि कुर्वीत श्रद्द्यानी जितेन्द्रियः । न त्वरुपदक्षिर्णयंत्रीयंजैतेह कथक्वन ॥ ३६ ॥

(श्रद्धानः जितेन्द्रियः) [धनाभाव होते हुए] श्रद्धालु, जितेन्द्रिय मनुष्य (म्रन्यानि पुण्यानि कुर्वीत) दूसरे पुण्यदायक कार्यं कर ले (तु) परन्तु (इह कथंचन) इस संसार में रहते हुए कभी भी (अल्पदक्षिएौं: यक्तैः न यजेत) कम दक्षिणा वाले यक्त न करवाये।। ३६।।

#### इन्द्रियारिए यशः स्वर्गमायुः कीति प्रजाः पशून् । हत्र्यत्पदक्षिणो यज्ञस्तस्मान्नाल्पधनो यजेत् ॥ ४० ॥

क्योंकि (ग्रन्पदक्षिणः यज्ञः) कम दक्षिणा वाला यज्ञ (इन्द्रियाणि, यज्ञः, स्वर्गम् +ग्रायुः, कीर्ति, प्रजाः, पशून् हन्ति) इन्द्रियों, प्रसिद्धि, स्वर्गे, ग्रायु, मरने के बाद का यश्च, सन्तान ग्रीर पशुगों को नष्ट कर देता है (तस्मात्) इस कारण (ग्रन्पधनः न यजेत्) थोड़े धन वाले को कभी यज्ञ नहीं कराना चाहिए।। ४०।।

> न्नित्तिहोत्र्ययविष्याग्नीन्द्राह्मणः कामकारतः। चान्द्रायणं चरेन्मासं वीरहत्यासमं हि तत्॥४१॥

(ग्रग्निहोत्री ब्राह्मणः) जो ग्रग्निहोत्री व्राह्मण = (कामकारतः) जानवूक्षकर (ग्रग्नीन् + ग्रपविष्य) ग्रग्निहोत्र नहीं करता, वह (मासं चान्द्रायणं चरेत्) एक मास तक चान्द्रायण वत [११।२१६] करे (हि) क्योंकि (तत् वीरहत्यासमम्) वह अग्निहोत्र का त्यागता पुत्रहत्या के समान कार्य है। ४१।।

# ये ज्ञूद्रादिधगम्यार्थमिन्दिहोत्रमुपासते । ऋत्विजस्ते हि ज्ञूद्रात्मां ब्रह्मवादिषु गर्हिता ॥ ४२ ॥

(ये) जो ऋत्विक् (शूद्रात् ग्रर्थम् ग्रिष्टगम्य) शूद्र से घन लेकर (अग्निहोत्रम् + उपासते) यज्ञ करते कराते हैं (ते हि शूद्राणाम् ऋत्विजः) वे शूद्रों के 'ऋत्विज्' कहलाते हैं और (ब्रह्मवादिषु; गहिताः) वेदपाठियों में निन्दित होते हैं ।। ४२ ।।

तेषां सततमज्ञानां वृषलाग्न्युपसेविनाम् । पदा मस्तकमाकम्य दाता दुर्गाणि संतरेत् ॥ ४३ ॥

(वृषल-म्रग्नि-उपसेविनाम्) शूदों से घन लेकर म्रग्निहोत्र करने-कराने वाले (सततम् + म्रज्ञानाम्) उन महा म्रज्ञानियों के (मस्तकं पदा म्राक्रम्य) मस्तक पर पर रखकर (दाता दुर्गाणि संतरेत्) दान देने वाला शूद्र दुःखों को पार कर जाता है मर्थात् उस यज्ञ का पुण्यफल शूद्र को ही मिलता है।। ४३।।

**अन्तुर्धीत्उन्तः ११।१** से ४३ व्लोक तक निम्न 'ग्राधारों' के अनुसार प्रक्षिप्त हैं—

- १. प्रसंगिवरोध— (१) पूर्वापर प्रसंग से विरुद्ध होने के कारण ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं। १०।१३१ में प्रायश्चित्त का प्रसंग प्रारम्भ हुम्रा था और वह क्रम ११।४४ से जुड़ता है तथा इसी श्लोक से यह प्रसंग मागे चलता है। इस बीच में म्राने वाले इन १—४३ श्लोकों ने उस प्रसंग को भंगकर दिया है, मतः ये प्रसंगिवरुद्ध हैं। (२) ४०।१३१ से ११।४३ श्लोक की प्रसंग की दृष्टि से कोई संगित नहीं जुड़ती। यह म्रसंगित भी इन्हें प्रसंगिवरुद्ध सिद्ध करती है।
  - २. अन्तविरोध—(१) १। ८८ ॥ ७।७६, ८२, ८३ ॥ १० । ७५-७६, ग्रादि

श्लोकों में सभी ब्राह्मणों को समान रूप से दान लेने का ग्रधिकार विहित हो चुका है। 'दान लेना' ब्राह्मणमात्र का विहित कर्त्तंच्य उक्त है, फिर यहां कुछ ही ब्राह्मणों को [१-२] धर्मभिक्षु की संज्ञा देकर दान का विधान करने की ग्रावश्यकता ही नहीं रहती। १-४,६ श्लोकों में यह विशिष्ट ग्रीर भिन्नव्यवस्था-जैसे-कृछों को वेदी के ग्रन्दर बुलाकर दान देना कुछ को वेदी से वाहर ग्रादि पूर्वीक्त व्यवस्था से भिन्न होने से विरुद्ध है। (२) ५ वें श्लोक में द्वितीय विवाह का विधान ५।१६७-१६८ में उक्त 'एक समय में एक ही विवाह' के विधान से विरुद्ध है। (३) १०।७६।। ११।१६४ श्लोकों में ब्राह्मणों के लिए श्रेष्ठ ध्यक्तियों से ही दान लेने का निर्देश है, ग्रश्नेष्ठों से दान लेने पर प्रायश्चित्त का विधान है। १६, १६ श्लोकों में अश्वेष्ठों के धन लेने का विधान ग्रीर १३-१६, १६ श्लोकों में ग्रपराय विधि द्वारा धनग्रहण करने का विधान उक्त श्लोकों के विरुद्ध है। (४) मनुस्मृति के यज्ञप्रसंगों - २।६६, १०४, १०८।। ३। ६७-११८, २८५-२८६॥ ४।२१-२५॥६।४-१२ में कहीं भी सोमयज्ञश्रीरवैश्वानर्यज्ञ का विधान मनू ने नहीं किया है। वहां स्रप्रासंगिक रूप से उनका उल्लेख और गलत-ठीक सब विधियों से उनका सम्पादन करने का कथन ग्रादि बातें भिन्नव्यवस्था होने के कारण विरुद्ध हैं। (४) ३७ वें में नरक की मान्यता मनुविरुद्ध है दिखिए ४।६१।। १२।७५-८० क्लोकों पर समीक्षा] (६) थोड़े धन से यज्ञ न करने का विधान [क्लोक ७, ८] भी मनुसम्मत नहीं है। मनु ने तो ६।५,११ में नीवार स्नादि से भी यज करने का निर्देश दिया है। (७) २।१०५-१०६ श्लोकों में यज्ञ जैसे कम को सर्वदा-सर्वथा पूण्य-दायक माना है, यहां ८, ३८-४० श्लोकों में प्रत्पधन वाले और अल्पदिशाणा वाले यज्ञों से हानि का कथन उनके विरुद्ध है। (८) ३६-३७ में कन्या, स्त्री म्रादि के लिए यज्ञ का निषेध ६।२८, ६६, ११ इलोकों के विरुद्ध है। जिन इलोकों में स्त्रियों के लिए सभी प्रकार के धर्मकायों का पुरुषों के समान विधान किया है। (६) २७ वें इलोक में पशुयज्ञ का विधान मनु के विरुद्ध विधान है। मनु सर्वेहिसाविरोधी है। दिखिए ४।२६ --२ पर समीक्षा]। (१०) ब्राह्मणों को ११-१७, १६-२१ ब्लोकों में चोरी से श्रीर बलपूर्वक घन लेने का विघान २।१६१॥ ८।३०२, ३३२, ३३४-३३८, ३४४-३४१ श्लोकों के विरुद्ध है। इनमें ब्राह्मण के लिए किसी को पीड़ा म्रादिन देने का निर्देश है श्रीर चोरी तथा साहसकर्म करने पर श्रधिक दण्ड का विधान है। (११) ३१-३२ श्लोकों में ब्राह्मण को ग्रादेश दिया है कि वह ग्रपराधी के विषय मे राजा से न कहकर ग्रपने सामर्थ्य से ही उसे दण्ड दे। यह कथन सप्तम, ग्रष्टम, नवम ग्रष्टायों के विधानों से विरुद्ध है। जहां दण्ड देने का ग्रंघिकारी केवल राजा को ही माना है। इस प्रकार इस प्रसंग के अनेक इलोक मनुविरोधी सिद्ध हो रहे हैं, अत: यह सारा प्रसंग ही प्रक्षिप्त है क्योंकि सभी क्लोक परस्पर सम्बद्ध हैं।

३. विषयविशेष — १०।१३१ क्लोक में मनु ने ग्रग्निम विषय — प्रायश्चित्त-विधि का वर्णन करने का संकेत किया है ग्रौर यह विषय ११।४४ से प्रारम्भ होकर ११।२६४ तक चलता है। इस बीच १-४३ क्लोकों में प्रायश्चित्त विषय से भिन्न दान के अधिकारी, यज्ञ के विधान ब्रादि प्रसंगों का वर्णन विषयविरुद्ध है। यहां प्रायश्चित्त से सम्बद्ध वर्णन ही विषयानुकूल कहलायेगा। जो ४४ वें से प्रारम्भ होता है।

४. शैलीगत प्राधार—(१) मनु की शैली किसी भी विषय या प्रसंग को प्रारम्भ करने से पूर्व उसका संकेत देने की है। वे प्रसंग के प्रारम्भ, अन्त अथवा दोनों स्थानों पर विषय या प्रसंग का संकेत देते हैं। इन ४३ इलोकों के प्रसंग का प्रारम्भ या अन्त में कोई संकेत नहीं है, अतः ये मनु की शैली के इलोक न होकर प्रक्षिप्त हैं। (२) इस प्रसंग के अधिकांश इलोकों की शैली मनु की नहीं है, जैसे—३, ७, ८, १६, २०, २३, २४, २४, २६, २८, ३०, ३०, ४०, ४३ इलोकों की शैली निराधार है। १२-१६, २१-२३, ३१-३२, ३४, ४२-४३ इलोकों की पक्षपातपूर्ण, १३, १६, २४, ३७, ४१, ४३ की द्वेषपूर्ण और १२-१६, ३८-३६ की शर्तपूर्ण तथा २४-२६, ३७ की अप्रत्यक्ष भयप्रदर्शन की शैली है। मनु की शैली में ये श्रुटियां नहीं हैं। अधिकांश इलोकों की शैली मनु-विरुद्ध होने के कारण यह सारा प्रसंग ही प्रक्षिप्त है। क्योंकि शेष इलोक भी इन शैलीविरुद्ध इलोकों से सम्बद्ध हैं।

५. प्रवान्तरिवरोध—१३, १६, १८, १६ व्लोकों में शूद्र ग्रीर नीच व्यक्ति का घन यज्ञ के लिए श्रेष्ठ ग्रीर स्वीकार्य कहा है, जबिक २४, ४२, ४३, व्लोकों में इनका घन यज्ञार्य ग्रस्वीकार्य और ग्रशुभ माना है। इस प्रकार यह प्रसंग परस्पर विरोधी होने के कारण प्रक्षिप्त है।

# [ प्रायश्चित्त-सम्बन्धी-विधान ]

प्रायश्चित्त कब किया जाता है-

म्रकुर्वन्विहतं कर्म निन्दितं च समाचरन्। प्रसक्तक्वेन्द्रियार्थेषु प्रायिक्चनीयते नरः॥ ४४॥ (१)

(विहितं कर्मं अकुवंन्) शास्त्र में विहित कर्मों [यज्ञोपवीत संस्कार वेदाम्यास (११।१६१-१६२), संद्योपासन. यज्ञ ग्रादि] को न करने पर, (च) तथा (निन्दितं समाचरन्) शास्त्र में निन्दित माने गये कार्यों [बुरे कर्मों से धनसंग्रह (११।१६३) मद्यपान. हिंसा ग्रादि] को करने पर (च) ग्रीर (इन्द्रिय प्रयेषु प्रसक्तः) इन्द्रिय-विषयों में ग्रत्यन्त ग्रासक्त होने [काम, क्रोध, मोह में आसक्त होने ] पर (नरः प्रायक्तित्तोयते) मनुष्य प्रायक्तित्त [४७] के योग्य होता है।। ४४।।

ग्रकामतः कृते पापे प्रायिक्ततं विदुर्बुधाः । कामकारकृतेऽप्याहुरेके श्रुतिनिदशंनात् ॥ ४४ ॥ (२) (बुधाः) कुछ विद्वान् (प्रकामतः कृते पापे प्रायश्चित्तं विदुः) प्रज्ञान- वश किये गये पाप में प्रायदिचत्त करने को कहते हैं (एके) ग्रीर कुछ विद्वान् (श्रुतिनिदर्शनात्) वेदों में उल्लेख होने के कारण (कामकारकृते + ग्रापि ग्राहु:) जानकर किये गये पाप मैं भी प्रायदिचत्त करने को कहते हैं।। ४५।।

# अर्जुर्क्योट्डन्य: यजु० ३६।१२ में प्रायश्चित्त का उल्लेख हुम्रा है— "निष्कृत्ये स्वाहा प्रायश्चित्त्ये स्वाहा भेषजाय स्वाहा ।"

म्रथात्— "(निष्कुत्त्यै) निवारण के लिए (स्वाहा) सस्यिक्तिया, (प्रायश्चित्त्यै) पापनिवारण के लिए (स्वाहा) सस्यिक्तिया ग्रीर (भेषजाय) सुख के लिए (स्वाहा) सस्य क्रिया का सदा प्रयोग करें।" (महिष दया० भाष्य)

अकामतः कृतं पापं वेदाम्यासेन शुध्यति । कामतस्तुकृतं मोहात्प्रायश्चित्तैः पृथग्वियैः ॥ ४६ ॥ (३)

(ग्रकामतः कृतं पापम्) ग्रनिच्छापूर्वक किया गया पाप (वेदाम्थासेन गुध्यित) वेदाम्यास, तदनुसार बार-बार चिन्तन-मनन, ग्राचरण से गुद्ध होता है—पाप की भावना नष्ट होकर ग्रात्मा पित्र होती है (मोहात् कामतः तु कृतम) ग्रासित से इच्छापूर्वक किया गया पाप [पापफल नहीं] (पृथक्- विधेः प्रायदिचत्तेः) ग्रनेक प्रकार के प्रायदिचत्तों के [११।२११—२२६] करने से गुद्ध होता है।। ४६।।

प्रायश्चित्त का ग्रर्थ-

प्रायो नाम तपः प्रोक्तं चित्तं निश्चय उच्यते । तपोनिश्चयसंयुक्तं प्रायश्चित्तमिति स्मृतम् ॥ ४७ ॥ (४)

('प्रायः' नाम तपः प्रोक्तम्) 'प्रायः' तप को कहते हैं ग्रीर (चित्तं' निश्चयः उच्यते) 'चित्तं' निश्चय को कहते हैं (तपः-निश्चयसंयुक्तं 'प्राय-श्चित्तम्' इति स्मृतम्) तप ग्रीर निश्चय का संयुक्त होना ही 'प्रायश्चित्त' कहलाता है।। ४७॥

अद्भुटिरिट्जन्मः प्रायदिवस का अर्थं और उद्देश्य—'प्रायदिवस' शब्द प्राय-विति पदों से समास में 'पारस्कर प्रमृतीनि च संज्ञायाम्' (अष्टा० ६।१।१५७) से सुट् आगम के योग से सिद्ध हुमा है। तपादि साधनपूर्वं के किस्विविनवारणार्थं चित्तम् निश्चयम् प्रायदिचत्तम्'। 'जब व्यक्ति किसी निन्दनीय या अकर्त्तव्य कार्यं को करके मन में उसके करने के प्रति खिन्नता अनुभव करता है, तब वह उसके दण्ड रूप में स्वयं तप = कष्टसहन करता हुआ यह निश्चय करता है कि पुनः मैं यह पाप नहीं करूंगा।'

यह प्रायिश्वत्त कहलाता है। ऐसा करने से मन में खिन्नता का भार नहीं रहता। जैसे कोई व्यक्ति किसी को ग्रचानक गलत बात कह जाये ग्रौर कहने के बाद उसे दुःख अनुभव हो, तो वह खेद प्रकट करता है। इससे उसके मन में खिन्नता नहीं रहती ग्रौर आगे वैसान करने के लिए सावधान हो जाता है। इसी प्रकार प्रायिश्वत्त से पाप क्षीण नहीं होता, ग्रिपितु पाप-भावना क्षीण होती है [इष्टव्य ११। २२७ पर समीक्षा]। पुनः वह उस पाप को न करने के लिए निश्चय करता है ग्रौर सावधान रहता है [११।२२६ – २३०]। प्रायिश्वत्त से मनुष्य की पापवृद्धि एक जाती है ग्रौर वह धर्म की ग्रोर उन्मुख होता जाता है।

बुरे कर्मों से शरीरविकार--

इह दुश्चरितः केचित्केचित्पूर्वकृतैस्तथा। प्राप्नुवन्ति दुरात्मानो नरा रूपविपर्यथम्।। ४८।।

(केचित् दुरात्मानः नराः) कुछ दुराचरण वाले लोग (इह दुश्चरितैः) इस जन्म के बुरे कर्मों के कारण (तथा केचित् पूर्वकृतैः) तथा कुछ लोग पहले जन्म के बुरे कर्मों के कारण (रूयविषयंयम्) विकृत अङ्ग-आकृति स्नादि को (प्राप्नुवन्ति) प्राप्त करते हैं॥ ४८॥

> सुवर्णवीरः कौनरूयं सुरापः इयावदन्तताम् । ब्रह्महा क्षयरोगित्वं दौश्चम्यं गुरुतल्पगः ।। ४६ ॥

(सुवर्णचीरः कीनल्यम्) सोना चुराने वाला खराव नाखूनों वाला होता है (सुरापः श्यावदन्तताम्) शराव पीने वाला काले दांतों वाला, (ब्रह्महा क्षयरोगित्वम्) ब्राह्मण की हत्या करने वाला तपेदिक का रोगी, ग्रीर (गुरुतल्पगः दौश्चम्यंम्) गुरु-पत्नीगामी चमं के विकार वाला होता है।। ४६।।

पिशुन: पौतिनातिक्यं सूचकः पूतिवक्त्रताम् । बान्यवौरोऽङ्गहीनत्वमातिरेक्यं तु मिश्रकः ॥ ४० ॥

(पिशुतः पौतिनासिक्यम्) चुगलखोर दुर्गन्धयुक्त नासिका वाला, (सूचकः पूतिवक्त्रताम्) भू3े दोय कहने वाला, दुर्गन्धयुक्त मुख वाला (धान्यचौरः श्रङ्गहीन-त्वम्) धान्यचोर किसी श्रङ्ग से रहित, श्रौर (मिश्रकः श्रातिरेक्यम्) मिलावट करने वाला श्रधिक श्रङ्गवाला होता है।। ५०॥

स्रमहत्ताऽऽनयायित्वं मौक्यं वागपहारकः । वस्त्रापहारकः दर्वत्र्यं पङ्गुतामदबहारकः ॥ ५१ ॥

(ग्रन्नहत्तां भ्रामयावित्त्वम्) ग्रन्नचोर मन्दाग्निरोगी, (वाक् + ग्रपहारकः मौक्यम्) बिना पढ़ाये चोरी से पढ़ने या सुनने वाला गूंगा, (वस्त्र + ग्रपहारकः

श्वैत्र्यम्) कपड़ों का चोर सफेद कोढ़ का रोगी, ग्रीर (ग्रश्वहारकः पङ्गुटाम्) घोड़ा चुराने वाला लंगड़ा होता है।। ५१॥

#### एवं कर्मविशेषेण जायन्ते सद्विगीहताः । जडमूकान्धबधिरा विकृताकृतयस्तया ॥ ५२ ॥

(एवम्) इस प्रकार (कर्मविशेषेण्) कर्मभेद के स्राधार पर (सद्-विगर्हिता) श्रेष्ठों में निन्दित (जड-मूक-ग्रन्धबिधराः तथा विकृत-ग्राकृतयः जायन्ते) मूर्लं, गूंगे श्रन्थे, वहरे तथा बिगड़ी हुई श्राकृति वाले लोग पैदा होते हैं।। ५२।।

आनुशिक्ताः ११।४८ से ५२ तक के श्लोक निम्न 'ग्राधारों' के अनुसार प्रक्षिप्त हैं—

- १. अन्तिवरोध—इन क्लोकों में प्रदिश्तित परिणामों का मनु के अन्य वर्णन से विरोध है—(१) परजन्म के एक ही परिणाम का निक्चय कर देना अथवा किसी भी एक कर्म के आधार पर भविष्य में एक ही फल का निर्णय देने की पद्धित मनु की नहीं है। वे तो सात्त्विक, राजसिक और तामसिक कर्मों के आधार ही फल मानते हैं और वह भी अनेक कर्मों से [१२।२४—५२,७३—७४]। (२) यह बारहवें अध्याय में कर्मफल के अन्तर्गत आने वाला प्रसंग है, लेकिन वहां इन फलों का या फल मिलने की ऐसी पद्धित का कोई वर्णन वा संकेत नहीं है। (३) ४६ में क्लोक में ब्रह्महत्यारा आदि पातकों का उल्लेख इन क्लोकों को परवर्ती सिद्ध कर रहा है, क्योंकि यह चार महा-पातिकयों का वर्गीकरण मौलिक न होकर परवर्ती है [देखिए—११।४४—१६० क्लोकों पर समीक्षा]।
- २. शैलीगत भाषार—इन चारों श्लोकों की शैली निराधार एवं अयुक्तियुक्त है। मनु की शैली में ये त्रुटियाँ नहीं हैं। ४८ वां श्लोक इन प्रक्षिप्त श्लोकों से सम्बद्ध होने से प्रक्षिप्त है।

प्रायश्वित क्यों करना चाहिए---

चरितव्यमतो नित्यं प्रायिश्चतं विशुद्धये । निन्धे हि लक्षणेयुं कता जायन्तेऽनिब्कृतेनसः ॥ ५३ ॥ (५)

[४६-४७ में वर्णित लाभ होने से] (ग्रतः) इसलिए (विशुद्धये) संस्कारों की शुद्धि के लिए (नित्यं प्रायिश्चत्तं चिरतव्यम्) सदा [बुरा काम होने पर] प्रायिश्चत्त करना चाहिए, (हि) क्योंकि (ग्रनिष्कृत-एनसः) पाप-शुद्धि किये विना मनुष्य (निन्द्यैः लक्षणैः युक्ताः जायन्ते) निन्दनीय लक्षणों से युक्त हो जाते हैं या मरकर पुनर्जन्म में होते हैं ॥ ५३ ॥

महापातकों का वर्णन-

बह्यहत्या सुरापानं स्तेयं गुर्बङ्गनागमः । महान्ति पातकान्याहुः संसर्गञ्चापि तैः सह ॥ ५४ ॥

(ब्रह्महत्या, सुरापानं, स्तेयं, गुरु-अङ्गनागमः) ब्रह्महत्या, मद्यपान, चोरी और गुरुपत्नीगमन, (महान्ति पातकानि + आहुः) ये चार महापातक कहलाते हैं (च) और (तैः सह संसगंः श्रिप) इनके साथ किसी प्रकार का सम्बन्ध रखना, ये भी महापातक हैं ॥ ४४॥

महापातकों के समान कर्म---

भन्तं च समुत्कर्षे राजगामि च पैशुनम् । गुरोइवालीकनिर्वन्यः समानि ब्रह्महत्यया ॥ ५५ ॥

(समुत्कर्षे अनृतम्) भ्रपनी उन्नित करने के लिए भ्रसत्याचरण (राजगामि पैशुनम्) राजा से चुगलखोरी करना, (च) भौर (गुरोः भ्रलीकर्निबन्यः) गुरु से भूठ बोलना, ये (ब्रह्महत्यया समानि) ब्रह्महत्या के समान पातक हैं।। ५५।।

> ब्रह्मोज्भता वेदनिन्दा कौटसाक्ष्यं सुहृद्वधः। गहितानाद्ययोजन्धः सुरापानसमानि षट्॥ ५६॥

(ब्रह्म-उज्भता, वेदनिन्दा) वेदों का त्याग, वेदों की निन्दा (कौटसाक्ष्य सुहूद्-वघः) भूठी गवाही देना, मित्र की हत्या करना, (गींहत-मनाद्ययोः जिम्बः) निन्दित और मभक्ष्य पदार्थों का खाना, ये (षट् सुरापानसमानि) छह मद्यपान के समान पातक हैं।। ५६।।

निक्षेपस्यापहरणं नराइबरजतस्य च।
भूमिवज्यमजीनां च व्यमस्तेयसमं स्मृतम्।। ५७।।

(निक्षेपस्य + ग्रपहरणम्) धरोहर को हड़पना, (नर-ग्रश्व-रजतस्य-भूमि-वज्र-मणीनां च) मनुष्य, घोड़ा, चांदी, भूमि, हीरा ग्रीर मणियों का ग्रपहरण करना (रुक्म-स्तेयसमं स्मृतम्) सुवर्णचोरी के समान हैं ॥ ४७ ॥

> रेतः सेकः स्वयोनीषु कुमारीष्वत्यजासु च। सस्युः पुत्रस्य च स्त्रीषु गुरुतत्पसमं विदुः॥ ५८॥

(स्वयोनीषु ग्रन्त्यजासु सस्युः च पुत्रस्य स्त्रीषु रेतः सेकः) अपनी सगी बहन, कुमारी, चण्डाली, मित्र भौर पुत्र की पत्नी से संशोग करना, ये (गुरुतल्पसमं बिदुः) गुरुपत्नीगमन के समान पातक हैं।। ५८।।

उपपातकों का वर्णन---

गोवघोऽयाण्यसंयाज्यपारदार्यात्मविक्रयाः । गुदमातृपितृत्यागः स्वाप्यायाग्योः सुतस्य च ॥ ५६॥ (गोवधः + प्रयाज्यसंयाज्य-पारदार्य-प्रात्मविक्रयाः) गोह्रत्या, यज्ञ कराने के प्रयोग्यों के यहां यज्ञ कराना, परस्त्रीगमन, प्रपनी आत्मा को बेचना, (गुरु-मातृ-पितृ-त्यागः) गुरु, माता, पिता को छोड़ देना, (च) ग्रीर (स्वाष्याय-ग्रग्न्योः सुतस्य) स्वाष्याय, ग्राग्नहोत्र, बेटे को छोड़ देना, [ये उपपातक हैं]।। १६।।

#### परिवित्तिताऽनुजेऽनूढे परिवेदनमेव च। तयोर्दानं च कन्यायास्तयोरेव च याजनम् ॥ ६० ।।

(परिवित्तिता + मनुजे + मनूढे) परिवित्ति = वह बड़ा भाई जिससे पहले उसके छोटे भाई ने विवाह कर लिया हो (च) भौर (परिवेदनम् + एव) परिवेत्ता = बड़े भाई से पूर्व विवाह करने वाला छोटा भाई [३।१७१] (तयोः कन्यादान च तयोः याजनम्) इन दोनों को कन्या देना और इनके यहां यज्ञ कराना ॥ ६०॥

#### कन्यायाः दूषर्णं चैव वार्षुष्यं व्रतसोपनम् । तज्ञागारामदाराणामपत्यस्य च विक्रयः ॥ ६१ ॥

(कन्यायाः दूषएाम्) कौमार्यं मंग करके कन्यां को दूषित कर देना, (वार्षुं ध्यम्) ब्याज कमाना, (व्रतलोपनम्) ब्रह्मचर्यं आदि व्रत को नष्ट करना, (तडाग-प्राराम-दाराए॥म् च अपत्यस्य विक्रयः) तालाव, बगीचा, स्त्री ग्रीर पुत्र को बेचना ॥ ६१ ॥

# वात्यता बान्धवत्यागो मृत्याध्यापनमेव च। मृत्या चाध्ययनादानमपण्यानां च विक्रयः॥ ६२॥

(ब्रास्यता) ब्रास्य होना [२।३६], (बान्धवत्यागः) सम्बन्धियों को त्यागना, (भृत्या + अध्यापनम् + एव) वेतन लेकर पढ़ाना, (भृत्या अध्ययन + आदानम्) वेतन देकर पढ़ना (च) भौर (अपण्यानां विक्रयः) न बेचने योग्य पदार्थोंको बेचना।।६२।।

# सर्वाकरेष्वधीकारो महायन्त्रप्रवर्त्तनम् । हिंसीवधीनां स्त्र्याजीवोऽभिचारो मूलकर्म च ॥ ६३॥

(सर्व-माकरेषु + मधीकारः) सभी खानों पर मधिकार करना, (महायन्त्र-प्रवर्तनम्) बड़े-बड़े यन्त्रों का प्रारम्भ करना, (ओषधीनां हिंसा) ओषधियों को नष्ट करना, (स्त्र्याजीवः) स्त्री से परपुरुष-संभोग, नृत्य म्रादि कराकर जीविका चलाना, (म्रीमचारः) मारण म्रादि कर्म रचना, (च) म्रीर (मूलकर्म) वशीकरण करना ॥६३॥

#### इन्बनार्थमञ्जूष्कारणां द्रुमाणामवपातनम् । चारमार्थं च क्रियारम्मो निग्वितास्नावनं तथा ॥ ६४ ॥

(इन्धनार्थम्) इन्धन के लिए (प्रशुष्काणां दुमाणाम् + प्रवपातनम्) हरे पेड़ों को काटना (प्रात्मार्थं क्रिया-प्रारम्भः) प्रत्येक कार्यं प्रपने स्वार्थं की सिद्धि के उद्देश्य से करना (तथा निन्दित-प्रन्न-प्रदनम्) तथा निन्दित प्रन्न लाना ॥ ६४ ॥ ٠., ٧

#### भ्रनाहिताग्निता स्तेयमृणानामनपिकया। स्रसच्छास्त्राधिगमनं कौशीलव्यस्य च किया॥ ५५॥

(ग्रन-ग्राहिताग्निता स्तेयम् + ऋणानाम् + ग्रनपक्रिया) यज्ञ करने में उपेक्षा-भाव, चोरी करना, ऋण लेकर न लौटाना, (ग्रसत्-शास्त्र-ग्राधिगमनम्) मिथ्या शास्त्रों को पढ़ना, (च) ग्रौर (कौशीलब्यस्य क्रिया) नाच-गान-वाद्य का काम करना ॥ ६५ ॥

#### धान्यकुष्यपशुस्तेयं मद्यपस्त्रीनिषेवणम् । स्त्रीशुद्रविद्क्षत्रवधो नास्तिक्यं चोपपातकम् ॥ ६६ ॥

(धान्य-कुप्य-पशु-स्तेयम्) धान्य, तांबा म्रादि धातु और पशुम्रों की चोरी करना, (मद्यप-स्त्रीनिषेवणम्) शरायी स्त्री के साथ सभोग करना, (स्त्री-शूद्र-विट्-क्षत्र-वधः) स्त्री, शूद्र, वैश्य और क्षत्रिय की हत्या करना, (च) ग्रीर (नास्तिक्यम्) नास्तिक-भाव (उपपातकम्) ये सब [११।५६–६६] उपपातक कहलाते हैं ॥ ६६ ॥

जातिभ्रंशकारक कर्म-

त्राह्मग्रस्य रुजः कृत्वा घ्रातिरघ्रयमद्ययोः। जैह्मयं च मैथुनं पुंसि जातिश्रंशकरं स्मृतस्।। ६७।।

(ब्राह्मणस्य रुजः कृत्वा) ब्राह्मण को पीड़ा पंहुचाना (श्रद्धेयमद्ययोः द्यातिः) न स्ंथने योग्य वस्तुश्रों श्रीर मद्य को स्ंघना, (जैह्मधम्) कुटिलता (च) श्रीर (पुंसि मैथुनम्) पुरुष के साथ मैथुन करना, ये (जातिश्चंशकरं स्मृतम्) जातिश्चष्ट करने वाले कर्म हैं॥ ६७॥

वर्णसंकर बनाने वाले कर्म--

# खराक्वोष्ट्रमृगेमानामजाविकवधस्तथा । संकरीकरणं ज्ञेयं मीनाहिमहिषस्य च ॥ ६८ ॥

(खर-ग्रद्य-उष्ट्र-मृग-इभानाम् + ग्रजा-अविक-वधः) गघा, घोड़ा, ऊंट, मृग, हाथी, बकरी, भेड़ की हत्या करना (तथा मीन-ग्रहि-महिषस्य च) तथा मछली, सांप और भैंस इनकी हत्या करना, (संकरीकरणं ज्ञेयम्) ये वर्णसंकर बनाने वाले कर्म हैं॥ ६८॥

ग्रपात्र करने वाले कर्म---

निन्दितेम्यो धनादानं वाशिज्यं शूद्रसेवनम् । स्रपात्रीकरणं ज्ञेयमसत्यस्य च मावनम् ॥ ६६ ॥

(निन्दितेभ्यः धन-म्रादानम्) निन्दित व्यक्तियों से धन लेना, (वाणिज्यम्) व्यापार करना, (शूद्रसेवनम्) शूद्र की सेवा करना, (च) ग्रीर (ग्रसत्यस्य भाषणम्) भूठ बोलना, ये (ग्रपात्रीकरणं ज्ञेयम्) ग्रपात्र करने वाले कर्म हैं।। ६६।।

मलिन करने वाले कर्म-

कृमिकीटवयोहत्या मद्यानुगतभोजनस् । फर्लथःकुसुमस्तेयमर्थयं च मलावहस् ॥ ७० ॥

(कृमि-कीट-वयः + हत्या) छोटे कीड़े, बड़े कीड़े, पक्षी इनकी हृत्या करना, (मद्य अनुगत-भोजनम्) मद्य के साथ लाये हुए पदार्थ को खाना, (फल-एघः-कुसुम-स्तेयम्) फल, लकड़ी, फूलों की चोरी (च) और (अधैर्यम्) उग्रता करना, ये (मल-भ्रावहम्) मिलन करने वाले कर्म हैं।। ७०।।
महापातकों और उपपातकों के प्रायश्चित्त—

एताम्येनांसि सर्वाणि यथोक्तानि पृथक्पृथक् । यैर्येर्द्रतरपोत्तान्ते तानि सम्यङ् निबोधत ॥ ७१ ॥

(एतानि सर्वाणि एनांसि) ये सब [११। ५४-७०] पाप (पृथक्-पृथक् यथा + उक्तानि) पृथक्-पृथक् श्रौर सही-सही कहे, श्रव (यैः यैः वर्तः + श्रपोह्रचन्ते) जिन-जिन प्रायश्चित्तों से ये पाप नष्ट होते हैं (तानि सम्यक् निबोधत) उन्हें श्रच्छी प्रकार सुनो-।। ७१॥

बहाह्रया का प्रायश्चित्त-

ब्रह्महा द्वादशसमाः कुटीं कृत्वा वने वसेत्। भैक्षात्र्यात्मविशुद्धपर्यं कृत्वा शबक्षिरोध्वजम् ॥ ७२ ॥

(ब्रह्महा) ब्रह्महत्यारा (ब्रात्मिविशुद्धधर्यम्) प्रपनी ब्रात्मा की शुद्धि के लिए (शविशरः ध्वजं कृत्वा) कटे हुए सिर का चिह्न मंकित करके या उस चिह्न की पताका रखते हुए (भैक्षाशी) भिक्षा मांगकर रहते हुए (द्वादशसमाः) बारह वर्षं तक (वने) वन में (कुटीं कृत्वा वसेत्) कुटिया बनाकर रहे ॥७२ ॥

सक्यं शस्त्रभृतां वा स्याद्विबुवानिष्ठ्ययाऽऽस्मनः । प्रास्येवात्मानमग्नौ वा समिद्धे त्रिरवान्शिराः ॥ ७३ ॥

(वा) अथवा ब्रह्महत्यारा (ग्राह्मनः इच्छया) ग्रपनी हार्दिक इच्छा से (शस्त्र-भृतां विदुषां लक्ष्यं स्यात्) शस्त्रधारी विद्वानों का निशाना बन जाए अर्थात् स्वयं उनके सामने जाकर अपने को नष्ट कर ले (वा) ग्रथवा (सिमद्धे ग्रग्नो) जलती हुई भाग में (त्रिः + ग्रवाक्शिराः) तीन बार नीचे को सिर करके (भारमान प्रास्येत्) ग्रपने को फेंके [इस प्रकार या तो जलकर मर जायेगा, यदि बचा भी रहेगा तो उसका प्राय-श्चित्त पूर्ण हो जाएगा]।। ७३।।

यजेत वाञ्चवमेथेन स्वजिता गोसबेन वा। अमिजिद्विषवजिब्स्यां च त्रिवृताग्निष्टुताऽपि वा।। ७४ ॥ (वा) ग्रथवा (ग्रस्वमेथेन स्वजिता गोसबेन ग्रभिजित्-विश्वजिद्स्यां त्रिवृता म्रपि वा म्रग्निष्टुता यजेत) अश्वमेघ, स्वर्गित्, गोसव, म्रभिजित्, त्रिवृत् या म्रग्नि-ष्टुत् यज्ञ करे ॥ ७४ ॥

#### जपन्वाऽन्यतमं वेदं योजनानां शतं वजेत्। बहाहरयाऽपनोदाय मितभुङ् नियतेन्द्रियः॥ ७५॥

(वा) अथवा (ब्रह्महत्या + अपनोदाय) ब्रह्महत्या के पाप को दूर करने के लिए (मितभुङ् जितेन्द्रियः) स्वल्पाहारी और जितेन्द्रिय होकर (अन्यतमं वेदं जपन्) किसी एक वेद का जप करता हुआ (योजनानां शत वजेत्) सौ कोस पैदल चले ॥ ७४॥

# सर्वस्य वेदविदुषे बाह्मणायोपपादयेत्। घनं वा जीवनायालं गृहं वा सपरिच्छदम् ॥ ७६ ॥

(दा) ग्रयवा (सर्वस्वम्) ग्रपनी धन-सम्पत्ति (वेदविदुपे बाह्यणाय उपपादयेत्) वेद के ज्ञाता ब्राह्मण को दान में दे दे (वा) ग्रयवा (जीवनाय + ग्रलं धनम्) किसी ब्राह्मण को जीवनपर्यन्त जीने के लिए पर्याप्त धन या (सपरिच्छदं गृहम्) सब वस्तुग्रों से युक्त घर दान में दे॥ ७६॥

# हविष्यभुग्वाऽनुसरेश्वितस्रोतः सरस्वतीम् । जपेद्वा नियताहारस्त्रिवे वेदस्य संहिताम् ॥ ७७ ॥

(वा) मथवा (हविष्यभुक्) हविष्य अन्त—नीवार प्रादि खाता हुन्ना (प्रति-स्रोतः सरस्वतीम् प्रनुसरेत्) किसी प्रसिद्ध स्रोत से चलकर सरस्वती नदी के समाप्ति-स्थान तक जाये (वा) या (निथताहारः वं) थोड़ा भोजन करके रहते हुए (वेदस्य संहितां वैत्रिः जपेत्) वेद की किसी संहिता का तीन बार जप करे ॥७७॥

# कृतवापनो निवसेद् ग्रामान्ते गोवजेऽपि वा । बाश्रमे वृक्षमूले वा गोबाह्यणहिते रतः॥ ७८॥

(वा) प्रथवा (गो-ब्राह्मणहिते रतः) गौओं ग्रीर ब्राह्मणों के हित में लगा (कृतवापनः) सिर मुंडाकर (ग्रामान्ते गोव्रजे ग्राश्रमे वा वृक्षमूले निवसेत्) गाँव के पास, गोशाला, ग्राश्रम या वृक्ष के नीचे [१२ वर्ष तक] निवास करे।। ७८॥

# बाह्यणार्ये गवार्ये वा सद्यः प्राणान्परित्यजेत्। मुख्यते बह्यहत्याया गोप्ता गोबाह्यणस्य च ॥ ७६ ॥

(वा) प्रयवा (बाह्मणार्थे गवार्थे) बाह्मण श्रीर गी की रक्षा के लिए (सब प्राणान् परित्यजेत्) [उन पर किसी भ्रापित्त का भ्रवसर भ्राने पर] तत्काल भ्रपने प्राणों की बाजी लगा दे (च) भ्रीर (गो-बाह्मणस्य गोप्ता) [इस प्रकार जीवित रह जाने पर भी] वह गी, बाह्मण का रक्षक मनुष्य (ब्रह्महत्यायाः मुच्यते) ब्रह्महत्या के पाप से भुक्त हो जाता है।। ७६।।

# त्रिवारं प्रतिरोद्धा वा सर्वस्वस्वजित्य वा। विश्रस्य तन्त्रिमित्ते वा प्राणालामे विमुख्यते ॥ ८० ॥

(वा) अथवा [चोरों-डाकुग्रों द्वारा ब्राह्मण के यहां धन चुराने के ग्रवसर पर] (त्रिवार प्रतिरोद्धा) तीन बार ब्राह्मण के धन को चोरों से बचाने वाला, (वा) या (सर्वस्वम् + ग्रवजित्य) चुरा लेने पर सारे धन को उनसे जीतकर लौटा लाने वाला (वा) ग्रयवा (विप्रस्य तन्निमित्ते प्राणालाभे) ब्राह्मण के प्रयोजन के लिए प्राणों को न्यौ आवर करने वाला (विमुच्यते) ब्रह्महत्या के पाप से छूट जाता है।। ८०।।

#### एवं हदवतो निश्यं ब्रह्मचारी समाहितः । समाप्ते द्वादशे ववं ब्रह्महत्यां व्यपोहित ॥ ८१ ॥

(एवम्) इस प्रकार [११।७२-८०] (नित्यं स्टब्रतः) सदा व्रत को स्ट्रता से पालन करता हुआ, (ब्रह्मचारी) ब्रह्मचर्य से रहता हुआ, (समाहितः) एकाप्रचित्त रहता हुआ ब्रह्महत्यारा (द्वादशे वर्षे समाप्ते) बारह वर्षे पूर्ण होने पर (ब्रह्महत्यां व्यपोहित) ब्रह्महत्यां के पाप से मुक्त हो जाता है।। ८१।।

#### शिष्ट्वा वा मूमिदेवानां नरदेवसमागमे। स्वमेनोऽत्रभृथस्नातो हयमेथे विमुख्यते।।

(वा) ग्रथवा (हयमेघे) ग्रश्वमेघ यज्ञ के ग्रवसर पर (भूमिदेवानां नरदेव-समागमे) राजाग्नों के ग्रौर बाह्यणों के एकत्रित होने पर (स्वम् — एनः शिष्ट्वा) ग्रपने पाप को कहकर (ग्रवभृथस्नातः) ग्रवभृथस्नान = यज्ञ-समाप्ति पर किये जाने वाले स्नान को करने के पश्चात् (विमुच्यते) ब्रह्महत्या के पाप से छूट जाता है।। दर।।

#### धर्मस्य बाह्यराो मूलमग्नं राजन्य उच्यते। तस्मात्समागमे तेषामेनो विख्याप्य शुद्धपति॥ ८३॥

(धर्मस्य मूलं ब्राह्मणः) धर्म के मूल ब्राह्मण होते हैं, श्रीर (ग्रग्नं राजन्यः उच्यते) धर्म के श्रग्नभाग क्षत्रिय-राजा होते हैं (तस्मात्) इसी कारण (तेषां समागमे) उनके एकत्र होने पर, ब्रह्महत्यारा (एनः विख्याप्य शुक्क्यति) श्रपने पाप को प्रसिद्ध करके शुद्ध हो जाता है।। ८३।।

# बाह्मणः सम्भवेनैव वेवानामिष वैवतम् । प्रमाणं चैव लोकस्य ब्रह्मात्रैव हि कारणम् ॥ ८४ ॥

(ब्राह्मणः सम्भवेन + एव) ब्राह्मण उत्पत्तिकाल श्रथीत् जन्म से ही (देवा-नाम् + श्रिप दैवतम्) देवताश्चों का भी बड़ा देवता है (च) और (लोकस्य प्रमाणम्) लोक श्रथीत् मनुष्यों का प्रमाणरूप है, (हि अत्र ब्रह्म एव कारणम्) क्योंकि इसमें वेद ही कारण है।। ८४।।

#### मनुस्मृतिः

# तेवां वेदविदो बूयुस्त्रयोऽप्येतः सुनिष्कृतम् । सातेवां पावनाय स्यात्पवित्रा विदुवां हि बाक् ॥ ८४ ॥

(तेषां त्रयः वेदिवदः) उन ब्राह्मणों में तीन वेद के वेत्ता ब्राह्मण (ग्रिपि + एनः सुनिष्कृतं ब्रूयुः) जो भी पापों का प्रायश्चित्त कहें (सा तेषां पावनाय स्यात्) वही प्रायश्चित्त उनको पवित्र करने वाला है (हि) क्योंकि (विदुषां वाक् पवित्रा) विद्वानों की वाणी पवित्र होती है ॥ ५५॥

अतोऽन्यतममास्थाय विधि विश्रः समाहितः । ब्रह्महत्याकृतं पापं व्यपोहत्यात्मवत्तया ॥ ८६ ॥

(म्रतः) इसीलिए (विप्रः) ब्राह्मण आदि पापकत्तां (समाहितः) सावधान होकर (ग्रन्यतमं विधिम् + ग्रास्थाय) उपर्युक्त विधियों में से किसी एक प्रायश्चित्त-विधि को ग्रपनाकर (म्रात्मवत्-तया) ग्रात्मशुद्धि करके (ब्रह्महत्याकृतं पापं व्यपोहित) ब्रह्महत्या के पाप से छुट जाता है।। ५६।।

> हत्वा गर्भमविज्ञातमेतदेव वृतं चरेत्। राजन्यवैदयौ चेजानावात्रेयोमेव च स्त्रियम् ॥ ८७ ॥

(ग्रविज्ञातं गर्भम्) ग्रनजाने में गर्भ को, (इजानी राजन्यवैश्यो) यज्ञ करते हुए क्षत्रिय वैश्यों को, (च) ग्रीर (ग्रात्रेयीम् + एव स्त्रियम्)रजस्वला स्त्री को (हत्वा) मारने के बाद (एतत् + एव व्रतं चरेत्र) यही ब्रह्महत्या वाले प्रायश्चित्त करे।। ८७॥

उन्स्वा चैवानृतं साक्ष्ये प्रतिरुघ्य गुरुं तथा । प्रपहृत्य च निःक्षेपं कृत्वा च स्त्रीसुहृद्वधम् ॥ ८८ ॥

(साक्ष्ये प्रमृतं उक्त्वा) गवाही में भूठ बोलकर (तथा गुरुं प्रतिरुष्य) ग्रौर गुरु पर मिथ्या दोष लगाकर (निक्षेपम् ग्रपहृत्य) घरोहर को हड़पकर (च) ग्रौर (स्त्री-सुहृद्वषं कृत्वा) स्त्री तथा मित्र की हत्या करके भी उपयुंक्त प्रायश्चित्त करे।। ८८॥

> इयं विशुद्धिरुदिता प्रमाप्याकामतो द्विजम् । कामतो बाह्यसम्बद्धे निष्कृतिनं विषीयते ॥ ८६ ॥

(श्रकामतः द्विजं प्रमाप्य) ग्रनिच्छापूर्वक ब्राह्मण की हत्या करने पर (इयं विश्वद्धिः + उदिता) यह पाप-शुद्धि कही है, (कामतः ब्राह्मणवधे) इच्छापूर्वक ब्रह्म हत्या करने पर (निष्कृतिः न विधीयते) उसका कोई प्रायश्चित्त नहीं होता श्रयति वह पाप प्रायश्चित्तों से भी शुद्ध नहीं होता ॥ ८९॥

सुरापान का प्रायश्चित्त-

सुरां पीत्वा द्विजो मोहादिग्नवर्णां सुरां पिवेत् । तया स काये निर्वेग्धे मुख्यते किल्विषात्ततः ॥ ६० ॥ (द्विजः) ब्राह्मण (मोहात्) मोहवश (सुरां पीत्वा) मद्यपान करके (श्रग्निवणाँ सुरां पिबेत्) श्राग के समान तपती शराब पीये (तया काये निर्दंग्धे) उस तपती शराब से उसका मुख-गला श्रादि जलने पर (सः ततः किल्विषात् मुच्यते) वह उस मद्यपान के पाप से मुक्त हो जाता है।। ६०।।

#### गोमूत्रमग्निवर्णं वा पिबेदुदकमेव वा। पयो घृतं वाऽऽमरणाद् गोशकृद्रसमेव वा।। ६१।।

(वा) ग्रथवा (ग्रग्निवर्णं गोमूत्रम् उदकं पयः घृतं वा गोशकृत्रसम्) तपते हुए गोमूत्र, जल, दूध, घी अथवा गोबर के रस को (ग्रामरणात् पिबेत्) जब तक मर न जाये तब तक पीये ॥ ६१ ॥

# करणान्वा मक्षयेदब्दं पिण्याकं वा सकृष्तिशि । सुरापानापनुस्ययं बालवासा जटी ध्वजी ॥ ६२ ॥

(वा) ग्रथवा (सुरापान-अपनुत्त्ययंम्) शराब पीने के पाप से छूटने के लिए (बालवासा जटी घ्वजी) बालों से बने वस्त्र पहनकर, जटाएं घारण करके, सुरापात्र का चिह्न या घ्वजा रखते हुए (ग्रब्दम्) एक वर्षं पर्यन्त (निश्चि सक्कृत्) रात के समय एक बार (कर्णान् वा पिण्याकम्) चावल के कर्णों को चुगकर वा तिल की खल (भक्षयेत्) खाये।। ६२।।

# सुरां वै मलमन्नानां पाप्मा च मलमुख्यते । तस्माद् बाह्यरणराजम्यो वैश्यश्च न सुरां पिबेत् ॥ ६३ ॥

(ग्रन्नाना वै मल सुराम्) ग्रन्नों के मल को 'सुरा' कहते हैं (च) ग्रीर (मलं पाप्मा उच्यते) 'मल' 'पाप' को कहते हैं (तस्मात्) इस कारण ग्रयात् सुरापान, पाप को ही पीना है, अतः (ब्राह्मण-राजन्यो च वैश्यः) ब्राह्मण, क्षत्रिय ग्रीर वैश्य (सुरां न पिबेत्) शराब न पीयें।। ६३।।

# गौडी पैट्टी च माघ्वी च विज्ञेषा त्रिविषा सुरा। यथैवैका तथा सर्वा न पातव्या द्विजोत्तमैः॥ ६४॥

(गौडी, पैष्टी च माध्वी) गौडी = गुड़ से बनी, पैष्टी = ग्राटे से बनी, माध्वी = महुए से बनी, (त्रिविधा सुरा विज्ञेया) ये तीन प्रकार की सुरा होती है। यथा + एव + एका तथा सर्वाः) जैसी एक है वैसी ही सब हैं अर्थात् सब बराबर हैं, ग्रतः (द्विजो-त्तमें न पातव्याः) द्विजातियों को ये नहीं पीनी चाहिएँ।। ६४।।

यक्षरक्षःपिशाचान्नं मद्यं मासं सुराऽऽसवस् । तद् ब्राह्मणेन नात्तव्यं देवानामदनता हविः ॥ ६४ ॥

(मद्यं मांसं सुरा + ग्रासवम्) मज, मांस, सुरा ग्रासव, ये (यक्ष-रक्षः-पिशाच-ग्रन्नम्) यक्षों, राक्षसों ग्रीर पिशाचों के खाने की वस्तुएं हैं, (देवानां हविः ग्रइनता ब्राह्मणेन) देवताओं की हिव प्रयात् यज्ञशेष जैसा पवित्र भोजन करने वाले द्विजवगं को (तत् न + ग्रत्तव्यम्) ये वस्तुएं नहीं खानी चाहिए।। ६४॥

> म्रमेघ्ये वा पतेन्मत्तो बैदिकं वाऽप्युदाहरेत्। भ्रकार्यमन्यत्कुर्याद्वा ब्राह्मणो मदमोहितः॥६६॥

क्योंकि (मदमोहितः ब्राह्मणः मत्तः) शराब के नशे में मतवाला हुम्रा ब्राह्मण शराब पीकर (भ्रमेध्ये वा पतेत्) या तो गन्दगी में गिरेगा, (वा वैदिकम् + उदाहरेत्) भ्रथवा वेदवाक्यों को वकेगा (वा) भ्रथ रा (अन्यत् भ्रकार्यं कुर्यात्) भ्रौर दूसरे न करने योग्य बुरे कार्यं करेगा [इस कारण शराब नहीं पीनी चाहिए] ॥ १६ ॥

> यस्य कायगतं ब्रह्म मद्येनाप्लाय्यते सकृत्। तस्य व्यवैति ब्राह्मण्यं शुद्धस्यं च स गण्छति ।। ६७ ।।

(यस्य कायगतं ब्रह्म) जिसका शरीर में निवास करने वाला जीवात्मा (सकृत मद्येन + म्राप्लाब्यते) एक बार भी यदि शराब में डूब जाता है प्रयत् जो ब्राह्मण एक बार भी शराब पी लेता है (तस्य ब्राह्मण्यं व्यपैति) उसका ब्राह्मण्यं नष्ट हो जाता है (च) भीर (स: शूद्रत्वं गच्छति) वह शूद्र बन जाता है।। ६७।।

सुवर्ण-चोरी का प्रायश्चित्त---

an er faði e**r gr**í

एवा विचित्राऽमिहिता सुरायानस्य निष्कृतिः । अत उष्वं प्रवक्ष्यामि सुवर्णस्तेयनिष्कृतिम् ॥ ६८ ॥

(एषा) यह [११।६०-६७] (सुरापानस्य विश्वित्रा निष्कृतिः म्रिमिहिता) शराब पीने की ग्रनेक प्रकार की पापशुद्धि कही, (ग्रतः + ऊर्ध्वम्) ग्रब इसके बाद (सुवर्णस्तेयनिष्कृति प्रवक्ष्यामि) सोने की चोरी का प्रायश्चित्त कहूंगा—॥ ६८॥

ा अने (राजान **तु ग्राभिगम्य**)

्राजी का क्षाप्ति राष्ट्रकान स्वानवम् भू यात्) ग्रपनी चोरी को बतलाकर कहे कि . ('मवान् माम् ग्रनुशास्तु' इति) 'ग्राप मुफ्ते दण्ड दें' ॥ ६६ ॥

> गृहोत्वा मुसलं राजा सकृद्धन्यात् तं स्वयम् । वर्षेन शुद्धचित स्तेनो बाह्यगुस्तपसैव तु ॥ १००॥

तब (राजा मुसलं गृहीत्वा) राजा मुसल लेकर (स्वयं सकृत् हृन्यात्) उसे एक बार मारे, इस प्रकार (बधेन) शारीरिक दण्ड से या इस स्थिति में मर भी जाने से (स्तेन: शुद्धपति) चोर शुद्ध हो जाता है (तु) किन्तु (ब्राह्मणः तपसा + एव) ब्राह्मण तप से ही शुद्ध हो जाता है प्रयाद ब्राह्मण को न मारे॥ १००॥

#### तपसाऽपनुनुत्सुस्तु सुवर्णस्तेयजं मलम्। चीरवासा द्विजोऽरण्ये चरेद् ब्रह्महरणो व्रतम् ॥ १०१ ॥

(सुवर्णंस्तेयजं मलं तपसा + श्रपनुनुत्सु तु द्विजः) सोने की चोरी के पाप को प्रायश्चित्त रूपी तप से दूर करने की इच्छा वाला द्विज (चीरवासा) पुराने वस्त्रों को घारण करता हुआ (ग्ररण्ये ब्रह्महणः व्रतं चरेत्) वन में जाकर ब्रह्महत्या वाला प्राय-श्चित्त [११।७२] करे।। १०१।।

गुरुस्त्री-गमन का प्रायश्चित्त---

एतैव तैरपोहेत पापं स्तेयकृतं द्विजः। गुरुस्त्रीगमनीयं तु व्रतैरेमिरपानुदेत्॥१०२॥

(द्विजः एतैः व्रतैः) द्विज व्यक्ति उपर्युक्त व्रतों से [११। ६६-१०१] (स्तेय-कृतं पापम् ग्रपोहेत) सुवर्ण-चोरों के पाप को दूर करे, (गुरुस्त्रीगमनीयं तु एभिः व्रतैः ग्रपानुदेत्) गुरुस्त्रीगमन के पाप को इन निम्न वर्णित [१०३-१०६] व्रतों से दूर करे—॥ १०२॥

गुरुतत्त्यमिमार्थ्यनस्तप्ते स्वप्यावयोमये । सूर्मी ज्वलन्ती स्वाहिलब्येन्मृत्युना स विशुद्धपति ॥ १०३॥

(गुरुतल्पी) गुरु की पत्नी से संभोग करने वाला व्यक्ति (एनः अभिभाष्य) भ्रपने पाप को बतलाकर (तप्ते भ्रयोमये स्वप्यात्) तपते हुए लोहे के पलंग पर सो जाय ग्रथवा (ज्वलन्तीं सूर्मीं सु + भ्राहिलष्येत्) जलती हुई लोहे की स्त्रीमूर्ति को ग्रालिङ्गन-बद्ध करले, इस प्रकार (मृत्युना) मृत्यु होने से (सः विशुद्धधित) वह शुद्ध होता है ॥ १०३॥

> स्वयं वा शिश्नवृषणावुत्कृत्याघाय चाञ्जली । नैक्टं ीं विश्वमातिळेदानियातावजिल्लागः ॥ १०४॥

काटकर (च) ग्रीर (ग्रञ्जली ग्राधाय) उन्हें ग्रंजलि में रखकर (ग्रजिह्मगः) कुटिल भावना का त्याग करके (ग्रानिपातात्) जब तक मरकर भूमि में न गिरजाये तब तक (नैऋंतीं दिशम् + ग्रातिष्ठेत्) नैऋंत दिशा की ग्रोर चलता रहे ॥ १०४॥

> सद्वाङ्गी चीरवासा वा इमधुलो विजने वने । प्राजापत्यं चरेत्कुच्छ्रमञ्बलेकं समाहितः ॥ १०५ ॥

(वा) अथवा (खट्वाङ्गी) 'खट्वाङ्ग' = खाट के बिह्न से युक्त ब्वजा को धारण किये हुये, (चीरवासा) पुराने वस्त्र पहने (इमश्रुक्तः) जटाएं रखे (विजने वने) निर्जन वन में जाकर 'समाहितः) एकाग्र होकर (एकम् अब्दं प्राज्यापस्यं क्रुच्छ्नं चरेत्) एक वर्षं तक 'श्राजापस्य नामक [११। २११] क्रुच्छ्नवत को करे।। १०५।।

मनुस्मृतिः

#### चान्द्रायणं वा त्रीन्मासानम्यस्येन्नियतेन्द्रियः । हविष्येण यवाग्वा वा गुरुतस्पापनुत्तये ॥ १०६ ॥

(वा) प्रथवा (गुरुतल्पापनुत्तये) गुरुस्त्रीगमन के पाप की शुद्धि के लिए (नियते-न्द्रियः) जितेन्द्रिय होकर, (हविष्येण वा यवाग्वा) हविष्यान्न वा लपसी खाते हुए (त्रीन् मासान् चान्द्रायणम् ग्रभ्यस्येत्) तीन मास तक 'चान्द्रायण' व्रत [११। २१६–२२०] करे।। १०६।।

उपपातिकयों के प्रायश्चित्त-

एतंत्रं तैरपोहेयुर्महापातिकनो मलम् । उपापातिकनस्त्वेयमेभिर्मानाविषेत्रं तै : ।। १०७ ।।

(महापातिकनः) महापातिकी लोग (एतैः वर्तैः मलम् अपोहेयुः) इन पूर्वोक्त [११।७२–१०६] प्रायदिचत्तों से अपने पापों को दूर करें, और (उपपातिकनः तु) उपपातिकी लोग [११।५६–६६] (एभिः नानाविधैः वर्तैः एवम्) निम्नविणित अनेक-प्रकार के वर्तों से इस प्रकार अपने पापों को दूर करें—।। १०७।।

> उपपातकसंयुक्ती गोघ्नी मासं यवान्पिवेत् । कृतवापी वसेब्गोच्छे चर्मणा तेन संवृतः ॥ १०५॥

(उपपातकसंयुक्तः गोष्नः) उपपातक से संयुक्त गो-हत्यारा (क्वतवापः) मुण्डन कराकर (तेन चर्मणा संवृतः) गौ के चमड़े को ग्रोढ़े रहकर (यवान् पिबेत्) यवों = जौ को पीता हुग्रा (मासं गोष्ठे वसेत्) एक मास तक गोशाला में निवास करे ।। १०८॥

> चतुर्यकालमझ्नीयादकारलदणं मितम् । गोमूत्रेणाचरेत्स्नानं द्वौ मासौ नियतेन्द्रियः ॥ १०६ ॥

इसके बाद (ढी मासी) दो मास तक (नियतेन्द्रियः) जितेन्द्रिय होकर (गोमू-त्रेण स्नानम् आचरेत्) गोमूत्र से स्नान करता हुआ (चतुर्यंकालं मितम् अक्षारलवणम् अक्ष्मियात्) चौथे काल में घोड़ा एवं खटाई-नमक से रहित भोजन करे [एक बार खाकर तीन जून = मोजन समय न खाये इस प्रकार चौथे काल भोजन करे]॥ ११०॥

> दिवाऽनुगच्छेद् गास्तास्तु तिष्ठन्तूष्वं रजः पिबेत् । गुश्रृषित्वा नमस्कृत्य रात्रौ वीरासनं वसेत् ॥ ११० ॥

(दिवा ताः तु गाः + म्रनुगच्छेत्) दिन में उन गौशाला की गौम्रों के पीछे जाये, (तिष्ठत् + ऊर्ध्वं रजः पिबेत्) उनके रुक्ते पर उनके पीछे रुक्तर चलने से उठने वाली धूल का पान करे, (शुश्रूषित्वा) उनकी सेवा करके (रात्रौ नमस्कृत्य वीरासनं वसेत्) रात में उन्हें नमस्कार करके वीरासन से बैठा रहे ॥ ११०॥

तिष्ठन्तीष्वनुतिष्ठेस् व्रजन्तीष्वप्यनुव्रजेत् । आसीनासु तथाऽऽसीनो नियतो वीतमस्सरः ॥ १११ ॥

(नियतः वीतमत्सरः) नियमानुसार प्रतिदिन, क्रोघरिहत होकर (तिष्ठन्तीषु + प्रनुतिष्ठेत्) उन गौग्रों के खड़ा होने पर खड़ा हो जाये, (व्रजन्तीषु + प्रिप + प्रनु-व्रजेत्) चलने पर उनके पीछे चले, (तथा) उसी प्रकार (ग्रासीनासु ग्रासीनः) उनके बैठने पर बैठजाये।। १११॥

> ब्रातुरामनिज्ञस्तां वा बौरव्याब्रादिनिर्भयैः । पतितां पञ्चलग्नां वा सर्वोपायैविमोचयेत् ॥ ११२ ॥

(म्रातुराम्) रोगी (वा) म्रथवा (चौर-व्याघ्र-म्रादिभिः भर्यः म्रभिशस्ताम्) चोर, बाघ म्रादि के भय से डरी हुई (वा) म्रथवा (पतिताम्) गिरी हुई, म्रथवा (पङ्कलग्नाम्) कीचड़ में फंसी हुई गौ को (सर्व-उपार्यः विमोचयेत्) सब उपायों से छुड़ाये ॥ ११२ ।।

> उच्यो वर्षति जीते वा मारुते वाति वा मृशम् । न कुर्वोतात्मनस्त्रायां गोरकृत्वा तु शक्तितः ॥ ११३ ॥

(उच्यो, वर्षति वा शीते) झत्यधिक गर्भी, वर्षा व सर्दी होने पर (वा मास्ते भृशं वाति) तेज झाँधी चलने पर (शक्तितः) यथाशक्ति (गोः झत्रायां कृत्वा) गौ की रक्षा बिना किये (ग्रात्मनः न कुर्वीत) झपनी रक्षा न करे झर्थात् गौ की ही रक्षा करे।। ११३।।

> आत्मनो यदि वाऽन्येषां गृहे क्षेत्रेऽथवा सले। मक्षयन्तीं न कथयेत्यिबन्तं चैव बस्सकम्॥११४॥

(म्रात्मन: यदि वा + म्रान्येषाम्) भ्रपना या दूसरे के (ग्रहे क्षेत्रे म्रथवा खले) घर, खेत या खिलहान में (भक्षयन्तीं च पिबन्तं वत्सकम्) चारा खाती हुई भ्रीर दूध पीते हुए बछड़े को (न कथयेत्) न हटाये।। ११४।।

> श्रनेन विधिना यस्तु गोघ्नो गामनुगच्छति । स गोहत्याकृतं पापं त्रिमिर्मासैर्व्यपोहति ॥ ११५॥

(यस्तु गोघ्नः) जो गोहत्यारा (ब्रनेन विधिना गाम् + ब्रनुगच्छति) इस पूर्वोक्त विधि [११।१०८-११४] से गौद्यों के सेवा करता है (सः) वह (त्रिभिः मासैः) तीन मास के भन्दर (गोहत्याकृतं पाप व्यपोहति) गोहत्या के किये पाप को नष्ट कर देता है।।११४।।

> वृषभैकादशा गाइच वद्यात्सुचरितवतः। स्रविद्यमाने सर्वस्वं वेदविद्ग्यो निवेदयेत्॥११६॥

इस प्रकार (सुचरितव्रतः) ग्रच्छी प्रकार व्रत करने के बाद वह (वृषभएकादशा:-

गाः वेदिवद्म्यः दद्यात्) एक सांड भीर दश गायें वेद के विद्वान् ब्राह्मण् को दान में देवे (भ्रविद्यमाने) इनके न होने पर (सर्वस्वं निवेदयेत्) भ्रपना भ्रन्य सब धन ब्राह्मणों को दान कर दे ॥ ११६ ॥

> एतदेव वर्त कुर्यु रुपपातिकनो द्विजाः। अवकीर्णोवज्यं शुद्धचयं चान्द्रायसमयापि वा ॥ ११७ ॥

(ग्रवकीर्गीवर्ज्यम्) 'ग्रवकीर्गी' नामक [११।१२०] पापी को छोड़कर (उप-पातिकनः द्विजाः) शेष उपपातकी द्विज [११। ५६–६०] (शुद्धचर्यम्) ग्रपनी पापशुद्धि के लिए (एतत् +एव वर्त कुर्युः) यही गौहत्या वाला प्रायश्चित्त [११।१०८–११५] करें (वा) ग्रयवा (चान्द्रायग्णम् + ग्रय + ग्रपि) 'चान्द्रायग्ग' [११।२१६–२१६] वर्त को करें ।। ११७।। ग्रयकीर्गी का प्रायश्चित्त—

ग्रवकीर्णी तुं काणेन गर्दमेन चतुष्पये। पाकयञ्जविधानेन यजेत निऋ्ति निश्चि॥ ११८॥

(श्रवकीर्णी तु) ग्रवकीर्णी [११। १२०] पुरुष (काणेन गर्दभेन) कार्ण गर्घ पर चढ़कर (चतुष्पये) चौराहे पर जाकर वहां (पाकयक्त-विधानेन) पाकयक्रविधि से (निशि निर्ऋति यजेत) रात के समय 'निर्ऋति' नाम देवता के उद्देश्य से यज्ञ करे।। ११८।।

> हुत्वाऽग्नौ विधिवद्धोमानन्ततदव समेत्यूचा । वातेन्द्रगुरुवह्मीनां जुहुयास्मर्थिषाऽऽहृतीः ॥ ११६ ॥

(विधिवत् भ्रग्नौ होमान् हुत्वा) विधि के भ्रनुसार भ्रग्नि में हवन करके (भ्रग्ततः) उसके बाद ('समा' इति ऋचा) 'समासिञ्चन्तु मरुतः · · · · · 'इस मन्त्र से (वात-इन्द्र-गुरु-वह्नीनां सर्पिषा + भ्राहुतीः जुहुयात्) वायु, इन्द्र, गुरु तथा भ्रग्नि के उद्देश्य से घी की भ्राहुति देकर हवन करे ॥ ११६॥

कामतो रेतसः सेकं व्रतस्थस्य द्विजन्भनः। स्रतिकमं व्रतस्थाहुर्धमंत्रा द्वह्मवादिनः॥ १२०॥

(त्रतस्यस्य द्विजन्मनः) ब्रह्मचर्यावस्था में रहने वाला जो द्विज (कामतः रेतसः सेकम्) इच्छापूर्वक किसी स्त्री से संभोग करता है (धर्मज्ञाः ब्रह्मवादिनः) घामिक ब्रह्मवेत्ता लोग उसके इस कार्यं को (व्रतस्य घतिक्रमम् ग्राहुः) 'व्रत का ग्रतिक्रमण करना' मानते हैं, यही व्यक्ति 'ग्रवकीणी' होता है ॥ १२०॥

मार्ग्तं पुरुहृतं च गुरुं पावफमेव च । चतुरो वृतिनोऽभ्येति बाह्यं तेजोऽवकीिंगनः ॥ १२१ ॥

(ग्रवकीरिंगनः व्रतिनः ब्राह्मं तेजः) संभोग से व्रत को भंग करने वाले व्रतदीक्षत

द्विज का बाह्यतेज == ब्रह्मचर्यकाल में भजित तेज (मारुतं पुरुहूतं गुरुं च पावकम् + एव चतुरः अभ्येति) वायु, इन्द्र, गुरु भीर भगिन इन चारों के पास चला जाता है अर्थात् उसका भ्रजित तेज नष्ट हो जाता है।। १२१।।

> एतस्मिन्नेनसि प्राप्ते वसित्वा गर्वमाजिनम् । सप्तागारांत्रवरेद्रभेक्षं स्वकमं परिकीतंयन् ॥ १२२ ॥

(एतस्मिन् + एनसि प्राप्ते) इस 'प्रवकीर्णी' पाप के करने पर (गर्दभ + ग्रजिनं विसत्वा) गधे की खाल ग्रोढ़कर (स्वकर्मं परिकीर्तयन्) ग्रपने कर्म को बतलाते हुए (सप्त + ग्रागारान् भैक्षं चरेत्) सात घरों से प्रतिदिन भिक्षा मांगे ॥ १२२ ॥

तेम्यो लब्धेन भैक्षेण वर्तयन्त्रेककालिकम् । उपस्पृत्रोस्त्रिषवण् त्वब्देन स विशुद्धचित ॥ १२३ ॥

श्रीर (तेम्यः लब्धेन भैक्षेण) उन घरों से प्राप्त भिक्षा को लेकर (एककालिक वर्तयन्) एक समय भोजन करता हुश्रा, श्रीर (त्रिषवणम् + उपस्पृशन् तु) प्रतिदिन तीन समय स्नान करता हुश्रा (सः) वह 'श्रवकीणीं' (श्रव्देन विशुद्धघति) एक वर्ष में शुद्ध हो जाता है।। १२३।।

जातिभ्रंशकर कर्मों का प्रायश्चित्त-

जातिभ्रंशकरं कर्म कृत्वाऽन्यतमिम्ख्या। चरेत्सान्तपनं कृच्छ्रं प्राजापत्यमनिष्छ्या॥ १२४॥

(इच्छया) इच्छापूर्वक (अन्यतमं जातिश्रंशकरं कर्मं कृत्वा) किसी जाति-भ्रंशकर [११। ६७] कर्मं को करके (सान्तपनं कृच्छ्रं चरेत्) 'सान्तपन' नामक [११। २१२] कृच्छ्रं वत को करे, और (अनिच्छया प्राजापत्यम्) अनिच्छ्यापूर्वक इनको करने पर 'प्राजापत्य' [११। २११] व्रत करे।। १२४।।

ग्रपात्र ग्रीर वर्णसंकर करने वाले कर्मी का प्रायश्चित्त-

सङ्करापात्रकृत्यासु मासं शोधनमैन्दवम् । मलिनोकरणोयेषु तप्तः स्याद्यावकैस्त्र्यहम् ॥ १२४ ॥

(सङ्कर-ग्रपात्र-कृत्यामु) संकर बनाने वाले [११।६८] ग्रौर ग्रपात्र करने वाले [११।६८] कर्गे में से किसी कर्म को करके (मासम् + ऐन्दवं शोधनम्) एक मास तक चान्द्रायण वत [११।२१६-२२०] करने से शुद्धि होती है, ग्रौर (मिलनीकरणीयेषु) मिलन [११।७०] करने वाले कर्मों को करके (त्र्यहं यावकै: तप्तः स्यात्) तीन दिन गर्म लपसी साथे ॥ १२४॥

क्षत्रिय ग्रादि के वध का प्रायश्चित्त-

तुरीयो ब्रह्महत्यायाः क्षत्रियस्य वधे स्मृतः । वैदयेऽष्टमांशो वृत्तस्ये शूद्रे त्रेयस्तु षोडशः ॥ १२६ ॥ (क्षत्रियस्य वये) क्षत्रिय की हत्या करने पर (ब्रह्महत्यायाः तुरीयः स्मृतः) ब्रह्म-हत्या का चौषा भाग श्रयति तीन वर्ष तक ब्रह्महत्या का [११। ७२–६०] प्रायिचत्त करे (वृत्तस्थे वैदये अष्टमांशः) कर्त्तंथों में संलग्न वैदय के वध करने पर श्राठवां भाग श्रयति डेढ़ वर्ष तक ब्रह्महत्या का प्रायश्चित्त करे (सूद्रे तु षोडशः श्रेयः) सूद्र के वध पर सोलहवां भाग श्रयति नौ मास तक ब्रह्महत्या वाला प्रायश्चित्त करे।। १२६।।

> अकामतस्तु राजन्यं विनिपात्य द्विजोत्तमः। वृवभैकसहस्रा गा वद्यात्मुचरितव्रतः॥१२७॥

(प्रकामतः तुराजन्यं विनिगात्य) प्रिनिच्छापूर्वं क क्षित्रय का वध करके (द्विजो-त्तमः) ब्राह्मण (सुचरितद्रतः) ग्रच्छी तरह द्रत का पालन करने के बाद (वृषभ-एक-सहस्राः गाः दद्यात्) सौंड सहित एक हजार गायों का दान ब्राह्मग्रागों में करे।। १२७॥

> त्र्यक्वं चरेद्वा नियतो जटी ब्रह्महरणो व्रतम् । चसन् ब्रुटतरे ग्रामाइ वृक्षमूलनिकेतनः ॥ १२८॥

(वा) म्रथवा (नियतः) जितेन्द्रिय होकर, (जटी) जटायें घारण किया हुमा, (ग्रामात् दूरतरे वृक्षमूलनिकेतनः वसन्) गौव से दूर किसी पेड़ के नीचे निवास करता हुमा (त्रि + मब्दं ब्राह्मणः वर्तं चरेत्) तीन वर्षं तक ब्रह्महत्या वाला प्रायश्चित्त करे॥ १२८॥

> एतदेव चरेवन्दं प्रायद्विचतं द्विजोत्तमः । प्रमाप्य वैदयं वृत्तस्यं दद्याच्चैकदातं गवाम् ॥ १२६॥

(वृत्तस्यं वैश्य प्रमाप्य) कर्तं श्यों का ठीक से पालन करने वाले वैश्य का अनि-च्छापूर्वंक वघ करके (द्विजोत्तमः) ब्राह्मण (एतत् + एव प्रायश्चित्तम् + ग्रब्दं चरेत्) इसी [११।१२६] प्रायश्चित्त को एक वर्ष तक करे (च) ग्रीर (गवाम् एकशतं दद्यात्) सौ गौग्रों का दान करे ॥ १२६॥

> एतदेग वर्तं कृत्स्नं वण्मासान् श्रुद्धहा चरेत् । वृवभैकादशा वापि वद्याद्विप्राय गाः सिताः ॥ १३० ॥

(शूद्रहा) शूद्र की हत्या करने वाला द्विज (एतत् + एव क्रुत्स्नं व्रतम्) इसी सम्पूर्ण प्रायश्चित्त [११।१२८] को (षण्मासान् चरेत्) छह मास तक करे (ग्रिपि वा) श्रीर (वृषभ एकादशाः सिताः गाः) एक सांड सहित दश सफेद गार्थे (विप्राय दद्यात्) ब्राह्मण को दान में देवे ॥ १३०॥

म्रन्य पशु-पक्षी-कीट म्रादि के वधों का प्रायश्चित्त---

मार्जारनकुली हत्वा चार्ष मण्डूकमेव च । दवगोघोलूककाकोदच शूद्रहत्यावतं चरेत् ॥ १३१॥ (मार्जार-नकुली चार्ष मण्डूकं दव-गोघा उलूक-काकान् च हत्वा) बिल्ली, नेवला, नीलकण्ठ, भैडक, केुत्ता, गो**ह,** उल्लू श्रौर कौग्रा, इनकी हत्या करने पर (शूद्र-हत्याव्रतं चरेत्) शूद्र-हत्या वाला [११। १३०] प्रायश्चित्त करे ॥ १३१ ॥

# पयः पिबेरित्ररात्रं वा योजनं वाऽष्वनो व्रजेत्। उपस्पृत्रोत्स्रवन्त्यां वा सुक्तं वाऽब्देवतं अपेत्॥ १३२॥

(वा) अथवा (त्रिरात्रं पयः पिबेत्) तीन दिन-रात केवल दूध पीकर रहे, (वा) या (योजनम् अध्वनः त्रजेत्) एक कोस तक पैदल चले, (वा) अथवा (स्रवन्त्याम् + उपस्पृशेत्) बहती नदी में स्नान करे (वा) अथवा (अप्दैवतं सूक्तं जपेत्) जलदेवता वाले सूक्त ['ग्रापो हिष्ठाः मयो मुवस्ताः "" (ऋ • १०६) आदि मन्त्रों | का जाप करे।। १३२॥

#### मिन कार्जायसी वद्यात्सर्पं हत्वा द्विजोत्तमः । पलालमारकं वण्डे सैसकं चैकमावकम् ।। १३३ ॥

(द्विजोत्तमः) ब्राह्मण (सर्ग हत्वा) सांप को मारकर (कार्ष्णायसीम् + अभ्रिम्) काले लोहे से बनी छड़ (दद्यात्) दान करे, (षण्डे पलालभारकम्) नपु सक को मारकर एक गाड़ी पुत्राल, (च) ग्रीर (एकमाषकं सैसकम्) एक प्राशा सीसा ब्राह्मए। को दान करे।। १३३।।

# घृतकुम्भं वराहे तु तिलब्रोणं तु तिलिरौ । शुके द्विहायनं वस्तं क्रीञ्चं हत्वा त्रिहायनम् ॥ १३४ ॥

(वराहे) सूत्रार को मारने पर (चृतकुम्भम्) एक घी से भरा घड़ा, (तित्तिरी तु तिलड़ोणम्) तीतर की हत्या करने पर एक द्रोण = १५ सेर तिल, (शुके दिहायनं वत्सम्) तोते को मारकर दो वर्ष का बछड़ा, भौर (क्रीञ्चं हत्वा त्रिहायनम्) क्रींच पक्षी को मारकर तीन वर्ष का बछड़ा, बाह्यण को दान में देवे।। १३४।।

# हत्वा हंसं बलाकां च बकं बहिएामेव च। वानरं ध्येनमासौ च स्पर्शयेद्द ब्राह्मरागय गामु ॥ १३४ ॥

(हंसं वलाकां बकं बहिए। वानरं स्येन-भासी च हत्वा) हंस, छोटा बगुला बगुला, मोर, बन्दर, बाज ग्रीर मुर्गा, इनको मारकर (ब्राह्मणाय गां स्पर्शयेत्) ब्राह्मण को एक गाय दान में सौपे ॥ १३४॥

# वासी दद्याद्वयं हत्वा पञ्च नीलान्ववान्गजम् । मजमेवावनस्वाहं खरं हत्वैकहायनम् ॥ १३६॥

(हयं हत्वा वासः) घोड़े को मारकर कपड़ा, (गर्ज पञ्च नीलान्वृषान्) हाथी को मारकर पांच नीले बैल, (म्रजभेषी खरं हत्वा) बकरी, भेड़, गधा इनको मारकर (एक हायनम् मनड्वाहं दद्यात्) एक वर्ष का बैल दान करे॥ १३६॥

#### क्रश्यादांस्तु मृगान्हस्या येनुं दद्यात्पयस्विनीम् । स्रकथ्यादान्यरसत्तरीमुख्दं हत्या तु कृष्णसम् ॥ १३७ ॥

(क्रव्यादान् मृगान् हृत्वा) मांस खाने वाले शेर, बाघ म्रादि पशुम्रों को मारकर (पयस्विनी धेनुं दद्यात्) दूघ वाली एक गाय का दान करे, (म्रक्रव्यादान् वत्सतरीम्) मांस न खाने वाले हिरण म्रादि पशुम्रों को मारकर एक बड़ी बिछया, (उष्ट्रंतु हत्वा कृष्णलम्) म्रौर ऊंट को मारकर एक कृष्णल = रत्ती [८। १३४] सोना दान करे।। १३७॥

#### जीतकामुं कबस्ताचीःपृथग्दद्याद्विशुद्धये । चतुर्गामपि वर्गानां नारीहंत्वाऽनवस्थिताः ॥ १३८ ॥

(चतुर्णाम् + भ्राप वर्णानाम्) चारों वर्णों की (भ्रनवस्थिताः नारीः हस्वा) धर्म पर न चलने वाली व्यभिचारिस्सी म्रादि स्त्रियों की हत्या करके (विशुद्धये) उस पापशुद्धि के लिये (पृथक् जीनकार्मुं कबस्तावीन् दद्यात्) वर्णक्रम से क्रमशः चमड़े का कुप्पा, भनुष, बकरी भौर भेड़, दान में दे॥ १३८॥

# बानेन वधनिर्णेकं सर्पावीनामशक्तुवन् । एकंकशश्चरेत्कृच्छ्ं द्विजः पापापमुक्तये ॥ १३६ ॥

(सर्प-मादीनां वधनिर्णेकम्) सर्पं मादि के वध का निवारण (दानेन मशक्नुवन्) पूर्वोक्त [११।१३३-१३८] दान से करने में मसमर्थं होने पर (द्विजः) द्विज (पाप-भ्रपनुत्तये) पाप-निवृत्ति के लिए (एक कशः क्रुच्छ्ंचरेत्) एक पाप के लिए एक-एक क्रुच्छ व्रत करे ॥ १३६॥

# ग्रस्थिमता तु सस्वानां सहस्रस्य प्रमापणे। पूर्णे चानस्यनस्थनां तु शुद्रहत्याव्रतं चरेत्।।१४०।।

(ग्रस्थिमतां तु सत्त्वानाग्) हड्डी वाले छोटे जीवों में (सहस्रस्य प्रमापणे) एक हजार की हत्या करने पर (च) ग्रौर (ग्रनस्थ्नां पूर्णे ग्रनिस) बिना हड्डी वाले गाड़ी भर छोटे जीवों की हत्या करने पर (श्रूद्रहत्याव्रतं चरेत्) श्रूद्रहत्या [११।१३०] का प्रायश्चित्त करे ॥ १४० ॥

# किञ्चिदेव तु विश्राय वद्यादिस्थमतां वये । अनस्थ्नां चैव हिंसायां प्राणायामेन शुद्धपति ॥ १४१ ॥

(ग्रस्थिमतां वधे) हड्डी वाले क्षुद्र-जन्तुग्रों का वध करने पर (विप्राय किञ्चित् + एव तु दद्यात्) बाह्यएा को कुछ ही दान करे (च) ग्रीर (ग्रनस्थनां हिंसायां प्राखायां ने गुद्धपति) बिना हड्डी वाले क्षुद्रजन्तुग्रों की हत्या करने पर प्राणायाम से ही ग्रुद्धि हो जाती है।। १४१।।

#### फलदानां तु वृक्षाणां छेदने जप्यमृक्शतम् । गुल्मवल्लीलतानां च पुष्पितानां च बीरुधाम् ॥ १४२ ॥

(फलदानां तु वृक्षाणाम्) फल देने वाले आम, सेव आदि वृक्षां के, (गुल्म-वल्लीलतानाम्) भाइ, पेड़ों के साथ चढ़ने वाली लताएं और भूमि पर फैलने वाली लताएं, (च) और (पुष्पितानां वीरुधाम्) फूल वाले पेड़, इनके काटने पर (ऋक् शतं जप्यम्) एक सौ बार गायत्री मन्त्र का जप करे॥ १४२॥

मन्नाचजानां सस्वानां रसजानां च सर्वशः। फलपुष्पोद्भवानां च घृतप्राशो विशोधनम्॥ १४३॥

(ग्रन्नाद्यजानां सर्वशः रसजानां च फल-पुष्प-उद्भवानां सत्वानाम्) ग्रन्नों, मैं उत्पन्न तथा सब रसों, फलों ग्रीर फूलों में उत्पन्न होने वाले की हों का वध करके (द्यतप्राशः विशोधनम्) घी चाटने से शुद्धि हो जाती है।। १४३।।

> कृषिजानामोषधीनां जातानां च स्वयं वने । वृथालम्मेऽनुगच्छेद्गां दिनमेकं पयोवतः॥ १४४॥

(कृषिजानां च वने स्वयं जातानाम् ग्रोपधीनाम्) कृषि के साथ [सांठी ग्रादि], ग्रीर जंगल में स्वयं उत्पन्न होने वाली [ब्राह्मी] ग्रोषधियों को (वृथालम्भे) व्ययं नष्ट करने पर (एकं दिनं पयोवतः) एक दिन केवल दूध ही पीते हुए रहकर (गाम् अनु-गच्छेत्) गौ की सेवा करे।। १४।।

प्रभक्य-भक्षण का प्रायश्चित्त-

एतैव तैरपोह्यं स्यादेनो हिसासमुद्भवस् । ज्ञानाज्ञानकृतं कृत्स्नं श्रुणुतानाद्यमकारो ॥ १४५ ॥

(ज्ञान-प्रज्ञानकृतं हिंसासमुद्भवं कृत्स्नम् एनः) ज्ञान या प्रज्ञान से की गई हिंसा से होने वाले सव पापों को (एतैः वर्तः + प्रपोद्धां स्यात्) इन पूर्वोक्त [११। १००-१४४] वर्तों से नष्ट करना चाहिये। ग्रब (ग्रनाद्य-भक्षणे श्रृणुत) ग्रभक्ष्य पदार्थों के खाने पर किये जाने वाले प्रायश्चित्तों को सुनो — ।। १४५ ॥

> म्रज्ञानाद्वारुणीं पीत्वा संस्कारेणैव शुद्धपति । मतिपूर्वमनिर्देश्यं प्राणान्तिकमिति स्थितिः ॥ १४६ ॥

(श्रज्ञानात् वारुणीं पीत्वा) श्रज्ञान से वारुणी मदिरा को पीकर (संस्कारेण एव शुद्धा्ति) पुनः संस्कार [११।१५१] करने से शुद्ध हो जाता है, श्रोर (मितपूर्वम्) जानबू अकर पीने पर (श्रनिदेश्यं प्राणान्तिकम् + इति स्थितिः) निश्चय ही मरकर ही शुद्धि होती है, ऐसी शास्त्रव्यवस्था है ॥१४६॥

अपः सुरामाजनस्या मद्यमाण्डस्थितास्तया। पञ्चरात्रं पिबेत्पीत्वा शङ्खपुष्पीभृतं पयः॥ १४७॥ (सुराभाजनस्याः तथा मद्यभाण्डस्थिताः भ्रयः पोस्वा) सुरा पीने के बर्तन का तथा शराब बनाने के घड़े का पानी पीकर(पञ्चरात्रं शङ्खपुब्पीश्वतं पयः पिबेत्) पांच रात तक शंखपुष्पी बूटी मिलाकर श्रीटाया हुग्रा दूध पीये ॥ १४७ ॥

स्पृष्ट्वा बस्वा च मिंदरां विधिवत्प्रतिगृह्य च । ज्ञूहोच्छिष्टाञ्च पीत्वापः कुज्ञवारि पिवेत्त्र्यहम् ॥ १४८ ॥

(मिदरां स्पृष्ट्वा च दत्त्वा च विधिवत् प्रतिगृह्य) मिदरा को स्पर्श करके या देकर ग्रयवा विधि पूर्वक लेकर (च) ग्रौर (शृद्र-उच्छिष्टाः ग्रयः पीत्वा) शृद्र का झूठा पानी पीकर (त्र्यहं कुशवारि पिबेत) तीन दिन तक कुश = डाभ उबाला हुग्रा पानी पीये॥ १४८॥

बाह्मणस्तु सुरापस्य गन्धमाघ्राय सोमपः। प्रागानप्सु त्रिराचम्य घृतं प्रास्य विशुध्यति ॥ १४६ ॥

(सोमपः ब्राह्मणः) सोमयज्ञ करने वाला ब्राह्मण (सुरापस्य गन्धम् + प्राध्नाय) शराब पीये हुए के मुख की गन्ध सूंघकर (प्राणान् प्रप्नु त्रि + प्राचम्य) प्राणायाम पूर्वक तीन ग्राचमन करके (घृतं प्राध्य विशुद्धचित) किर घी चाटने से शुद्ध हो जाता है।। १४६।।

ग्रज्ञानास्त्रात्त्य विष्मूत्रं सुरासंस्पृष्टमेव च। पुनः संस्कारमहंन्ति त्रयो वर्णा द्विजातयः ॥ १५०॥

(विद्-मूत्रं सुरासंस्पृष्ट्म् + एव स्रज्ञानात् प्राध्य) मल, मूत्र स्रौर शराब से खूमा हुमा सन्नादि भोज्य पदार्थ स्रज्ञान से खा लेने पर (त्रयः द्विजातयः वर्णाः) तीनों द्विजाति वर्णं (पुनः संस्कारम् + स्रहंन्ति) पुनः संस्कार करने से ही शुद्ध होते हैं ॥ १५०॥

वपनं मेलला बण्डो भैक्षचर्या वतानि च। निवर्तन्ते द्विजातीनां पुनः संस्कारकर्मिण ॥१५१॥

(द्विजातीनां पुनः संस्कारकर्मिण) पूर्वोक्त [११।१५०] श्रवस्था में प्रायश्चित करते समय द्विजातियों के पुनः संस्कार करने में (वपनं मेखला दण्डः च भैक्षचर्या व्रतानि) मुण्डन, मेखला, दण्ड, भिक्षा मांगना, ये व्रत (निवर्तन्ते) नहीं किये जाते हैं ॥ १५१॥

> म्रमोज्यानां तु भुक्तवाग्नं स्त्रीशुद्रोच्छिष्टमेव च । जण्ड्वा मासमसम्यं च सप्तरात्रं यवास्पिबेत् ॥ १४२ ॥

(ग्रभोज्याताम् ग्रन्तं भुक्त्वा) जिनका ग्रन्त नहीं लाना चाहिए [४। २०४ –२२०] उनका ग्रन्त लाकर (च) ग्रीर (स्त्री-शूद्र-उच्छिष्टम् + एव) स्त्रियों तथा

शूदों का झूठा ग्रन्न लाकर (च) तथा (ग्रभक्यं मांसं जग्ब्वा) ग्रभक्य मांस को लाकर मनुष्य (सप्तरात्रं यवान् पिबेत्) सात रात तक केवल सत्तू पीकर रहे।। १५२।।

शुक्तानि च कवायांत्रच पीत्वा मेध्यान्यपि द्विजः । ताबद्भवत्यप्रयतो यावत्तन्त व्रजत्यघः ॥ १५३ ॥

(द्विजः) द्विज (मेध्यानि शुक्तानि च कषायान् ग्रिप पीत्वा) पवित्र कांजी ग्रादि खट्टी वस्तुएं ग्रीर कसैले पदार्थों को पीकर (तावत् + ग्रप्रयतः भवति) तब तक ग्रप-वित्र ही रहता है (यावत् तत् ग्रघः न वजित) जब तक वह पीया हुआ पदार्थं पचकर मलरूप में बाहर नहीं निकल जाता है।। १५२॥

विड्वराहलरोष्ट्राणां गोमायोः कपिकाकयोः । प्राप्त्य मूत्रपुरीवाणि द्विजश्चाग्द्रायणं चरेत् ॥ १४४ ॥

(विड्वराह-लर-उष्ट्राणां गोमायोः कपि-काकयोः) ग्राम्य सूत्रर, गघा, ऊंट, गीदड़, बन्दर, कौआ, इनके (मूत्रपुरीषाणि प्राध्य) मूत्र-मल को ला लेने पर (द्विजः चान्द्रायणं चरेत्) द्विजः चान्द्रायणं वत [११।२१६–२२०] करे॥ १४४॥

शुष्कारिए भुक्त्वा मांसानि मौमानि कवकानि च । अज्ञातं चैव सुनास्यमेतदेव वर्तं चरेत् ॥ १४४ ॥

(शुष्कानि मांसानि) सूखे हुए मांस, (भौमानि कवकानि) भूमि में उत्पन्न होने वाले छत्राक, (अज्ञात च सूनास्य भुक्त्वा) प्रज्ञात भौर कसाईखाने का मांस खाकर ।एतत् +एव वृतं चरेत्) यही [१४४ का] वृत करे ॥ १५४ ॥

> क्रव्यावसूकरोष्ट्राणां कुक्कुटानां च मक्षणे । नरकाकलराणां च तप्तक्रच्छ्रं विशोधनम् ॥ १४६ ॥

(क्रव्याद-सूकर-उष्ट्राणां कुक्कुटानां नर-काक-खराणां भक्षणे) मांसभक्षी पशुत्रों, सूग्रर, ऊंट, मुर्गा, मनुष्य, कौमा ग्रौर गघा, इनका मांस खाने पर (तप्तक्रुच्छ्रं विशोधनम्) तप्तक्रुच्छ् व्रत [११। २१४] से शुद्धि होती है ।। १५६॥

> मासिकान्नं तु योऽदनीयावसमावर्तको द्विजः । स त्रीष्यहान्युपवसेवेकाहं चोवके वसेत् ॥ १५७ ॥

(यः ग्रसमावतंकः द्विजः) जो ब्रह्मचर्यात्रम में स्थित द्विज (मासिक + ग्रन्नम्-ग्रश्नीयात्) मासिक श्राद्धादि के अन्न को ला ले तो (सः त्रीण = ग्रह्मिन + उपवसेत्) वह तीन दिन उपवास करे (च) ग्रीर (एक + ग्रहम् उदके वसेत्) एक दिन केवल पानी पीकर रहे ॥ १५७ ॥

> ब्रह्मचारी तु योऽश्नीयान्मधु मांसं कवंचन । स भृष्वा प्राकृतं कृच्छं व्रतशेवं समापयेत् ॥ १५८ ॥

(यः ब्रह्मचारी) जो ब्रह्मचारी (कथंबन) किसी प्रकार (मधुमांसम् अश्नीयात्) मधु स्मद्य या मांस का भक्षण कर ले तो (सः प्राकृतं कृच्छ्रं कृत्वा) वह प्राजापत्य व्रत [११।२११] को करके (व्रतशेषं समापयेत्) ग्रपने शेष ब्रह्मचर्यं काल को पूरा करे।। १५ ।।

#### विडालकाकालूच्छिष्टं जग्ध्वा इवनकुलस्य च । केशकीटावपन्नं च पिवेद् ब्रह्मसुबर्चलाम् ॥ १५६॥

(बिडाल-काक-म्राखु-उच्छिष्टम्) बिल्ली, कौम्रा, चूहा, इनके झूठे ग्रन्त को, (च) ग्रीर (क्व-क्कुलस्य) कुत्ते तथा नेवले के झूठे अन्त को, (च) ग्रीर (केश-कीट-ग्रवपन्नं जग्ध्वा) केश-कीट पड़े अन्त को खाकर (ब्रह्मसुवर्चलां पिवेत्) ब्रह्मसुवर्चला बूटी का क्वाथ पीये ॥ १४६॥

श्रमोज्यमन्नं नात्तव्यमारमनः शुद्धिमिष्छता । श्रजानभुक्तं तूत्तार्यं शोष्यं वाष्याशु शोषनैः ॥ १६० ॥

(ग्रात्मन: शुद्धिम् + इच्छता) ग्रपनी शुद्धि चाहने वाले मनुष्यों को (ग्रभोज्यम् + ग्रन्नं न ग्रत्तव्यम्) ग्रभक्ष्य अन्न नहीं खाना चाहिए, (ग्रज्ञानभुक्तं तु + उत्तायंम्) यदि ग्रज्ञानता से खाया गया है तो वमन कर देना चाहिए (वा) या (ग्राशु शोधनै: शोध्यम्) शीध्र शुद्धिकारक उपायों से शुद्धि कर लेनी चाहिए।। १६०।।

चोरी का प्रायश्चित्त-

एषोऽनाद्यादनस्योक्तो व्रतानां विविधो विधिः । स्तेयदोषापहृत्रंगां व्रतानां श्रूयतां विधिः ॥ १६१ ॥

(एषः) यह [११। १४६-१६०] (म्रनाद्य-म्रदनस्य) स्रभस्य पदार्थों के सान पर (व्रतानां विभिः विविधः उक्तः) प्रायश्चित्तों की मनेक विधियां कहीं। म्रब (स्तैय-दोष-म्रपहतृं एगं व्रतानां विधिः श्रूयताम्) चोरी के दोष को दूर करने वाले प्रायश्चित्तों की विधियाँ सुनो--।। १६१।।

धान्यान्नधनवीर्याण कृत्वा कामाद् द्विजोत्तमः । स्वजातीयगृहादेव कृच्झाब्देन विशुध्यति ॥ १६२ ॥

(द्विजोत्तमः) ब्राह्मण् (स्वजातीयग्रहात् + एव) किसी ब्राह्मण् के घर से ही (कामात् घान्य-म्रन्न-घन-चौयिएण कृत्वा) इच्छापूर्वक धान्य, म्रन्न तथा घन की चोरी करके (कृच्छ-म्रब्देन विशुद्धचिति) एक वर्ष तक कृच्छ्नत [११। २११] करते रहने से शुद्ध होता है ॥ १६२॥

मनुष्याणां तु हरणे स्त्रीणां क्षेत्रगृहस्य च । हूपवापीजलानां च शुद्धिश्चान्द्रायणं स्मृतम् ॥१६३॥ (मनुष्याणां स्त्रीणां क्षेत्र-गृहस्य च कूप वापी-जलानां हरणे) मनुष्य, स्त्री, क्षेत्र, घर त्रौर कूम्रा, बावड़ी का पानी, इनकी चोरी करने पर (चान्द्रायण बुद्धिः स्मृतम्) चान्द्रायण वृत [११। २१६–२२०] से ही बुद्धि मानी है।। १६३।।

द्रव्याणामल्पसार्गाः स्तेयं कृत्वाऽन्यवेश्मतः । चरेत्सातपनं कृच्छ्ं तन्निर्यात्मशुद्धये ॥ १६४ ॥

(अन्यवेश्मतः अल्पसाराणां स्तेयं कृत्वा) दूसरे के घर के थोड़े मूल्य की वस्तुओं की चोरी करके (आत्मशुद्धये) अपनी शुद्धि के लिए (तत् नियत्यि) पहले उन्हें लौटाकर पुनः (सांतपन कृच्छुं चरेत्) सांतपन कृच्छु वत [११।२१२] करे।। १६४।।

> मध्यमोज्यापहरणे यानशय्यासनस्य च । पुष्पमूलफलानां च पठचगव्यं विशोधनम् ॥ १६५ ॥

(भक्ष्य-भोज्य-अपहरणे) खाने योग्य लह्डू आदि, भोज्य खीर आदि के चुराने गर (च) और (यान-शय्या-आसनस्य पुष्प-मूल-फलानां च) सवारी, पलंग, आसन, फूल, मूल और फल, इनकी चोरी करने पर (पश्चगव्यं विशोधनम्) पञ्चगव्यं [गाय का दूध, धी, मूत्र, गोबररस और दही से बनने वाली औषध] पीने से शुद्धि होती है।। १६४।।

तृराकाष्ठद्रुमाराां च शुष्कान्नस्य गुडस्य च । चेलचर्मामिषाराां च त्रिरात्रं स्यादमोजनम् ॥ १६६ ॥

(तृण-काष्ठ-द्रुमाणां शुष्क-ग्रन्मस्य गुडस्य चेल-चर्म-मिषाणां च) तिनकाघास, लकड़ी, पेड़, सूखा ग्रन्न, गुड़, कपड़ा, ग्रौर चमड़ा मांस, इनकी चोरी करने पर (त्रिरा-त्रम् श्रभोजनं स्यात्) तीन रात तक उपवास करे ॥ १६६ ॥

> मिर्गिमुक्ताप्रवासानां ताम्रस्य रजतस्य च। म्रयःकांस्योपलानां च द्वादशाहं करणान्नता ॥ १६७ ॥

(मणि-मुक्ता-प्रवालानां ताम्रस्य रजतस्य श्रयः-कांस्य-उपलानां च) मणियां, मोती, मूंगा, तांबा, चांदी, लोहा, कांसा ग्रौर पत्थर, इनकी चोरी करने पर (द्वादश — ग्रहं कण-ग्रन्नता) बारह दिन तक कण चुग-चुगकर साये॥ १६७॥

> कार्पासकीटजीर्गानां द्विशक्षेकशकस्य च। पक्षिगन्धीवधीनां च रज्जवादचैव ध्यहं पयः ॥ १६८ ॥

(कार्पास-कौट-जीर्णानां द्विशफ-एक शफस्य पक्षि-गन्ध-मौषधीनां च रज्ज्वाः एव) कपास, रेशम, ऊन, दो खुर वाले पशु गाय-भेंस म्रादि, एक खुर वाले पशु घोड़ा-गधा म्रादि, पक्षी, गन्ध, म्रोषधियां मौर रस्सी, इनकी चौरी करने पर (त्र्यहं पयः) तीन दिन केवल दूध पीकर रहे॥ १६८॥

म्रगम्या-गमनीय का प्रायश्चित्त-

एतैर्द्रं तैरपोहेत पापं स्तेयकृतं द्विजः। म्रगम्यागमनीयं तु व्रतैरेमिरपानुवेत्॥ १६६॥

(द्विजः) द्विज (एतैः व्रतैः स्तेयक्कतं पापं श्रपोहेत) इन [११।१६२-१६६] व्रतों से चोरी करने से उत्पन्न पाप को दूर करे। (श्रगम्या-गमनीयं तु) सम्भोग न करने योग्य स्त्री से सम्भोग करने से उत्पन्न पापों को (एभिः व्रतैः + श्रपानुदेत्) इन निम्न [११।१७०-१७८] प्रायश्चित्तों से दूर करे॥ १६६॥

गुरुतस्पन्नतं कुर्याद्वेतः सिक्त्वा स्वयोनिषु । सस्युः पुत्रस्य च स्त्रीषु कुमारीव्वन्त्यज्ञासु च ॥ १७० ॥

(स्वयोनीषु सध्यु:-पुत्रस्य स्त्रीषु कुमारीषु — ग्रन्स्यजासु च) ग्रपनी सगी वहन मित्र की पत्नी, पुत्र की पत्नी, कुमारी, चण्डाली, इनसे (रेतः सिक्त्वा) संशोग करके (गुरुतल्पन्नतं कुर्यात्) गुरुपत्नीगमन वाला प्रायश्चित्त [११।१०३—१०६] करे।।१७०॥

> पैतृष्वतेयीं भगिनीं स्वलीयां मातुरेव च । मातुरुच भ्रातुस्तनयां गत्वा चान्द्रायणं चरेतु ।। १७१ ॥

(पैतृष्वसेयीं मातुः भगिनीं स्वस्नीयां एव, मातुः भ्रातुः तनयां गत्वा) बूमा की बेटी, मौसी की बेटी, भौर मामा की बेटी इनसे संभोग करके (चान्द्रायणं चरेत्) चान्द्रा-यण व्रत [११।२१६-२२०] करे॥ १७१॥

एतास्तिलस्तु भार्यार्थे नोपयञ्छेत् बुद्धिमान् । ज्ञातित्वेनानुपेयास्ताः पतति द्वावयन्तवः ॥ १७२ ॥

(बुद्धिमान्) बुद्धिमान् मनुष्य (एताः तिस्नः तु भायार्थे न + उपयच्छेत्) उक्त तीन कन्याग्रों [१११७१] को पत्नी के रूप में न स्वीकार करे, क्योंकि (ताः ज्ञातित्वेन + श्रनुपेयाः) वे बांधव होने से विवाह करने योग्य नहीं हैं, (उपयन् हि ग्रधः पतिंत) इनसे विवाह करने वाला मनुष्य नरक में जाता है ॥ १७२॥

> म्रमानुषीषु पुरुष उदस्यायामयोनिषु । रेतः सिक्त्वा जले चैव कृष्ट्युं सान्तपनं चरेत् ॥ १७३

(श्रमानुषीषु) मनुष्य से भिन्न जाति की भैंस, घोड़ी, गाय मादि में (उद-क्यायाम्) रजस्वला स्त्री में, श्रीर (श्रयोनिषु) योनि से भिन्न स्थान मुख, गुदा मादि में (रेतः सिक्त्वा) वीर्यक्षरण करके प्रयात इनमें संभोग करके (च) और (जले एव) जल में वीर्यक्षरण करके (सांतपनं कृच्छ्र चरेत्) सांतपनं कृच्छ्र वत [११।२१२] करे।। १७३।।

मैथुनं तु समासेम्य पुंसि योविति वा द्विजः । गोयानेऽप्तु दिवा चैव सवासाः स्नानमाचरेत्॥ १७४॥ (पु सि मैथुनं समासेन्य) पुरुष के साथ मैथुन करके (च) ग्रीर (गोयाने अप्सु च दिवा ेषिति) बैलगाड़ी में, जल में ग्रीर दिन में स्त्री के साथ मैथुन करके (द्विजः सवासाः स्नानम् — ग्राचरेत्) द्विज वस्त्रसहित स्नान करे।। १७४।।

# चण्डाल-ग्रन्त्यस्त्रियो गत्वा भुक्त्वा च प्रतिगृह्य च । पतत्यज्ञानतो वित्रो ज्ञानात्साम्यं तु गच्छति ॥ १७५॥

(चण्डाल-ग्रन्त्य-स्त्रियः) चण्डाल और ग्रन्य नीच वर्णों की स्त्रियों के साथ (गत्वा) संभोग करके, (भुक्त्वा) साथ खाकर (च) भ्रौर (प्रतिगृह्य) उनसे दान लेकर, (भ्रज्ञानात् विप्रः पतित) म्रज्ञानपूर्वक इन कामों को करने से ब्राह्मण 'पतित' हो जाता है और (ज्ञानात् साम्यं गच्छिति) ज्ञानपूर्वक करने से उनके समान जाति वाला हो जाता है।। १७५॥

# विश्रदुष्टां स्त्रियं भर्ता निरुष्यादेकवेदमनि । यत्पुंसः परदारेषु तरुचैनां चारयेद् व्रतम् ॥ १७६ ॥

(विप्रदुष्टां स्त्रियम्) व्यभिचारिणी स्त्री को (भर्ता एकवेश्मनि निरुष्यात्) पित एक घर में रोककर रखे, श्रौर (यत् परदारेषु पुंसः) जो परस्त्रीगमन में पुरुष का प्रायश्चित्त विहित है (तत् व्रतम् एनां चारयेत्) वही प्रायश्चित्त इसी स्त्री से कराये।। १७६।।

सा चेत्पुनः प्रदुष्येत् सहशेनोपयन्त्रिता। कृच्छं चान्द्रायणं चैव तबस्याः पावनं स्मृतम् ॥ १७७॥

(सदुशेन-उपयन्तिता) सजातीय पुरुष के साथ दूषित हुई (सा) वह स्त्री (चेत् पुनः प्रदुष्येत्) यदि फिर संभोग करके दूषित हो जाये तो (प्रस्याः कुच्छ्रं चान्द्रायणम्— एव पावनं स्मृतम्) इस स्त्री के लिए कुच्छ्रं चान्द्रायण वर्त [११। २१२, २१६—२२०] ही शुद्धिकारक माना गया है।। १७७॥

#### यत्करोत्येकरात्रेगः वृषलीसेवनाद् द्विजः। तद्भैक्षभुग्जपन्नित्यं त्रिमिवर्षेर्यपोहति ॥ १७५॥

(द्विजः) द्विज (वृषलीसेवनात् यत् एकरात्रेण करोति) चण्डाली से संभोग करके जो एक ही रात में पाप कमाता है (तत्) वह (त्रिभिः वर्षेः) तीन वर्षों तक (नित्यं भैक्षभुक्जपन् व्यपोहति) प्रतिदिन भिक्षा का भोजन खाने और जप करने से दूर हो जाता है।। १७८।।

पतितों से संसर्ग का प्रायदिचत्त --

एवा पापकृतामुक्ता चतुर्गामपि निष्कृतिः। पतितैः सम्प्रयुक्तानासिमाः श्रृष्णुत निष्कृत्भैः॥ १७६॥

(एषा) यह [११। १२६-१७८] (चतुर्णा पापकृतां निष्कृतिः उक्ताः) चार

प्रकार [हिसा, प्रभक्ष्यभक्षण, चोरी ग्रौर ग्रगम्या से संभोग] के पाप कर्मों की शुद्धि कही। ग्रब (पतितैः सम्प्रयुक्तानाम् इमाः निष्कृतीः शृश्युत = ) पतितों के सम्पर्कं से उत्पन्न पापों की निम्न-वर्णित शुद्धियाँ सुनो--।। १७६॥

संवत्सरेण पति पतितेन सहाचरन्। याजनाष्यापनाखीनाम्न तु यानासनाशनात्।। १८०॥

(पतितेन सह) पतित व्यक्ति के साथ मिलकर (याजन + अध्यापन-योनात्) यज्ञ कराने, पढ़ाने और विवाह सम्बन्ध करने से (संवत्सरेण पतित) एक वर्ष में पतित हो जाता है, (तु) किन्तु (यान + आसन + अधनात् न) साथ सवारी करने बैठने और खाने से पतित नहीं होता ॥ १८०॥

यो येन पतितेनेवां संसर्गं याति मानवः। स तस्यंत्र वतं कुर्यात्तत्संसर्गविशुद्धये।। १८१।।

(एषाम्) इन पिततों में (येन पिततेन यः मानवः संसर्गं याति) जिस पितत के साय जो मनुष्य संसर्गं करता है (सः) वह (तत्संसर्गविशुद्धवे) उस संसर्गं जन्य पाप की शृद्धि के लिए (तस्य एव ब्रतं कुर्यात्) उन्हीं पिततों वाला प्रायश्चित्त करे ॥ १८१॥

पतितस्योदकं कार्यं सिपग्डैर्वान्यत्रैर्वहिः । निन्दितेऽत्रृति सायाङ्गे ज्ञात्युत्विग्गुरुसन्निषी ॥ १८२ ॥

(पिततस्य + उदकम्) पितत व्यक्ति की जलदानक्रिया (सिपण्डै: बान्धवै:) सगे बान्धवों को (बिहि:) गांव के बाहर, (निन्दिते + ग्रहिन) निन्दित तिथि नवमी ग्रादि में, (सायाह्ने) सायंकाल, (ज्ञाति-ऋत्विक्-गुरु-सिन्निधौ) बान्धवों, ऋत्विक् ग्रौर गुरु के समक्ष (कार्यम्) करनी चाहिये ।। १८२ ।।

दासी घटमयां पूर्णं पर्यस्येत्र्रेतवत्पदा। स्रहोरात्रमुपासीरन्नशोचं बाग्यवैः सह॥ २८३॥

(ग्रपां पूर्णं घटम्) जल से भरे घड़े को (दासी परा प्रेतवत् पर्यं स्येत्) दासी ग्रपने पैर से प्रेत की तरह अर्थात् दक्षिण दिशा की ग्रोर मुख करके ठोकर मारकर गिरादे [यही पतितों के लिए जलदान की विधि है] ग्रीर सब सिपण्ड (बान्धर्वै: सह) सभी बान्धर्वों के साथ (ग्रहोरात्रम् ग्रगोचम् उपासीरन्) एक दिन-रात तक ग्रगोच मनावें।। १८३।।

निवर्तेरंत्व तस्मास् सम्मावग्यसहासने । वायाग्रस्य प्रवानं च यात्रा चैव हि लौकिकी ॥ १८४ ॥

(तस्मात् तु) उस महापातकी से (सम्भाषण-सह-प्रासने) बात-चीत करना, एक ग्रासन पर बैठना, (दायाद्यस्य प्रदानं च नौकिकी एव यात्रा) घन भाग देना भौर लोकव्यवहार, इन सबको (निवर्तेरन्) न करें ॥ १८४॥

### ज्येष्ठता च निवर्तेत ज्येष्ठावाप्यं च यद्धनम् । ज्येष्ठांशं प्राप्तुयाष्ट्वास्य यवीयान्युणतोऽधिकः ॥ १८५ ॥

उस महापातकी का (ज्येष्ठता निवर्तेत) यदि वह बड़ा भाई है तो बड़ापन का मधिकार समाप्त हो जाता है (च यत् ज्येष्ठी + आप्यं धनम्) और जो ज्येष्ठ को 'उढार' धन [६।११२] प्राप्त होता है, वह भी न मिलेगा, (च) भीर (अस्य गुणतः + प्रधिकः यवीयान् ज्येष्ठांशं प्राप्नुयात्) इसका गुणवान् छोटा भाई उस'उढार' माग को प्राप्त करेगा।। १८५॥

प्रायश्चित्ते तु चरिते पूर्णंकुम्ममपा नवम् । तेनैव सार्वं प्रास्येयुः स्नात्वा पुग्ये जलाशये ॥ १८६ ॥

(प्रायश्चित्ते तु चरिते) पतित के प्रायश्चित्त कर लेने पर, बान्धव लोग (तेन +एव सार्धं पुण्ये जलाशये स्नात्वा) उसके साथ शुद्ध जलाशय में स्नान करके (पूर्ण-कुम्भम् + ग्रपां नवं प्रास्येयुः) जल से पूर्णं नये घड़े को वहीं पर फींक दें ।। १८६॥

> स त्वप्सु तं घटं प्रास्य प्रविदय भवनं स्वक्यू । सर्वांतिः ज्ञातिकार्यातिः ययापूर्वं समाचरेत् ॥ १८७ ॥

(सः) वह प्रायश्चित्त किया हुम्रा (तं घटम् + अप्सु प्रास्य) उस घड़े को जल में फेंकने के पश्चात् (स्वकं भवनं प्रविश्य) ग्रपने घर में प्रवेश करके (सर्वाणि ज्ञाति-कार्याणि) सब जाति-सम्बन्धी कार्यों को (यथापूर्वं समाचरेत्) पूर्वंवत् करे ॥ १८७॥

> एतदेव विधि कुर्याद्योशित्सु पतितास्विष । वस्त्रान्नपानं देयं तु वसेयुक्त्य गृहान्तिके ॥ १८८ ॥

(पिततासु योषित्सु प्रिप) पितत हुई स्त्रियों के साथ भी (एतत् + एव विधि कुर्यात्) वही प्रायश्चित्त विधि [११। १८२-१८७] करे, (ग्रहान्तिके वसेयुः) वे स्त्रियौ घर के समीप ही रहें, ग्रौर (वस्त्र-ग्रन्त-पानं देयम्) उन्हें वस्त्र, ग्रन्त, पीने की वरतुएँ देते रहें॥ १८८॥

एनस्विमिरनिण्यितेर्नार्थं किचित्सहाचरेत्। इतनिर्णेजनांद्रचेव न जुगुप्सेत कहिचित्।।१८६।।

(मनिणिक्तैः एनस्विभिः सह) प्रायश्चित्त नहीं किये हुए पापकत्ताओं के साय (किंचित् अर्थ न ग्राचरेत्) किसी प्रकार का सम्बन्ध नहीं रखना चाहिए (च) और (इतिनिर्णेजनान् कहिंचित् न जुगुप्सेत) प्रायश्चित्त किये हुमों से कभी घुणा न करे— उनकी निन्दा न करे ॥ १८६॥

बालस्नांश्व कृतस्नांश्व विद्युद्धानिष वर्षतः । शररागतहस्तृंश्व स्त्रीहस्तृंश्च न संबसेत् ॥ १६०॥ (बालस्नान् कृतस्नान् शररागतहस्तृन्) बालकों के हत्यारे, कृतस्न, शरराग- गतों के हत्यारे, स्त्रियों के हत्यारे, इनके (धर्मतः विशुद्धान् + म्रिपि) धर्मानुसार शुद्ध हो जाने पर भी (न संवसेत्) इनसे संसर्ग न करे ।। १६०॥

अर्नुहर्रो त्जन्त : ११। ५४ से १६० तक सभी श्लोक प्रक्षिप्त हैं। इनके 'ग्राघार' निम्नलिखित हैं—

- १. ग्रन्तिवरोध महापातक एवं उपपातकों के वर्गीकरण ग्रीर प्रायश्चित्त-निश्चय का यह प्रसंग मौलिक सिद्ध नहीं होता। इस प्रसंग का पूर्वोक्त मनुस्मृति की व्यवस्थाग्रों से तालमेल न होकर ग्रनेक प्रकार से विरोध है —
- (१) यहां चार प्रकार के अपराधियों को विशिष्ट अपराधी मानकर 'महा-पातकी' की संज्ञा दी है किन्तु हत्या प्रसंग [ = । २७ = – २० ढ ] में ब्रह्मयज्ञ का, चोरी-प्रसंग में [ = । २० १ - २४ ३ ] स्वणं की चोरी का, परस्त्रीगमन प्रसंग में [ = । ३५ २ – ३ = ७ ] गुरुपत्नीगामी का पृथक् से विशिष्ट अपराधी के रूप में कोई उल्लेख नहीं है । इससे स्पष्ट होता है कि यह विभाजन मनु का मौलिक नहीं है । यदि यह विभाजन मौलिक होता तो उक्त प्रसंगों में इनके लिए विशिष्ट दण्ड की व्यवस्था होती ।
- (२) द। ३६६ में विशिष्ट अपराधियों की गणना करते हुए चोर, परस्त्रीगामी, दुष्टवाक्, लुटेरा और हत्यारा, इन व्यक्तियों को भी समाविष्ट किया है, और राजा को इन पर विशेष नियन्त्रण रखने का आदेश है। यहाँ चार महापातिकयों का परिगणन उक्त क्लोक से भिन्न है और अपराध के आधार पर विभाजन न करके व्यक्तिपरक आधार लिया है, जैसे—परस्त्रीगमन में अपराध का आधार न लेकर केवल गुरुपत्नीगामी को ही विशिष्ट अपराधी माना है। हत्यारा मात्र होना आधार न मानकर केवल बहाहत्यार को और प्रत्येक चोर को नहीं, अपितु केवल स्वर्ण की चोरी करने वाले को ही महापातकी माना है। यह विभाजन पिछले विभाजन से पृथक् है और इसकी आधार पढ़ित भी भिन्न है।
- (३) यहां स्वर्णंचोर को महापातकी ग्रीर रजत ग्रादि चुराने वाले को जप-पातकी मानकर दोनों के लिए भिन्न-भिन्न दण्डों की व्यवस्था दी है, जबिक ६। ३२१— ३२२ में इनकी चोरी को समान मानकर समान दण्ड की व्यवस्था है। ग्रीर यहाँ दोनों के दण्ड में कोई संतुलन न होकर दिन-रात का ग्रन्तर है। स्वर्णंचोर के लिए बारह वर्ष तक बहाहत्या का प्रायदिचत्त करने का ग्रादेश है [११।१०१]; ग्रीर रजत, मोती ग्रादि चुराने वाले के लिए केवल बारह दिन चावल खाकर रहने का विधान है! [११।१६७]। एक स्थान पर तो दोनों को समान स्तर का चोर माना है ग्रीर दूसरे स्थान पर रजत चोर को ग्रत्यन्त सामान्य चोर मानकर उसके लिए दण्ड भी नाम-मान्न है!
- (४) (क) २१० से २२६ श्लोकों में मनु ने प्रायश्चित्त के व्रत बतलाते हुए कहा है कि इन उपायों से पापियों की शुद्धि करें; किन्तु ७२ से १०४, १०६ से ११६

११८ से १२३, १२६ से १३८, १४० से १४३, १४६, १६०, १६४, १६७, १६८, १७०, १७२, १७४, १७४, १७८, १८८ से १८८ क्लोकों में प्रायश्चित्त के लिए जिन वत या विधियों का कथन है, वे उक्त वतों से भिन्न हैं। मनु के अनुसार तो उन्हीं वतों में से प्रायश्चित्त के लिए वत निश्चित किये जाने चाहियें थे। यह भिन्नता पनु के विधान से विश्व है, और किसी अन्य व्यक्ति द्वारा विहित है।

- (ख) ६० में सुरा पीने का प्रायश्चित्त सुरापान से बताया है। क्या कभी पाप से ही पाप की निवृत्ति होती है ? यह ऋषि-विहित विधान नहीं हो सकता।
- (५) २२६ से २३३ इलोकों से यह स्पष्ट है कि प्रायिष्यत्त मृत्युकारक नहीं होना चाहिए। वह ऐसा होना चाहिए जिससे मनुष्य शेष जीवन में पुनः उस पाप को न करें। आगे ग्राने वाले समय में ग्रपराघों की ग्रोर से सावधान रहने के लिए ग्रौर किये हुए ग्रपराघ पर परचात्ताप करने के लिए प्रायिष्यत्त होता है, यह उक्त दलोकों से सिद्ध है। इस प्रसंग में महापातिकयों को मृत्यु के रूप में [७३, ७६, ८६, ८०, ६१, १००, १०३, १०४, १४६] प्रायिष्यत्त विहित है, जो मनु की व्यवस्था से विदद्ध है।
- (६) ५६ वें क्लोक में भूठी साक्षी को सुरापान के समान महापातक मानकर द वें क्लोक में उसका प्रायिक्त ब्रह्महत्या का ही प्रायिक्त कहा है, जबिक द।११९ से १२२ क्लोकों में भूठी साक्षी के ग्रपराध में कुछ ग्राधिक दण्ड ही विहित है। उसमें भौर इस दण्ड में दिन-रात की ग्रसमानता है। द।११९-१२२ क्लोकों में भूठी साक्षी का महापातक के रूप में कोई विशिष्ट रूप से उल्लेख न होना भी यह सिद्ध करता है कि यहाँ यह विभाजन मनुकूत नहीं है।
- (७) इसी प्रकार धरोहर हड़पने के ग्रपराध के प्रायश्चित्त में ग्रीर ग्रष्टम ग्रष्ट्याय में विहित दण्ड में भी पर्याप्त ग्रसमानता है ग्रीर न वहां इस ग्रपराध का महा-पातक के रूप में उल्लेख है [११। ४७, ८८॥ ८। १७६-१६६]।
- (८) ६२ वें श्लोक में द्रव्य लेकर पढ़ाना उपपातक माना है, जबिक २। १४१ में इस प्रकार के ग्रध्यापक को 'उपाध्याय' संज्ञा देकर द्रव्य लेकर पढ़ाने के विधान का संकेत है। २। १०६ में तो स्पष्ट शब्दों में 'द्रव्यदाता' को पढ़ाने का कथन है।
- (६) हत्या-अभियोग के प्रसंग [८। २७८-३००] में मनु ने सभी व्यक्तियों के लिए एक-जैसा विद्यान किया है और उनकी दण्डव्यवस्था भी समान है। यहां ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शूद्र-हत्या के लिए कम-ग्रधिक प्रायक्ष्यित का विद्यान उस व्यवस्था-पद्धति से भिन्न है तथा भेदभावपूणें है।
- (१०) इस प्रसंग में अनेक स्थानों पर प्रायश्चित्त में दान देने का विधान है। ७६ वें श्लोक में तो स्पष्ट आदेश है कि अपना सर्वस्व बाह्यएं को दान देने से ब्रह्म-हत्या के पाप से मुक्त हो जाता है। यह मनु-मत के विपरीत है। मनु ने बाह्यणों को केवल सत्प्रतिग्रह लेने का ही विधान किया है [२।१६०॥४।१६०], असत्प्रतिग्रह

निषिद्ध ही नहीं श्रपितु निन्दित माना है, श्रीर इसी अध्याय में ग्रसत्प्रतिग्रह लेने वालों के लिए प्रायदिचत्त का विषान किया है [१६३-१६६]। इससे स्पष्ट है कि ग्रपराधी लोगों से ब्राह्मणों को दान लेने का अधिकार नहीं है, ग्रतः इस प्रसंग में विणित सम्पूर्ण दानविधि ग्रमौलिक है।

- (११) ६। २२५ में शराबी के लिए केवल 'देशनिकाला' दण्ड का विधान है और यहाँ मृत्युकारक प्रायद्वित्त [६०, ६१, १४६] विहित है। दोनों व्यवस्थाग्रों में पर्याप्त ग्रन्तर ग्रौर विरोध है। इस प्रकार ये ग्रन्तविरोध इस सम्पूर्ण प्रसंग को ग्रमौलिक और प्रक्षिप्त सिद्ध करते हैं।
- २. श्रवान्तरिवरोध इस प्रसंग में पातकों के विभाजन तथा उनकी दण्ड-व्यवस्था में पुनक्कितयां, श्रसंतुलन, परस्परिवरद्धता श्रीर श्रस्यिक विश्वं खलता है। इससे यह सिद्ध होता है कि यह प्रसंग न तो मौलिक है श्रीर न किसी एक व्यक्ति द्वारा रचित है तथा न किसी विद्वान् व्यक्ति द्वारा रचित है। इस प्रसंग में निम्न तृटियां हैं—
- (१) ४४ वें श्लोक में मद्यपान को महापातक माना है, श्रीर ६६ वें श्लोक में मद्यप की गणना उपपातकियों में है।
- (२) दण्डों के विकल्पों में अत्यधिक ग्रसमानता है, जो बुद्धिसंगत प्रतीत नहीं होती; जैसे—(क) ६०, ६१, १४६ क्लोकों में मदिरा पीने पर मृत्यु द्वारा ही शुद्धि मानी है, भीर ६२ वें क्लोक में उसके विकला में एक वर्ष तक चावल पर रहना ही विहित है। (ख) ७३ वें क्लोक में ब्रह्महत्या का प्रायश्चित मृत्यु वि.हित है, भीर ६२— ६३ में ग्रक्षमध्यक्त में ब्राह्मणों ग्रीर राजा के समक्ष प्रपना पाप कहकर स्नान कर लेना मात्र ब्रह्महत्या को दूर करने वाला प्रायश्चित कहा है। (ग) गुरुस्त्रीगामी के लिए १०३, १०४ क्लोकों में मृत्यु का प्रायश्चित बताया है, भीर १०६ में केवल तीन मास तक हविष्य ग्रीर नीवार से चान्द्रायणव्रत करने से उक्त महापातक की शुद्धि मान ली। इस प्रकार इन विकल्पों में कोई संतुलन ग्रीर तालमेल नहीं है।
- (३) ५५ वें क्लो क में असत्य भाषण को महापातक मानकर ब्रह्महत्या के समान माना, है और ६६ वें क्लो क में असत्यभाषण को साधारण-सा अपराध 'अपात्रीकरण' माना है।
- (४) ५६ वें ब्लोक में 'वेदनिन्दा' को महापातक माना है, जबकि ६६ वें ब्लोक में 'नास्तिकता' को उपपातक माना है। मनु के मत में वेदनिन्दा ही नास्तिकता है [''नास्तिको बेदनिन्दकः'' (२। ११)]।
- (५) ५५-५७ इलोकों में घनेक ग्रपराधों को महापातकों के समान गिना है किन्तु महापातकों के प्रायश्चित्त-विधान प्रसंग [८६ से १०६] में उनका प्रायश्चित्त वर्णित नहीं है, वे हैं—ग्रपनी उन्नांत के लिए क्षूठ बोलना, राजा के सामने चुगली

करना, वेदत्याग, वेदनिन्दा, निन्दित तथा अभक्ष्य पदार्थों का भक्षण, मनुष्य, घोड़ा, चांदी, भूमि, वज्र ग्रौर मणियों की चोरी।

- (६) इसी प्रकार कुछ अपराधों को महापातकों के प्रसंग [५४-५८] में नहीं गिना, किन्तु इनके प्रसंग में उनका प्रायश्चित्त विहित है; वे हैं—गर्भपात, यज्ञ करते हुए क्षत्रिय और वैश्य की हत्या, रजस्वला स्त्री की हत्या एवं स्त्री-हत्या [८७-८८]।
- (७) ६६ वें श्लोक में स्त्री-हत्या को उपपातक माना है, किन्तु ८८ वें श्लोक में उसे महापातक मानकर स्त्री-हत्यारे के लिए ब्रह्महत्या का प्रायश्वित्त विहित है।
- (प) ४६ वें श्लोक में निन्दित और अभक्ष्य पदार्थों के भक्षाण को महापातक के समान माना है ग्रीर ६४ वें श्लोक में उपपातक माना है।
- (६) ५७ वें क्लोक में मनुष्य, घोड़ा, चांदी मादि की चोरी को महापातक के समान माना है ग्रीर उनका प्रायिक्त अत्यन्त साधारण कहा है [१६३, १६७]। ग्राक्चर्य की बात तो यह है कि स्वर्ण की चोरी करने पर तो ब्रह्महत्या का बारह वर्ष तक प्रायिक्त है ग्रीर मनुष्यों तथा स्त्रियों की चोरी करने पर केवल चान्द्रायणव्रत ही प्रायिक्त माना है [१६३]। इसी क्लोक में मनुष्यों ग्रीर स्त्रियों की चोरी तथा क्यें ग्रीर बावड़ी के जल की चोरी को भी समान माना है !
- (१०) एक ही प्रसंग में तीन स्थानों पर [ ५७, ६४, ६६ ] चोरी का परिगणन किया गया है; जो प्रनावश्यक है।
- (११) वेदत्याग, वेदपाठ-स्याग, निन्दा ग्रौर नास्तिकता, जो कि मनु के विचार में एक नास्तिकता के ग्रन्तर्गत ही ग्राते हैं [२।११], उनका इस प्रसंग में तीन बार उल्लेख है [५६,५६,६६]।
- (१२) इसी प्रकार उपपातकों के एक ही प्रसंग में ग्रग्निहोत्र-त्याग के अपराध का दो बार परिगणन है [४६, ६४]।
- (१३) इसी प्रकार परस्त्रीगमन, कम्यादूषण, व्रतलोप, स्त्रीसेवन मादि एक ही प्रकार की बातों का केवल उपपातक प्रसंग में ही तीन बार उल्लेख है, [४६. ६१, ६६]।
- (१४) कन्यादूषण को ४६ में महापातकों के अन्तर्गत गिना है, और ६१ में उपपातकों के अन्तर्गत।
- (१५) पातकों के परिगणन-क्रम में ग्रीर उनके प्रायश्चित वर्णन-क्रम में ताल-मेल नहीं है। गणना के ग्रनुसार महापातकी, उनके संसर्गियों के प्रायश्चित्त, उपपातकी जातिश्र शकर, संकरीकरण, ग्रपात्रीकरण, मलावह, इस क्रम से प्रायश्चित्त विधान होना चाहिए, किन्तु इसमें अत्यधिक विश्व ललता है भीर संसर्गियों के लिए सबसे अन्त में फल-श्रिधान किया है। १२६ से १७६ श्लोकों का वर्णन परिगणन क्रम के ग्राधार पर १२४ से पूर्व होना चाहिए था। फलकथन का प्रसंग इतना विश्व लित है कि परि-

गणनक्रम के मनुसार उसमें बहुत कम प्रायश्चित्त क्रमबद्धरूप से मिलते हैं। ५४ वें श्लोक से तो यह संकेत मिलता है कि केवल महापातिकयों का संसगं ही महापातक है, किन्तु संसगों का प्रयश्चित्त सभी प्रपराधों के बाद देकर सभी श्रपराधियों के संसगें को पातक का रूप दे दिया है।

- (१६) स्त्री-वध को उपपातकों के प्रन्तगंत माना है, श्रीर उसका प्रायश्चित्त महापातकों के समान महापातकों के प्रसंग में दिया है [६६, ८८]।
- (१७) ग्रसंतुलन का ग्रत्यधिक ग्राश्चर्यपूर्ण उदाहरण १३१ वां श्लोक है, जिसमें शूद्र के जीवन को बिलाव, नेवला, मेंढक, कुत्ता, उल्लू ग्रादि के समानस्तर का मानकर इन सबकी हत्या पर एक ही प्रायश्चित्त विहित किया है।
- (१८) एक ग्रपराध का एक स्थान पर ही प्रायिक्त होन। चाहिए, किन्तु इस प्रसंग में एक ही ग्रपराध का कई-कई स्थानों पर प्रायिक्त विहित है ग्रौर वह भी भिन्न-भिन्त। जैसे—-(क) सर्पहत्या को 'संकरीकरण' पाप मानकर १२५ वें में चान्द्रा— यणव्रत असका प्रायिक्त विहित है। पुनः १३३, १३६ में उससे भिन्न प्रायिक्ति का विधान है। (ख) घोड़ा, हाथी, भेड़, गधा ग्रादि की हत्या का ६८. १२५ में भी प्रायिक्त है, ग्रौर १३६ में भी। (ग) मद्य के साथ के पदार्थों के भक्षण का प्रायिक्त ७०, १२५ में भी है, ग्रौर उससे भिन्न १४७—१४६ में भी। (घ) फल ग्रादि की बोरी का प्रायिक्त ७०, १२५ में भी है, ग्रौर उससे भिन्न १६५ में भी। इन सभी की गणना दो-दो बार पृथक्-पृथक् ग्रपराधों के नाम से की गई है, जो किसी एक रचितता द्वारा ग्रसम्भव है।
- (१६) १६० वें क्लोक में कहा है कि कृतघ्त, शरणागत के हत्यारे यदि प्रायक्ष्यित भी कर चुके हों तो भी इनके साथ व्यवहार न करे, जबकि इन दोनों ग्रय-राघों का पिछले पातकों में कहीं भी उल्लेख नहीं है।
- (२०) प्रायश्चित्तविधान प्रसंग में मनु की बौली में चार प्रसंग प्रारम्भ किये हैं, वे हैं—१२६-१४६ में हिंसाजन्य पापों का प्रायश्चित्त, १४६-१६० में ग्रमक्ष्यभक्षण का, १६१-१६० में चोरी का, १६६-१७० में ग्रगम्यागमन का प्रायश्चित्त कहा है, श्रीर इन चारों प्रसंगों की समाप्ति का संकेत १७६ में है, किन्तु ग्रपराधगणना प्रसंग में इस क्रम या नाम से इन प्रसंगों का परिगणन कहीं नहीं है।
- ३. प्रसंगविरोध प्रायश्चित्त-विषयक प्रसंग का संकेत देने वाला दलोक ४४ वाँ है। इसमें स्पष्ट शब्दों में तीन बातों का संकेत दिया है—
  - (क) विहित कर्मों को न करने पर,
  - (ख) निन्दित कर्म करने पर, ग्रीर---
  - (ग) इन्द्रियविषयों में श्रासक्त होने पर श्रर्थात् श्रालस्य, कामवासना आदि में पड़ने से मनुष्य प्रायश्चित्त का पात्र होता है।

उक्त दलोकों में जो संकेत दिये हैं, ग्रियम प्रसंग में इनके ग्राघार पर वर्णन नहीं है; जबिक मनु की दाँली के अनुसार संकेत-दलोक के अनुसार ही अग्रिम वर्णन होना चाहिए। ग्रियम प्रसंग को घ्यानसे देखने से वह दो भिन्न प्रसंगोंमें विभाजित हुआ प्रतीत होता है। पहला प्रसंग ५४ से १६० दलोक तक है, ग्रीर दूसरा १६१ से २०६ दलोक तक। पहले प्रसंग की समाप्ति का संकेत १७६ में दिया है ग्रीर फिर ग्रपराधियों के संसर्ग करने वालों के लिए विधान है, ग्रीर १८६-१६० में इस प्रथम प्रसंग का उपसंहार है।

अब यहां विचारणीय बात यह है कि जब अपराधों के प्रायक्ष्मित्त का एक प्रसंग समाप्त हो गया तो पुनः १६१ से प्रायक्ष्मित्त वर्णन प्रारम्भ करने का क्या तुक था? इसके उत्तर में यह कहा जा सकता है कि यह द्वितीय प्रसंग ही मौलिक है और प्रथम प्रसंग प्रक्षिप्त है। इसमें निम्न युक्तियां हैं—

- (१) प्रथम प्रसंग [५४-१६० तक] मनेक आधारों पर अमीलिक और प्रक्षिप्त सिद्ध हो रहा है और शैली की दृष्टि से भी मनु-प्रोक्त नहीं लगता।
- (२) यह प्रथम प्रसंग संकेत क्लोक ४४ के घ्रनुसार नहीं है। उसका प्रारम्भ भी मनु की शैली में नहीं है। मनु की शैली के घ्रनुसार, पातकों की गणना से पूर्व उसको कहने का संकेत होना चाहिए था।
- (३) द्वितीय प्रसंग मनु के संकेत-क्लोक ४४ वें के प्रमुसार नहीं है। इस प्रसंग में १६१ वां क्लोक "अकुर्वम् विहितं कर्म" का दिग्दर्शन है। १६२-१६६ क्लोक "निन्दितं च समाचरन्" के और २०३ क्लोक "प्रसक्तक्चेन्द्रियार्थेषु" का दिग्दर्शन है। शेष सभी प्रपराधों का प्रायक्चित्त शक्ति और काल के ग्राधार पर करने के लिए संकेत करके [२०६] इस प्रसंग को संक्षेप में समाप्त कर दिया है।
- (४) १६२ वें श्लोक के शब्द इस बात को सिद्ध करते हैं कि मनु ने इस प्रसंग को संक्षेप में विणित करके समाप्त किया है, श्रीर ५४ से १६० श्लोकों के विस्तृत वर्णन का मौलिकता से कोई सम्बन्ध नहीं है। इस श्लोक में मनु ने सभी विकर्मस्थ (निन्दित या व्यवस्था-विरुद्ध कमें करने वाले) लोगों के लिए एक ही पद द्वारा—"प्रायश्चित्तं विकर्मस्थास्तु ये द्विजाः" कहकर सामान्य विधान कर दिया है। यदि मनु को एक-एक श्रपराध की गणना का श्रीर उसके विस्तृत प्रायचित्त वर्णन का श्रभीष्ट होता तो वे एक ही पद में सभी व्यक्तियों को श्रीर सभी निन्दित कर्मों को एकत्र समाद्वत नहीं करते। इस श्लोक से यही सिद्ध है कि प्रथम प्रसंग श्रमौलिक है श्रीर द्वितीय प्रसंग मौलिक है।

इस प्रकार प्रसंगिवरोध के स्राधार पर यह प्रसंग स्रसंगत सिद्ध होता है। प्रसंगानुसार ५३ वें क्लोक के पक्षात् १६१ वां क्लोक होना चाहिए। बीच के ये सभी क्लोक स्रप्रासंगिक हैं।

४. शैलीगत प्राचार -- सम्पूर्ण प्रसंग में महापातक एवं उपपातक तथा अन्य

पातकों के विभाजन भीर उनकी दण्ड-व्यवस्था में ग्रत्यधिक विश्व खलता तथा असं-तुलन-युक्त शैली है। इनका विभाजन भी किराधार है। इसी प्रकार इस प्रसंग की वर्णनशैली त्रतिशयोक्तिपूर्ण, निराधार भीर श्रयुक्तियुक्त है। मनु की शैली में ये त्रुटियाँ नहीं हैं। ग्रतः यह प्रसंग प्रक्षिप्त है।

वात्यों का प्रायश्चित्त---

# येषां द्विजानां सावित्री नानूच्येत यथाविधि । तांद्रचारियत्वा त्रीन्कुच्छ्रान्यचाविध्युपनाययेत्।।१६१॥ (६)

(येषां द्विजानां सावित्री) जिन द्विजों का यज्ञोपवीत संस्कार (यथा-विधि) उचित समय [इस संस्करण में २।११-१३] पर (न + म्रनूच्येत) नहीं हुम्रा हो, (तान्) उनको (त्रीन् कृच्छ्रान् चारियत्वा) तीन कृच्छ्र व्रत [११।२१२] कराके (यथाविधि + उपनाययेत्) विधिपूर्वक उनका उपनयन संस्कार कर देना चाहिए।।१६१।।

निन्दित कर्म करने वालों का प्रायश्चित्त -

प्रायिक्चत्तं चिकीर्षन्ति विकर्मस्यास्तु ये द्विजाः । ब्रह्मणा च परित्यक्तास्तेषामप्येतदाविद्येत् ॥ १६२ ॥ (७)

(विकर्मस्थाः तु ये द्विजाः) स्रपने घामिक कर्त्तव्यों का त्याग कर देने सौर निन्दित कर्म करने पर जो उपनयनयुक्त द्विज (प्रायिक्त चिकी- घंन्ति) प्रायिक्त करके स्रपने को शुद्ध करना चाहते हैं (च) सौर (ब्रह्मणा परित्यक्ताः) वेदादि के त्यागने पर जो प्रायिक्तित करके शुद्ध होना चाहते हैं (तेषाम् म प्राप् + एतत् + स्रादिशेत्) उन्हें भी पूर्वोक्त व्रत [११। १६१] करने को कहें।। १६२।।

ार्डि जोजीस व्यक्त

कार पार्विष्य

आतंबह, आत्या का याजन आदि। (यव धनम् + अर्जयन्ति) जो धन इकट्ठा करते हैं (तस्य उत्सर्गेस्) उस धन के लौटाने, (च) और उसके बाद (तपसा जन्येन एव शुद्ध-धन्ति) तप और जप [११। १६४-१६६] करने से शुद्ध होते हैं ॥ १६३॥

जपित्वा त्रीणि सःवित्र्याः सहस्रारिंग समाहितः । मासं गोष्ठे पयः पीत्वा मुच्यतेऽसत्प्रतिप्रहात् ॥ १६४ ॥

ब्राह्मण (समाहितः) एकाग्र होकर (त्रीण सहस्राणि सावित्र्याः जिपत्वा) तीन हुजार गायत्री मन्त्र जपकर, श्रीर (गोष्ठे मासं पयः पीत्वा) गोशाला में रहते हुए एक

मास तक गो के दूध पर रहकर (ग्रसत् प्रतिग्रहात् मुच्यते) निन्दित दान लेने के अपराध मे मुक्त होता है।। १६४।।

> उपवासकृशं तं तु गोवजात्युनरागतम्। प्रएतं प्रति पृच्छेयुः साम्यं सौम्येच्छसीति किम् ?।। १६४॥

(उपवासकृशं गोव्रजात् पुनः + म्रागतम्) केवल दूध लेने के उपवास से दुर्बल हुए, गोशाला से वापस लौटे, (तं प्रणतं प्रति पृच्छेषुः) उस प्रायश्चित्तकत्ता विनम्न ब्राह्मण से ग्रन्य ब्राह्मण पूछें कि ('सौम्य ! कि साम्यम् + इच्छिसि' इति) 'हे सौम्य ! क्या हम लागों के समान होना चाहते हो ?' ॥ १६५॥

### सत्यमुक्त्वा तु विप्रेषु विकिरेश्चवसं गवाम् । गोमिः प्रवितिते तीयं कुर्युस्तस्य परिप्रहम् ॥ १६६ ॥

(विश्रेषु सत्यम् + उक्त्वा तु) वह प्रायश्चित्त करके लौटने वाला ब्राह्मण उनके प्रश्न के उत्तर में 'हां मैं बागे निन्दित उपायों से धनसंग्रह नहीं करूं गा' इस प्रकार सत्य प्रतिज्ञा करके, फिर (गवां यवसं विकिरेत्) गौश्रों के आगे चारा डाले, ब्राह्मण फिर (गोभिः प्रवितिते तीर्थे तस्य परिग्रहं कुर्युः) गौश्रों के बैठने के स्यान या झाने-जाने के मार्ग पर उसका पुनः ग्रहण [ = जाति में मिलाना] करें ॥ १६६॥

आनुश्रीत्जनाः ये चार (१०।१६३—१६६) श्लोक निम्नलिखित कारणों से प्रक्षिप्त हैं—

१. प्रसंगिष्य-(१) १०। १६१ वें बलोक में यज्ञोपवीत-संस्कार से हीन दिजों के लिए तीन कुच्छू वर्तों का विधान प्रायदिवत्तरूप में किया है। ग्रीर १६२ वें बलोक में भी 'एतदादिज्ञेत्' कहकर उन्हीं का संकेत किया है। केवल ब्राह्मण की शुद्धि के उपायों का कथन प्रसंगिवरुद्ध है। (२) १६२ से सभी व्यक्तियों के सभी विकर्मों या कर्मों के ग्रपालन का कथन हो गया है। ग्रतः यहां ब्राह्मण के कर्मों की गणना की

तथा वैश्य तीनों वणों का ग्रहण होता है, और द्विजों के प्रायश्चित्त से ब्राह्मण का भी प्रायश्चित्त हो जाता है, तो पृथक् से ब्राह्मण के लिए एक नवीन विधान करना मौलिक नहीं कहा जा सकता। भीर ब्राह्मण के लिए यदि पृथक् व्यवस्था की गई है, तो किर कम से क्षत्रियादि के लिए भी पृथक् व्यवस्था होनी चाहिये थी। और यदि पृथक् वणों के लिए मनु को प्रायश्चित्त विधान ग्रभीष्ट होता तो द्विजों की सामान्य व्यवस्था किस के लिए होगी? यदि ब्राह्मण [१६३] जप, तप से शुद्ध हो जाता है तो कुच्छ्रत्रतों की ब्राह्मण के लिए ग्रावश्यकता नहीं है ? ग्रतः ये दोनों विधान परस्पर समन्वय के बिना विरोधी हो जायेंगे।

- ३. पुनवस्त—मनु ने ११।२२५-२२६ श्लोकों में गायत्री ग्रादि मन्त्रों के जप से डिजों की शुद्धि मानी है। ग्रीर २२७ में तप ग्रादि साधन भी लिखे हैं। फिर यहां ब्राह्मण के लिए [१६३-१६४] जप, तप से शुद्धि का विधान पुनवक्त होने से मान्य नहीं हो सकता। ग्रीर जप-तप से भिन्न यज्ञ करना, ग्रहिंसादि का पालन करना [२२२] ग्रपने दोष को कहने ग्रीर वेदाम्यासादि करना [२२७], क्या ब्राह्मण के लिए इनकी ग्रावश्यकता नहीं है ? ग्रतः द्विजों के प्रायश्चित्त से ब्राह्मण का पृथक् प्रायश्चित्त विधान पुनवक्त एवं पक्षपातपूर्ण है।
- ४. श्रैलीविरोध—१६४ वें में कहा है कि ब्राह्मण प्रायिवत के लिए गोशाला में जाकर एक मास तक दूध पीये, श्रीर १६६ में कहा है कि गायों के झाने-जाने का स्थान तीर्थ होता है, वहां जाकर ब्राह्मण की शुद्धि होती है। इस प्रकार की श्रयुक्तियुक्त एवं पक्षपातपूर्ण बातें मनुप्रोक्त कदापि नहीं हो सकतीं। गाय के दूध में बहुत गुण हैं, श्रीर गायों की सेवा करना उत्तम कार्य है, परन्तु गार्ये जिस स्थान पर बैठती हैं, अथवा जिस स्थान से श्राती-जाती हैं, उस स्थान को तीर्थ —शुद्धि का स्थान मानना पौराणिक कल्पना होने से मिथ्या है।

ग्रन्य विविध प्रायश्चित्त-

बात्यानां याजनं कृत्वा परेवामन्त्यकर्मं च। ग्रमिचारमहीनं च त्रिमिः कृष्युं ग्रंपीहृति ॥ १६७ ॥

(वात्यानां याजनम्) वात्यों का यज्ञ, (परेषाम् — ग्रन्त्यकर्मं) परायों अर्थात् अन्त्यजों का ग्रन्त्येष्टि कर्म, (ग्रिभिचारं च अहीनं कृत्वा) मारण, मोहन, उच्चा-टन ग्रादि ग्रिभिचार कर्म, ग्रीर 'ग्रहीन' नामक यज्ञ करके (त्रिभिः कृच्छ्रः व्यपोहति) तीन कृच्छ्र वर्तों [११। २११] से शुद्ध होता है। १६७।।

शररागातं परित्यज्य वेदं विष्लान्य च द्विजः । संवत्सरं यवाहारस्तत्यापमपसेवति ॥ १६८ ॥

(शरणागतं परित्यज्य) शरणागत का त्याग करके (व) स्त्रीर (वेदं विष्लाव्य) वेद पढ़ने के स्ननिवकारी को वेद पढ़ाकर (संवत्सरं यवाहारः) एक वर्ष तक जौ का भोजन करने पर (तत् पापम् — मपसेवित) उस पाप को दूर करता है ॥ १६ - ॥

> इवम्प्रुगालखरैर्वेष्टो ग्राम्यैः क्रव्याद्भिरेव च। नराइवोष्ट्रवराहैइच प्राग्गायामेन शुध्यति ॥ १६६ ॥

(श्व-शृगाल-खरै: ग्राम्यै: क्रथ्याद्भि: नर-म्रश्व-उष्ट्र-वराहै: च दष्टः) कुत्ता, गीदड़, गंघा, गांव के मांसभक्षी पशु बिल्ली ग्रादि, मनुष्य, घोड़ा, ऊंट ग्रीर सूग्रर के काटने पर (प्राणायामेन शुद्धचिति) मनुष्य प्राणायाम करने से शुद्ध हो जाता है ॥१६६॥

#### वच्ठान्नकालता मासं संहिताजप एव वा। होमाश्च सकला निरयमपाङ्क्तघानां विशोधनम् ॥ २००॥

(प्रपाङ्क्त्यानां विशोधनम्) पंक्तिबाह्य [२।१५०-१६६] मनुष्यों की शुद्धि (मासं षष्ठ-ग्रन्त-कालता) एक मास तक छठे जून = भोजन समय भोजन करने से (वा) प्रथवा (संहित जपः) एक संहिता का जप करने से (च) ग्रीर (नित्यं सकलाः होमाः) प्रतिदिन सभी पञ्चयशों के करने से होती है ॥ २००॥

उष्ट्रयानं समारुह्य खरयानं तु कामतः। स्नात्वा तु विश्रो दिग्वासाः श्राणायामेन शुध्यति ।। २०१॥

(विप्रः) द्विज (कामतः) इच्छापूर्वेक (खरयानम्) गधा-गाड़ी (च) ग्रौर (उष्ट्र-यानं सभारुह्य) ऊंटगाडी पर चढ़कर, ग्रौर (दिग्वासाः स्नात्वा) नंगे होकर स्नान करके (प्राणायामेन शुद्धघति) प्राणायाम करने से शुद्ध होता है ॥ २०१॥

> विनाद्भिरप्तु वाप्यातंः शारीरं सन्निवेश्य च । सर्वेलो बहिराप्तुरय गामालम्य विशुष्यति ॥२०२॥

(आर्तः) रोगी मनुष्य (विना + अद्भिः वा प्रप्सु प्रिप् ) जल के बिना ग्रथवा जल में (शारीरं सन्तिवेश्य) शरीर से उत्पन्न मल-मूत्र करके (बिहः सर्चैलः श्राप्लुत्य) गांव से बाहर वस्त्रसिहत स्नान करके (गाम् + आलम्य विशुद्धधित) गौ का स्पर्श करने से शुद्ध होता है ॥ २०२ ॥

अप्रन्य कारी त्याचार पर प्रक्षिप्त हैं। इनकी समीक्षा ११।२०४--२०८ क्लोकों पर एकत्र रूप में देखिये।

वेटोक्त कर्मों के त्याग का प्रायश्चित --

वेदोदितानां नित्यानां कर्मणां समितक्रमे । स्नातकव्रतलोपे च प्रायश्चित्तमभोजनम् ॥ २०३॥ (८)

(वेदोक्तानां नित्यानां कर्मणां समितिक्रमे) वेदोक्त नैत्यिक [ग्रग्नि-होत्र, संघ्योगासन ग्रादि] कर्मों के न करने पर (च) ग्रौर (स्नातकन्नत-लोपे) ब्रह्मचर्यावस्था में व्रतों [भिक्षाचरण ग्रादि] के न करने पर (ग्रभो-जनं प्रायश्चित्तम्) एक दिन उपवास रखना ही प्रायश्चित्त है।। २०३।।

श्रानुशरिटा : तुलनार्थं द्रष्टव्य है २।१६५ [२ ।२२०] श्लोक । बाह्मण को फटकारने ग्रीर मारने पर प्रायदिवत्त—

> हुक्कारं बाह्यसम्बोक्तवा स्वङ्कारं च गरीयसः। स्नात्वाऽनशनन्तहः शेषमभिवाच प्रसावयेत् ॥ २०४॥

(ब्राह्मणस्य हुङ्कारं उनस्वा) ब्राह्मण को 'हूँ ऊं ऊं .....'शब्दोच्चारण से फटकार कर, (गरीयसः त्वम्-कारम्) बड़ों को 'तू' कहकर (स्नास्वा) स्नान करके (शेषम् ग्रहः ग्रनश्न्) शेष दिन में बिना खाये रहे ग्रीर (ग्रिभिवाद्य प्रसादयेत्) उन्हें अभिवादनपूर्वक प्रसन्न करे।। २०४।।

### ताडियत्वा तृरोनापि कण्ठे वाऽऽबच्य वाससा । वियादे वा विनिजित्य प्रशिपत्य प्रसादयेत् ॥ २०५॥

(तृणेन + म्रिप ताडियत्वा) ब्राह्म एग को िम्न वर्णंस्थ द्विज तिनके से भी मार-कर (वा) या (कण्ठे वाससा + म्राबध्य) गले में करड़ा डाल खींचकर (वा) म्रथवा (विवादे विनिजित्य) विवाद में जीतकर (प्रणिपस्य प्रसादयेत्) उसके चरणों में नम-स्कार करके प्रसन्न करे॥ २०४॥

# म्रवपूर्य स्वब्दशतं सहस्रमिहत्य च। जिद्यांसया बाह्यसम्य नरकं प्रतिपद्यते ॥ २०६॥

मनुष्य (ब्राह्मणस्य जिघांसया) ब्राह्मण को मारनेकी इच्छा सं (ग्रवगूर्य + तु अब्दशतम्) दंडा उठाकर सौ वर्ष तक (च) ग्रीर (अभिहत्य सहस्रम्) दंडा मारकर एक हजार वर्ष तक (नरकं प्रतिपद्यते) नरक में पड़ा रहता है ॥ २०६ ॥

### शोणितं यावतः पांसून्संगृह्णाति महीतले । तावन्त्यब्दसहस्राणि तत्कर्ता नरके वसेतृ ॥ २०७॥

(शोणितम्) मारने पर ब्राह्मण के शरीर से निकला हुन्ना खून (महीतले) घरती पर पड़कर (यावतः पांसून् संगृह्णाति) जितने घूलिकणों को गीला करता है (तावन्ती + अब्दसहस्राणि) उतने ही हजार वर्ष तक (तत्कर्त्ता नरके वसेत्) मारने वाला नरक में रहता है ॥ २०७॥

# प्रवार्य चरेरकुच्छ्रमतिकच्छ्रं निपातने। कृच्छ्रातिकृच्छौ कुर्वति विप्रस्योत्पाद्य शोशितस्।। २०५॥

(विप्रस्य भवगूर्य) ब्राह्मण को मारने की इच्छा से दण्डा उठाकर (कृच्छ्रं चरेत्) कृच्छ वर्त [११।२११] करे, (निपातने भ्रतिकृच्छ्रम्) मारने पर स्रतिकृच्छ्र वर्त [११। १२३] करे, श्रीर (शोणितम् उत्पाद्य कृच्छ्र-स्रतिकृच्छ्रो कुर्वीत) रक्त बहाकर कृच्छ् श्रीर स्रतिकृच्छ दोनों वर्त करे।। २०६॥

अस्तु श्री ट्यन्य: ११। २०४ से २०८ तक के इलोक निम्न ग्रायारों के ग्रनुसार प्रक्षिप्त हैं—

१. प्रसंगविरोध — संकेतक्लोक ११।४४ के अनुसार इस प्रसंग के १६१-१६२, २०३ क्लोक ही मौलिक एवं प्रासंगिक सिद्ध होते हैं, शेष अप्रासंगिक हैं। [देखिए ५४ से १६० क्लोकों पर प्रसंगविषद्ध समीक्षा]।

- २. विषयविरोध—इस प्रसंग के १६८, १६६-२०२, २०४ इलोकों के वर्णन ४४ इलोक में निर्दिष्ट विषय के अनुरूप न तो पाप हैं ग्रौर न पापरूप में पूर्ववर्णित हैं। ग्रतः विषयां किंद्ध होने से ये इलोक प्रक्षिप्त हैं।
- ३. ग्रन्तिवरोध—(१) १६८—२०२, २०४, २०५—२०७ क्लोकों में विध्याँ २१० से २२६ क्लोकों के ग्रन्दर विणित विधियों से भिन्न हैं, ग्रतः यह विरुद्ध वर्णन है। (२) २०५ से २०८ के प्रसंग में नरक का वर्णन मनु-विरुद्ध है। नरक की मान्यता मनु-सम्मत नहीं है [देखिए ४। ८७—६१ क्लोकों पर समीक्षा]।
- ४. शैलीगत आधार—२०२ की रूढ शैली है, २०५–२०८ की शैली पक्षपात-पूर्ण, अयुक्तियुक्त एवं निराधार स्रतिशयोक्तिपूर्ण है। मनु की शैली में ये त्रुटियां नहीं हैं। अविहित कर्मों के लिए प्रायदिचत्त-निर्णय—

# अनुक्तनिष्कृतीनां तु पापानामपनुत्तये। शक्ति चावेक्य पापं च प्रायश्चित्तं प्रकल्पयेत्।। २०६॥ (६)

(स्रनुक्तिनिष्कृतीनां तुपापानाम्) जिनका प्रायदिचत्त नहीं कहा है ऐसे अपराधों के (अपनुत्तये) दोष को दूर करने के लिए (शक्तिं च पापम् अवेक्ष्य) प्रायदिचत्तकर्ता की शक्ति स्रीर अपराध को देखकर (प्रायदिचत्तं प्रकल्पयेत्) प्रायदिचत्त का निर्णय कर लेना चाहिए।। २०१।।

प्रायश्चित्तों का परिचय-वर्णन-

# यैरभ्युपायैरेनांसि मानवो व्यपकर्षति। तान्वोऽभ्युपायान्वक्ष्यामि देविषिपतृसेवितान्॥२१०॥ (१०)

(मानवः) मनुष्य (यै: + ग्रम्युपायैः) जिन उपायों से (एनांसि व्यप-कर्षति) पापों = अपराधों को [पापफलों को नहीं] दूर करता है, ग्रब मैं (देव-ऋषि-पितृ-सेवितान्) विद्वानों, ऋषियों = तत्त्वज्ञानियों ग्रीर पिता ग्रादि वयोवृद्ध व्यक्तियों द्वारा सेवित (तान् ग्रम्युपायान् वः वक्ष्यामि) उन उपायों को तुमसे कहुँगा — ॥ २१०॥

अर्ज्य क्यों त्य क्या (१) मनु ने यहां देव — विद्वानों, ऋषियों, पितरों द्वारा सेवित-विहित प्रायश्चित्तों का विधान किया है [११।२११-२२४] मनुस्मृति में ग्रनेक स्थानों पर देव-ऋषि-पितरों की मान्यताग्रों का उल्लेख ग्राता है [२।१२६-१३१ (२।१४१-१४६) ग्रादि]। परम्परागतरूप में ये प्रचलित रहे हैं। देव-ऋषि-पितर शब्दों के ग्रयं को समभने के लिए विशेष विवेचन ३।६१-६२ पर देखिए।

(२) 'एनः' के ग्रर्थं पर २।२ [२।२७] के ग्रनुशीलन में प्रकाश डाला गया है। वहां द्रष्टव्य है।

- (३) यह व्रतों के प्रसंग को प्रारम्भ करने का कथन करने के लिए प्रसंग-संकेतक क्लोक है।
- (४) द्वतों से पाप-फल की निवृत्ति नहीं अपितु पापकर्म स्रर्थात् पापभावना नष्ट होती है। देखिए सप्रमाण स्रनुशीलन-११। २२७ पर।

प्राजापत्य वृत की विधि---

त्र्यहं प्रातस्त्र्यहं सायं त्र्यहमद्यादयाचितम् । त्र्यहं परं च नावनीयात्र्राजापत्यं चरन्द्विजः ॥२११॥ (११)

(प्राजापत्यं चरन् द्विजः) 'प्राजापत्य' नामक व्रत का पालन करने वाला द्विज (त्रि + ग्रहं प्रातः) पहले तीन दिन प्रातःकाल ही, (त्रि + ग्रहं सायम्) फिर तीन दिन केवल सांयकाल, (त्रि + ग्रहम् ग्रयाचितम् ग्रद्यात्) उसके पश्चात् तीन दिन बिना मांगे जो मिले उसका ही भोजन करे (च) ग्रीर (परंत्रि + ग्रहं न ग्रश्नीयात्) उसके वाद फिर तीन दिन उपवास रखे। [यह प्राजापत्य व्रत है] ॥ २११॥

अप्रेस्तु क्यी ट्यं न्यः योगदर्शन में 'कृष्ट्रं प्रादि वतों का उद्देश्य—मनुस्मृति में चित्त की प्रशुद्धि को दूर करने के लिए प्रायश्चित्त का विधान किया है।
इसकी पुष्टि योगदर्शन और उसके व्यासभाष्य में की गई है—"कायेन्द्रियसिद्धिरशुद्धिक्षयात्तपसः" प्रयात् तप के द्वारा शरीर और इन्द्रियों की प्रशुद्धि दूर होकर शरीर
रोगरहित और चित्त प्रादि इन्द्रियौं निर्मल होती हैं [२।४३]।

२। ३२ सूत्र के भाष्य में तप की व्याख्या में कृच्छ, चान्द्रायण आदि वर्तों को भी परिगणित किया है—''व्रतानि चैवां यथायोगं कृच्छ-चान्द्रायण-सान्तपनादीनि।'' श्रयांत् तप के श्रन्तर्गत कृच्छ,वत,चान्द्रायणवत, सान्तपनव्रत श्रादि व्रत भी भाते हैं। इनका शरीर की श्रनुकूलता के श्रनुसार पालन करना चाहिए।' इस प्रकार वर्तों से मानसिक पाप की श्रयुद्धि सीण होती है।

कृच्छ सान्तपन वृत की विधि-

गोमूत्रं गोमयं सीरं दिध सिपः कुशोदकम्। एकरात्रोपवासक्च कृच्छ्नं सांतपनं स्मृतम्॥ २१२॥ (१२)

क्रमशः एक-एक दिन (गोमूत्रं गोमयं क्षीरं दिष्टः सिंपः कुश + उद-कम्) गोमूत्र, गोबर का रस, गोदूष्ठ, गौ के दूष का दही, गोघृत श्रौर कुशा =दर्भ से उबला जल, इनका भोजन करे (च) श्रौर (एकरात्र + उपवासः) फिर एक दिन-रात का उपवास रखे, यह (कृच्छ्रं-सांतपनं स्मृतम्) 'कृच्छ्रं सांतपन' नामक वृत है।। २१२।। ग्रतिकृच्छ व्रत की विधि—

एकेकं ग्रासमञ्जीयात्त्र्यहाणि त्रीित्त पूर्ववत् । त्र्यहं चोपवसेवन्त्यमतिकृच्छ्रं चरन्द्रिजः ॥ २१३ ॥ (१३)

(म्रतिकृच्छ्रं चरन् द्विजः) 'म्रतिकृच्छ्रं' नामक वर्त को करने वाला दिज (पूर्ववत्) पूर्व विधि [११। २११] के म्रनुसार (त्रि+म्रहाणि त्रीणि) तीन दिन केवल प्रातःकाल, तीन दिन केवल सायंकाल, तीन दिन विना मांगे प्राप्त हुपा (एक-एकं ग्रासम्+म्रश्नीयात्) एक-एक ग्रास भोजन करे (मन्त्यं त्रि+म्रहं च + उपवसेत्) भीर अन्तिम तीन दिन उपवास रखे। [यह 'म्रतिकृच्छ्न' वर्त है]।। २१३।।

तप्तकृच्छ् व्रत की विधि-

तप्तकृच्छ्रं चरन्विप्रो जलक्षीरघृतानिलान्। प्रतित्र्यहं पिबेदुष्णान्सकृत्स्नायी समाहितः॥ २१४॥ (१४)

(तप्तकृच्छ्नं चरन् विप्रः) 'तप्तकृच्छ्नं व्रत को करने वाला द्विज (उष्णान् जल-क्षीर-घृत-म्रनिलान् प्रतित्र्यहं पिबेत्) गर्म पानी, गर्मदूध, गर्म घो म्रीर वायु प्रत्येक को तीन-तीन दिन पीकर रहे, म्रीर (सकृत्स्नायी) एक बार स्नान करे, तथा (समाहितः) एकाग्रचित्त रहे ॥ २१४ ॥

आर्येट्येट्येट्यें : इस क्लोक में 'वायु पीना' एक मुहावरा है जिसको ग्राजकल 'हवा के सहारे जीना' रूप में भी प्रयोग करते हैं इसका ग्रर्थे— 'बिना कुछ खाये पीये रहना' है ग्रर्थात् ग्रन्तिम तीन दिन बिना कुछ खाये-पीये रहे।

पराककृच्छ द्राकी विधि—

यतात्मनोऽप्रमत्तस्य द्वावशाहमभोजनम् । पराको नाम कुच्छोऽयं सर्वपापापनोदनः ॥ २१५ ॥

(यतात्मनः + श्रप्रमत्तस्य) 'जितेन्द्रिय श्रीर सावधानीपूर्वक रहते हुए (द्वादश श्रहम् + श्रभोजनम्) बारह दिन तक भोजन न करना' (श्रयं पराकः नाम कृच्छः) यह 'पराक नामक कृच्छ्रत्रत है, (सर्वेपाप श्रपनोदनः) यह सब पापों के संस्कारों की शुद्धि करने वाला है।। २१४।।

अन्तुर्यो लाडा यह (११।२१५ वाँ) श्लोक निम्नलिखित कारणों से प्रक्षिप्त है—

रै. प्रसंगिवरोध — ११। १६१ वें क्लोक में तीन कृच्छ, व्रतों का निर्देश किया है। ग्रौर उनका विधान २१२ से २१४ क्लोकों में किया गया है। ग्रौर २१५ वें क्लोक में उनसे भिन्न-पराक कृच्छ, व्रत का विधान किया है, यह पूर्वोक्त निर्देश से संगत नहीं है। और पूर्वोक्त कृच्छ व्रतों से इस पराक कृच्छ में समानता भी नहीं है। क्योंकि उन व्रतों में बिल्कुल भोजन का परित्याग नहीं किया है, किन्तु इसमें निरन्तर १२ दिन के भोजन का निषेध करना प्रव्यायहारिक है। प्रायश्चित्त का प्रभिप्राय या उद्देश्य विशुद्धि है, जीवन समाप्त करना नहीं। ग्रतः तीन कृच्छों से भिन्न, ग्रसंगत, उनसे भिन्न प्रकार का तथाप्रायश्चित्तके उद्देश्य से हीन होने से पराककृच्छ, मनुप्रोक्त नहीं है।

२. ग्रन्तिवरोध — प्रायिश्चित्त का उद्देश्य संस्कारों को शुद्ध करना ग्रीर भविष्य में फिर उस त्रुटि को न करना है, पापों को समाप्त करना नहीं है। क्योंकि मनु की मान्यता यह है कि कृत पापों का फल ग्रवश्य मिलता है। किन्तु इस श्लोक में कहा है कि 'पराककुच्छू' वृत से सब पापों का नाश होता है। यह कथन मनुप्रोक्त नहीं हो सकता। ग्रीर यह बात प्रायश्चित्त के उद्देश्य से भिन्न होने से मान्य नहीं हो सकती।

चान्द्रायण वृत की विधि-

# एकैकं ह्रासयेरियण्डं कृष्णे शुक्ले च वर्धयेत् । उपस्पृशंस्त्रिषवरणमेतच्चान्द्रायरणं स्मृतम् ॥२१६॥ (१४)

[पूर्णिमा के दिन पूरे दिन में १५ ग्रास भोजन करके फिर] (कृष्णे एक-एकं पिण्डं ह्रासयेत्) कृष्णपक्ष में एक-एक ग्रास भोजन प्रतिदिन कम करता जाये, [इम प्रकार करते हुए ग्रमावस्या को पूर्ण उपवास रहेगा, फिर शुक्लपक्ष-प्रतिपदा को पूरे दिन में एक ग्रास भोजन करके] (शुक्ले वर्षयेत्) शुक्लपक्ष में एक-एक ग्रास भोजन पूरे दिन में बढ़ाता जाये, इस प्रकार करते हुए (त्रिषवणम् + उपस्पृशन्) तीन समय स्नान करे, (एतत् चान्द्रा-यणं स्मृतम्) यह 'चान्द्रायणं त्रत कहाता है। २१६।।

यवमध्यम चान्द्रायणवत की विधि-

# एतमेव विधि कृत्स्नमाचरेद्यवमध्यमे। शुक्लपक्षादिनियतञ्चरंश्चान्द्रायणं व्रतम्॥ २१७॥ (१६)

(यवमध्यमे) यवमध्यम विधि में स्रयांत् जैसे जो मध्य में मोटा होता है, स्रागे-पीछे पतला; इस विधि के ऋनुसार (चाःद्रायण चरन) 'यवमध्यम चान्द्रायण वत' करते हुए, व्यक्ति (शुक्ल-पक्ष-स्रादि-नियतः) शुक्लपक्ष को पहले करके (एतम् +एव कृत्स्नं विधिम्) इसी पूर्वोक्त [११। २१६] सम्पूर्ण विधि को (स्राचरेत्) करे स्रयांत् शुक्लपक्ष से प्रारम्भ करके प्रथम दिन से एक-एक ग्रास भोजन बढ़ाता जाये, पूणिमा को पूर्ण भोजन करे। फिर कृष्णपक्ष के प्रथम दिन से एक-एक ग्रास घटाता जाये स्रौर स्रमावस्या के दिन निराहार रहे।। २१७।। यति चान्द्रायण व्रत की विधि-

#### ब्रष्टावष्टौ समझ्नीयात्पिण्डान्मध्यंदिने स्थिते । नियतात्मा हविष्याशी यतिचान्द्रायणं चरन् ॥ २१८ ॥

(यतिचान्द्रायणं व्रतं चरन्) 'यतिचान्द्रायण' व्रतं को करने वाला व्यक्ति (नियतात्मा) जितेन्द्रिय रहकर, (हविष्याशी) हविष्य भोजन करता हुम्रा (मध्यंदिने म्रप्टी + म्रप्टी पिण्डान् समश्नीयात्) मध्याह्न काल में [एक मास तक] म्राठ-म्राठ ग्रासं भोजन किया करे।। २१८॥

शिशुचान्द्रायण व्रत की विधि---

चतुरः प्रातरक्रनीयात्पिण्डान्विप्रः समाहितः। चतुरोऽस्तमिते सूर्ये शिशुचान्द्रायणं स्मृतस्।। २१६।।

(विप्रः) द्विज (समाहितः) व्रत में सावधान रहता हुम्रा (चतुरः पिण्डान् प्रातः अश्नीयात्) चार ग्रास प्रातःकाल खाये, भौर (चतुरः सूर्ये ग्रस्तिमते) चार सूर्यास्त होने पर सायंकाल को खाये, (शिशुचान्द्रायणं स्मृतम्) यह शिशुचान्द्रायण व्रत है ॥ २१६ ॥

आनुरारिकना: ये दो (११।२१८-२१६) श्लोक निम्नलिखित कारणों से प्रक्षिप्त हैं—

१. अन्तिवरोध — इन दोनों श्लोकों में चान्द्रायण व्रत से भिन्न बात नहीं है। चान्द्रायण व्रत में चन्द्र के न्यून व पूर्ण होने की भौति भोजन की न्यूनाधिक मात्र होती है। जैसे-जैसे चन्द्रमा घटता-बढ़ता है, वैसे-वैसे भोजन भी न्यूनाधिक करना होता है। किन्तु यहाँ उससे ग्रसंबद्ध बात कही गयी है कि मध्याह्न में ग्राठ-ग्राठ ग्रास खावे ग्रथवा प्रातः सायं चार-चार ग्रास खावे। ग्रौर दिन में प्रातः, सायं आदि समयों से चन्द्र का कोई सम्पर्क नहीं होता, अतः इन्हें चान्द्रायण कहना भी उचित नहीं। परवर्ती किसी प्रक्षेपक ने इन्हें नामसाम्य से ही मिलाया है।

ययाकयंचित्पिण्डानां तिस्रोऽशीतीः समाहितः। मासेनाश्ननहिष्यस्य चन्द्रस्येति सलोकताम्।। २२०।।

द्विज (समाहितः) एकाग्र रहकर (यथाकथंचित्) जैसे भी हो सके उसी प्रथल को करके (मासेन हिवध्यस्य पिण्डानां तिस्रः ग्रशीतीः ग्रश्नन्) एक मास में तीन ग्रस्सी ग्रथित्  $\sim \times$  ३ = २४० ग्रास ग्रथित् प्रतिदिन ग्राठ ग्रास खाकर यदि रहता है वह (चन्द्रस्य सलोकताम् एति) चन्द्रलोक को प्राप्त कर लेता है ॥ २२०॥

एतद्रुद्वास्तथावित्या वसवश्चाचरन्वतम् । राजाकृशलमोक्षाय मरुतश्च महर्षिमिः ॥ २२१ ॥

(हद्राः म्रादित ाः वसवः महतः महर्षिभिः) हद्रों, म्रादित्यों, वसुओं तथा महतीं

ने महर्षियों के साथ (एतत् वृतं सर्व-प्रकुशलमोक्षाय प्राचरन्) यह वृत सब पापों के नाश के लिए किया था।। २२१।।

### अनुर्वीत्उनः २२०-२२१ श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त हैं-

१. धन्तिवरोध—(१) क्लोक २२६ से यह स्पष्ट है कि ये प्रायिक्ति की विधियाँ प्रपराधों की शुद्धि के लिए हैं न कि परलोकीय स्थितियों की प्राप्ति के लिए। इन क्लोकों में 'चन्द्रलोक की प्राप्ति' के उद्देश्य का कथन मनु से भिन्न उद्देश्य है ग्रीर २२६ वें क्लोक के उद्देश्यसंकेत के भी विश्द्ध है। (२) ग्रीर फिर, पुनर्जन्म या मुक्ति के ग्रीतिरक्त मनु के मत में ग्रन्य कोई लोक या स्थितिविशेष नहीं है, जहाँ मरकर जीव जायें। मनु ने सारी मनुस्मृति में यही दो स्थितियाँ मानी हैं। चन्द्रलोक की कल्पना मनुविश्द्ध है। २२१ वाँ क्लोक इससे सम्बद्ध है, ग्रतः साथ ही वह भी प्रक्षिप्त है।

वृत-पालन के समय यज्ञ करें---

महाव्याहृतिभिर्होनः कर्तव्यः स्वयमन्वहम् । स्रहिसासत्यमकोधमार्जवं च समाचरेत् ॥ २२२ ॥ (१७)

प्रायश्चित्तकाल में (ग्रन्वहम्) प्रतिदिन (स्वयम्)प्रायश्चित्तकर्त्ता को स्वयं (महाव्याहृतिभिः होनः कर्त्तंव्यः) महाव्याहृतियों [भूः, भुवः, स्वः ग्रादियुक्त मन्त्रों से ] हवन करना चाहिए (च) ग्रीर (ग्रहिसा-सत्यम्- ग्रक्रोध-ग्राजंवं समाचरेत्) ग्रहिसा, सत्य, क्रोधरहित रहना, कृटिलता न करना, इन बातों का पालन करे।। २२२।।

अर्जु श्री त्उन् : महाज्याह तियुक्त होममन्त्र—महाव्याह तियों से युक्त कुछ प्रसिद्ध मन्त्र निम्न हैं, जो यज्ञ में ग्राज भी ग्राहुतिदान के लिए प्रयुक्त होते हैं—

(क) श्रग्निप्रज्वलित करने का मन्त्र --

मों मूर्भुवः स्वर्धौरिव मूम्ना पृथिवीव वरिम्ला। तस्यास्ते पृथिवी देवयजनि पृष्ठेऽग्निमन्नादमन्नाद्यायादघे।। यजु० ३।४।।

#### (ख) घृताहुति मनत्र---

श्रों मूरग्नये स्वाहा । इवमग्नये-इदं न मम ॥१॥ श्रों भुवर्वायवे स्वाहा । इदं वायवे-इदं न मम ॥२॥ ओं स्वरादित्याय स्वाहा । इदमादित्याय-इदं न मम ॥३॥ श्रों मूर्भुवः स्वरिनवाय्वादित्येभ्यः स्वाहा । इदमिनवाय्वादित्येभ्यः इदं न मम ॥४॥ (सं० वि० सामान्यप्रकरण)।

(ग) अन्य हैं ऋक्० ६।६६।१६—२१॥१०।१२१।१०॥ ग्रीर 'गायत्री मन्त्र' [क्लोक २।५३ (२।७८) की समीक्षा में उद्धत ] ग्रादि।

### त्रिरहस्त्रिनिशायां च सर्वासां जलमाविशेत्। स्त्रीशुद्रपतितांश्चैव नामिमावेत कहिंचित्।। २२३।।

(त्रिः + ग्रहः च त्रिः निशायाम्) तीन बार दिन में भौर तीन बार रात में (सवासा स्नानम् + ग्राचरेत्) वस्त्रसहित स्नान करे (च) ग्रौर (स्त्री-शूद्र-पतितान् एव कहिंचित् न + ग्रीभभाषेत) स्त्री; शूद्र ग्रौर पतितों से कभी बातचीत न करे ॥ २२३ ॥

स्थानासनाम्यां विहरेदशक्तोऽघः शयीत वा। ब्रह्मचारी वती च स्याद् गुरुदेवद्विजार्चकः ॥ २२४॥

तथा दिन-रात (स्थान-ग्रासनाम्यां विहरेत्) बैठा रहे या खड़ा रहे (वा) ग्रथवा (ग्रशक्तः ग्रधः शयीत) ग्रशक्त होने पर भूमि पर लेट जाये, (और) (ब्रह्मचारी, व्रती, गुरु, देव-द्विज-ग्रचंकः स्यात्) ब्रह्मचारी, व्रती रहे, गुरु, देव ग्रीर ब्राह्मणों की पूजा करे॥ २२४॥

**अन्यक्वीत्जनाः** २२३-२२४ इलोक निम्न श्राषारों के अनुसार प्रक्षिप्त हैं—

- १. प्रसंगविरोध ये क्लोक पूर्वापर प्रसंग से विरुद्ध होने से प्रक्षिप्त हैं। २२२ वें क्लोक में सावित्रीपूर्वक यज्ञ करने का कथन है स्त्रीर २२४ वे में उसी बात को पूरा करते हुए कहा है कि 'सावित्री का जप भी करें'। वीच में उस प्रसंग को तोड़कर विभिन्न बातों का विधान अप्रासंगिक है।
- २. शैलीगत आधार—(१) २२५ वें श्लोक में 'च' शब्द का प्रयोग भी यह सिद्ध करता है कि इस श्लोक का सम्बन्ध २२२ वें से हैं। श्योंकि, वहाँ सावित्री के द्वारा होम का विधान है ग्रीर यहाँ 'सावित्री च जपेत्' उस ग्रयं की अनुवृत्तिपूर्वंक उसके जाप का विधान है। (२) २२३ वें श्लोक की शैली पक्षपातपूर्ण है, इसमें ऊँच-नीच भावना के ग्राधार पर स्त्री, शूद्र आदि से बात न करने का वर्णन है। मनु की शैली में यह त्रुटि नहीं है।
- ३. धन्तिवरोध स्त्री, शूद्र ग्रादि को ग्रपित मानकर उनके साथ प्रायिक्त काल में बात न करने का विधान स्पष्टत: परवर्ती प्रक्षेप है। यह उस समय का प्रक्षेप है जब इन्हें हीन और ग्रपित माना जाने लगा। मनु ने तो स्त्री ग्रीर शूद्र को सेवा का कार्य सीपा है ग्रीर उस रूप में प्रत्येक वर्ण के व्यक्ति के साथ सम्बन्ध रहता है। ग्रतः मनु की व्यवस्था के ग्रनुसार ये हीन नहीं हैं। और, स्त्री को तो मनु ने पवित्र तथा प्रत्येक धर्मकार्य में सहभागिनी कहा है [६।११, २६, २८, ६६], फिर उसके साथ तो पृथकताया हीनता का प्रकृत ही नहीं ग्राता।

वत-पालन के समय गायत्री भ्रादि का जप करें---

सावित्रीं च जपेन्नित्यं पवित्राणि च शक्तितः । सर्वेष्वेव व्रतेष्वेवं प्रायश्चितार्थमादृतः ॥२२५॥ (१८) प्रायश्चित्तकर्त्तां प्रायश्चित्तकाल में (नित्यम्) प्रतिदिन (शिक्ततः) शिक्त के ग्रनुसार ग्रिथिक से ग्रिथिक (सािवत्रीं च पिवत्रािण जपेत्) सािवत्री = गायत्रीं मन्त्र ग्रीर 'पिवत्र करने की प्रार्थनां वाले मन्त्रों का जप करे, (एवम्) ऐसा करना (सर्वेषु + एव व्रतेषु) सभी व्रतों में (प्राय-श्चित्तार्थम् + ग्राहनः) प्रायश्चित्त के लिए उत्तम माना गया है ।। २२४ ।।

आनु शिल्डना: (१) पवित्रताकारक मन्त्र—मन को दुर्गुणों से हटा-कर पवित्र करने की भावना वाले कुछ मन्त्र निम्न हैं—

### (क) ओं विश्वानि देव सवितर्दुरितानि परासुव। यद् भद्रन्तन्त मा सुव।। यजु०३०।३॥

अर्थं—''हे (सिवतः) सकल जगत् के उत्पत्तिकर्ता, समा ऐश्वयंयुक्त (देव) शुद्ध स्वरूप, सब सुखों के दाता परमेश्वर! स्राप कृपा करके (तः) हमारे (विश्वािन) सम्पूर्णं (दुरितािन) दुगुंण, दुर्व्यंसन ग्रीर दुःखों को (परा, सुव) दूर कर दीजिए (यत्) जो (भदम्) कल्याणकारक गुण, कर्म, स्वभाव ग्रीर पदार्थं हैं (तत्) वह सब हमको (ग्रा, सुव) प्राप्त कीजिए।'' (सं० वि० ईश्वरस्तुति० प्रकरण)।

- (ख) शिवसंकल्पसूक्त के मन्त्र "**द्यों यग्जाग्रतो दूरमुदैति**०" श्रादि यजु० ३४। १–६॥
- (ग) गायत्री मन्त्र भ्रयंसहित [देखिए २।५३ (२। ७८) पर उद्धृत] इत्यादि 'दुर्गुंगों को दूर कर सद्गुणों को धारण करने की भावना वाले' मन्त्रों का जप प्रायश्चित्त में करे।

मानस पापों के प्रायश्चित्त की विधि-

एतेद्विजातयः शोध्या वृतेराविष्कृतेनसः। श्रनाविष्कृतपापांस्तु मन्त्रैहोंमैश्च शोधयेत् ॥ २२६ (१६)

(ग्राविष्कृत-एनस: द्विजातयः) जिनका पाप क्रियारूप में प्रकट हो गया है. ऐसे द्विजातियों को (एतै: व्रते: शोध्याः) इन पूर्वोक्त [११।२११-२२५] व्रतों से गुद्ध करें, ग्रौर (ग्रनाविष्कृतपापान तु) जिनका पाप क्रियारूप में प्रकट नहीं हुमा है ग्रधीन ग्रन्तः करण में ही पाप-भावना उत्पन्त हुई है, ऐसों को (मन्त्रेः च होमें: शोधयेन) मन्त्र-जपों [११।२२५] ग्रौर यज्ञों में गुद्ध करें अर्थात् मानसिक पापों की गुद्ध [पाप-फलों की नहीं] जपों एवं यज्ञों =संध्योपासन-ग्राग्नहोत्र ग्रादि से होती है।। २२६।।

आन्युर्गिट्यन्यः तुलनार्थं निम्न ५। १०७ व्लोक भी द्रष्टव्य है— क्षान्त्या शुद्धधन्ति विद्वांसी वानेनाकार्यकारिएः । प्रक्यन्नपापा जप्येन तपसा वेदवित्तमाः ॥ पांच कर्मों से प्रायश्चित्त में पापभावना से मुक्ति-

# ख्य पनेनानुतापेन तपसाऽध्ययनेन च। पापकृन्मुच्यते पापात्तथा दानेन चापदि ॥ २२७ ॥ (२०)

(ख्यापनेन) ग्रपनी त्रुटि ग्रीर उसके लिए दु: ख ग्रनुभव करते हुए सर्वसाधारण के सामने किये हुए ग्रपने दोष को कहने से [११।२२६] (ग्रनुतापेन) पश्चात्ताप करने से [११।२२६–२३२] (तपसा) वर्तो [११।२१४–२२४, २३३] की साधना से, (ग्रध्ययनेन) वेदाम्यास से [११।२४४–२४६] (पागकृत् पापात् मुच्यते) पाप करने वाला [पाप-फल से नहीं व्यपितु] पाप-भावना से रहित हो जाता है (तथा) ग्रीर (ग्रापदि) ग्रापद्गरस्त व्याधि, जरा ग्रादि से पीड़ित ग्रवस्था में ग्रपराध होने पर (दानेन) ग्रायश्चित-हेतु सत्संग ग्रीर परोपकारार्थ दान देने से भी पापभावना समाप्त होकर निष्पापता ग्राती है।।२२७॥'

अवन्य कारे क्वा : (१) प्रायश्चित्त से पाय-फल से नहीं पापमावना से मुक्ति—(क) प्रायश्चित के इस प्रसंग में यहां यह स्पष्ट कर देना प्रावश्यक है कि प्रायश्चित्त से किये हुए पाप का फल क्षीण नहीं होता अपितु पाप-भावना नष्ट होती है ग्रीर ग्रागे वह पाप नहीं किया जाता। प्रायश्चित्त करने वाला व्यक्ति किये हुए पाप-कर्म पर पश्चाताप का ग्रनुभव करता है, उसके दण्ड के रूप में तपश्चरण करता है। यही मान्यता प्रायश्चित्त की परिभाषा वाले ११। २३० ग्रीर ११।२३२ श्लोक से सिद्ध होती है। ग्रीर, दूसरा मनु का प्रमाण यह है कि मनु किये हुए ग्रथमं के फल को किसी ग्रवस्था में निष्फल नहीं मानते—

#### "न त्वेव कृतोऽधर्मः कर्तुं भंदति निष्फलः ।" ४।१७३ ॥

(ख) इन प्रमाणों के ग्राधार पर कहा जा सकता है कि प्रचलित टीकाग्रों में जो प्रत्येक श्लोक पर 'पाप से छूट जाना' ग्रादि मान्यता वाले ग्रथं किये हैं, वे मनुसम्मत नहीं हैं।

इस भाष्य में जहाँ-जहाँ भी 'पाप से छूटना' ग्रादि ग्रर्थ किये हैं उनका ग्रभिप्राय 'पापकल से छूटना नहीं' अपितु 'पापभावना से छूटना' है। इस मान्यता की पुष्टि के लिए ११।२३० के ग्रनुशीलन में देखिए महर्षि दयानन्द की मान्यता।

(२) इस मान्यता की तुलना—तुलनार्य द्रष्टव्य है ५।१०७ श्लोक का पद— 'दानेनाकार्यकारिएाः (शुद्धधन्ति)"।

१. [प्रचलित ग्रयं — ग्रपने ग्रापको सर्वसाधारण में कहने, पश्चात्ताप करने से, कठिन तपश्चरण से, अध्ययन (वेदादि पाठ, जप ग्रादि) से, ग्रौर (इन सब कर्मों की शक्ति नहीं रहने पर) दान करने से पापी मनुष्य पाप से छुट जाता है ॥ २२७॥]

(३) द्वापत्काल में दान द्वारा पापमावना से मुक्ति पर विचार--इलोक में ख्रापत्काल में पापभावना से मुक्ति के लिए दान देने का विवान किया है। यह सत्संग, विद्या आदि शुभगुणों का और परोपकारार्थं घन के दान का विधान है। मनु ने स्वयं कहा है—"सर्वेषामेव दानानां ब्रह्मवानं विशिष्यते' = संसार में जितने दान हैं, उनमें वेद और ईश्वर-विद्या का दान और श्रेष्ठ गुणों का दान सर्वोत्तम है [४।२३३]। घन को श्रेष्ठ पात्र के लिए परोपकारभावना से देना, घन का दान कहलाता है। ग्रन्य भावना से दिया गया घन 'दान' नहीं होता [४।१८७-१६६]। मनु ने ४।२२७ में दान के स्वरूप को स्पष्ट करते हुए कहा है कि मनुष्य सुपात्र को सात्त्वक भाव से समाज के परोपकार के लिए दान दे। इसके साय-साथ संघ्या-यज्ञ-जप ग्रादि भी करे। ग्रव प्रश्न उठता है कि ग्रापत्काल क्या है? इसका स्पष्ट-सा उत्तर यह है कि इस प्रसंग में विहित वतों को जब व्यक्ति करने में वास्तव में ग्रसमयं हो जाता है, जैसे ग्रतिव्याघि, ग्रतिजरा ग्रादि की ग्रवस्था में, तब वह व्यक्ति दान की विधि को ग्रपनाये। यह भी एक तप का भेद है। इस दानव्रत के साथ ग्रन्य मन्त्रजप, होम ग्रादि की विधि ग्रन्य व्रतों के समान ही करे।

सबके सामने ग्रपना अपराध कहने से पापभावना से मुक्ति-

यथा यथा नरोऽधर्मं स्वयं कृत्वाऽनुभावते । तथा तथा त्वचेवाहिस्तेनाधर्मेण मुच्यते ।। २२८ ।। (२१)

(ग्रधमं कृत्वा) ग्रधमंयुक्त ग्राचरण करके (नरः) मनुष्य (यथा-यथा स्वयम् ग्रनुभाषते) जैसे-जैसे ग्रपने पाप को लोगों से कहता है (तथा तथा ग्रहः त्वचा + इव) वैसे-वैसे सांप की केंचुली के समान (तेन + ग्रधमं ए मुच्यते) उस ग्रधमं से — ग्रपराध-जन्य संस्कार से मुक्त होता जाता है ग्रीर लोगों में उसके प्रति ग्रपराधी होने की भावना सनाष्त होती जाती है

श्रनुताप करने से पाप-भाषना से मुक्ति—

यथा यथा मनस्तस्य दुष्कृतं कर्म गर्हति । तथा तथा शरीरं तत्तेनाधर्मेण मुच्यते।।२२६।। (२२)

श्रीर, (तस्य मनः यथा यथा) उसका मन = श्रात्मा जैसे-जैसे (दुष्कृतं कमं गहंति) किये हुए पाप-श्रपराध को धिक्कारता है [कि मैंने यह बुरा कार्य किया है .......शादि] (तथा तथा तत् शरीरम्) वैसे-वैसे उसका शरीर (तेन श्रधमेंण मुच्यते) उस श्रधमें-श्रपराध से मुक्त-निवृत्त होता जाता है श्रर्थात् बुरे कमं को बुरा मानकर उसके प्रति ग्लानि होने से शरीर श्रीर मन बुरे कार्य करने से निवृत्त होते जाते हैं।। २२६।।

तपपूर्वक पुनः पाप न करने के निश्चय से पापभावना से मुक्ति-

# कृत्वा पापं हि संतप्य तस्मात्पापात्प्रमुच्यते । नैवं कुर्यात्पुनरिति निवृत्या पूयते तु सः ।।२३०।। (२३)

मनुष्य (पापं हि कृत्वा) पाप = अपराध करके (संतप्य) श्रीर उसके लिए पश्वात्ताप करके (तस्मात् पापात् प्रमुच्यते) उस पाप-कर्म से छूट जाता है [पाप-फल से नहीं] ग्रथात् उस पाप को करने में पुनः प्रवृत्ति नहीं करता, श्रीर (पुनः एवं न कुर्यात्) फिर कभी इस प्रकार का कोई पाप नहीं करूंगा (इति निवृत्या) इस प्रकार निश्चय करने के बाद पापों से निवृत्ति होने से (सः तु पूयते) वह व्यक्ति पवित्राचरण वाला बन जाता है।। २३०।।

अवस्तु कारिटा इस क्लोक को पूना-प्रवचन में (पृ० ६३-६४) ऋषि-दयानन्द ने उद्भुत किया है—''म्रब कोई ऐसी शंका निकाल ले कि पूर्वकृत पापों का दण्ड जीव को बिना भोगे छुटकारा नहीं मिल सकता यह हमारा मत है, तो फिर पश्चा-साप का कुछ भी उपयोग नहीं है क्या ? इसका उत्तर यह है कि पश्चात्ताप से पापक्षय नहीं होता, परन्तु म्रागे पाप करना बन्द हो जाता है।"

कर्मफलों पर चिन्तन करने से पाप-भावना से मुक्ति---

# एवं संचिन्त्य मनसा प्रेत्य कर्मफलोदयम् । मनोवाङ्मूर्त्तिर्भिनित्यं शुभं कर्म समाचरेत् ॥ २३१ ॥ (२४)

(प्रेत्य कर्मफल-उदयम्) 'मरकर कर्मों का फल प्रवश्य मिलेगा' (मनसा एवं संचिन्त्य) मन में इस विचार को, रखते हुए मनुष्य (मन:-वाक्-मूर्त्तिभः) मन, वाणो श्रोर शरीर से (नित्यं शुभंकर्म समाचरेत्) सदा शुभ कार्यं करे।। २३१।।

पाप-भावना से मुक्ति चाहने वाला पुनः पाप न करे-

ग्रज्ञानाद्यदि वा ज्ञानात्कृश्वा कर्म विगहितम् । तस्माद्विमुक्तिमन्विच्छन्द्वितीयं न समाचरेत् ॥ २३२ ॥ (२४)

(म्रज्ञानात् यदि वा ज्ञानात्) म्रज्ञान से म्रथवा जानबूक्षकर (विगहितं कर्मं कृत्वा) निन्दित कर्मं करके (तस्मात् विमुक्तिम् + म्रान्वच्छन्) मनुष्य उस पाप-प्रवृत्ति से छुटकारा पाने के लिए (द्वितीयं न समाचरेत्)

१. प्रचलित अर्थ — पापी मनुष्य पापकर्म करके उसके लिए अनुताप (पछताबा) कर पाप से छूट जाता है तथा 'फिर मैं ऐसा निन्दित कर्म नहीं करू गा' इस प्रकार संकल्प रूप से उसका त्याग कर वह पवित्र हो जाता है ॥ २३०॥

दुवारा पाप न करे [तभी पाप-प्रवृत्ति से छुटकारा मिल सकता है, म्रन्यथा नहीं । ] ।। २३२ ।।

तप तब तक करें जब तक मन में प्रसन्नता श्रा जाये-

यस्मिन्कर्मण्यस्य कृते मनसः स्यादलाघवम् ।

तिस्मस्तावत्तपः कुर्याद्यावत्तुष्टिकरं भवेत् ।। २३३ ।। (२६) (यस्मिन् कर्माणा कृते) जिस कर्म के करने पर (ग्रस्य मनसः

(यासमन् कमाण कृत) जिस कम के करने पर (ग्रस्य मनसः ग्रमाघवं स्यात्) मनुष्य के मन में जितना दुःख पश्चात्ताप ग्रर्थात् ग्रसन्तोष एवं ग्रप्रसन्नता होवे (तिस्मन्) उस कमं में (यावत् तुष्टिकरं भवेत्) जितना तप करने से मन में सुप्रसन्नता एवं संतुष्टि हो जावे (तावत् तपः कुर्यात्) उतना ही तप करे, ग्रर्थात् किसी पाप के करने पर मनुष्य के मन में जब तक ग्लानिरहित पूर्ण संतुष्टि एवं प्रसन्नता न हो जाए तब तक स्वेच्छा से तप करता रहे ॥ २३३ ॥

तप की महिमा-

तपोनूलमिदं सर्वं दैवमानुषकं सुखम् । तपोमध्यं बुधैः प्रोक्तं तपोऽग्तं वेददीशमिः ॥ २३४ ॥

(दैव-मानुषकम् इदं सर्वं सुखम्) इस संसार में देवताश्रों श्रीर मनुष्यों के सब सुखों का (तपः मूलम्) तप ही मूल है (तपः मध्यम्) तप ही मध्यभाग है अर्थात् तप से ही सुख स्थिर होता है, श्रीर (तपः + श्रन्तम्) तप से ही श्रन्त है श्रर्थात् तप से ही सुख लक्ष्य तक पहुंचता है, ऐसा (वेददिशिभः बुधैः प्रोक्तम्) वेदवेत्ता विद्वानों ने कहा है।। २३४॥

> बाह्यरणस्य तथो ज्ञानं तयः क्षत्रस्य रक्षराम् । वैदयस्य तु तयो वार्ता तयः शूद्रस्य सेवनम् ॥ २३४ ॥

(ब्राह्म एस्य तपः 'ज्ञानम्') ब्राह्म ए का तप 'ज्ञान' है (क्षत्रस्य तपः 'रक्षणम्') क्षत्रिय का तप 'रक्षा करना' है, (वैश्यस्य तपः 'वार्ता') वैश्य का तप 'व्यापार' है श्रीर (ज्ञूद्रस्य 'सेवनम्' तपः) ज्ञूद्र का 'सेवा करना' तप है।। २३५।।

ऋषयः संयतात्मानः फलमूलानिलाशनाः। तपसैव प्रपथ्यन्ति त्रैलोक्यं सचराचरम्।।२३६॥

(संयत-ब्रात्मानः फल-मूल-ब्रात्नि-ब्रह्मनाः ऋष्यः) संयम रखने वाले फल, मूल एवं वायुका भक्षण करके रहने वाले ऋषि लोग (तपसा + एव) तप से ही (सचरा-चरं त्रैलोक्यं प्रपत्थन्ति) चर-ब्रचर सहित तीनों लोकों को प्रत्यक्ष करते हैं ॥ २३६॥

श्रीवधान्यगदो विद्या देवी च विविधा स्थितिः । तपसैव प्रसिध्यन्ति तपस्तेषां हि साधनम् ॥ २३७ ॥ (श्रीवधानि — श्रगदः विद्या देवी च विविधा स्थितिः) श्रौवधियां, श्रारोग्य, विद्या और देवत्व प्राप्ति की विविध स्थितियाँ, ये (तपसा + एव प्रसिद्धचन्ति) तप सें ही प्राप्त होती हैं, श्रीर (तेषां तपः हि साधनम्) उनका तप ही साधक कारण है । २३७ ।

यद् दुस्तरं यद् दुरापं यद् दुर्गं यक्च दुष्करम् । सर्वं तु तपसा साध्यं तपो हि दुरतिक्रमम् ॥ २३८ ॥

(यत् दुस्तरम्) जो भी कठिनता से पार करने योग्य कार्य है, (यत् दुरापम्) जो कठिनता से प्राप्त होने योग्य कार्य या उद्देश्य है, (यत् दुर्गम्) जो दुर्गम कार्य है, (यत् दुर्गम्) जो कठिनता से करने योग्य कार्य है, (सर्व तु तपसा साध्यम्) वह सब तप से ही सिद्ध हो सकता है, और (तपः हि दुरितक्रमम्) तप का श्रितिक्रमण किसी भी कार्य में नहीं हो सकता अर्थात् तप की कम-प्रधिक रूप में प्रत्येक कार्य में श्रावश्यकता पड़ती है।। २३८।।

महापातिकनश्चैव दोषाश्चाकार्यकारिगाः । तपसैव सुतप्तेन मुख्यन्ते क्रिल्विचात्ततः ।। २३६ ।।

(महापातिकनः) महापातकी (च) मौर (दोषाः) अपराधी (ग्रकार्यकारिएाः) निन्दित-निषद्ध कर्म करने वाले (ततः किल्विषात्) उस पाप से (सुतप्तेन तपसा एव मुच्यन्ते) अच्छी प्रकार किये गये तप से खुट जाते हैं ॥ २३६॥

कीटाइचाहिपतङ्गाइच पशवइच वयांति च। स्यावराशि च मृतानि दिवं यान्ति तपोवलात् ॥ २४० ॥

(कीटाः म्रहिः पतः क्षाः पश्चावः वयांसि) कीट-पतंग, सांप, पत्तगे, पशु, पक्षी (च) भ्रीर (स्थावराणि भूतानि) स्थावर वृक्ष-लता भ्रादि जीव (तपः बलात् दिवं यान्ति) तपस्या के बल से ही स्वगं को पाते हैं ॥ २४० ॥

यत्किञ्चिदेनः कुर्वन्ति मनोवाङ्मूर्त्तिमिर्जनाः । तत्सर्वे निर्देहत्त्याञ् तपसेव तपोघनाः ॥ २४१ ॥

(जनाः) मनुष्य (मनः-वाक्-मूर्तिभिः) मन, वाणी श्रीर शरीर से (यत् किञ्चित् +एनः) जो कुछ पाप करते हैं (तपोधनाः तपसा + एव) तपस्वी लोग तप से ही (तत् सर्वे श्राशु निदंहन्ति) उन सब पापों को शीघ्र भस्म कर लेते हैं ॥ २४१ ॥

> तपसैव विशुद्धस्य ब्राह्मग्रस्य दिवीकसः। इज्याद्य प्रतिगृह्णन्ति कामान्संवर्धयन्ति च ॥ २४२ ॥

(तपसा + एव) तप से ही (दिवोकसः) देवता लोग (विशुद्धस्य ब्राह्मणस्य इज्याः प्रतिगृह्धन्ति) विशुद्ध ब्राह्मण के यज्ञों को ग्रहण करते हैं (च) ग्रौर (कामान् संवर्धयन्ति) उनके मनोरथों को बढाते हैं ॥ २४२॥

> प्रजापतिरिदं शास्त्रं तपसैवासृजस्प्रभुः । तथैव वेदानुष्यस्तपसा प्रतिपेदिरे ॥ २४३ ॥

(तपसा + एव प्रभु: प्रजापितः) तप से ही समर्थ हुए प्रजापित ने (इदं शास्त्रम् + ग्रसूजत्) इस शास्त्र की रचना की (तथैव) उसी प्रकार (ऋषयः) ऋषि लोगों ने भी (तपसा वेदाः प्रतिपेदिरे) तप से वेदों की सिष्ट की ।। २४३।।

इत्येतरूपसो देवा महामाग्यं प्रचक्षते । सर्वस्यास्य प्रपत्रयन्तस्तपसः पुण्यमुत्तमम् ॥ २४४ ॥

(ग्रस्य सर्वस्य) इस समस्त संसार के प्राणियों की (तपसः उत्तमं पुण्यं प्रपश्यन्तः) तप से ही उत्तम पुण्यों की प्राप्ति को देखकर (देवाः) देव प्रधाति विद्वान् लोग (तपसः इति + एतत् महाभाग्यं प्रवक्षते) तप के इस [११।२३४-२४३] माहात्म्य का कथन करते हैं ॥२४४॥

अन्तु श्रीत्जनाः २३४ से २४४ इलोक निम्न आधार के अनुसार प्रक्षिप्त हैं—

- १. प्रसंगिवरोध—(१) २२७ वें श्लोक में ग्रगले वर्णन का संकेत करके ग्रिप्रम श्लोकों में तदनुसार क्रमशः एक-एक बात का वर्णन है। उस श्लोक के क्रम के ग्रमुसार २३ वें श्लोक में 'तप' का विधान होने पर 'वदाध्ययन' का विधान प्रासंगिक तौर पर होना चाहिए। यह २४५ वें श्लोक में है। ग्रतः २३३ के पश्चात् २४५ वां श्लोक क्रमबद्ध है, शेव प्रक्षिप्त हैं। (२) इन श्लोकों में प्रायश्चित्तािभमुख या प्रायश्चित्त से सम्बन्धित तप का वर्णन न होकर सर्वसामान्य तप की महिमा है, जब कि प्रसंग यहाँ केवल प्रायश्चित्त-सम्बन्धी तप का है। जैसे—इस प्रसंग में बाह्मण का तप ज्ञान ग्रादि के कहने तथा तप से तियंक्योनियों की श्रेष्ठजनम-प्राप्ति वर्णन से कोई सम्बन्ध नहीं है। (३) इस सर्वसामान्य तपवर्णन प्रसंग की इस प्रकार भी प्रायश्चित्त प्रसंग से कोई संगति सिद्ध नहीं होती कि २१० से २२६ श्लोकों में कहे गये वत ही प्रायश्चित्त के लिए तप माने हैं; उनसे भिन्न तम प्रायश्चित के लिए प्राह्म नहीं हैं। २३३ वें श्लोक में उन्हीं तपों को करने का कथन है। फिर, शेष श्लोकों में भिन्न तम का कथन ग्रीर उसकी महिमा स्वतः ग्रसंगत सिद्ध हो जाती है। ग्रतः यह ११ श्लोकों का प्रसंग प्रक्षिप्त है।
- २. शैलीगत आघार—(१) यह प्रसंग मनु की शैली के विरुद्ध है। जैसे कि २४४ वें श्लोक में स्वयं इस प्रसंग में स्वीकार किया है कि 'ये तप की महिमा बतलायी है, यह महिमा-वर्णन की शैली मनु की नहीं है। यह एक विधानशास्त्र है, इसमें महिमा के रूप में नहीं ग्रिपतु विध्यात्मक रूप में विधान होते हैं, भाषा भी विध्यात्मक होती है। इसके साथ ही मनु की शैली इस प्रकार की है कि वे किसी बात की लाभ-हानि सामान्यतः तो कह जाते हैं किन्तु उसका विस्तृत प्रसंग नहीं छेड़ते जैसे कि यहाँ यह महिमा का प्रसंग है। यह प्रसंग मनु का न होकर प्रक्षिप्त है। (२) इस प्रसंगमें

२४० की शैली निराधार, प्रयुक्तियुक्त श्रीर श्रतिशयोक्तिपूर्ण है। मनु की शैली में ये किमयौं नहीं हैं।

वेदाभ्यासादि से पाप-भावनाओं का क्षय---

वेदाभ्यासोऽन्वहं शक्त्या महायज्ञक्रिया क्षमा। नाशयन्त्याञ्च पापानि महापातकजान्यपि ॥ २४५॥ (२७)

(म्रन्वहं शक्त्या वेदाभ्यासः) प्रतिदिन वेद का म्रियक-से-म्रिधक मध्ययन-मनन (महायज्ञक्रियाः) पञ्चमहायज्ञों का म्रनुष्ठान, (क्षमा) तप-सहिष्णुता, ये क्रियायें (महापातकजानि + म्रिप पापानि) बड़े पापों से उत्पन्न पापभावनाम्रों या दुःसंस्कारों को भी (नाशयन्ति) नष्ट कर देती हैं।। २४५।।

वेदज्ञानाग्नि में पाप-भावना विनष्ट होती है-

यथैधस्तेजसां विह्नः प्राप्तं निर्वहिति क्षरणात् । तथा ज्ञानाग्निना पापं सर्वं वहति वेदविद् ॥ २४६॥ (२८)

(यथा विह्नः तेजसा) जैसे ग्राग्नि ग्रपने तेज से (प्राप्तम् एघः क्षणात् निर्दहित) समीप ग्राये काष्ठ ग्रादि इंधन को तत्काल जला देती है (तथा) वैसे ही (वेदिवत्) वेद का ज्ञाता (ज्ञान-ग्राग्निना सर्वं पापं दहित) वेद-ज्ञान रूपी ग्राग्नि से सब ग्राने वाली [पाप-फलों को नहीं] पाप-भावनाग्रों को जला देता है—पापसंस्कारों को भस्म कर देता है।। २४६।।

अरनुरारिन्डनाः — इन्ही भावों की तुलना के लिए १२।१०१ व्लोक भी द्रष्टव्य है। मनु ने वहाँ भी इसी मान्यता को प्रकट किया है।

(१) ज्ञान से मुक्ति में सांख्यदर्शन का प्रमाण—मनु ने ११।२६३—२६५ श्लोकों में भी इस मान्यता की पुष्टि की है कि 'वेदों का वेत्ता विद्वान् वेदज्ञान से मुक्ति को प्राप्त कर लेता है।' १२।६३, ६५, १०४ में भी वेदाम्यास ग्रीर परमाश्मज्ञान को मुक्ति का साधन माना है। सांख्यदर्शन में भी इस मान्यता का उल्लेख है—

ज्ञानान् मुक्तिः ३।२३॥

श्रर्थात् वेदज्ञान श्रौर परमात्मज्ञान से जीव को मुक्ति प्राप्त हो जाती है। गुप्त पापो का प्रायश्चित्त—

इत्येतबेनसामुक्तं प्रायित्वत्तं यथाविषि । श्रत ऊर्ध्वं रहस्यानां प्रायदिवत्तं निबोधत ॥ २४७ ॥

(इति + एतत्) यह (एनसां प्रायश्चित्तं यथाविधि उक्तम्) पापों का प्रायश्चित्त विधि सहित कहा (ग्रत: ऊर्ध्वम्) ग्रब इसके पश्चात् (रहस्यानां प्रायश्चित्तं निबोधत) गुप्त पापों का प्रायश्चित्त सुनो —॥ २४७ ॥

#### सव्याहृतिप्ररावकाः प्रासायामास्तु बोडश । द्मिष भ्रूणहणं मासारपुनन्त्यहरहः कृताः ॥ २४८ ॥

(सब्याहृतिप्रणवकाः षोडश प्राणायामाः) महाव्याहृतियों [भूः भुवः स्वः] सिहत ग्रोंकार का जप ग्रीर सोलह प्राणायाम (ग्रहरहः मासात् कृताः) प्रतिदिन एक मास तक करने से वे (भ्रूणहण्म् + ग्रिप पुनन्ति) भ्रूणहत्यारे को भी पवित्र कर देने हैं ॥ २४८॥

आनुशीलनः व्याहृतियुक्त प्राणायाम-मन्त्र श्रीर प्राणायाम की विधि ६।७० के अनुशीलन में देखिए।

### कौरसं जप्त्वाप इत्येतद्वासिष्ठं च प्रतीरयृचम् । माहित्रं शुद्धवत्यदच सुरापोऽपि विशुध्यति ॥ २४६ ॥

(कौरसम् 'ग्रापः' इति + एतत्) कौरस ऋषि वाले ''ग्रपः तः शोशुचदघम्''
'''''' [ऋक्० म०१। सू० ६७] सूक्त को, (वासिष्ठं 'प्रति' इति + ऋचम्) वसिष्ठ
ऋषि वाली ''प्रतिस्तोमेभिरुषसं वसिष्ठाः'' [ऋक्० म०७। सू० ६०] इस ऋचा वाले
सूक्त को, ('माहित्रं' च 'शुद्धवत्यः') 'माहित्रं'—''महित्रीणामवोऽस्तु'' [ऋक्०१०।
१८५] ग्रोर 'शुद्धवती'—''एतोग्विन्द्रं स्तवाम शुद्धम्''''''''''' [ऋक्०६। ६५
७-६] इन सूक्तों को [एक मास तक प्रतिदिन सोलह-सोलह वार प्राणायाम पूर्वक ११।
२४६] (जप्त्वा) जपकर (सुरापः + ग्रिप विशुद्धघित) शराव पीने वाला भी शुद्ध हो
जाता है।। २४६।।

### सक्रुग्जप्त्वास्य वामीयं शिवसंकल्पमेव च। स्रवहृत्य सुवर्णं तु क्षरणाङ्ग्रवति निर्मलः ॥ २४० ॥

(सुवण तु ग्रवहृत्य) सोने की चोरी करके [वह व्यक्ति] (ग्रस्य वामीयं च शिव-संकल्पम् + एव) 'ग्रस्य वामीय' सूक्त [ऋक्०१ म०। १६४ सू०] ग्रौर 'शिवसंकल्प' नामक सूक्त [''यज्जाग्रतो दूर-मुदैतिः (यजु०३४। १-६)…''] को (सकृत् जप्स्वा) [एक मास तक] प्रतिदिन एक-एक बार जपकर (क्षणात् निर्मंतः भवति) तत्काल शुद्ध हो जाता है।। २५०।।

### हविष्पान्तीयमम्यस्य नतमंह इतीति च। जपित्वा पौरुषं सूक्तं मुच्यते गुरुत्तल्पगः॥२५१॥

(गुरुतत्पगः) गुरुपत्नीगामी पुरुप ('हिविष्पान्तीयम्' 'नतमंह' 'इति' च इति ग्रम्यस्य) 'हिविष्पान्तीय' सूक्त ['हिविष्पान्तमजरं स्विविदि' (ऋक्० १०। ८०)] ग्रौर 'नतमंह' सूक्त [["नतमंहो न दुरितम्" [ऋ० ८। १२६] ग्रथवा ''इति वा इति मे मनः'' ि ऋक्० १०। ११६] को जपकर (च) तथा (पौरुषं सूक्तं जित्वा) 'पुरुष सूक्त' [''सहस्रकीर्षा पुरुषः ''' [ऋक्० १०। ६०] को एक मास तक जपकर (मुच्यते) पाप से खुट जाता है।। २५१।।

#### एनसां स्यूलसूक्ष्माराां चिकीर्षन्नपनीयनम् । ग्रवेत्युचं जपेदब्दं यस्किचेदमितीति वा॥२४२॥

(स्यूल सूक्ष्माणाम् एनसाम् ग्रपनोदनं चिकीर्षन्) इनसे [११।२४८-२५१] भिन्न ग्रन्य बड़े ग्रोर छोटे पारों की शुद्धि चाहने वाला मनुष्य ('ग्रव' इति च 'यित्कचेदम्' इति ऋचं वा) ''ग्रव ते हेळो वरुण नमोभिः'' [ऋक्०१।२४।१४] इस ग्रथवा ''यित्कचेदं वरुण देव्ये जने'' [ऋक्०७।८६।४] इस ऋचा को (ग्रब्दं जपेत्) एक वर्ष तक जपे।।२५२।।

#### प्रतिगृह्याप्रतिप्राह्यं भुक्त्वा चान्नं विगहितम् । जपंस्तरत्समन्दीयं पूचते मानवस्त्र्यहात् ॥ २४३ ॥

(स्रप्रतिग्राह्यं प्रतिग्राह्य) स्रग्राह्य वस्तुस्रों एवं दान को लेकर (विगर्हितं च ग्रन्नं भुक्त्वा) निन्दित ग्रन्न को खाकर (मानवः) मनुष्य (तरत्समन्दीयं जपन्) 'तरत्स-मन्दी धावति " ऋचा वाले सूक्त [ऋक् ६। ५८] को जपकर (त्रि + ग्रहात् पूयते) तीन दिन में पवित्र हो जाता है।। २५३।।

#### सोमारौद्रं तु बह्वेना मासमम्यस्य शुध्यति । स्रवन्त्यामाचरन्तनामर्यम्णामिति च तुचम् ॥ २४४ ॥

(बहु-एनाः) बहुत पाप किया हुन्ना मनुष्य (सोमारोद्रं तु) ''सोमारुद्रा धारयेथा-मसुर्यम्" [ऋरु० ६। ७४] इस ऋचा वाले सूक्त को (च अर्यमणम् इति तृचम्) ग्रौर ''ग्रयमणं वरुणं मित्रं '''ंग्रयमणं वरुणं मित्रं ''ग्रयमणं वरुणं मित्रं ''ग्रयमणं वरुणं मित्रं ''ग्रयमणं वरुणं मित्रं ''ग्रयमणं वरुणं मित्रं 'स्वन्त्यां स्नानम् + ग्राचरन्) बहुती नदी में स्नान करके (मासम् + ग्रम्यस्य शृष्यिति) एक मास तक जप करके शुद्ध हो जाता है।। २५४।।

### अब्दार्षमिन्द्रमिरयेतदेनस्वी सप्तकं जपेत्। अप्रशस्तं तु कृत्वाप्सु मासमासीत भैक्षभुक्॥ २५५॥

(एनस्वी) कोई भी पाप करने वाला मनुष्य ('इन्द्रम्' इति + एतत् सप्तकम् अब्द-अर्घ जपेत्) ''इन्द्रं मित्रं वरुणमग्निम्" इन सात ऋचाओं को [ऋक्० १।१०।६] छह मास तक जपे, और (अप्सु अप्रशस्तं कृश्वा) जल में मल-मूत्र आदि गन्दगी डालकर (मासं भैक्षभुक् आसीत) एक मास तक भिक्षा मांगकर खाये ॥ २४४॥

### मन्त्रैः शाकलहोमीयैरब्बं हुत्वा घृतं द्विजः। सुगुर्वेष्यपहन्त्येनो जप्त्वा वा नम इत्यूचम्।। २५६।।

(द्विजः) द्विज मनुष्य (शाकलहोमीयैः मन्त्रैः ग्रव्दं घृतं हुत्वा) शाकलहोमीय् [''देवकृतस्यैनसो ''' इत्यादि ग्राठ मन्त्र । यजु० ६।१३] मन्त्रों से एक वर्ष तक घृत से हवन करके (वा) ग्रथवा ('नमः' इति ऋनं जप्त्वा) ''नमः इन्द्रहच ' ं इस ऋचा का एक वर्ष पर्यन्त जप करके (सुगुरु + ग्रिप + एनः हन्ति) बड़े से बड़े पाप को भी भस्म कर देता है ।। २५६ !!

अद्भुट्यी ट्यन्स: शाकलहोमीय मन्त्र—कात्यायन श्रौतसूत्र १०।६६ के अनुसार यजु० ८।१३ "देवकृतस्यैनसो अवयजनमिस" मन्त्र से लेकर "वयं हि त्वा प्रयति यत्ते" [२।२०] मन्त्र तक ग्राठ मन्त्र शाकलहोमीय माने गये हैं।

महापातकसंयुक्तोऽनुगच्छेड्गाः समाहितः । ग्रम्यस्याद्वं पावमानीर्भेक्षाहारो विशुष्यति ।। २४७ ।।

(महापातकसंयुक्ताः) महापातक से युक्त मनुष्य (समाहितः) व्रत में सावधान रहता हुग्रा (ग्रब्दं गाः ग्रनुगच्छेत्) एक वर्षं पर्यन्त गौग्रों की सेवा करे, इस प्रकार (भैक्षाहारः पावमानीः ग्रम्यस्य विशुद्धचिति) भिक्षा मांगकर भोजन करता हुग्रा और "यः पावमानीरघ्येति "" [ऋक्० ६। ६७। ३१-३२] ऋचाग्रों का प्रतिदिन ग्रम्यास करता हुग्रा शुद्ध होता है ॥ २५७॥

ग्ररण्ये वा त्रिरभ्यस्य प्रयतो वेदसंहिताम् । मुच्यते पातकैः सर्वेः पराकैः शोधितस्त्रिमिः ।। २४८ ।।

(वा)अथवा (त्रिभिः परार्कः शोधितः) तीन 'पराक क्रच्छ्र' व्रतों [११। २१६] से शुद्ध होकर (अरण्ये) वन में (प्रयतः) सावधानीपूर्वेक (वेदसंहिताम् त्रिः + अभ्यस्य) वेदसंहिता का तीन बार अभ्यास करके (सर्वेः पातर्कः मुच्यते) सब पापों से मुक्त हो जाता है।। २६८।।

त्र्यहं तूपवसेद्युक्तस्त्रिरह्मोऽन्युपयन्नयः । मुच्यते पातकः सर्वेस्त्रिजंपित्वाऽघमर्षणम् ॥ २४६ ॥

(त्रि + ग्रहम् उपवसेत्) मनुष्य, तीन दिन उपवास रखे, ग्रीर(त्रिः + ग्रह्नः ग्रपः ग्रम्युपयन्) उस काल में तीन बार स्नान करते हुए (ग्रघमर्षणं त्रिः जिपत्वा) ग्रघमर्षण सूक्त ["ऋतञ्च सत्यञ्च • । १६०] ग्रादि] का तीन बार दिन में जप करके (सर्वैः पातकैः मुच्यते) सब पापों से मुक्त हो जाता है ॥ २४६ ॥

यथाश्वमेघः क्रतुराट् सर्वपापापनोदनः। तथाऽघमर्षगां सुक्तं सर्वपापापनोदनम्।। २६०।।

(यथा क्रतुराट् अश्वमेधः) जैसे सब यज्ञों का राजा अश्वमेषयज्ञ (सर्वपाप-अप-नोदनः) सब पापों को नष्ट करने वाला है (तथा) उसी प्रकार (अधमर्षणं सुक्तं सर्व-पाप-अपनोदनम्) 'अधमर्षण सुक्त' [ऋक्० १०। १६०] भी सब पापों को नष्ट करने वाला है।। २६०।।

> हत्वा लोकानपीमांस्त्रीनइनन्नपि यतस्ततः । ऋग्वेदं धारयन्त्रिप्रो नैनः प्राप्नोति किंचन ॥ २६१ ॥

(इमान् त्रीन् लोकान् हत्वा) इन तीनों [पृथ्वी, ग्राकाश, द्युलोक] लोकों की हत्या करके भयीत् बहुत सारी हत्याएँ करके भी, तथा (यतः ततः ग्रहनन् + ग्रिप) इधर

उघर निषिद्ध स्थानों पर भोजन करके भी, तथा (विप्रः ऋग्वेदं धारयन्) ब्राह्मण ऋग्वेद को धारण करने पर (किंचन एनः न प्राप्नोति) किसी भी पाप से लिप्त नहीं होता ॥ २६१ ॥

### ऋक्संहितां त्रिरभ्यस्य यजुषां वासमाहितः। साम्नां वा सरहस्यानां सर्वपापैः प्रमुख्यते॥२६२॥

मनुष्य (समाहितः) एकाग्रचित्त होकर (ऋक्संहिताम्) ऋग्वेद को, (या) वा (यजुवाम्) यजुवेद को, (वा) अथवा (सरहस्यानां साम्नाम्) उपनिषदों सहित साम-वेद को (त्रिः + ग्रम्यस्य) तीन बार जनकर (सर्वेपापैः प्रमुच्यते) सब पापों से छूट जाता है।। २६२।।

अवन्य कारित्य : ११।२४७ से २६२ इलोक तक निम्न ग्राधारों के अनुसार प्रक्षिप्त हैं—

- १. प्रसंगिव शेष (१) ये क्लोक पूर्वापर प्रसंग के विरुद्ध हैं। २४६ वें क्लोक में उपमापूर्वक 'वेदवित्' का उल्लेख किया था और २६३ २६४ क्लोकों में उपमा ग्रीर 'वेदवित्' की परिभाषा दी है। क्रम के अनुसार २४६ के पक्ष्वात् २६३ वाँ क्लोक होना संगति सिद्ध होता है। ये क्लोक उस प्रसंग को तोड़ रहे हैं, अतः प्रक्षिप्त हैं। (२) २२७ वें क्लोक में जिस वर्णन का संकेत दिया है। उसके क्रम से 'वेदाघ्ययन' का वर्णन ही यहाँ प्रासंगिक है। ये रहस्यों का प्रायश्चित्त उस क्लोक के अनुसार असंगत है, 'वेदाघ्ययन' सम्बन्धी २४४, २४६, २६३, २६४ क्लोक ही प्रासंगिक है, और २२७ क्लोक के संकेत के अनुसार हैं। (३) इस प्रक्षिप्त प्रसंग के अन्तिम क्लोक २६२ से २६३ की कोई संगति भी नहीं जुड़ती, क्योंकि २६३-२६४ में 'त्रिवृत् वेद' ग्रीर 'वेदवित्' का लक्षण हैं, जब कि २६२ और उससे पूर्व के क्लोकों में रहस्यांगों सहित वेदों का वर्णन है।
- २. विषयविरोध—४४ वें क्लोक में मनु ने प्रायक्त्रित विषय का संकेत दिया है। उसके अनुसार रहस्य पापों के प्रसंग का कोई संकेत नहीं मिलता। अर्थ के अनुसार यदि इन्हें गुप्त-पाप भी मान लिया जाये तो भी इनकी संगति नहीं बैठती। क्योंकि, प्रत्येक विधान के साथ प्रकट पाप की भाषा-शैली का प्रयोग हुआ है जो यह सिद्ध करता है कि यहाँ प्रकट पापों के प्रायक्तित का ही विषय है, रहस्यों का नहीं। स्पष्टता के लिए २२६ वें क्लोक में मनु ने ''वतैराविष्कृतैनसः'' पद का प्रयोग किया है। इस प्रकार यह रहस्य पापों का वर्णन [२४७-२६२] विषयविरुद्ध होने से प्रक्षिप्त है।
- ३. शैलीगत-म्राधार—इस सम्पूर्ण प्रसंग की शैली निराधार एवं म्रतिशयोक्ति-पूर्ण है, यथा—"क्षरणाद्भवति निर्मलः" [२४०] "पूर्यते मानवस्त्र्यहात्" [२४३] म्रादि।
  - ४. अन्तर्विरोध—(१) इस प्रसंग में रहस्यों का प्रायश्चित्त कहा है, जब कि

इस प्रायश्चित्त प्रसंग में 'रहस्य' संज्ञा से किन्हीं पापों का उल्लेख नहीं है। ग्रतः यह कल्पना मनुविरुद्ध है।

- (२) विषय के अनुसार जिस प्रकार के पापों का प्रायश्चित्त मनु को अभीष्ट या, उनको प्रकट ग्रीर अप्रकट रूप देकर प्रकट पापों के प्रायश्चित्त की विधि २१० से २२६ देलोकों में विहित की है, और अप्रकट पापों की शुद्धि "मन्त्रेहीं में डच्च" से २२६ में कहकर उस प्रसंग को वहीं समाप्त कर दिया है। अतः यहां रहस्य नाम से पुनः उल्लेख करना और उनकी भिन्न विधियाँ निश्चित करना मनुविश्द्ध है।
- (३) इस प्रसंग में रहस्य-पापों का उल्लेख करके कहीं तो जर से शुद्धि मानी है और कहीं कृच्छ प्रादि वर्तों से। इससे स्पष्ट है कि यह प्रसंग भिन्न व्यवस्थाओं का प्रसंगहै जो २१० से २२६ के ग्रन्तर्गत विहित व्यवस्थाओं से विरुद्ध है।
- (४) यहां केवल जप ब्रादि से ही पाप से मुक्ति मानी है, जब कि पिछले प्रसंग में ख्यापन, ब्रनुतापन, तप और वेदाध्ययनपूर्वंक पुनः ब्रपराध न करने के संकल्प से पाप को गुद्धि मानी है। इस विधि में विरोध है [२२७-२३३]।
- (५) २६१ वें श्लोक में कहा है कि वेदज्ञ को तीन लोकों का वध करने पर भी पाप नहीं लगता। मनु के अनुसार बाह्मण सभी वेदज्ञ होते हैं ग्रीर यह प्रायश्चित्त उनके लिए भी विहित है। ग्रतः उक्त धारणा निराधार एवं मनुविरोधी है।

वेदज्ञान-रूपी तालाब में पापभावना का डूबना---

यथा महाह्नदं प्राप्य क्षिप्तं लोष्टं विनश्यति । तथा दुश्चरितं सर्वं वेदे त्रिवृति मज्जति ॥२६३॥ (२६).

(यथा) जैसे (क्षिप्तं लोष्टम्) फेंका हुम्रा ढेला (महाह्रदं प्राप्य वि-नश्यति) बड़े तालाब में गिरकर पिघलकर नष्ट हो जाता है (तथा) उसी प्रकार (त्रिवृति वेदे) तीन विद्याम्रों वाले वेदों के ज्ञान में (सर्वं दुश्चरितं मज्जति) सब बुरे म्राचरण नष्ट हो जाते हैं।। २६३।।

वेदवित् का लक्षण---

ऋचो यजूं वि चान्यानि सामानि विविधानि च। एष ज्ञेयस्त्रिवृद्धेदो यो वेदैनं स वेदिवत् ॥२६४॥ (३०)

(ऋचः) ऋचाएँ (यजू िष) यजुष् मन्त्र (च) ग्रौर (ग्रन्यानि विविधानि सामानि) इनमे भिन्न सामवेद के ग्रनेक मन्त्र (एषः त्रिवृत् वेदः ज्ञेयः) यह तीनों 'त्रिवृत्वेद' जानना चाहिए, (यः एनं वेद सः वेदिवत्) जो इस त्रिवृत्वेद = त्रयीविद्या ग्रर्थात्, सभी वेदों को जानना है, वही वस्तुतः 'वेद-वेता' है।। २६४।।

अनुर्धोत्डन: त्रयीविद्या का समिप्राय एवं सम्यत्र वर्णन-मनु ने

तीन वेदरूप त्रयीविद्या का वर्णन १। २३ ग्रीर १२। १११-११२ में भी किया है।

मीमांसा दर्शन में — जहां म्रर्थंव्यवस्था के साथ-साथ पादव्यवस्था भी है म्रथित् जो मन्त्र म्रथितुसार छन्दोबद्ध हैं, वे ऋक्मन्त्र कहे गए हैं। जो इन विशेषताओं के साथ गाये भी जा सकते हैं, वे साममन्त्रऔर शेष गद्यरूप यजुष्मन्त्र हैं। इस प्रकार चारों वेद त्रयीविद्यारूप हैं। सूत्र हैं — तेषामृग् यत्रायंवशेन पादव्यवस्था। गीतिषु सामाल्या। शेषे यजुः शब्दः॥ २।१। ३५-३७॥ कहीं-कहीं ज्ञान-कर्म-उपासनापरक मन्त्रों के स्राधार पर भी चारों वेदों को त्रयीविद्यारूप माना गया है।

ईश्वर भी एक ज्ञेय वेद है---

म्राद्यं यत्न्यक्षरं बहा त्रयी यस्मिन्प्रतिष्ठिता । स गुह्योऽन्यस्त्रिवृद्धेदो यस्तं वेद स वेदवित् ॥ २६५ ॥ (३१)

श्रीर, (यत् त्रि + ग्रक्षरम् श्राद्यं ब्रह्म) जो तीन श्रक्षरों वाले प्रमुख नाम 'ओम्' से उच्चरित होने वाला सबका श्रादिमूल परमेश्वर है, (यस्मिन् त्रयो प्रतिष्ठिता) जिसमें तोनों वेदविद्याएँ प्रतिष्ठित हैं, (सः श्रम्यः गुह्मः त्रिवृत्वेदः) वह भी एक गुष्त श्रर्थात् श्रद्धय-सूक्ष्म 'त्रिवृत्वेद' हैं; (यः तं वेद सः वेदवित्) जो उसको जानता है, वह 'वेदवेता' कहलाता है।। २६५।।

अप्रज्ञुक्यी क्या श्रम्य वर्णन — मनुने 'स्रोम्' का वर्णन २। ५१ (२। ७६) में किया है। इसके स्रतिरिक्त १। ३॥ १। २३ और १२। ६४, १११-११२ क्लोकों में भी वेद को ईश्वररचित घोषित किया है।

इस क्लोक में 'ग्रोम्' नाम वाच्य परमेश्वर को स्वयं एक वेद का रूप माना है क्योंकि परमेश्वर सर्वज्ञाता है। वही वेदों का रचयिता है। इसका उल्लेख मनु १।२३ में करचुके हैं। इस सम्बन्धी वेदों के प्रमाणों के लिए देखिए उस क्लोक पर ग्रनुशीलन। उस सूक्ष्म-निराकार परमात्मा को वेदवेत्ता ही जान सकते हैं और जो उस परमेश्वर का साक्षात् कर लेता है वही वास्तविक 'वेदवेत्ता' है।

प्रायश्चित्त विषय का उपसंहार-

एष वोऽभिहितः कृत्स्नः प्रायदिचत्तस्य निर्णयः । निःश्रेयसं धर्मविधि विप्रस्येमं निबोधत ।। २६६ ।। (३२)

(एषः) यह [११। ४४-२६५ तक] (वः) तुम्हें (प्रायश्चित्तस्य कृत्स्तः निर्णयः ग्रभिहितः) प्रायश्चित्त का सम्पूर्ण [ग्रपराध, उनका प्रायश्चित्त एवं प्रायश्चित्तविधि] निर्णय कहा।

ग्रब (विप्रस्य इमंनिश्त्रेयसंघर्मविधिम्) ब्राह्मण के इस [१२।१-१२४] मोक्ष के धर्मविधान ग्रर्थात् कर्मविधान को (निबोधत) सुनो—॥२६६॥

इति महाँव-मनुशोक्तायां सुरेन्द्रकुमारकृत हिन्दी-माषामाष्य-समन्वितायाम् 'ब्रनुशीलन' समीकाविभूवितायाम् मनुस्मृतौ प्रायदिचत्त-विषयात्मक एकावशोऽध्यायः ।।

# अथ द्वादशोऽध्यायः

[ हिन्दी-भाष्य 'ग्रनुशीलन' समीक्षाम्यां सहितः ] (कर्मफल-विधान एवं निःश्रेयस कर्मी का वर्णन)

[१२।३ से ११६ तक]

ऋषियों का भृगु से प्रश्न---

चातुर्वेर्ण्यस्य कृत्स्नोऽयमुक्तो धर्मस्त्वयानघ। कर्मणां फलनिवृति शंस नस्तत्त्वतः पराम्॥१॥

(ग्रनघ!) हे पापरहित भृगु! (स्वया चातुर्वण्यंस्य ग्रय क्रुत्स्नः धर्मः उक्तः) ग्रापने चारों वर्णों के सम्पूर्ण धर्म कहे, ग्रव (नः) हमें (कर्मणा परा फलनिर्वृति तत्त्वतः शंस) कर्मों की परमार्थरूप-फलप्राप्ति तात्त्विक रूप से कहिए॥ १॥ भृगु का ऋषिग्रों को उत्तर—

> स तानुवाच धर्मात्मा महर्षीन्मानवो भृगुः । ग्रह्म सर्वस्य भृष्टुत कर्मयोगस्य निर्णयम् ॥ २ ॥

(सः धर्मातमा मानवः भृगुः) उस धर्मातमा मनुपुत्र भृगु ने (तान् महर्गीन् उवाच) उन प्रश्नकत्ता महर्षियों से कहा कि श्रव आप (श्रस्य सर्वस्य कर्मयोगस्य निर्णयं श्रृणुत) इस सब कर्मों के निर्णय को सुनिये।। २।।

आनुवारिकना: १-२ इन श्लोक निम्न ग्राधारों पर प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं—

१. शैलीगत श्राधार—(१) इन श्लोकों में महर्षियों द्वारा भृगु से प्रश्न श्रौर भृगु द्वारा उनका उत्तर देने का वर्णन होने से स्पष्टतः ये मनुप्रोक्त नहीं हैं, श्रपितु, भृगु से भी परवर्ती किसी अन्य व्यक्ति द्वारा रचकर संकलित किये गये हैं। (२) मनुस्मृति की शैली इन श्लोकों से मेल नहीं खाती। मध्य में वह प्रश्नोत्तररूप में नहीं है। प्रारम्भ में एक बार जिज्ञासा प्रकट की गई है और पुनः उसका उत्तर है [१।२-४]। सम्पूर्ण ग्रंथ में यह शैली है कि मध्य में प्रश्न न होकर एक प्रचलित विषय को समाप्त करके श्रग्निम विषय का मनु स्वयं संकेत करते हैं। [१।१४४;३।२६६;४।२५६,६।१,६७;७।१,श्रादि]। इस प्रकार ये शैली के आधार पर प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं।

२. ग्रन्तिवरोध — १। २-४ श्लोकों में महर्षियों द्वारा मनु से प्रश्न पूछना श्रौर मनु द्वारा उनका उत्तर देना, इस बात को सिद्ध करते हैं कि मनुस्मृति मनुप्रोक्त है। इन श्लोकों में भृगु से प्रश्नोत्तर के वर्णन से इसे भृगुप्रोक्त सिद्ध करने का प्रयास किया गया है, जो उक्त श्लोकों के विरुद्ध है। इस श्रन्तिवरोध के श्राधार पर भी ये प्रक्षिप्त हैं। [विशेष टिप्पणी द्रष्टव्य १। ११६ पर]।

प्रतीत होता है कि मौलिक विषयसंकेतक श्लोक ११। २६६ को निकालकर किसी भृगु-ग्रनुयायी ने इन श्लोकों को मिला दिया। ११। २६६ के रूप में रखा गया श्लोक कुछ प्राचीन पुस्तकों में अब भी उपलब्ध है। मनुस्मृति की शैली के ग्रनुरूप होने से यही श्लोक मौलिक है। १२। ८२, ११६ श्लोकों का इस श्लोक से मेल भी खाता है।

त्रिविध कर्मों का स्रीर त्रिविध गतियों का कथन-

शुभाशुभकलं कर्म मनोवाग्देहसंभवम् । कर्मजा गतयो नृणामुत्तमाधममध्यमाः ॥३॥ (१)

(मनः-वाक्-देहसंभवं कर्म) मन, वचन भीर शरीर से किये जाने वाले कर्म (शुभ-प्रशुभ-फलम्) शुभ-प्रशुभ फल को देने वाले होते हैं, (कर्मजा नृणाम्) ग्रीर उन कर्मों के भ्रनुसार मनुष्यों की (उत्तम-प्रथम-मध्यमाः गतयः) उत्तम, मध्यम ग्रीर श्रधम ये तीन गतियाँ = जन्मावस्थाएँ होती हैं।। ३।।

मन कमौं का प्रवर्तक ---

तस्येह त्रिविघस्यापि त्र्यधिष्ठानस्य देहिनः । दशलक्षरायुक्तस्य मनो विद्यात्प्रवर्तकम् ॥४॥ (२)

(इह) इस विषय में (देहिन: मन:) मनुष्य के मन को (तस्य त्रिविधस्य + ग्रिप त्रि + ग्रिधिष्ठानस्य दशलक्षरायुक्तस्य) उस उत्तम, मन्यम, ग्रिपम भेद से तीन प्रकार के; मन, वचन, क्रिया भेद से तीन ग्राश्रय वाले ग्रीर दशलक्षराों [१२।५-७] से युक्त कर्म का (प्रवर्तकं विद्यात्) प्रवृत्त करनेवाला जानो ॥ ४॥

त्रिविध मानसिक बुरे कर्म ---

परद्रब्येष्वभिष्यानं मनसानिष्टिक्तनम् । वितथाभिनिवेशस्य त्रिविधं कर्मं मानसम् ॥ ५ ॥ (३)

(त्रिविधं गानसं कर्म) मानसिक कर्मों में से तीन मुख्य ध्रधर्म हैं (परद्रव्येषु + ग्रभिष्यानम्) परद्रव्यहरएा ध्रथवा चोरी [का विचार] (मनसा + ग्रनिष्टिचितनम्) लोगों का बुरा चिन्तन करना, मन में द्वेष करना, ईंब्रा करना, (वितथ + ग्रिभिनिवेशः) वितथाभिनिवेश अर्थात् मिथ्या निश्चय करना ॥ ५॥ (उपदेश मञ्जरी ३४)

चतुर्विध वाचिक बुरे कर्म ---

पारुष्यमनृतं चैव पैशुन्यं चापि सर्वशः । स्रसंबद्धप्रलापदच वाङ्मयं स्याच्चतुर्विधम् ।। ६ ।। (४)

(वाङ्मयं चतुर्विधं स्यात्) वाचिक ग्रथमं चार हैं—(पारुष्यम्) पारुष्य ग्रथित् कठोरभाषण । सब समय. सब ठौर मृदुभाषण करना, यह मनुष्यों को उचित है । किसी ग्रन्थे मनुष्य को 'ग्रो ग्रंथे' ऐसा कहकर पुकारना निस्सन्देह सत्य है परन्तु कठोर भाषण होने के कारण ग्रधमं है। (वन्तुतं च + एव) वन्त-भःषण ग्रथित् भूठ बोलना, (पैणुन्यं च + ग्रिप) पैगुन्य ग्रथित् चुगली करना, (ग्रसम्बद्ध प्रलापः) ग्रसम्बद्धप्रलाप ग्रथित् जानबूभकर [लांछन या बुराई वनाकर] बात को उड़ाना ।। ६।। (उपदेश मञ्जरी० ३४)

त्रिविध शारीरिक बुरे कर्म-

भ्रवतानामुपादानं हिंसा चैवाविधानतः। परदारोपसेवा च शारीरं त्रिविधं स्मृतम् ॥ ७॥ (४)

(शारीरं त्रिविधं स्मृतम्) शारीरिक अधर्म तीन हैं—(ग्रदत्तानाम् +उपादानम्) चोरी (हिंसा च+एव) हिंसा ग्रर्थात् सब प्रकार के क्रूर कर्म, क्ष (परदारोपसेवा) रंडीबाजी वा व्यभिचारादि कर्म करना ॥ ७॥ (उपदेशमञ्जरी० ३४)

जैसा कर्म उसी प्रकार उसका योग---

मानसं मनसैवायमुपभुङ्क्ते शुभाशुभन् । वाचा वाचाकृतं कर्म कायेनैव च कायिकम् ॥ ८॥ (६)

(ग्रयम्) यह जीव (मानसं शुभ + ग्रशुभं कर्म मनसा + एव) मन से जिस शुभ वा ग्रशुभ कर्म को करता है उसको मन, (वाचाकृतं वाचा) वारणी से किये को वारणी, (च कायिकं कायेन + एव) ग्रीर शरीर से किये को शरीर से (उपभुङ्क्ते) सुख-दु.ख को भोगता है।। ८।।

(स० प्र० नवम समु०)

## शरीरजैः कमंदोषैर्याति स्थावरतां नरः । वाचिकैः पक्षिमृगतां मानसैरन्त्यजातिताम् ॥ ६ ॥ (७)

(नरः) जो नर (शरीरजैः कर्मदोषैः स्थावरतां याति) शरीर से चोरी, परस्त्रीगमन, श्रेष्ठों को मारने ग्रादि दुष्ट कर्म करता है, उसको वृक्ष ग्रादि स्थावर का जन्म. (वाचिकैः पक्षिमृगताम) वाणी से किये पापकर्मों से पक्षी ग्रीर मृग ग्रादि तथा (मानसैः ग्रन्त्यजातिताम्) मन से किथे दुष्टकर्मों से चंडाल ग्रादि ना शरीर मिलता है ॥ ६ ॥

(स॰ प्र॰ नवम समुल्लास)

त्रिदण्डी की परिभाषा--

बाग्वण्डोऽय मनोदण्डः कायदण्डस्तयंव च। यस्यंते निहिता बुद्धौ त्रिवण्डोति स उच्यते ॥ १० ॥

(वाक्-दण्डः मनोदण्डः तथा कायदण्डः) वाग्दण्ड, मनोदण्ड श्रीर शरीरदण्ड (एते यस्य बुद्धी निहिताः) ये तीन दण्ड जिसकी बुद्धि में स्थित हैं (सः 'त्रिदण्डी' इति + उच्यते) वह वस्तुतः 'त्रिदण्डी' = तीनों को दमन करने वाला श्रथित् संन्यासी कहलाता है।। १०॥

त्रियण्डमेतन्तिक्षिप्य सर्वभूतेषु मानवः । कामकोधौ तु संयम्य ततः सिद्धि नियच्छति ॥ ११ ॥

(काम-क्रोधी संयम्य) काम और क्रोध को रोककर (मानवः) जो मनुष्य (एतत्) इन [१२।१०] (त्रिदण्डं सर्वभूतेषु निक्षिण्य) तीन दण्डों का सब प्राणियों में व्यवहार करता है (ततः सिद्धि नियच्छति) वह उस व्यवहार से सिद्धि को प्राप्त कर लेता है।। ११।।

क्षेत्रज्ञ ग्रीर भूतात्मा —

योऽस्यात्मनः कारियता तं क्षेत्रज्ञं प्रचक्षते । यः करोति तु कर्माणि स भूतात्मोच्यते बुर्षः ॥ १२ ॥

(यः + ग्रस्य + ग्रात्मनः कारियता) जो इस ग्रात्मा को कर्मों में प्रवृत्त करता है (तं क्षेत्रज्ञं प्रचक्षते) उसको 'क्षेत्रज्ञ' कहा जाता है, ग्रीर (यः कर्माणि करोति) जो कर्मों को करता है (बुधैः सः भूनात्मा उच्यते) विद्वान् उसे 'भूतात्मा' कहते हैं ॥ १२ ॥ फल का ग्रन्भवकर्त्ता जीवात्मा—

> जीवसंज्ञोऽन्तरात्माज्यः सहजः सर्वदेहिनाम् । येन वेदयते सर्वं सुखं दुःखं द जन्मसु ॥ १३॥ (सर्वदेहिनाम् ग्रन्यः) सद प्राणियों का शरीर से भिन्न (जीवसंज्ञकः सहजः

ग्रन्तरात्मा) 'जीव' नामक स्वाभाविक ग्रात्मा है ज़र्यात् जीवात्मा है (येन जन्मसु) जो प्रत्येक जन्म में (सर्व सुखं च दु:खं वेदयते) सब सुखं ग्रीर दु:खं को ग्रनुभव करता है ॥ १३॥

तावुमौ भूतसंप्रक्तौ महान्क्षेत्रज्ञ एव च । उच्चावचेषु भूतेषु स्थितं तं व्याप्य तिष्ठतः ।। १४ ॥

(भूतसंपृक्तौ तौ + उभौ महान् च क्षेत्रज्ञः) पञ्चभूतों से मिले हुए वे दोनों 'महान्' भौर 'क्षेत्रज्ञ' (उच्चावचेषु भूतेषु स्थितं तम्) बड़े-छोटे सब प्राणियों में स्थित उस परमात्मा को (ब्याप्य तिष्ठतः) ग्राश्रित करके रहते हैं ॥ १४ ॥

> ग्रसंस्या मूर्तयस्तस्य निष्यतन्ति शरीरतः। उच्चावचानि भूतानि सततं चेष्टयन्ति याः॥१५॥

(तस्य शरीरतः) उस परमात्मा के शरीर से (ग्रसंख्याः मूर्तयः निष्पतन्ति) ग्रसंख्य जीव निकलते हैं (याः) जो (उच्च-ग्रवचानि भूतानि सत नं चेष्टयन्ति) वड़े-स्त्रोटे सभी प्राणियों को कर्मों में प्रवृत्त कराते हैं ॥ १४ ॥

> पञ्चम्य एव मात्राम्यः प्रेत्य दुष्कृतिनां नृणाम् । शरीरं यातनार्थोयमन्यदुत्पद्यते ध्रुवम् ॥ १६ ॥

(दुष्कृतिनां नृएाम्) बुरे कर्म करने वाले मनुष्यों का (प्रेत्य) मरकर (यात-नार्यः) फलस्वरूप यातनाष्ट्रों को भुगतने के लिए (ग्रयम् + ग्रन्यत् शरीरम्) इस संसार में दूसरा शरीर (पञ्चम्यः एव मात्राम्यः ध्रुवम् उत्पद्यते) पञ्चतन्मात्राग्रों से, निश्चित रूप से उत्पन्न होता है।। १६॥

> तेनानुभूय ता यामीः शरीरेगोह यातनाः। तास्वेव भूतमात्रासु प्रलीयन्ते विभागशः॥ १७॥

(तेन शरीरेण) उस शरीर से (इह) इस संसार में (ताः यामीः यातनाः अनुभूय) मृत्यु-राम्बन्धी यातनाग्नों को भोगकर वे (तासु + एव भूतमात्रासु) उन्हीं महाभूतों कीतन्मात्राओं में (विभागशः प्रलीयन्ते) यथायोग्य लीन हो जाते हैं। १७॥

सोऽनुभूयासुखोदकान्दोषान् विषयसङ्गजान् । व्यपेतकल्मषोऽभ्येति तावेवोभौ महौजसौ ॥ १८ ॥

(सः) वह प्राणी (विषयसङ्ग नान् श्रमुखोदकान् दोषान् अनुभूय) रूप, स्पर्श आदि विषयों के संसर्ग से उत्पन्न दुःख-पूर्ण पापफलों को भोगकर, (व्यपेतकत्मषः) निष्पाप होकर, (तौ + उभी महोजसी ग्रम्येति) उन दोनों महापराक्रमी 'महत्' ग्रीर 'परमात्मा' का ग्राश्रय करता है ॥ १८ ॥

तौ धर्मं पश्यतस्तस्य पापं चातन्द्रितौ सह। याम्यां प्राप्नोति संपृक्तः प्रेत्येह च सुखासुखम् ॥ १६॥ (तौ) वे दोनों महत् स्रौर परमात्मा (स्रतिन्द्रितौ) तत्परतापूर्वक (सह) मिलकर (तस्य धर्म च पापं पश्यतः) जीव के धर्म स्रौर पाप को देखते हैं। (याम्यां सम्पृक्तः) जिनसे युक्त होकर वह जीव (इह च प्रेत्य सुख-म्रसुखं प्राप्नोति) इस जन्म स्रौर परजन्म में सुख-दु:ख को प्राप्त करता है।। १९।।

यदाचरित धर्मं स प्रायशोऽधर्ममल्पशः। तैरेव चावृतो भूतः स्वर्गे सुखमुपाञ्नुते॥ २०॥

(यत् सः प्रायशः धर्मम्) यदि वह जीव प्रधिक धर्म का (च) श्रीर (ब्रल्प्शः ग्रधमम् ग्राचरित) थोड़ा ग्रथमं का ग्राचरण करता है तो (तैः एव भूतैः आवृतः) उन पञ्चमहाभूत ग्रादि से युक्त होकर (स्वर्गे सुखम् + उपाश्नुते) स्वर्गे में सुख भोगता है।। २०।।

यदि तु प्रायशोऽधर्मं सेवते धर्ममल्पशः। तैर्भूतैः स परित्यक्तो यामी प्राप्नोति यातनाः॥ २१॥

(यदि तु) श्रीर यदि (प्रायशः श्रथमंग् श्रल्पशः धर्मं सेवते) श्रधिक श्रधमं श्रीर थोड़ा धर्म का श्राचरण करता है तो (सः) वह जीव (तैः भूतैः परित्यक्तः) उन पञ्च-भूतों से छुटकर अर्थात् मरकर (यामीः यातनाः प्राप्नोति) यम-यातनाश्चों को भोगता है ॥ २१॥

> यामीस्ता यातनाः प्राप्य स जीवो वीतकल्मवः । ताम्येव पञ्च भूतानि पुनरप्येति भागशः ॥ २२ ॥

(ताः यामीः यातनाः प्राप्य) उन यम-सम्बन्धी यातनाओं को भोगकर (वीतकल्मषः सः जीवः) निष्पाप हुग्रा वह जीव (तानि + एव पञ्चभूतानि पुनः भागशः ग्रप्येति) उन्हीं पञ्चभूतों को पुनः यथायोग्य रूप से प्राप्त करता है ग्रर्थात् मानव-जन्म को पा लेता है ॥ २२॥

एता हष्ट्वाऽस्य जीवस्य गतीः स्वेनैव चेतसा । धर्मतोऽषर्मतद्वेव धर्मे दध्यात्सदा मनः ॥ २३ ॥

मनुष्य को चाहिए कि (स्वेन + एव चेतसा) ग्रपने मन से स्वयं (ग्रस्य जीवस्य धर्मतः च ग्रधर्मतः एताः गतीः दृष्ट्वा) इस जीव की धर्म-ग्रधर्म से प्राप्य गतियों को देख-विचारकर (सदा धर्में मनः दृष्यात्) सदा धर्म में मन लगावे ॥ २३॥

आनुशीला : १०-२३ श्लोक निम्न माधारों के अनुसार प्रक्षिप्त सिंद होते हैं—

१. विषयविरोध—११। २६६, १२। ३-४, ५१, ६२ श्लोकों में उक्त वचनों के ग्रनुसार प्रस्तुत विषय कर्मफलविधान का है। १०—११ श्लोकों में त्रिदण्डों का वर्णन इस विषय से बाह्य होने के कारण विरुद्ध है, ग्रतः ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं।

- २. प्रसंगिवरोध १२। ३-४, ५१ दलोकों के वर्णन से मनु ने प्रस्तुत प्रसंग का एक निश्चित क्रम नियत कर दिया है। वह यह कि यह प्रसंग कर्मफलविधान का है, उस प्रसंगक्रम में पहले त्रिविध कर्मों का वर्णन और फिर त्रिविध गतियों का वर्णन होगा। तदनुसार ५-६ दलोकों में त्रिविध कर्मों का वर्णन है, और २४-५१ में त्रिविध-गतियों के न्नाधार एवं उनका वर्णन है। १०-२३ दलोकों ने संकेतित चर्चा से भिन्न चर्चाओं का वर्णन करके उस नियत प्रसंग को भंग कर दिया है। इन दलोकों में विणत झात्मा झादि का विवेचन या गतियाँ पूर्वापर प्रसंग से मेल नहीं खातीं। ग्रतः ये सभी दलोक प्रसंगभञ्जक होने से प्रसंगविषद हैं, इस प्रकार प्रक्षिप्त हैं।
- ३. ग्रन्तिवरोध—(१) १५ वें क्लोक का वर्णन १।६-१६, १६ ग्रादि इन सभी क्लोकों के विरुद्ध है, जिनमें परमात्मा द्वारा प्रकृति और ग्रात्मा के संयोग से प्राणियों की उत्पत्ति का वर्णन किया है। (२) २०-२२, २७ क्लोकों में स्वर्ग ग्रीर नरक लोकों का वर्णन मनु की मान्यता के विरुद्ध है। मनु 'स्वर्ग' सुख का नाम ग्रीर नरक, दुःख का नाम मानते हैं, पृयक् लोकविशेप नहीं मानते। [३।७६; ६। २८]। इसी कारण १२। ३६-५१, ७४ क्लोकों में इसी लोक में योनियों की प्राप्ति का कथन है। इस प्रकार ये क्लोक ग्रन्तिवधान के ग्राधार पर प्रक्षिप्त हैं, शेष क्लोक इनसे सम्बद्ध होने के कारण इनके प्रक्षिप्त सिद्ध होने पर स्वतः प्रक्षिप्त सिद्ध हो जायेंग।

प्रकृति के ग्रात्मा को प्रभावित करने वाले तीन गुण-

सस्वं रजस्तमञ्जेव त्रीन्विद्यादात्मनो गुणान् । यैर्व्याप्येमान्स्थितो भावान्महान्सर्वानञ्जेषतः ॥ २४ ॥ (८)

(सत्त्वं रजः च तमः एव त्रीन् ग्रात्मनः गुणान् विद्यात्) सत्वगुण, रजोगुण ग्रीर तमोगुण, इन तीनों को [आत्माको प्रभावित करनेवाले ]प्रकृति के गुण समभें, (महान्) महत्तत्त्व = प्रकृति का प्रथम विकार [१।१४] (यैः) जिन इन तोन गुणों से (ग्रशेषतः) बिना किसी पदार्थ को छोड़े (इमान् सर्वान् भावान् व्याप्य स्थितः) इन समस्त प्रकृति के कार्यरूप पदार्थों को व्याप्त करके स्थित है ॥२४॥

अर्जुर्शी ट्यन् : 'म्रात्मा' शब्द का म्रयं प्रकृति भी होता है। यहाँ यही म्रयं प्रासंगिक है। इस अयं से सम्बन्धित विस्तृत विवेचन १। १५ पर द्रष्टव्य है।

जिस गुण की प्रधानता, वैसी ही ग्रात्मा-

यो यदेवां गुणो देहे साकल्येनाति रच्यते । स तदा तद्गुगुणप्रायं तं करोति शरीरिणम् ॥ २४ ॥ (६)

(यः गुरगः एषां देहे) जो गुण इन जीवों के देह में (साकल्येन + ऋति-

रिच्यते) ग्रधिकता से वर्तता है (सः तदा तं शरीरिणम्) वह गुण उस जीव को (तद्गुराप्रायं करोति) ग्रपने सदश कर लेता है ।। २५ ।। (स० प्र० नवम समु०)

> सस्वं ज्ञानं तमोऽज्ञानं रागद्वेषौ रजः स्मृतम् । एतद्वचान्तिमदेतेषां सर्वभूताश्रितं वपुः ॥ २६ ॥ (१०)

(सत्त्वं ज्ञानम्) जब म्रात्मा में ज्ञान हो तब सत्त्व, (म्रज्ञानं तमः) जब म्रज्ञान रहे तब तम, (रागद्वेषो रजः स्मृतम्) म्रौर जब राग-द्वेष में म्रात्मा लगे तब रजोगुण जानना चाहिए (एतेषां सर्वभूताश्रितं वपुः एतत् व्याप्ति-मत्) ये तीन प्रकृति के गुण सब संसारस्य पदार्थों में व्याप्त होकर रहते हैं।। २६।। (स० प्र० नवम समु०)

ग्रात्मा में सत्वगुण प्रधानता की पहचान---

तत्र यत्त्रीतिसंयुरतं किचिदात्मिन लक्षयेत्। प्रज्ञान्तमिव शुद्धाभं सत्त्वं तदुपघारयेत्।। २७।। (११)

उसका विवेक इस प्रकार करना चाहिए कि (तत्र ब्रात्मिन यत् किंचित् प्रीतिसंयुक्तम्) जब ब्रात्मा में प्रसन्तता (प्रशान्तम् + इव शुद्धाभं लक्षयेत्) मन प्रसन्न प्रशान्त के सदश शुद्धभानयुक्त वर्ते (तत् + उपधारयेत् सत्त्वम्) तब समभना कि सत्त्वगुण प्रधान श्रीर रजोगुण तथा तमोगुण ब्रप्रधान हैं।। २७।। (स० प्र० नवम समु०)

भ्रात्मा में रजोगुण प्रधानता की पहचान---

यतु दुः खसमायुक्तमप्रीतिकरमात्मनः । तद्रजो प्रतिपं विद्यात्सततं हारि देहिनाम् ॥ २८ ॥ (१२)

% (यत् तु स्रात्मनः) जब स्रात्मा स्रोर मन (दुःलसमायुक्तम् + स्रिप्रीतिकरम्) दुःलसंयुक्त प्रसन्ततारिहत विषय में (सततं हारि) इघर-उघर गमन स्रागमन में लगे (तत् विद्यात् रजः) तब समभना कि % रजोगुण प्रधान, सत्त्व-गुण स्रोर तमोगुण अप्रधान है।। २८।। (स॰ प्र० नवम समु०)

ৠ (देहिनाम्) प्राशायों के .....

🗱 (प्रतिपम्) सत्वगुण का विरोधी .....

त्रात्मा में तमोगुण की प्रधानता की पहचान-

यत्तु स्यान्मोहसंयुक्तमञ्यक्तं विषयात्मकम् । ग्रप्रतक्यंमिक्तयं तमस्तदुपधारयेत् ॥ २६ ॥ (१३) (यत् तु मोहसंयुक्तं स्यात्) जब मोह ग्रयीत् सांसारिक पदार्थी में फंसा हुन्ना ग्रात्मा ग्रीर मन हो, (ग्रव्यक्तम्) जब ग्रात्मा ग्रीर मन में कुछ विवेक न रहे, (विषयात्मकम्) विषयों में ग्रासक्त, (ग्रप्रतक्यंम्) तर्क-वितर्क रहित, (ग्रविज्ञेयम्) जानने के योग्य न हो, (तत् +उपधारयेत् तमः) तब विश्वय समक्षता चाहिए कि इन समय मुक्त में तमोगुण प्रधान, ग्रीर सत्त्व गुण तथा रजोगुण ग्रप्रधान है।। २६।। (स॰ प्र॰ नवम समु॰)

त्रयारणामपि चैतेषां गुरणानां यः फलोदयः। अग्रचो मध्यो जघन्यश्च तं प्रवस्याम्यशेषतः॥ ३०॥ (१४)

भ्रब (यः) जो (च+एतेषां त्रयाणाम् + प्रिष्ठ श्रयघः मध्यः च जघन्यः फलोदयः) इन तीनों गुणों का उत्तम, मध्यम भ्रौर निकृष्ट फलोदय होता है (तम् भ्रशेषतः प्रवक्ष्यामि) उसको पूर्ण भाव से कहने हैं ॥ ३०॥ (स० प्र० नवम समु०)

सत्वगुण को प्रत्यक्ष कराने वाले लक्षण--

वेदाभ्यासस्तपो ज्ञानं शौचमिन्द्रियनिग्रहः । धर्मक्रियात्मचिन्ता च सात्त्विकं गुगुलक्षगुम् ॥ ३१ ॥ (१४)

जो (वेदाभ्यासः तपः ज्ञानम्) वेदों का स्रभ्यास, धर्मानुष्ठान, ज्ञान की वृद्धि (शौचम् + इन्द्रियनिग्रहः) पवित्रता की इच्छा, इन्द्रियों का निग्रह (धर्मक्रिया च स्रात्मिचन्ता) धर्मक्रिया श्रीर स्रात्मा का चिन्तन होता है (सात्त्विक गुरालक्षणम्) यही सत्त्वगुरा का लक्षरा है ।। ३१ ।।

(स॰ प्र॰ नवम समु॰)

रजोगुण के लक्षण-

आरम्भरुचिताऽत्रैर्यमसत्कार्यपरिग्रहः । विषयोपसेवा चाजस्रं राजसं गुणलक्षणम् ॥ ३२ ॥ (१६)

जब रजोगुण का उदय, सत्त्वगुण ग्रीर तमोगुण का ग्रन्तर्भाव होता है तब (ग्रारम्भ-रुचिता) ग्रारम्भ में रुचिता, (ग्रध्यंम्) धर्यंत्याग (ग्रस-त्कार्यपरिग्रहः) ग्रसत् कर्मों का ग्रहण, (ग्रजस्रं विषय-उपसेवा) निरन्तर विषयों की सेवा में प्रोति होतो है (राजसं गुणलक्षणम्) तभी समभना कि रजोगुण प्रवानता से मुक्त में वर्त रहा है।। ३२।। (स॰ प्र॰ नवम समु॰) तमोगुण के लक्षण—

> लोभः स्वप्नोऽघृतिः क्रौयं नास्तिक्यं भिन्नवृत्तिता । याचिष्णुता प्रमादश्च तामसं गुणलक्षाग्म् ॥३३॥ (१७)

जब तमोगुए का उदय भीर [शेष] दोनों का अन्तर्भाव होता है, तब (लोभः) भ्रत्यन्त लोभ भ्रर्थात् सब पापों का मूल बढ़ता, (स्वप्नः) भ्रत्यन्त भ्रालस्य श्रीर निद्रा, (भ्रषृतिः) धैर्यं का नाश, (क्रीयंम्) क्रूरता का होना (नास्तिक्यम्) नास्तिक्य भ्रर्थात् वेद श्रीर ईश्वर में श्रद्धा का न रहना, (भिन्नवृत्तिता) भिन्न-भिन्न भ्रन्तः करए की वृत्ति (च) भ्रीर (भ्रमादः) एकाग्रता का भ्रभाव, (याचिष्णृता) भ्रीर किन्हीं व्यसनों में फंसना होवे, तब (तामसं गुएलक्षणम्) तमोगुए का लक्षण विद्वान् को जानने योग्य है।। ३३।। (स० प्र० नवम समु०)

चयाणामिय चैतेषां गुराानां त्रिषु तिष्ठताम् । इवं सामासिकं ज्ञेयं क्रमशो गुणलक्षराम् ॥ ३४॥ (१८)

(त्रिषु तिष्ठताम्) तीनों कालों [भूत, भविष्यत् ग्रीर वर्तमान]
में विद्यमान रहने वाले (एतेषां त्रयाणाम् + ग्रिप गुणानाम्) इन तीनों
गुर्गों के (गुर्गलक्षणं क्रमशः) 'गुणलक्षणं को कमशः (सामासिकम् इदं ज्ञेयम्) संक्षेप मैं इस प्रकार [१२। ३४-३८] समभें।। ३४।।

(स॰ प्र॰ नवम समु॰)

तमोगुणी कर्म की संक्षिप्त परिभाषा-

यरकमं कृत्वा कुर्वेश्च करिष्यंश्चेव लज्जित । तज्ज्ञेयं विदुषा सर्वं तामसं गुरालक्षणम् ॥ ३४ ॥ (१६)

(यत् कर्म कृत्वा) जब ग्रपना ग्रात्मा जिस कर्म को करके, (कुर्वन्) करता हुग्रा (च) ग्रीर (करिष्यन् + एव लज्जिति) करने की इच्छा से लज्जा, शंका ग्रीर भय को प्राप्त होवे (तत् ज्ञेयं सर्वं तामसं गुरालक्षणम्) तब जानो कि मुक्त में प्रवृद्ध तमोगुण है।। ३४।। (स० प्र० नवम समु०)

रजोगुणी कर्म की संक्षिप्त परिभाषा--

येनास्मिन्कर्मणा लोके स्यातिमिच्छति पुष्कलाम् । न च शोचत्यसंपत्तौ तिद्वज्ञेयं तु राजसम् ॥३६॥ (२०)

(येन कर्मणा) जिस कर्म से (ग्रस्मिन् लोके) इस लोक में जीवातमा (पुष्कलां ख्यातिम् + इच्छिति) पुष्कल प्रसिद्धि चाहता, (ग्रसंपत्ती न शोचिति) दरिद्रता होने में भो चारण, भाट ग्रादि को [ग्रपनी प्रसिद्धि के लिए] दान देना नहीं छोड़ता, (तत् विज्ञेयं तु राजसम्) तब समभना कि मुक्त में रजोगुण प्रवल है।। ३६।। (स॰ प्र० नवम समु०) सरवगुणी कर्म की संक्षिप्त परिभाष:---

यत्सर्वेगेच्छति ज्ञातं यन्न लज्जित चाचरन्। येन तुष्यति चात्भाऽस्य तत्सत्त्वगुणलक्षणम् ॥ ३७ ॥ (२१)

श्रीर जब मनुष्य का श्रातमा (सर्वेण ज्ञातुम् + इच्छिति) सब से जानने को चाहे, गुण ग्रहण करता जाये, (यत् च ग्राचरन् न लज्जिति) श्रच्छे कामों में लज्जा न करे (च) श्रीर (येन ग्रस्य ग्रात्मा तुष्यिति) जिस कमं से श्रात्मा प्रसन्न होवे ग्रर्थात् धर्माचरण ही में रुचि रहे (तत् सत्तव-गुणलक्षणम्) तब समक्षना कि मुक्त में सत्त्वनगुण प्रबल है।। ३७।।

(स० प्र० नवम सन्०)

तीनों गुणों के प्रधान उद्देश्य व पारस्परिक श्रेष्ठता-

तमसो लक्षणं कामो रजसस्त्वर्थं उच्यते। सत्त्वस्य लक्षणं धर्मः श्रेष्ठचमेषां यथोत्तरम्॥ ३८॥ (२२)

(तमसः लक्षणं कामः) तमोगुण का लक्षण काम, (रजसः तु + म्रयंः) रजोगुण का अर्थसंग्रह की इच्छा, (सत्त्वस्य लक्षणं धर्मः) सत्त्वगुण का लक्षण धर्मसेवा करना है, (एषां यथोत्तरं श्रेष्ठियम्) परन्तु तमोगुण से रजोगुण ग्रीर रजोगुण से सत्त्वगुण श्रेष्ठ है।। ३८।। (स०प्र० नवम समु०)

> येन यस्तु गुरोनेषां संसारान्त्रतिपद्यते । तान्समासेन वक्ष्यामि सर्वस्यास्य यथाक्रमम् ॥ ३६ ॥ (२३)

(एषाम्) इन तीन गुणों में (येन गुणोन) जिस गुण से (यः तु) जो मनुष्य (संसारान् प्रतिपद्यते) जिस सांसारिक गति को प्राप्त करता है (तान्) उन सबको (ग्रस्य सर्वस्य यथाक्रमं समासेन वक्ष्यामि) समस्त संसार के क्रम से, संक्षेप से कहुँगा।। ३६॥

"ग्रब जिस-जिस गुणों से, जिस-जिस गति को जीव प्राप्त होता है, उस-उस के को किस्ति हैं।" विकास समुक्

तीन गुर्गों के स्राधार पर तीन गतियां -- .

देवस्वं सात्त्विका यान्ति मनुष्यत्वं च राजसाः । तिर्यक्त्वं तामसा नित्यमित्येषा त्रिविधा गतिः ॥ ४० ॥ (२४)

(सात्त्विकाः देवत्वम्) जो मनुष्य सात्त्विक हैं वे देव ग्रर्थात् विद्वान्, (राजसाः मनुष्यत्वम्) जो रजोगुणी होते हैं वे मध्यम मनुष्य, (च) ग्रौर (तामसाः तिर्यवत्वम्) जो तमोगुणगुक्त होते हैं वे नीचगति को (यान्ति) प्राप्त करते हैं, (इति + एषा त्रिविधा गतिः) इस प्रकार यह ित्रविध गति है । ४० ॥ (स॰ प्र० नवम समु०)

अर्जुटरी ट्यन्त : देव शब्द के श्रयंशान एवं देवकोटि के व्यक्तियों के विषय में विस्तृत जानकारी के लिए २ । १५१ पर 'देव' विषयक श्रनुशीलन द्रष्टव्य है।

तीन गतियों के कर्म, विद्या के भ्राधार पर तीन गौण गतियां ---

त्रिविधा त्रिविधेषा तु विज्ञेया गौिएकी गतिः।

अवसा मध्यमाध्यया च कर्मविद्या विशेषतः ॥ ४१ ॥ (२४)

(एषा त्रिविधा) ये तीन प्रकार की [सत्त्व, रज, तम] गतियाँ (कर्मविद्या विशेषतः) कर्म ग्रीर विद्या की विशेषताश्रों के श्राधार पर प्रत्येक की पुनः (श्रधमा, मध्यना च श्रग्रधा) श्रवम, मध्यम ग्रीर उत्तम भेद से (त्रिविधा गौणिकी गतिः विज्ञया) तीन-तीन प्रकार की गौण गतियाँ होती हैं [१ । ४२-४०]।। ४१।।

# तीन गतियों के तीन-तीन भेद श्रौर तदनुसार जन्मावस्थाओं के फल

तामस गतियों के तीन भेद-

स्थावराः कृमिकीटाइच मत्स्याः सर्पाइच सकच्छपाः । पशवइच मृगाइचैव जघन्या तामसी गतिः ॥४२॥(२६)

(जघन्या तामसी गितः) जो ग्रत्यन्त तमोगुणी हैं वे (स्थावराः) स्थावर वृक्षादि [१।४६-४६] (कृमिकीटाः मत्स्याः सर्पाः सकच्छपाः पशवदच मृगाः) कृमि, कोट, मत्स्य, सर्प, कच्छप, पशु श्रीर मृग के जन्म को प्राप्त होते हैं ॥ ४२ ॥ (स० प्र० नवम समु०)

हस्तिनश्च तुरंगाश्च श्रुद्धा म्लेच्छाश्च गहिताः । सिहा व्याच्या वराहाश्च मध्यमा तामसी गतिः ॥ ४३ ॥ (२७)

(मध्यमा तामसी गितः) जो मध्यस तमोगुणी हैं वे (हस्तिनः तुरंगाः) हाथी, घोड़ा, (शूद्राः म्लेच्छाः निन्दिताः) शूद्र, म्लेच्छ, निन्दित कर्म करने हारे, (सिहाः व्याघ्राः वराहाः) सिंह, व्याघ्र, वराह ग्रयीत् सूकर के जन्म को प्राप्त होते हैं।। ४३।। (स० प्र० नवम समु०)

चाररणाश्च सुरर्णाश्च पुरुषाश्चेव दाम्भिकाः। रक्षांसि च पिशाचाश्च तामसीषूत्तमा गतिः।।४४॥ (२८) (तामसीषु उत्तमा गितः) जो उत्तम तमोगुणी हैं वे (चारणाः सुपर्णाः दाम्भिकाः पुरुषाः) चारण=जो कि किवत्त, दोहा म्रादि बनाकर मनुष्यों की प्रशंसा करते हैं, सुन्दर पक्षी, दाम्भिक पुरुष म्रर्थात् म्रपने सुख के लिए म्रपनी प्रशंसा करने हारे, (रक्षांसि पिशाचाः) राक्षस जो हिंसक, पिशाच = म्रानाचारी म्रर्थात् मद्य म्राद्धि के म्राहारकर्ता मौर मिलन रहते हैं वह उत्तम तमोगुण के कर्म का फल है। । ४४।। (स० प्र० नवम समु०)

अर न्यू क्रिटिंड न्यः राक्षस ग्रौर पिशाच शब्दों पर विस्तृत विवेचन ३।३३-३४ की समीक्षा में देखिये।

राजस गतियों के तीन भेद-

भल्ला मल्ला नटाइचैव पुरुषाः शस्त्रवृत्तयः । द्युतपानप्रसक्ताश्च जघन्या राजसी गतिः ॥ ४५ ॥ (२६)

(जघन्या राजसी गितः) जो ग्रधम रजोगुणी हैं वे (भल्लाः) भल्ला ग्राचीत् तलवार ग्रादि से मारने वा कुदार ग्रादि से खोदने हारे, (मल्लाः) मल्ला ग्राचीत् नौका ग्रादि के चलाने वाले, (नटाः) नट, जो बांस ग्रादि पर कला, कूदना, चढ़ना-उतरना ग्रादि करते हैं, (शस्त्रवृत्तयः पुरुषाः) शस्त्र- घारी भृत्य, (च) ग्रीर (मद्यपानप्रसक्ताः) मद्य पीने में ग्रासक्त हों, ऐसे जन्म नीच रजोगुण का फल हैं।। ४५।। (स॰ प्र० नवम समु०)

राजानः क्षत्रियाश्चैव राज्ञां चैव पुरोहिताः । वादयुद्धप्रधानाश्च मध्यमा राजसी गतिः ॥ ४६ ॥ (३०)

(मघ्यमा राजसी गितः) जो मघ्यम रजोगुणी होते हैं वे (राजानः क्षत्रियाः) राजा, क्षत्रियवर्णस्थ, (राज्ञां पुरोहिताः) राजाग्रों के पुरोहित, (वादयुद्धप्रघानाः) वाद-विवाद करने वाले-दूत, प्राड्विवाक = वकील, वैरिस्टर, युद्धविभाग के ग्रघ्यक्ष के जन्म पाते हैं।। ४६।।

(स॰ प्र॰ नवमसमु॰)

गन्यवि गुह्यका घटा विद्युषानुष्यर े तथैवाप्सरसः सर्वा राजसीषूत्तमा गतिः॥४७॥ (३१)

(राजसीषु उत्तमा गितः) जो उत्तम रजोगुणी हैं वे (गंधर्वाः) गंधवं = गाने वाले, (गुह्यकाः) गुह्यक = वादित्र बजाने वाले, (यक्षाः) यक्ष = धनाढच, (विबुधा ग्रनुचराः) विद्वानों के सेवक, (तथा + एव सर्वाः ग्रप्सरसः) भीर ग्रप्सरा ग्रर्थात् जो उत्तम रूप वाली स्त्री का जन्म पाते हैं ॥ ४७॥

(स॰ प्र॰ नवमसम॰)

श्चनुद्धित्वः गन्धवं शब्द पर विस्तृत प्रामाणिक विवेचन ३।३२ की समीक्षा में द्रष्टव्य है।

सात्त्विक गतियों के तीन भेद-

## तापसा यतयो वित्रा ये च वैमानिका गणाः। नक्षत्राणि च वैत्याइच प्रथमा सास्विकी गतिः।।४८। (३२)

(तापसाः) जो तपस्वी, (यतयः) यति, संन्यासी, (विप्राः) वेदपाठी, (वैमानिका गएगः) विमान के चलाने वाते, (नक्षत्राणि) ज्योतिषी, (च) भ्रौर (दैत्याः) दैत्य श्रर्थात् देहपोषक मनुष्य होते हैं उनको (प्रथमा सात्त्रिकी गति) प्रथम सत्त्वगुएग के कर्म का फल जानो ॥ ४८॥ प

(स॰ प्र॰ नवम समु॰)

अर न्यू ट्रिटिंड न्यः ४८ वं इलोक के प्रचलित अयं में प्रशुद्धि—टीका-कारों ने इस दलोक में ग्राये 'नक्षत्र' शब्द का जड़ नक्षत्र विशेष ग्रयं किया है, जो मनु की मान्यता के विश्व है। १२। २३, २५, ३५, ३७, ४०, ५१ दलोकों के ग्रनुसार इन दलोकों में जीव की गतियों का निरूपण किया गया है, जड़ वस्तुग्नों का नहीं। नक्षत्र कोई योनिविशेष नहीं हैं। वे तो जड़ पदार्थ हैं, ग्रतः यह ग्रयं सही नहीं है। इस भाष्य में किया गया लाक्षणिक ग्रयं 'ज्योतिषी' ग्रयांत् 'नक्षत्र-विज्ञान का वेत्ता' ग्रयं मनु-सम्मत है। यहाँ लक्षणा शब्दशक्ति से ही अयं की निष्पत्ति होगी।

## यज्वान ऋषयो देवा वेदा ज्योतीं विवत्सराः। पितरञ्जेव साध्याञ्च द्वितीया सास्विकी गतिः॥ ४६॥ (३३)

(दितीया सान्त्विकी गितः) जो मध्यम सन्त्वगुरायुक्त होकर कर्म करते हैं वे जीव (यज्वानः) यज्ञकर्त्ता, (ऋषयः देवाः) वेदार्थवित् विद्वान्, (वेदाः ज्योतीषि वत्सराः) वेद, विद्युत् ग्रादि ग्रीर काल-विद्या के ज्ञाता, (पितरः) रक्षक, ज्ञानी (च) ग्रीर (साष्ट्याः) साध्य कार्यसिद्धि के लिए सेवन करने योग्य ग्रध्यापक का जन्म पाते हैं।। ४६।।

(स॰ प्र॰ नवम समु॰)

## अन्तुच्यीत्जनाः ४६ वें इलोक के प्रचलित अर्थ में अगुद्धि-

१. [प्रचलित सर्य-तपस्वी (वानप्रस्य), यति (संन्यासी-भिक्षु), ब्राह्मण, वैमानिक गएा, नक्षत्र ग्रीर दैत्य, जघन्य सास्विकी गतियाँ हैं ॥ ४८॥ ]

२. [प्रचलित सर्थं — यज्वा (विधिपूर्वंक सनुष्ठान किये हुए), ऋषि, देव, वेद (इतिहास-प्रसिद्ध शरीरधारी वेदाभिमानी देयविशेष), ज्योति (ध्रुव स्नादि), वर्ष (इतिहास प्रसिद्ध शरीरधारी संवत्सर), पितर (सोमप स्नादि), और साध्य (देव-योनि-विशेष); ये मध्यम सात्त्विकी गतियाँ हैं ॥ ४६ ॥ ]

- (१) टीकाकारों ने 'ज्योतींषि' का 'झुव तारे' म्रादि म्रयं किया है, यह १२।२३, २४, ३४, ३७, ४०, ४१ क्लोकों के संकेत के विरुद्ध है। जड़ वस्तु की कोई योनिविशेष नहीं होती। यह प्रसंग जीवों की योनियों का है। इसका लाक्षणिक अर्थ 'विद्युत् म्रादि के ज्ञाता' ही संगत है।
- (२) देव, साध्य ग्रीर पितरों की पृथक् योनिविशेष की कल्पना कपोलकितत है। मनु के मत में देव ग्रीर पितर मनुष्यों के ही स्तरिवशेष हैं [इस विषयक विस्तृत विवेचन २।१५१ (२।१७६) की समीक्षा में द्रष्टव्य है,] साध्यविषयक समीक्षा १।२२ पर द्रष्टव्य है]।

## ब्रह्मा विद्वत्रमुजो धर्मी महानव्यक्तमेव च । उत्तमां सात्त्विकोमेनां गतिमाहुर्मनीषिणः ॥ ५०॥ (३४)

(उत्तमां सात्त्विकीं गतिम्) जो उत्तम सत्त्वगुण्युक्त होके उत्तम कर्म करते हैं वे (ब्रह्मा) ब्रह्मा स्मव वेदों का वेता, (विश्वसृजः) विश्वसृज स्मव मृष्टिक्रम विद्या को जानकर विविध त्रिमानादि यानों को बनाने हारे, (धर्मः) घामिक, (महान् च प्रव्यक्तम् + एव) सर्वोत्तम बुद्धियुक्त ग्रौर प्रव्यक्त के जन्म ग्रौर प्रकृतिविशत्व सिद्धि को प्राप्त होते हैं।। ५०।। (स० प्र० नवमसम्०)।

अस्तु श्री ट्यं (१) ५० वं इलोक के प्रचलित अयं में अशुढि—(१) इस इलोक में टीकाकारों द्वारा 'ब्रह्मा' और 'विश्वसृजः' से मरीचि आदि केवल ब्रह्मा से कुछ व्यक्तियों का ग्रहण करना मनुसम्मत नहीं है। चतुमुं ख ब्रह्मा की कल्पना निराधार है। इसी प्रकार मरीचि आदि भी 'विश्वसृजः' नहीं हैं। मृष्टि-स्वष्टा तो केवल ईश्वर को बताया है [१।६, १४-१५, १६, २२, ३३॥]। ये तीनों पूर्व इलोक में ऋषिकोटि के ही अन्तर्गत आ जाते हैं। मनुस्मृति में इनसे सम्बद्ध प्रसंग अनेक आधारों पर प्रक्षिप्त सिद्ध होता है [१।११-१३,३२-४१, ५०, ५१ की समीक्षा]। इनका अर्थ 'ब्रह्मा सब वेदों का वेत्ता' और विश्वसृजः सब सृष्टि को जानकर विविध विमानविद्यानों को बनाने हारे' यही संगत है। (२) इसी प्रकार 'धर्म' 'महान्' और 'प्रव्यक्त' ये अमूत्तं और जड़ पदार्थं हैं, इनकी कोई योनिविशेष नहीं होती। यहाँ केवल जीवों की योनियों के वर्णन का प्रसंग है, अतः इनके लाक्षणिक अर्थ ही प्रसंग सम्मत हैं।

(२) प्रकृतिविशिष्य सिद्धि का विवेचन-प्रव्यक्त 'मूल प्रकृति' को कहते हैं।

१. [प्रचलित मर्थ — ब्रह्मा (चतुर्मुं ख), विश्वस्रष्टा (मरीचि म्रादि), (शरीर-बारी) धर्म, महान्, म्रव्यक्त (सांख्यप्रसिद्ध दो तत्त्वविशेष); इनको विद्वान् उत्तम सात्त्विक गतियौ कहते हैं।। ५०॥]

भ्रव्यक्त से यहाँ भ्रभिप्राय उन योगी जनों से है जो 'प्रकृतिविशत्व' की सिद्धि प्राप्त कर लेते हैं। ऐसे योगी उत्तम सात्त्विक गति को प्राप्त होते हैं।

प्रकृति वशित्वसिद्धि का वर्णन योगदर्शन में म्राया है-

"ततो मनोजिबत्वं विकरणमावः प्रधानजयद्य ।" [विभूति० ४८]

स्रथीत्—इन्द्रियजय सिद्धि होने पर पुनः इन्द्रियों की विषयग्रहणवृत्ति में संयम करने से, मन के समान इन्द्रियों में गतिशीलता = स्फूर्ति स्रीर शक्ति स्नाना, शरीर की स्रपेक्षा के बिना सूक्ष्म और दूरस्थ विषयों के ज्ञान की प्राप्ति स्नीर प्रधानजय = प्रकृति के विकारों को वश में करना; ये तीन सिद्धियाँ योगी को प्राप्त हो जाती हैं।

प्रधानजय ही प्रकृतिविशत्व सिद्धि है। इसकी सिद्धि पर योगी प्राकृतिक विकारों से स्रवाधित रहकर कार्य कर सकता है। योगदर्शन में इस सिद्धिको 'मधु-प्रतीका' कहा है, जिसका स्रथं है 'मोक्षानन्द की प्रतीकरूप' सिद्धि। इसके बाद योगी मोक्षप्राप्ति की स्थिति में पहुंच जाता है।

एष सर्वः समुद्दिष्टस्त्रिप्रकारस्य कर्मणः। त्रिविधस्त्रिविधः कृत्स्नः संसारः सार्वभौतिकः ॥ ५१ ॥ (३५)

(त्रिप्रकारस्य कर्मणः) मन, वचन, शरीर के भेद से तीन प्रकार के कर्मों का (त्रिविधः) सत्वगुण, रजोगुण ग्रीर तमोगुण नामक तीन प्रकार का फल, तथा (त्रिविधः) किर उनकी उत्तम, मध्यम, ग्रधम भेद से तीन-तीन गितयों वाने (सावंभौतिकः कृत्स्नः संसारः) सर्वभूतयुक्त सम्पूर्ण संसार की उत्पत्ति का (एषः सवंः समुद्धिटः) यह पूर्ण वर्णन किया ॥ ५१॥

(स॰ प्र॰ नवम समु॰)

विषयों में ग्रासिनत से ग्रीर ग्रधमेंसेवन से दुःखरूप जन्मों की प्राप्ति-

इन्द्रियाणां प्रसंगेन धर्नस्यासेवनेन च। पापान् संयान्ति संसारानविद्वांसो नराधमाः ॥ ५२॥ (३६)

(इन्द्रियाणां प्रसंगेन) जो इन्द्रियों के वश होकर विषयी (धर्मस्य + ग्रमेवनेन) धर्म को छोड़कर ग्रधमं करने हारे (अविद्वांसः) ग्रविद्वान् हैं (नराधमाः पापान् संसारान् संयान्ति) वे मनुष्यों में नीच जन्म, बुरे-बुरे दुः लरूप जन्म को पाते हैं ॥ ५२॥ (स० प्र० नवम समु०)

कर्मानुसार जीव को योनियों की प्राप्ति—

यां यो योनि तु जीवोऽयं येन येनेह कर्मणा। क्रमशो याति बोकेऽस्मिस्तत्तत्सर्वं निवोधत ॥ ५३ ॥

(म्रयं जीव. े यह जीव (इह) इस संसार में (येन येन कर्मणा) जिस-जिस कर्म

से (म्नस्मिन् लोके यां यां योनि याति) इस संसार की जिस-जिस योनि = जन्म को प्राप्त करता है (तत् तत् सर्व क्रमशः निबोधत) उस सबको क्रमशः सुनो- ।। ५३।।

> बहुत्वर्षं गणान्घोरान्नरकान्त्राप्य तत्क्षयात् । संसारान्त्रतिपद्यन्ते महापातकिनस्त्विमान् ॥ ५४॥

(महापातंकिनः) महापातकी [११। ५४ मनुष्य (बहून्-वर्षगणान् घौरान् नरकान् प्राप्य) स्रनेक वर्षसमूहों तक भयंकर नरकों को पाकर (तत् क्षयात्) पापों के उपभोग रूप क्षीणता के स्रनन्तर (इमान् संसारान् प्रतिपद्यन्ते) संसार में निम्न योनियों को प्राप्त करते हैं— ॥ ५४॥

> इवसूकरखरोष्ट्राणां गोजाविमृगपक्षिणाम् । चण्डालपुक्कसानां च ब्रह्महा योनिमृच्छति ॥ ४४ ॥

(ब्रह्महा) ब्रह्महत्यारा (६व-सूकर-खर-उष्ट्राणां गो-ग्रजा-ग्रवि-मृग-पक्षिणां चण्डालपुक्कसानाम्) कुत्ता, सूश्रर, गधा, ऊंट, गौ, बकरी, भेड़, मृग, पक्षी, चण्डाल [१०। १६] ग्रौर पुक्कस [१०। १८], (योनिम् + ऋच्छति) इन योनियों को प्राप्त करता है।। ५५।।

कृमिकीटपतङ्गानां विष्भुजां चैव पक्षिणाम् । हिलालां चैव सस्वानां सुरापो ब्राह्मलो व्रजेत् ॥ ५६॥

(सुरापः ब्राह्मणः) सुरा पीने वाला ब्राह्मण (क्रुमि-कीट-पतः क्लानां विड्मुजां च पिक्षणाम्) कृमि, कीट, पतः त्रुने, विष्ठा साने वाले पक्षी कीवे ग्रादि, (च) ग्रीर हिस्राणां सत्त्वानाम्) हिंसक शेर ग्रादि पशु, इनकी (व्रजेत्) योनि को प्राप्त करता है।। ४६।।

> लूताहिसरटानां च तिरक्वां चाम्बुधारिएगम् । हिस्राएगं च पिक्षाचानां स्तेनो विप्रः सहस्रकाः ॥ ५७ ॥

(स्तेनः विप्रः) चोर बाह्मण (लूता-म्रहि-सरटानां तिरक्ष्वाम् प्रम्बुचारिणां पिशाचानाम्) मकडी, सांप, गिरगिट, तियंक् अन्तुओं की. मगर म्रादि जलचर जीव, हिंसक स्वभाव के पिशाच आदि की (सहस्रशः) योनियों में हुजारों बार जन्म लेता है

तृणगुल्मलतानां च क्रव्यावां विष्ट्रणामपि। ।। ४७ ॥ क्रूरकर्मकृतां चैव शतशो गुरुतल्पगः॥ ४८ ॥

(गुरुतल्पगः) गुरुपत्नी-गामी (तृग्ग-गुल्म-लतानां क्रव्यादां देष्ट्रिगां च क्रूरकर्म-कृताम्) घास, क्राड़ीदार पौधे, बेल, कच्चे मांस को खाने वाले, दाढ़ वाले बाघ प्रादि, और क्रूर कर्म करने वाले, इनकी योनियों में (शतशः) सैंकड़ों बार जन्मता है।। ५८॥

> हिल्ला भवन्ति कथ्यावाः कृमयोऽमध्यमक्षिणः । परस्पराविनः स्तेनाः प्रेतास्यस्त्रीनिषेविणः ॥ ५६ ॥

(हिस्रा: कन्यादा: भवन्ति) हिंसक मनुष्य कच्चे मांस खाने वाले बाघ ब्रादि की योनि को प्राप्त करते हैं, (ब्रभक्ष्यभक्षिण: क्रमयः) ग्रभक्ष्य भोजन करने वाले कृमि बनते हैं, (स्तेनाः) चोर (परस्पर-ब्रादिनः) ग्रापस में एक दूसरे को खाने वाले सांपनेवला ब्रादि बनते हैं, ब्रौर (ब्रन्त्यस्त्रीनिषेविण: प्रेताः) चण्डाल ब्रादि नीचों की स्त्री से संभोग करने वाले प्रेत बनते हैं। ४६॥

#### संयोगं पतितैर्गरवा परस्यैव च योवितम् । ग्रपहृत्य च विप्रस्वं भवति ब्रह्मराक्षसः ॥ ६० ॥

(पिततैः संयोगं कृत्वा) पितत लोगों के साथ संसर्गं करने पर (परस्य एव योषितम्) परस्त्री के साथ संसर्गं करके, (च) ग्रीर (विप्रस्वम् ग्रपहृत्य) ब्राह्मण के धन को चुराने पर (ब्रह्मराक्षसः भवति) मनुष्य ब्रह्मराक्षस का जन्म पाता है ॥ ६० ॥

#### मणिमुक्ताप्रवालानि हृत्वा लोमेन मानवः । विविधानि च रत्नानि जायते हेमकर्तृं बु ॥ ६१ ॥

(मानवः) मनुष्य (लोभेन) लोम के वशीभूत होकर (मणिमुक्ता-प्रवालानि च विविधानि रत्नानि) मणि, मोती, प्रवाल = मूंगा ग्रीर ग्रन्य रत्न (हुस्वा) चुराकर (हेमकर्नुं चु जायते) सुनार का जन्म पाता है ॥ ६१ ॥

> धान्यं हृत्या मक्त्याचुः कस्यं हंसी जलं प्लवः । मधु वंशः पयः काको रसं श्वा नकुलो छतम् ।। ६२ ।।

मनुष्य (धान्यं हृत्वा श्राखुः) धान्य चुराकर परजन्म में चूहा, (कांस्यं हंसः) कांसा चुराकर हंस, (जलं प्लवः) जल चुराकर मेंढक, (मधु दंशः) सहद चुराकर डांस, (पयः काकः) दूध चुराकर कौग्रा, (रसं व्वा) रस चुराकर कुत्ता, (धृतं नकुलः) घी चुराकर नेवला (भवति) बनता है।। ६२।।

मांसं गृश्रो वपां मद्गुस्तैलं तैलपकः सगः। चोरीवाकस्तु लवगां बलाका शकुनिर्देषि॥ ६३॥

(मांसं ग्रुध्रः) मांस चुराकर गीध्र, (वपां मद्गुः) चर्बी चुराकर 'मद्गु' नामक जलचर पक्षी, (तैलं तैलपकः खगः) तैल चुराकर 'तैलपक' नामक पक्षी, (लवर्णां चोरी-वाकः) नमक चुराकर 'चोरीवाक' नामक पक्षी, (दिध बलाका शकुिनः) दही चुराकर बगुला पक्षी परजन्म में बनता है ॥ ६३॥

#### कौशेयं तित्तिरिहृत्वा सीमं हृत्वा तु वर्षुरः। कार्पासतान्तवं क्रीट्वो गोघा गां वागुरो गुडम्।। ६४।।

(कौशेयं हृत्वा तितिरिः) रेशम के वस्त्र को चुराकर तीतर, (क्षौमं हृत्वा दर्दुरः) प्रतसी प्रादि से बने वस्त्र चुराकर बड़ा मेंढक, (कार्पासतान्तवं क्रौञ्चः)

कपास के वस्त्र चुराकर क्रौंच पक्षी, (गां गोघा) गौ चुराने वाला गोह, ग्रौर (गुडं वाग्गुदः) गुड़ चुराने वाला परजन्म में वाग्गुद = चमगीदड़ पक्षी वनता है।। ६४।।

> खुच्छुन्दरिः शुमान्गन्धान् पत्रशाकं तु बहिरगः। श्वादित्कृतान्नं विविधमकृतान्नं तु शल्यकः॥ ६४ ॥

(शुभान् गन्धान् खुच्छुन्दरिः) श्रेष्ठ सुगन्धों को चुराने वाला छछुन्दर, (पत्र-शाकं तु विहिणः) पत्तों वाले शाक चुराकर मोर, (कृतान्नं श्वावित्) पक्वान्न को चुराने वाला सेंह [=कांटेदार गरीर वाला एक पशु], (विविधम् श्रकृतान्नं तु शल्यकः) अनेक प्रकार के कच्चे धन्न चुराकर भाऊ चूहा परजन्म में बनता है।। ६४।।

> बको मवित हुत्वार्जीन गृहकारी ह्युपस्करम् । रक्तानि हुत्वा वासांसि जायते जीवजीवकः ॥ ६६ ॥

मनुष्य (म्निंग हृत्वा वकः) अग्नि को चुराकर बगुला, (उपस्करं गृहकारी भवित) गृहोपयोगी वस्तुम्रों को चुराकर गीली मिट्टी से घर वनाने वाला लोहनी नामक कीड़ा होता है, और (रक्तानि वासांसि हृत्वा) रंगे हुए कपड़ों की चोरी करने वाला (जीवजीवकः जायते) चकोर पक्षी बनता है।। ६६॥

वृको मृगेभं व्याझोऽद्दवं फलमूलं तु मर्कटः। स्त्रीमृक्षः स्तोकको बारि यानान्युब्दः पञ्चनजः॥ ६७॥

(मृगेभं वृकः) हाथी नामक पशु को चुराकर भेड़िया, (ग्रश्वं व्याघ्रः) ग्रश्व को चुराकर बाध, (फलमूलं मर्कंटः) फल-मूल को चुराकर वन्दर, (स्त्रीम् + ऋक्षः) स्त्री को चुराकर भालू, (वारि स्तोककः) जल चुराने वाला चातक, (यानानि + उष्ट्रः) वाहनों को चुराने वाला ऊंट, (पशून् + ग्रजः) पशुग्रों को चुराने वाला बकरा बनता है।। ६७॥

यद्वा तद्वा परद्रव्यमपहृत्य बलान्नरः । अवदर्ययाति तिर्यक्तवं जण्मा चैवादृतं हविः ॥ ६८ ॥

(नरः) मनुष्य (यत्-वा तत्-वा परद्रव्यं बलात् सपहृत्य) जो कोई भी वस्तु अर्थात् साधारण से साधारण वस्तु भी बलात् लेकर, (च) और (ग्रहुत हविः जग्ष्वा) बिना आहुति दिये-हवन किये भोजन करके (ग्रवस्यं तिर्यंक्त्वं याति) अवस्य तिर्यंक् योनि में जाता है ॥ ६ ॥

स्त्रियोऽप्येतेन कल्पेन हृत्वा बोषमवाष्नुयुः । एतेषामेव जन्तूनां मार्यात्वमुपयान्ति ताः ॥ ६६ ॥

(स्त्रियः ग्रिपि + एतेन कल्पेन) स्त्रियां भी इसी प्रकार (हृत्वा) चोरी करके (दोषम् + ग्रवाष्नुयुः) दोषी बनती हैं, ग्रौर (ताः) वे (एतेषाम् + एव जन्तूनां भार्यात्वम् + उपयान्ति) इन्हीं प्राणियों की परिनयां बनती हैं।। ६९।।

#### स्वेम्यः स्वेम्यस्तु कर्मम्यद्रज्युता वर्णा ह्यनापित । पापान्संसृत्य संसारान्त्रेष्यतां यान्ति शत्रुषु ॥ ७० ॥

(वर्णाः) चारों वर्ण वाले (ग्रनापदि) बिना ग्रापत्तिकाल के (स्वेभ्यः स्वेभ्यः कर्मभ्यः च्युताः) ग्रपने-ग्रपने कर्मौ को त्यागकर (पापान् संसारान् संसृत्य) पापी योनियों में जन्म लेकर, किर (शत्रुपु प्रेष्यतां यान्ति) शत्रुग्नों के यहाँ दास बनते हैं॥ ७०॥

वान्ताश्युल्कामुलः प्रेतो विप्रो धर्मात्स्वकाष्ठ्युतः। अमेध्यकुणपाशी च क्षत्रियः कटपूतनः॥ ७१॥

(स्वकात् धर्मात् च्युतः विष्रः) ग्रपने धर्म से भ्रष्ट हुग्रा ब्राह्मण् (वान्ताशी + उत्कामुखः प्रेतः) वननभक्षी ग्रीर ज्वाला के मुख वाला प्रेत वनता है, (च) ग्रीर (क्षित्रियः) ग्रपने धर्म से भ्रष्ट क्षित्रिय (ग्रमेष्टय-कुणराशी कटपूतनः) गन्दगी ग्रीर शव को खाने वाला 'कटपूतन' नामक कीड़ा बनता है।। ७१।।

मैत्राक्षज्योतिकः प्रेतो वैश्यो भवति पूयभुक्। चैलाशकश्च भवति शुद्रो धर्मात्स्वकाच्च्युतः॥ ७२॥

(वैश्यः) धर्म मे ऋष्ट वैश्य (पूयभुक् मैत्राक्षज्योतिकः प्रेतः भवति) पीप खाने वाला 'मैत्राक्षज्योतिक' नामक प्रेत बनता है, (च) ग्रीर (स्वकात् धर्मात् च्युतः) ग्रपने धर्म से ऋष्ट (शूद्रः) शूद्र (चैलाशकः भवति) 'चैलाशक' नामक प्रेत बनता है।। ७२॥

अन्तुर्शोत्जनाः ५३ से ७२ श्लोक निम्न 'स्राधारों' के स्रनुसार प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं ---

- १. प्रसंगिवरोध—(१) ये श्लोक पूर्वापर प्रसंगिवरुद्ध हैं। ५२ वें श्लोक में इन्द्रियों को विषयों में लगाने से पापयुक्त होने की बात कही थी घीर ७३ वें श्लोक में उसी बात को पूरा करते हुए कहा गया है कि 'विषयी जैसे-जैसे विषयों का सेवन करते हैं वैसे ही उनमें उनकी रुचि बढ़ती जाती है।' ७४ वें श्लोक में इसी बात को पूर्ण किया है। बीच में इन श्लोकों ने उस वाक्यक्रम-प्रसंग को भंग कर दिया है, ग्रीर अप्रासंगिक वर्णन किया है।
- (२) ५३ वें क्लोक की न तो ५२ वें से ही कोई संगति जुड़ती है ग्रीर न इस प्रसंग के ग्रन्तिम क्लोक ७२ वें की ७३ वें से कोई संगति है। इस प्रकार भी ये ५३ से ७२ क्लोक प्रसंगविरुद्ध सिद्ध होते हैं।
- २. अन्तिबिरोध—(१) ३६-५१ दलोकों के प्रसंग से ५३-७२ दलोकों के इस प्रसंग की व्यवस्थाओं का विरोध है। पूर्व प्रसंग में सत्त्व, रज ग्रीर तम की ग्रिधिकता के आधार पर योनियों का निर्णय है, जबिक यहाँ एक-एक कर्म के ग्राधार पर एक-एक योनि का निर्णय दिया है। (२) मनु किसी एक ही कर्म के ग्राधार पर किसी

योनि की प्राप्ति नहीं मानते अपितु अनेक कर्मों के अनुसार मानते हैं [१२।७४]। इस आधार पर भी इन क्लोकों की व्यवस्थाएँ विरुद्ध हैं। (३) इस प्रसंग के आधार रूप क्लोक ४३-४४ हैं। इनमें जीव द्वारा नरक-योनियों में जाने का वर्णन है, जो मनु की मौलिक मान्यता के विरुद्ध है [देखिए ४।८७-६१ क्लोकों पर अन्तर्विरोध समीक्षा]। इस प्रकार अन्तर्विरोध के आधार पर आधारभूत क्लोकों के प्रक्षिप्त सिद्ध हो जाने पर, इन पर आधारित शेष [५४-७२] सारा प्रसंग स्वतः प्रक्षिप्त सिद्ध हो जाता है। इसी अन्तर्विरोध के अन्तर्गत ५६, ७१, ७२ क्लोक भी, जिनमें कि प्रेतयोनियों की चर्चा है, प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं। इस प्रकार अन्तर्विरोध के आधार पर ५३ से ७२ क्लोकों का यह सम्पूर्ण प्रसंग प्रक्षिप्त है।

३. शैलीगत आधार—(१) ५३ से ७२ श्लोक तक के इस सम्पूर्ण प्रसंग की शैली निराधार, निन्दायुक्त-अतिशयोक्तिपूर्ण ग्रौर ग्रग्नत्यक्ष भयप्रदर्शन की शैली है। यह मनु की शैली नहीं हैं, क्योंकि मनु की शैली में ये प्रवृत्तियाँ नहीं हैं। (२) वर्णन-शैली से भी ये श्लोक परवर्ती काल की रचनाएँ सिद्ध होती हैं। कुछ वर्णनों का मनु के वर्णन से तालमेल नहीं बैठता। ५३ से ७२ श्लोक तक के प्रसंग में ६१ वें श्लोक में मणि-मुक्ता आदि खुराने वाले व्यक्ति को सुनार की योनि में जन्म होना बताया है। मनु की वर्णव्यवस्था में सुनार नाम की कोई जाति नहीं है। [१। ८७-६१]। ग्रपितु, स्वर्ण, मणि, मुक्ता ग्रादि से सम्बन्धित कायं वैश्य का बताया है [६। ३२६॥ १०। ६८-६६ इनमें शिल्पकायं वैश्य का सिद्ध है]। इससे स्पष्ट है कि परवर्ती काल में जब विभिन्न जातियों का प्रचलन हुचा तब यह श्लोक रचकर मिलाया गया भीर इससे सम्बद्ध पूर्वापर शेष प्रसंग भी साथ ही मिलाया गया। इस प्रकार यह प्रसंग परवर्ती काल का प्रक्षेप है। (३) ५५—६० श्लोकों में महापातिकयों के उल्लेखपूर्वक फलकथन भी इसके परवर्ती होने का संकेत देता है क्योंकि ब्रह्महत्या, गुक्पत्नीगमन ग्रादि के ग्राधार पर महापातक ग्रौर महापातिकयों का वर्गीकरण मौलिक न होकर परवर्ती है।

[देखिए ११। ५४-१६० इलोकों पर समीक्षा]।

विषयों के सेवन से पाप-योनियों की प्राप्ति-

यथा यथा निषेवन्ते विषयान्विषयात्मकाः । तथा तथा कुशलता तेषां तेषूपजायते ॥ ७३ ॥ (३७)

(विषयात्मकाः) विषयी स्वभाव के मनुष्य (यथा-यथा विषयान् निषेवन्ते) जैसे-जैसे विषयों का सेवन करते हैं (तथा तथा) वैसे-वैसे (तेषु तेषां कुशलता + उपजायते) उन विषयों में उनकी ग्रासक्ति ग्रधिक बढ़ती जाती है।। ७३।।

तेऽम्यासात्कर्मणां तेषां पापानामल्पबुद्धयः । संप्राप्तुविन्त दुःखानि तासु तास्विह योनिषु ॥ ७४ ॥ (३८) फिर (ते प्रल्पबुद्धयः) वे मन्दबुद्धि मनुष्य (तेषां पापानां कर्मणास् + श्रम्यासात्) उन विषयों से उत्पन्न पापकर्मों को बारम्बार करते हैं, श्रीर उनके कारण पुनः (तासु-तासु योनिषु) पापकर्मों से प्राप्त होने वाली उन-उन योनियों में श्रर्थात् जिस पाप से योनि प्राप्त होती है [१२।३६-५१] उसे प्राप्त करके (इह) इसी संसार में (दुःखानि प्राप्नुवन्ति) दुःखों को भोगते हैं।। ७४।।

पापियों को प्राप्त होने वाले दु:ख-

तामिस्राविषु चोप्रेषु नरकेषु विवर्तमम् । ग्रसिपत्रवनावीनि बन्धनच्छेवनानि च ॥ ७५ ॥

पापी मनुष्य (उग्नेषु तामिस्नादि नरकेषु विवर्तनम्) घोर तामिस्न आदि नरकों में ग्रावागमन के चक्कर काटते रहते हैं (च) ग्रीर (ग्रसिपत्रवन-आदीनि बन्धन-छेदनानि) 'ग्रसिपत्रवन' ग्रादि नरकों में बन्धन, छेदन आदि दुःखों को प्राप्त होते हैं ॥ ७५ ॥

> त्रिविभारचैव संपीडाः काकोलूकैश्च मक्षराम् । करम्मवालुकालापान्कुम्मीपाकांश्च दारुणान् ॥ ७६ ॥

वे (विविधाः संपीडाः) मनेक प्रकार की पीड़ाम्रों को भोगते हैं, (च) और उन्हें (काक-उलूकैः भक्षणम्) कौवे तथा उल्लू खाते हैं, (करम्भ-बालुका-तापान् च दारुणान् कुम्भीपाकान्) वे तपते बालू में संताप ग्रौर भयंकर कुम्भीपाक नरक को प्राप्त होते हैं। ७६।।

संमवाश्च वियोनीषु बुःसप्रायासु नित्यशः । शीतातपामिघातांश्च विविधानि भवानि च ।। ७७ ।।

वे (नित्यशः दुःखप्रायासु) सदा दुःखपूर्ण, (वियोनीषु संभवाः) निन्दित योनियों में जन्मते हैं, (च) श्रीर (शीत-श्रातप-अभिषातान् विविधानि भयानि) सर्दी, गर्मी की पीड़ाश्रों श्रीर विविध प्रकार के भयों को प्राप्त करते हैं ॥ ७७ ॥

> म्रसकृद्गभैवासेषु वासं जन्म च वारुणम्। बन्धनानि च काष्ठानि परप्रेष्यत्वमेव च॥ ७८ ॥

वे पापी मनुष्य (गर्भवासेषु ग्रसकृत् वासम्) गर्भों में बार-बार निवास, (दारुएं जन्म) कष्टमय जन्म, (काष्ठानि बन्धनानि) कठोर यातनार्ये, (च) ग्रीर (परप्रेष्यत्वम् + एव) दूसरों के दास होना ग्रादि दु:ख पाते हैं ॥ ७ ॥

बन्षुप्रियवियोगोश्च संवासं चैव बुर्जनैः । ब्रुच्याजनं च नाशं च मित्रामित्रस्य चार्जनम् ॥ ७६ ॥

(च) श्रीर (बन्धु-प्रियवियोगान्) बान्धवों श्रीर प्रियजनों का वियोग, (दुर्जनै: सह संवासः) दुष्टों के साथ निवास, (द्रव्य-अर्जनं च नाशम्) धनसंग्रह के प्रयासों का कष्ट भीर उसका नाश, (मित्र-श्रमितस्य-अर्जनम्) कष्ट से मित्र-प्राप्ति श्रीर शत्रुओं की वृद्धि भ्रादि दुःखों को प्राप्त करते हैं ॥ ७६ ॥

#### जरां चैवाप्रतीकारां व्याधिमिश्चोपपीडनम् । क्लेशांश्च विविधांस्तांस्तान्मृत्युमेव च बुर्जयम् ॥ ८० ॥

(च) ग्रीर (अप्रतीकारां जराम्) ग्रसाध्य वृद्धावस्था, (ब्याधिभि: उपपीडनम्) व्याधियों से कष्ट, (तान्-तान् विविधान् क्लेशान्) ग्रनेक प्रकार के क्लेश (च) ग्रीर (दुर्जयं मृत्युम्) ग्रनिवार्यं मृत्यु-दु:ख को प्राप्त करते हैं ॥ ८०॥

#### **अवन्य विदेश हैं** अप से ५० व्लोक निम्न प्रकार से प्रक्षिप्त हैं—

- १. श्रन्तिवरोध—(१) पूर्वापर [७४ एवं ६१ में] प्रसंग श्रच्छे-बुरे कमों का साधारण रूप में फलकथन का है, श्रीर उसकी परस्पर सम्बद्धता भी दृष्टिगत होती है। ७५—६० रलोकों में विशेष दुःखों एवं योनियों की प्राप्ति का वर्णन पूर्वापर प्रसंग के विरुद्ध एवं उसको भंग करने वाला है। (२) ७५ का ७४ से श्रीर ६० वें रलोक का ६१ से प्रसंग नहीं जुड़ता। यह श्राधार भी इन्हें प्रसंगमञ्जक श्रीर पूर्वापर प्रसंगविरद्ध सिद्ध करता है। (३) श्रच्छे-बुरे कमों के फल श्रीर गतियों के वर्णन का प्रसंग गत २६-५१ रलोकों में विणित हो चुका है। उस प्रसंग के समाप्त होने पर पुनः दुःख-प्राप्ति वर्णन का प्रसंग शुरू करना भी इसको श्रसंगत सिद्ध करता है। इस प्रकार प्रसंगविरोध के श्राधार पर ये रलोक प्रक्षित हैं।
- २. अन्तिवरोध—(१) यहां ७४ वें श्लोक का "तासु तासु इह योनिषु" चरण विशेष ध्यान देने योग्य है। इसमें विल्कुल स्पष्ट कर दिया है कि पापाचरण करने वाले तदनुरूप उन-उन योनियों में इस संसार में ही जन्म ग्रहण करते हैं, श्रीर उन योनियों का वर्णन ३६—५१ में हो चुका है। पुनरिप ग्रग्रिम श्लोकों में नरक ग्रादि में जाने का विरुद्ध वर्णन किया गया है। यह प्रक्षेपकर्त्ता की ग्रन्थता का द्योतक है। (२) इस प्रसंग का ग्राधार-श्लोक ७५ वाँ है, जिसमें तामिल, ग्रसिपत्रवन ग्रादि नरकों के प्राप्त होने का कथन है। नरक नामक पृथक लोक की मान्यता मनु-विरुद्ध है [इसके लिए इष्टय्य है ४। ५७—६१ पर समीक्षा]। इस श्लोक के प्रक्षिप्त सिद्ध होने पर इस पर आधारित शेष सभी श्लोक स्वतः प्रक्षिप्त कहुलायेंगे। इस प्रकार ग्रन्तिवरोध के ग्राधार पर भी यह सम्पूर्ण प्रसंग प्रक्षिप्त है।

श्रासक्ति-निरासक्ति के श्रनुसार फलप्राप्ति-

यादृशेन तु भावेन यद्यत्कमं निषेवते । तादृशेन शरीरेण तत्तरफलमुपाइनुते ॥ ६१॥ (३६)

मनुष्य (याद्योन तुभावेन) जैसी श्रच्छी या बुरी भावना से श्रौर उनमें वैसी दढ़ श्रासक्ति या निरासक्ति है उसके श्रनुसार (यत्यत् कर्म निषेवते) जैसा भ्रच्छा या बुरा कर्म करता है, (ताइशेन शरीरेण) वैसे-वैसे ही शरीर पाकर (तत्तत् फलम्+उपाश्नुते) उन कर्मों के फलों को भोगता है।। ८१।।

श्र न्यू श्री ट्य : श्लोकार्थ पर विचार— इस श्लोक के ग्रयं को समभने के लिए ६। द० श्लोक सहायक है — "यदा मावेन भवति सर्वभावेषु निस्पृहः। तदा सुलमवाप्नोति प्रेत्य चेह च शाश्वतम्।" — 'जब व्यक्ति सब पदार्थों में ग्रपने भाव से निःस्पृह हो जाता है तो वह लोकिक ग्रीर मोक्षसुख को प्राप्त करता है। इसी ग्राधार पर यहाँ वर्णन है। जो व्यक्ति जितनी दढ़ स्पृहा — आसिक्त या निःस्पृहा — ग्रनासिक्त से कर्म-सेवन करेगा, उसे उसी के ग्रनुसार कम-अधिक ग्रच्छा-बुरा फल मिलेगा।

निःश्रेयसकर कर्मी का वर्णन---

एव सर्वः समुद्दिष्टः कर्मणां वः फलोदयः । निःश्रेयसकरं कर्म विप्रस्येवं निबोधत ॥ ६२ ॥ (४०)

(एषः) यह [१२। ३--१] (कर्मणां फलोदयः) कर्मों के फल का उद्भव (ववंः) सम्पूर्ण रूप में (वः समुद्धिण्डः) तुमसे कहा।

श्रव (विप्रस्य) विद्वानों या ब्राह्मण श्रादि द्विजों के (निःश्रेयसकरं कर्म निबोधत—) मोक्षदायक कर्मों को सुनो ॥ ६२ ॥

छह निःश्रेयसकर कर्म-

वेदाभ्यासस्तपोज्ञानमिन्द्रियाणां च संयमः । धर्मक्रियाऽत्मचिन्ता च निःश्रेयसकरं परम् ॥ ८३ ॥ (४१)

(वेदाभ्यासः, तपः, ज्ञानम्, इन्द्रियाणां संयमः, धर्मक्रिया, च स्रात्म-चिन्ता) वेदों का स्रभ्यास [१२।६४-१०३], तप=त्रतसाधना [१२। १०४], ज्ञान=सत्यविद्यास्रों की प्राप्ति [१२।१०४], इन्द्रियसंयम [१२।६२], धर्मक्रिया=धर्मपालन एवं यज्ञ स्रादि धार्मिक क्रियास्रों का स्रनुष्ठान स्रोर स्रात्मचिन्ता=परमात्मा का ज्ञान एवं घ्यान, ये छः (निःश्रेयसकरं परम्) मोक्ष प्रदान करने वाले सर्वोत्तम कर्म हैं।। ६३।।

अर्जुट्रिटिन: इलोक में पाठभेद— उपलब्ध संस्करणों में इस इलोक के तृतीय पाद में "ग्रहिंसा गुरुसेवा च" पाठ मिलता है। यह पाठभेद किया गया है जो

१. प्रचलित अर्थ—इस श्लोक के तृतीय पाद में 'धर्मक्रिया आत्मचिन्ता च' के स्थान पर प्रचलित संस्करणों में ,, आहिसा गुरुसेवा च" पाठ मिलता है। तदनुसार प्रचलित अर्थ इस प्रकार है—(उपनिषद् के सहित) वेद का अभ्यास, (प्राजापत्य आदि) तप, (ब्रह्मविषयक) ज्ञान, इन्द्रियों का संयम, अहिंसा और गुरुजनों की सेवा; ये ब्राह्मणों के लिए श्रेष्ठ मोक्षसाधक छः कर्म हैं।। ६३॥]

मनुस्मृति के मनुरूप नहीं है। यहां ''धर्मकियाऽस्मचिन्ता च'' पाठ ही उपयुक्त है। इसकी पुष्टि में निम्न प्रमाण हैं —

- (१) ८३ वें श्लोक में निःश्रेयस कर्मों की परिगणना है, परिगणना के बाद छह कर्मों से सम्बन्धित व्याख्यान ८४–११५ श्लोकों में है। इस व्याख्यान में 'म्रॉह्सा' भीर 'गुरुसेवा' का कहीं उल्लेख नहीं है, म्रपितु 'म्रात्मज्ञान' म्रीर 'वर्मकिया' का है। श्लो-कार्य में तत्तत् वर्णन वाले श्लोकों की संख्या दे दी है।
- (२) मनु ने सास्त्रिक कर्मों को ही निःश्रेयस कर्म माना है। इस श्लोक में भ्रन्य सभी कर्म तो वहीं हैं, केवल दो में पाठभेद कर दिया है। सास्त्रिक कर्मों का वर्णन १२। ३१ में है। वही पाठ यहाँ ग्रहण करना मनुसम्मत है,क्यों कि वहीं कर्म मनु-मत से सर्वश्रेष्ठ हैं भीर वहीं मुक्तिदायक हो सकते हैं। ग्रतः प्रस्तुत पाठ सही है।

#### ग्रात्म-ज्ञान का वर्णन

#### सर्वेवामि चैतेवां शुमानामिह कर्मणाम् । किविच्छ्यस्करतरं कर्मोन्तं पुरुवं प्रति ॥ ५४ ॥

(एषां सर्वेषाम् + म्रिप शुभानां कर्मणाम्) इत [१२। ८३] सब श्रेष्ठ कर्मों में (इह) इस लोक में (पुरुषं प्रति) मनुष्य के जिए (किंचित् श्रेयस्करतरं कर्म उक्तम्) कुछ श्रेष्ठ एक कर्म माना है।। ८४।।

#### अरन्य राहिन्त : ५५ वां श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है-

- १. प्रसंगविरोध— ५५ व इलोक के "सर्वेवाम् अपि चैतेवाम्" पदों से इस बात का स्पष्ट संकेत मिलता है कि वह इलोक ६३ से सम्बद्ध है। ६३ में छः कमों का वर्णन है और ६५ से उन सभी में श्रोध्य का प्रथम रूप से वर्णन है, और इस इलोक से पूर्वायर इलोकों की सम्बद्धता मंग हो रही है। मतः प्रक्षिप्त है।

**प्रात्नज्ञान स**र्वेष्टे 🖂 वर्ष है---

सर्वेषामि चैतेषामात्मज्ञानं परं स्मृतम् । तद्धचप्रचं सर्वेविद्यानां प्राप्यते ह्यमृतं ततः ॥६५॥ (४२)

(एषां सर्वेषाम् + प्रिष्ठि) इन सब [१२। ८३] कर्मों में (ग्रात्मज्ञानं परं स्मृतम्) 'परनात्नज्ञान' सर्वश्रेष्ठ कर्म माना है, (तत् + हि सर्वविद्य-नाम् ग्रग्रघभ्) यह सब विद्याश्रों में सर्वप्रमुख कर्म है (ततः ग्रमृतं प्राप्यते) इससे मुक्ति प्राप्त होती है।। ८५।।

अहन्तु हारी टाउन्तर: इसी मान्यता को मनु ने ६। ८१, ८२, ८४ में वर्णित किया है। तुलनायं द्रष्टव्य हैं।

'स्रमृत' शब्द के स्रयंज्ञान के लिए १२। १०४ श्लोक पर स्रनुशीलन देखिए। प्रवृत्त-निवृत्त कर्मी का वर्णन—

#### वण्णामेवां तु सर्वेवां कर्मणां प्रेत्य चेह च । श्रेयस्करतरं ज्ञेयं सर्वेदा कर्म वैदिकम् ॥ ८६ ॥

(एषां सर्वेषां पण्णां कर्मणाम्) इन सभी छः कर्मों से (वैदिकं कर्म) वैदिक कर्म को (इह च प्रेत्य) इस लोक ग्रीर परलोक में (सर्वेदा श्रेयस्करतरं ज्ञेयम्) सदा ग्रधिक कल्याणकारी समक्षना चाहिए ॥ ८६॥

#### वैदिके कर्मयोगे तु सर्वाण्येतान्यशेवतः। ग्रन्तर्भवन्ति क्रमशस्त्राह्मिस्कराविष्यो॥ ८७॥

(वैदिके कर्मयोगे) वैदिक-कर्मसमूह में (एतानि सर्वाणि) ये सभी छ: कर्म (तिस्मन्-तिस्मन् क्रियाविषो) वेद में उक्त तत्तत् कर्म की क्रिया-सम्बन्धो विधि में (ग्रशेषतः) सम्पूर्णरूप में (क्रमशः) क्रमानुसार (ग्रन्तर्भवन्ति) ग्रन्तभूँत हो जाते हैं।। ५७।।

#### सुलाम्युरियकं चैव नैःश्रेयसिकमेव च। प्रवृत्तं च निवृत्तं च द्विविषं कर्मं वैदिकम्॥ ८८॥

(वैदिकं कर्म द्विविधम्) वैदिक-कर्म दो प्रकार के हैं-(सुल-ग्रम्युदियकं 'प्रवृत्तम्') सुल प्रदान करने वाले 'प्रवृत्तकर्म' (च) ग्रौर (नैःश्रेयसिकं 'निवृत्तम्') मुक्ति प्रदान करने वाले 'निवृत्तकर्म' ≕िनष्काम कर्म ॥ ८८॥

#### इह चामुत्र वा काम्यं प्रवृत्तं कर्म कीरयँते। निष्कामं ज्ञानपूर्वं तु निवृत्तमुपविश्यते॥ ८६॥

(इह वा ग्रमुत्र) इस लोक या परलोक में (काम्यम्) इच्छापूर्वक किया गया काम (प्रवृत्तं कर्मं कीर्त्यंते) 'प्रवृत्तकर्मं' कहलाता है, श्रीर (ज्ञानपूर्वं तु निष्कामम्) ज्ञान-पूर्वं कि निष्काम भावना से युक्त होकर जो कर्मं किया जाता है वह (निवृत्तम् उप-दिश्यते) 'निवृत्तकर्मं' कहाता है।। ८६॥

## प्रवृत्तं कर्मं संसेव्य देवानामेति साम्यताम् । निवृत्तं सेवमानस्तु मूतान्यस्येति पञ्च वै ॥ ६० ॥

मनुष्य (प्रवृत्तं कर्मं संसेव्य) प्रवृत्त कर्म को करके (देवानां साम्यताम् +एति) देवों की समानता पाता है, भीर (निवृत्तं सेवमानः) निवृत्त कर्मं करके (वै) निश्चित रूप से (पञ्चभूतानि + श्रत्येति) पञ्चभूतों का भितक्रमण कर जाता है भयौं ज्ञानम्मरण के बन्धन से खूटकर मुक्ति प्राप्त कर लेता है।। १०।।

आनुहारित्जनाः ६६ से ६० श्लोक निम्न 'प्राधारों' के प्रनुसार प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं—

- १. प्रसंगिवरोध पूर्वापर प्रसंग आत्मज्ञान से सम्बन्धित है। बीच में उस प्रसंग को भंग करके वैदिक-कर्म का प्रसंग उठाना प्रसंगत है। इस असंगति के आधार पर ये ६६ से ६० तक सभी क्लोक प्रक्षिग्त हैं।
- २. विषयविरोध—६२ वें श्लोक में नैश्श्रेयसकर कर्मी का विषय प्रारम्भ किया था फिर उस प्रसंग में प्रवृत्त-निवृत्त कर्मी का विवेचन विषयविरुद्ध है। ६८ वें श्लोक में पूर्वापर प्रसंग को तोड़कर प्रलग से प्रवृत्त-निवृत्त कर्मी का विषय प्रारब्ध है।
- ३. अवान्तरिव रोध ६ में श्लोक में कहा है कि इन पूर्वोक्त छः कर्मों से वैदिक कर्म ही श्लेब्ठ हैं श्लोर फिर अगले ही ६७ वें इलोक में कह दिया कि ये सभी छह कर्म वैदिक कर्मयोग के श्रन्तगैत हैं। ये ही सभी वैदिक हैं तो पूर्व श्लोक में वैदिक कर्म को उत्कृष्ट श्लोर पृथक् से वैदिक कहने की क्या आवश्यकता थी? इस प्रकार दोनों ही श्लोकों में विरोध आता है।
- ४. ग्रन्तिवरोष— ६३ वें श्लोक में मनु द्वारा उक्त सभी कमं वैदिक या वेदोक्त ही हैं। इन इलोकों में वैदिक-कमं को पृथक् से श्रेष्ठ कहुना या उसका इस रूप में पुन: उल्लेख करना, इन श्लोकों की खण्डनात्मक भावना का द्योतक है। स्पष्ट है कि यह किसी का भिन्न मत है, ग्रतः मनुविरुद्ध होने से प्रक्षिप्त है। यहाँ इस वर्णन की आवश्यकता भी सिद्ध नहीं होती।

## सर्वभूतेषु चात्मानं सर्वभूतानि चात्मिन । समं पत्रयन्नात्मयाजी स्वाराज्यमधिगच्छति ॥ ६१ ॥ (४३)

(सर्वभूतेषु म्रात्मानम्) सब चराचर पदार्थौ एवं प्राशायों में पर-मात्मा की व्यापकता को (च) म्रौर (म्रात्मिन) परमात्मा में (सर्वभूतानि) सब पदार्थौ एवं प्राणियों के म्राश्रय को (समं पश्यन्) समानभाव से देखता हुमा म्र्यात् यथार्थं ज्ञानपूर्वक सर्वत्र परमात्मा की स्थिति का म्रनुभव कर सर्वदा उसो का ध्यान करता हुमा (म्रात्मयाजो) परमात्मा का उपासक मनुष्य (स्वाराज्यम् + म्रधिगच्छति) परमात्मसुख म्रर्थात् मोक्ष को प्राप्त कर लेता है।। ६१।।

अवन्य श्री टा न्यः (२) 'स्वाराज्यम्' का म्रयं—'स्वश्रकाशेन शक्त्या वा चराचरं जगत् राजयित प्रकाशयित सः स्वराट् = ब्रह्म = जो प्रपने प्रकाश या वल से समस्त चराचर जगत् को प्रकाशित = उत्पन्न करता है, वह परमात्मा । ग्रथवा 'स्वप्रकाशेन राजते प्रकाशते इति स्वराट् = ब्रह्म, तस्य भावः स्वाराज्यम् = ब्रह्मत्वम्' = जो स्वप्रकाश से प्रकाशित होता है वह ब्रह्म = परमात्मा है। स्वराट् का भाव 'स्वाराज्य = ब्रह्मत्व प्राप्ति' है ग्रयीत् मुक्ति को प्राप्त हो जाना ।

(२) **इलोक की वेदमन्त्र से तुलना** — इलोकोक्त मान्यता का स्राधार वेद है। इस पर निम्न मन्त्र से प्रकाश पड़ता है, तुलनार्थ द्रष्टव्य है—

यस्मिन् सर्वाणि भूतानि आत्मैवाभूद् विजानतः।

तत्र कः मोहः कः शोकऽएकत्वमनुपत्रयतः ॥ यजु०४०।७ ॥

ग्रयं—'' (यिस्मन्) जिस परमात्मा, ज्ञान-विज्ञान ग्रथवा धर्म के विषय में (विज्ञानतः) सम्यक् ज्ञाता जन के लिए (सर्वाणि) सब (भूतानि) प्राणी (ग्रात्मा) ग्रयने ग्रात्मा के समान (एव) ही (ग्रभूत्) होते हैं; (तत्र) उस परमात्मा में विराजमान (एकत्वम्) परमात्मा के एकत्व को (ग्रनुपश्यतः) ठीक-ठीक योगाभ्यास के द्वारा साक्षात् देखने वाले योगी जन को (कः) क्या (मोहः) मोह ग्रीर (कः) क्या (शोकः) क्लेश (ग्रभूत्) होता है।" [यजु० भाष्य ऋ॰ दया॰]

भाव यह है कि व**ह** विद्वान् शोक-मोह भादि से ऊपर उठकर परमात्मा को प्राप्त कर लेता है।

इंस भाव की तुलना के लिए १२। **११६, १**२५ क्लोक एवं उन पर ब्रनुक्तीलन भी द्रष्टब्य है।

(३) द्यात्मयाजी की ब्युत्पत्ति एवं अर्थ-- 'क्यात्मिन यण्टुं शीलमस्य इति प्रयात् जो परमात्मा में यजनशील है, उसकी संगति एवं उसका ध्यान करता है। परमात्मा के उस उपासक को 'ग्रात्मयाजी' कहते हैं।

## (२) इन्द्रियसंयम का वर्णन

म्रात्मज्ञान, इन्द्रियसंयम का कथन भ्रौर इनसे जन्मसाफल्य-

यथोक्तान्यपि कर्माणि परिहाय द्विजोत्तमः। आत्मज्ञाने शमे च स्याद्वेदाभ्यासे च यत्नवान् ॥६२॥ (४४)

(द्विजोत्तमः) श्रेष्ठ द्विज (यथोक्तानि + ग्रिप कर्माणि परिहाय) उसके लिए विहित यज्ञ ग्रादि कर्मों को [संन्यासी ग्रवस्था में] छोड़ कर [३। ३४, ४३] भी (ग्रात्मज्ञाने शमे च वेदाभ्यासे यत्नवान् स्थात्) परमात्मज्ञान, इन्द्रिसंयम [२। ६८-७५] ग्रीर वेदाभ्यास = वेद के चिन्तन-मनन में प्रयत्न-शील ग्रवस्य रहे ग्रर्थात् इनको किसी भी ग्रवस्था में न छोड़े।। ६२।।

एतद्धि जन्मसाफल्यं बाह्मणस्य विशेषतः । प्राप्येतस्कृतकृत्यो हि द्विजो भवति नान्यथा ॥ ६३॥ (४५)

(एतत् हि) ये [१२। ६२] तीनों कर्म द्विजों के, (विशेषतः ब्राह्म-णस्य जन्मसाफत्यम्) विशेष रूप से ब्राह्मए। के जन्म को सफल बनाने वाले हैं। (द्विजः) द्विज व्यक्ति (एतत् प्राप्य हि कृतकृत्यः भवति) इनका पालन करके ही कर्त्तं श्यों की पूर्णता प्राप्त करता है, (ग्रन्यथान) इनके बिना नहीं।। ६३॥

आनुरारित्रना: बाह्मण को निशेष रूप से इसलिए कहा गया है क्योंकि ब्राह्मण के जीवन का प्रमुख उद्देश्य ही परमात्मा-प्राप्ति होता है।

## (३) वेदाभ्यास का वर्णन

वेद सबका चक्षु है---

पित्देवमनुष्याणां वेदश्वकुः सनातनम्। ध्रशस्यं चाप्रमेयं च वेदशास्त्रमिति स्थितिः ॥ १४ ॥ (४६)

(पितृ-देव-मनुष्याणाम्) पितृ-संज्ञक रक्षक ग्रौर पालक पिता ग्रादि, विद्वान् श्रीर ग्रन्य मन्द्यों का (वेदः सनातनं चक्षुः) वेद सनातन नेत्र= मार्गप्रदर्शक है, (च) ग्रीर वह (ग्रशक्यम्) ग्रशक्य ग्रर्थात् जिसे कोई पुरुष नहीं बना सकता, इस लिए प्रपौरुषेय है, (च) तथा (ग्रप्रमेयम्) ग्रनन्त सत्यविद्याच्रों से युक्त है, (इति स्थितिः) ऐसी निश्चित मान्यता है ।।६४॥

अन्तराद्विका: १। ३, २३ में भी वेद को अपीरुवेय, अप्रमेय कहा गया है।

वेदविरुद्ध-शास्त्र अप्रामाणिक---

या वेदबाह्याः स्मृतयो याश्च काश्च कुट्टप्रयः। सर्वास्ता निष्फलाः प्रेत्य तमोनिष्ठा हि ताः स्मृताः ॥६५॥ (४७)

(याः स्मृतयः वेदबाह्याः) जो ग्रन्थ वेदबाह्य, (याः च काः च कुद्ध्टयः) कुत्सित पुरुषों के बनाये, संसार को दुःखसागर में डुबोने वाले हैं, (ताः सर्वाः निष्फलाः) वे सब निष्फल (प्रेत्य तमोनिष्ठाः हि स्मृताः) श्रसत्य, श्रन्धकाररूप इस लोक श्रीर परलोक में दुःखदायक हैं।। ६४।।

(स॰ प्र॰ एकादश समू॰)

उत्पद्यन्ते च्यवन्ते च यान्यतोऽन्यानि कानिचित्। तान्यवीक्कालिकतया निष्फलान्यनुतानि च।। ६६।। (४८)

(यानि + ग्रतः ग्रन्यानि कानिचित् उत्पद्यन्ते) जो इन वेदों से विरुद्ध ग्रन्थ उत्पन्न होते हैं (तानि + ग्रवीक् कालिकतया च्यवन्ते) वे ग्राधुनिक होने से शीघ्र नष्ट हो जाते हैं, (निष्केलानि च मनुतानि) उनका मानना निष्फल ग्रीर कूठा है।। ६६।। (स॰ प्र॰ एकादश समु०)

आनुर्विट्य : प्रवीक् काल से अनिप्राय-यहां वेदविरुद्ध ग्रन्थों के शाधूनिक होने से प्रभिप्राय यह है कि वेदों की मान्यताएँ प्राचीनतम एवं सनातन है, किन्तु वेदिवरुद्ध ग्रन्थों की मान्यताएँ परवर्ती हैं, ग्रीर वे सत्य न होने से, बनती हैं, फिर नष्ट हो जाती हैं। वेदों की मान्यताग्रों की तरह सनातन नहीं। ईश्वरीय ज्ञान होने से वेदों की मान्यताएँ सनातन हैं।

वेद से वर्ण, ग्राश्रम, लोक, काल ग्रादि का ज्ञान-

चातुर्वर्ण्यं त्रयो लोकाञ्चत्वारञ्चाश्रमाः पृथक् । मूतं भग्यं भविष्यं च सर्वं वेदात्प्रसिष्यति ॥ ६७ ॥ (४६)

(चातुर्वण्यंम्) ब्राह्मण, क्षत्रिय, वेश्य, शूद्र, ये चार वर्ण ग्रीर इनकी व्यवस्था, (त्रयः लोकाः) पृथ्वा, ग्राकाश एवं द्युलोक ग्रथात् समस्त भूमण्डल के लोक, ग्रह ग्रादि, (चत्वारः ग्राश्रमाः पृथक्) ब्रह्मचयं, गृहस्थ, वानप्रस्थ एवं संन्यास, इन चारों के पृथक्-पृथक् विधान, (च भूतं भव्यं भविष्यम्) ग्रीर भूत, भविष्यत्, वर्तमान सभी कालों की विद्या, (सर्वं वेदात् प्रसिद्याति) ये सब वेदों से ही प्रसिद्ध, प्रकट ग्रीर ज्ञात होती हैं ग्रथात् इन सब व्यवस्थाग्रों ग्रीर विद्याग्रों का ज्ञान वेदों के द्वारा ही होता है।। ६७।।

''चार वर्ण, चार ग्राश्रम, भूत, भविष्यत् ग्रीर वर्तमान ग्रादि की सब विद्या वेदों से ही प्रसिद्ध होती हैं।'' (ऋ० भा० भू० वेदविषय),

श्चर्यु श्चिरिटान्यः मनु ने यही मान्यता १।२१ में विशित की है। तुल-नार्यं प्रस्तुत है—"सर्वेषां तु स नामानि कर्माणि च पृथक् पृथक् । वेदशब्देम्य एवादी पृथक् संस्थादव निर्ममे ॥

पञ्चभूत ग्रादि सूक्ष्म शक्तियों का ज्ञान वेदों से---

शब्दः स्पर्शश्च रूपं च रसो गन्धश्च पञ्चमः । वेदादेव प्रसूयन्ते प्रसूतिगुराकर्मतः ॥ ६८ ॥ (५०)

(शब्दः स्पर्शः रूपं रसः पञ्चमः गन्धः) शब्द, स्पर्श, रूप, रस श्रीर पञ्चम गन्ध, ये (प्रसूति-गुण-कर्मतः) उत्पत्ति, गुण श्रीर कार्य के ज्ञानरूप से (वेदात् + एव प्रसूयन्ते) वेदों से ही प्रसिद्ध = विज्ञात होते हैं श्रर्थात् इन तत्त्वशक्तियों का उत्पत्तिज्ञान, इनके गुणों का ज्ञान, इनकी उपयोगिता का ज्ञान श्रीर उत्पन्न समस्त जड़-चेतन संसार का ज्ञान-विज्ञान, वेदों से प्राप्त होता है।। ६ ।।

वेद सुखों का साधन है-

बिर्भात सर्वभूतानि वेदशास्त्रं सनातनम्। तस्मादेतत्परं मन्ये यज्जन्तोरस्य साधनम्।। ६६ ।। (५१) (सनातनं वेदशास्त्रम्) यह जो सनातन वेदशास्त्र है सो (सर्व-भूतानि बिभिति) सब विद्याओं के दान से सम्पूर्ण प्राणियों का धारण ग्रीर सब सुखों को प्राप्त कराता है, (तस्मात् एतत् परं मन्ये) इस कारण से [मनु ग्रादि] हम लोग उसको सर्वथा उत्तम मानते हैं, ग्रीर इसी प्रकार मानना भी चाहिए (यत्) क्योंकि (जन्तो: ग्रस्य साधनम्) सब जीवों के सब सुखों का साधन यही है।। ६६।। (ऋ) भा० भू० वेदविषय-विचार)

वेदवेत्ता ही सफल राजा, सेनापित व न्यायाधीश हो सकता है—

## सेनापत्यं च राज्यं च दण्डनेतृत्वमेव च । सर्वलोकाधिपत्यं च वेदशास्त्रविदहृति ॥ १०० ॥ (४२)

(संनापत्यम्) सब सेना (च) ग्रौर (राज्यम्) सेनापितयों के ऊपर राज्याधिकार, (दण्डनेतृत्वम् + एव) दंड देने की व्यवस्था के सब कार्यों का ग्राधिपत्य, (च) ग्रौर (सवंलोक-ग्राधिपत्यम्) सब के ऊपर वर्तमान सर्वाधीण राज्याधिकार, इन चारों ग्रधिकारों में (वेदशास्त्रवित् + ग्रहंति) सम्पूर्ण वेदशास्त्रों में प्रवीण, पूर्ण विद्या वाले, धर्मात्मा, जितेन्द्रिय, सुशील जनों को स्थापित करना चाहिए ग्रथित् मुख्य सेनापित, मुख्य राज्याधिकारी, मुख्य न्यायाधीश, श्रौर प्रधान राजा, ये चार सब विद्याग्रों में पूर्ण विद्वान् होने चाहिएँ।। १००।। (स० प्र० पष्ठ समु०)

"जो वेदशास्त्रविद्, धर्मात्मा, जितेम्द्रिय, न्यायकारी स्रोर स्रात्मा के बल से युक्त पुरुष होवे उसी को सेना, राज्य, दण्डनीति स्रोर प्रधान पद का स्रधिकार देना, स्रन्य क्षुद्राशयों को नहीं।"

(सं० वि० गृहाश्रम प्र०)

अस्तु श्री त्य न्य : यहां 'वेदशास्त्र वित् स्रहंति' का अर्थ 'वेदशास्त्र का ज्ञाता ही उसके योग्य हो सकता है' यह है। ऋषि दयानन्द ने इसे प्रेरणार्थक रूप में निरूपित किया है। राज्य-संचालन वाली मान्यता की तुलना के लिए ७। २ द्रष्टव्य है तथा 'दण्डनेतृत्व' की तुलनार्थं—७। ३१। वहाँ वेद शास्त्रवेत्ता को ही इसके योग्य माना है।

वेदज्ञानाग्नि से कर्म दोषों का नाश-

यथा जातबलो विह्निर्वहत्याद्रीनिष द्रुमान्। तथा दहित वेदज्ञः कर्मजं दोषमात्मनः॥ १०१॥ (५३) (यथा) जैसे (जातबलः विह्नः) धघकती हुई स्राग (स्राद्रीन् द्रुमान् म्रिप दहित) गीले वृक्षों को भी जला देती है (तथा) उसी प्रकार (वेदज्ञः) वेदों का जाता विद्वान् (म्रात्मनः कर्मजं दोषं दहित) ग्रयने कर्मों से उत्पन्न होने वाले मंस्कार-दोषों को जला देता है ग्रर्थात् वेदज्ञान रूपी ग्रग्नि से दुष्ट संस्कारों को निटाकर ग्रात्मा को पवित्र रखता है।। १०१।।

अन्तु शरित्जनाः तुलनार्थं द्रष्टव्य हैं ११। २४४, २४६, २६३। वहाँ भी यही मान्यता है। अनुशीलन द्रष्टव्य—११।२२७॥

वेदज्ञान से परमगति की स्रोर प्रगति-

वेदशास्त्रार्थतत्त्वज्ञो यत्र तत्राश्रमे वसन्। इहैव लोके तिष्ठन्स ब्रह्मभूयाय कल्पते॥ १०२॥ (५४)

(वेदशास्त्रार्थतत्त्वज्ञः) वेदशास्त्र के स्रथंतत्त्व का ज्ञाता विद्वान् (यत्र-तत्र + स्राश्रमे वसन्) किसी भी स्राश्रम में रहता हुस्रा, (इह + एव लोके तिष्ठन्) इसी वर्तमान जन्म मे ही (ब्रह्मभूयाय कल्पते) ब्रह्मप्राप्ति के लिए स्रधिकाधिक समर्थ हो जाता है।। १०२।।

अन्तुर्शीत्जनाः इसी मान्यता की पुष्टि के लिए तुलनायं द्रष्टन्य है ४। १४६ श्लोकः

> ब्रज्ञेभ्यो ग्रन्थिनः श्रेष्ठा ग्रन्थिभ्यो धारिग्गो वरा: । धारिभ्यो ज्ञानिनः श्रेष्ठा ज्ञानिभ्यो व्यवसायिनः ॥ १०३ ॥

(ग्रज्ञेम्यः ग्रन्थिनः श्रेष्ठाः) अनपढ़ों से ग्रन्थों को पढ़ने वाले श्रेष्ठ हैं, (ग्रंथिम्यः धारिणः वराः) पढ़ने वालों से ग्रंथों को स्मरण करने वाले श्रेष्ठ हैं, (धारिम्यः ज्ञानिनः श्रेष्ठाः) स्मरण करने वालों से ग्रंथों को जानने वाले श्रेष्ठ हैं, ग्रीर (ज्ञानिम्यः व्यव-सायिनः) ज्ञानियों से पढ़े हुए को ग्राचरएा में लाने वाले श्रेष्ठ हैं ॥ १०३॥

#### अन्तुरारेत्जनः १०३ वाँ श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है-

१. प्रसंगविरोध — यह क्लोक यहाँ म्रप्रासंगिक एवं मनावश्यक प्रतीत हो रहा है। यहाँ पूर्वप्रसंग निःश्रेयस कर्मों के वर्णन में वेद-ज्ञान के महत्त्ववर्णन का है। इस क्लोक में सर्वसाधारण ग्रन्थों के मध्ययन या उत्तरोत्तर श्रेष्ठता का वर्णन है, जिसकी पूर्वप्रसंग से कोई संगति नहीं है। कोई यह माने कि ये बातें वेद से सम्बन्धित हैं, तो यह विचार भी उपयुक्त नहीं जंचता, क्योंकि न तो इसमें वेद का उल्लेख है, भीर न यहाँ इस चर्चा की शावश्यकता, भीर मनु ने वेदों का साधारण ग्रंथों के रूप में कहीं भी उल्लेख नहीं किया है

## (४-५) तप भ्रौर विद्या का वर्णन

तप से पापभावना का नाश श्रीर विद्या से श्रमृतप्राप्त-

तपो विद्या च वित्रस्य निःश्रेयसकरं परम्। तपसा किल्विषं हन्ति विद्ययाऽमृतमञ्जूते ॥ १०४ ॥ (५५)

(विप्रस्य) विष्र के लिए (तपः च विद्या) तप = श्रेष्ठव्रतों का धारण श्रीर साधना, श्रीर विद्या = सत्यविद्याश्रों का ज्ञान, ये दोनों (परंनिश्श्रेयस-करम्) उत्तम मोक्षसावक हैं. वह विष्र (तपसा किल्विषं हन्ति) तप से पापभावना को नष्ट करता है, श्रीर (विद्या + श्रमृतम् + श्रश्नुते) वेदादि सत्यविद्या के यथार्थ ज्ञान से स्रमरता = मोक्ष को प्राप्त करता है।। १०४।।

अर्जुर्शिट्डन्ड: (१) पापमावना का विनाश—श्रेष्ठव्रतों के घारण से ग्रीर प्राणायाम ग्रादि तपों के पालन से ग्रात्मा की पापभावना या प्रशुद्धि का क्षय होता है। इसकी पुष्टि में ग्रन्यत्र विणित मान्यनाएँ निम्न इलोकों में द्रष्टव्य हैं। ६।७०-७२॥ ११।२२७।

(२) अमृत का अर्थ — 'मृङ् प्राणस्यागे' तुदादि घातु से 'क्तः' प्रत्यय के योग से और नज् समास में 'श्रमृतम्' शब्द सिद्ध होता है, जिसका जन्म-मृत्यु से रहित अर्थात् मोक्षसुख अर्थ होता है। मनुष्य वेद आदि सत्यविद्या के यथार्थ ज्ञान से मोक्ष प्राप्त कर लेता है। मोक्षसुख को इसलिए अमृत कहा जाता है कि जब तक मुक्ति-सुख का समय रहता है, तब तक यह सुख नष्ट नहीं होता, बीच में दुःख आकर इसे नष्ट नहीं करता। यजु० ४०। १४ में यह वाक्य यथावत् आता है— "विद्यया- अमृतमक्तृते।"

## (६) धर्म का वर्णन

धर्मज्ञान के लिए त्रिविध प्रमाणों का ज्ञान---

प्रस्यक्षं चानुमानं च शास्त्रं च विविधागमम् । त्रयं सुविदितं कार्यं धमंशुद्धिमभीष्तता ॥ १०४ ॥ (५६)

(धर्मगुद्धिम् + प्रभोष्सता) धर्म के वास्तविक तत्त्व को जानने के ग्रिभलाषी मनुष्य को (प्रत्यक्षम् ग्रनुमानं च विविधागमं शास्त्रम्) प्रत्यक्ष-प्रमाण, ग्रनुमान-प्रमाण ग्रीर वेद एव विविध वेदमूलक शास्त्र-प्रमाण, (त्रयं सुविदितं कार्यम्) इन तीनों का ग्रच्छी प्रकार ज्ञान प्राप्त करना चाहिए।। १०५।।

अञ्चर्धीत्जनः तीन प्रमाण और उनके लक्षण-प्रत्यक्ष, ग्रनुमान

श्रीर शास्त्र या शब्द-प्रमाणों को समक्षते के लिए यहाँ उन पर विस्तार से प्रकाश डाला जा रहा है। सब्द्र प्रथम समुल्लास में ऋषि दयानन्द ने न्यायदर्शन के सूत्रों को उद्धृत करके इनकी विस्तृत श्रीर गम्भीर व्याख्या की है। यहाँ वही उद्धृत की जाती है—

#### (१) प्रत्यक्ष प्रमारा-

"इन्द्रियार्थंसन्तिकर्षोत्पन्नं ज्ञानमञ्यपदेश्यमञ्यमिचारि ज्यवसायास्मकं प्रस्यक्षम् ॥"
. न्याष० ॥ ग्रध्याय १ । ग्राह्मिक १ । सूत्र ४ ॥

"जो श्रोत्र, त्वचा, चक्षु, जिह्ना श्रीर घ्राण का शब्द, स्पशं, रूप, रस और गंध के साथ श्रव्यवहित श्रयांत् श्रावरणरहित सम्बन्ध होता है, इन्द्रियों के साथ मन का श्रीर मन के साथ ग्रात्मा के संयोग से ज्ञान उत्पन्न होता है, उसको प्रत्यक्ष कहते हैं, परन्तु जो व्यपदेश्य श्रथात् संज्ञासंज्ञी के सम्बन्ध से उत्पन्न होता है वह-वह ज्ञान न हो। जैसे किसी ने किसी से कहा कि 'तू जल ले ग्रा' वह लाके उसके पास धरके बोला कि 'यह जल है' परन्तु वहाँ 'जल' इन दो श्रक्षरों की संज्ञा लाने वा मंगवाने वाला नहीं देख सकता है। किन्तु जिस पदार्थ का नाम जल है वही प्रत्यक्ष होता है, श्रीर जो शब्द से ज्ञान उत्पन्न होता है, वह शब्द-प्रमाण का विषय है। 'श्रव्यभिचारि' जैसे किसी ने रात्रि में खम्भे को देखके पुरुष का निश्चय कर लिया, जब दिन में उसको देखा तो रात्रि का पुरुषज्ञान नष्ट होकर स्तम्भज्ञान रहा, ऐसे विनाशी ज्ञान का नाम व्यभिचारी है। 'श्रवसायात्मक' किसी ने दूर से नदी की बालू को देख के कहा कि 'वहाँ वस्त्र सूख रहे हैं, जल है वा श्रीर कुछ है' 'वह देवदत्त खड़ा है वा यज्ञदत्त' जब तक एक निश्चय न हो तब तक वह प्रत्यक्ष ज्ञान नहीं है किन्तु जो श्रव्यपदेश्य,श्रव्यभिचारि श्रीर निश्चयात्मक ज्ञान है उसी को प्रत्यक्ष कहते हैं।"

#### (२) ब्रनुमान प्रमाण—

## "ग्रय तत्पूर्वकं त्रिविधमनुमानं पूर्ववच्छेववत्सामान्यतो दृष्टञ्च ॥"

न्याय० ॥ म्र० १। म्रा० १। सू० ५॥

"जो प्रत्यक्षपूर्वंक अर्थात् जिसका कोई एक देश वा सम्पूर्ण द्रव्य किसी स्थान वा काल में प्रत्यक्ष हुआ हो उसका दूर देश से सहचारी एक देशके प्रत्यक्ष होने से अदृष्ट अवयवी का ज्ञान होने को अनुमान कहते हैं। जैसे पुत्र को देखके पिता, पर्वतादि में धूम को देखके अगिन, जगत् में सुख-दुःख देखके पूर्वजन्म का ज्ञान होता है। वह अनुमान तीन प्रकार का है। एक 'पूर्वंवत्' जैसे बादलों को देख के वर्षा, विवाह को देख के सन्तानोत्पत्ति, पढ़ते हुए विद्यार्थियों को देखके विद्या होने का निश्चय होता है, इत्यादि जहां-जहां कारण को देखके कार्यं का ज्ञान हो वह 'पूर्वंवत्'। दूसरा 'शेषवत्' अर्थात् जहां कार्यं को देखके कारण का ज्ञान हो। जैसे नदी के प्रवाह की बढ़ती देखके ऊपर हुई वर्षां का, पुत्र को देखके पिता का, सृष्टि को देखके अनादि कारण का तथा कर्त्ता ईश्वर का भीर पाप-पुण्य के भ्राचरण देखके सुख-दुःख का ज्ञान होता है, इसी को 'शेषवत्' कहते हैं। तीसरा 'सामान्यतोद्दुट', जो कोई किसी का कार्य कारण न हो परन्तु किसी प्रकार का साधम्यं एक-दूसरे के साथ हो जेसे कोई भी बिना चले दूसरे स्थान को नहीं जा सकता वैसे ही दूसरों का भी स्थानान्तर में जाना बिना गमन के कभी नहीं हो सकता। श्रनुमान शब्द का अर्थं यही है कि श्रनु ग्रर्थात् 'प्रत्यक्षस्य पश्चान्मीयते ज्ञायते येन तदनुमानम्' जो प्रत्यक्ष के पश्चात् उत्पन्न हो जैसे धूम के प्रत्यक्ष देखे बिना ग्रद्धट ग्राग्न का ज्ञान कभी नहीं हो सकता।"

#### (३) शास्त्र अर्थात् शब्द-प्रमाण---

''म्राप्तोपदेशः शब्दः।" (न्याय १।१।७)

"जो ग्राप्त ग्रथीत् पूर्णं विद्वान्, धर्मात्मा, परोकार-प्रिय, सत्यवादी, पुरुवार्थी, जितेन्द्रिय पुरुव जैसा ग्रपने ग्रात्मा में जानता हो ग्रौर जितसे मुख पाया हो उसी के कथन की इच्छा से प्रेरित सब मनुष्यों के कत्याणार्थ उपदेष्टा हो ग्रर्थात् जितने पृथ्वी से लेके परमेश्वर पर्यन्त पदार्थीं का ज्ञान प्राप्त होकर उपदेष्टा होता है। जो ऐसे पुरुप ग्रौर पूर्णं ग्राप्त परमेश्वर के उपदेश वेद हैं, उन्हीं को शब्द-प्रमास जानो।"

शब्द-प्रमाण ग्रथीत् वेद भीर वेदमूलक शास्त्रों का वर्णन मनु ने धर्ममूलों में भी किया है। इस विषयक विवेचन १। १२५ [२।६] की समीक्षा में 'वेद' ग्रीर 'स्मृति' शीर्षकों के ग्रन्तर्गत देखिये।

इन प्रमाणों स्रोर वेदादि शास्त्रों से धर्म के वास्तविक रूप का निश्चय होता है, ग्रन्यथा नहीं । स्रगले ब्लोक में इसी मान्यता का कथन है ।

वेदानुकूल तर्क से धर्मज्ञान-

म्रार्षं धर्मो । वेशं च वेदशास्त्राऽवि रोधिना । यस्तर्केगानुसंघते सः धर्मं वेद नेतरः ॥ १०६॥ (५७)

(यः) जो मनुष्य (ग्रार्षं च धर्मोपदेशम्) वेद ग्रौर ऋषिविहित धर्मोपदेश [११९२५ (२।६)] ग्रर्थात् धर्मशास्त्र का (वेदशास्त्र-ग्रविरोधिना तर्केण ग्रनुसंघत्त) वेदशास्त्र के ग्रनु के जिल्ला के द्वारा ग्रनुसंघान करता है (सः धर्म वेद न + इतरः) वही धर्म के तत्त्व को समभ पाता है, ग्रन्य नहीं।। १०६।।

अवस्तु श्री त्य ना : तकं से अभिप्राय — यहाँ तकं से प्रभिप्राय है प्रमाणों भीर वेदों के अनुकूल सत्यनिश्चय करना। इनसे विश्व बातें तकं नहीं हैं। विश्व बातें कुतकं हैं। मनु के मबानुसार तकं के आधार पर वेद निर्भान्त हैं, अतः वेदोक्त धर्म भी खरे हैं। फलस्वरूप उन पर तकं की आवश्यकता नहीं रहती। जो कोई तकं का नाम लेकर वेदों का खण्डन करता है वह तकं नहीं, अपितु कुतकं करता है, और ऐसा व्यक्ति नास्तिक है। [इष्टव्य १।१३० (२।११) की समीक्षा भी]।

## नैःश्रेयतमिदं कमं यथोदितमशेषतः। मानवस्यास्य शास्त्रस्य रहस्यमुपदिश्यते ॥ १०७ ॥

(इदम्) यह (ग्रशेषतः) पूर्णं रूप से (नैःश्रेयसं कर्मं यथा + उदितम्) निःश्रेयस कर्मं यथावत् कहे। ग्रब (ग्रस्य मानवस्य शास्त्रस्य) इस मनुरचित शास्त्र का (रहस्यम् + उपदिश्यते) रहस्य बतालाया जाता है।। १०७॥

#### अन् र्वाटन : १०७ वाँ श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है-

- १. प्रसंगिवरोध (१) प्रचलित प्रसंग का संकेत देने वाला इलोक ८३ वाँ है। यहां उसमें विणित नै:श्रेयस कर्मों का वर्णन किया जा रहा है। उसी प्रसंग में १०५ वें इलोक से 'धर्मिक्रया' का वर्णन प्रारम्भ हुग्रा है श्रीर यह ११५ तक चलता है। बीच में उस पूर्वापर वर्णन से भिन्न वर्णन होने के कारण यह इलोक ग्रनावश्यक एवं ग्रप्रा-संगिक है।
- (२) मनु ने नै श्रेयस कर्मों का प्रसंग प्रारम्भ करने का संकेत ५२ वें इलोक में दिया था और उसकी समाप्ति का संकेत ११६ वें इलोक में है। इस इलोक में अपूर्ण प्रसंग के बीच में ही नै श्रेयस कर्मों के प्रसंग की समाप्ति का संकेत देना भी इसे असंगत सिद्ध करता है। ऐसा प्रतीत होता है जैसे बलात् प्रसंग को परिवर्तित करना चाहा है। क्योंकि, अगले विषय का इस इलोक में जो संकेत है वह भी गलत है। अगले इलोकों में धर्मनिएग्य की विधि के उपाय विणत हैं, जब कि इस इलोक में 'मानवमात्र के रहस्य' को कहने का संकेत है। इस आधार पर भी यह प्रक्षिण्त सिद्ध होता है।
- (३) वर्णनक्रम की नैरन्तर्य-शैली भी इस बात की द्योतक है कि यहाँ कोई प्रसंग नहीं वदला गया है। ग्रतः इस श्लोक की यहाँ ग्रावश्यकता ही प्रतीत नहीं होती। इस प्रकार भी यह प्रसंग में बाधक है।
- १. शैलीगत ग्राधार—(१) "मानवस्य शास्त्रस्य" (मनुरचित शास्त्र) पद से स्पष्ट है कि यह मनुप्रोक्त श्लोक नहीं है। (२) मूलरूप में मनुस्मृति शास्त्र न होकर प्रवचन थे, यह इसकी शैली से सिद्ध होता है। प्रत्येक प्रसंगके प्रारम्भ में 'श्रूयताम्' 'निबोधत' ग्रादि क्रियाग्रों का प्रश्नोग इसको मूलरूप में 'प्रवचन' ही प्रमाणित करता है ग्रीर १। १-४ श्लोकों में ऋषियों का मनु के पास ग्राकर ग्रपनी जिज्ञासा रखना श्रीर मनुद्वारा 'श्रूयताम्' कहकर उनकी जिज्ञासा का उत्तर देना [१। २-४] भी उक्त युक्ति में विशिष्ट प्रमाए। है।

म्रविहित धर्मों का विधान शिष्टविद्वान् करें-

ग्रनाम्नातेषु धर्मेषु कथं स्यादिति चेद्भवेत् । यं शिष्टा बाह्मणा ब्र्युः स धर्मः स्यादशिङ्कतः ॥ १०८॥ (५८) (ग्रनाम्नातेषु धर्मेषु कथं स्यात् ? इति चेत् भवेत्) जो धर्मयुक्त व्यवहार, मनुस्मृति म्रादि में प्रत्यक्ष न कहे हों, यदि उनमें शंका होवे तो तुम (यं शिष्टाः ब्राह्मणाः ब्रूयुः) जिसको शिष्ट, [१०६] म्राप्त विद्वान् कहें (सः म्रशंकितः धर्मः स्यात्) उसी को शंकारहित कर्त्तव्य-धर्म मानो ।। १० = ।। (सं० वि० गृहाश्रम प्र०)

शिष्ट विद्वानों की परिभाषा--

धर्मेणाधिगतो येस्तु वेदः सपरिबृहिणः । ते शिष्टा बाह्मणा जेयाः श्रुतिप्रत्यक्षहेतवः ॥ १०६ ॥ (५६)

शिष्ट सब मनुष्यमात्र नहीं होते किन्तु (यै: तु धर्मेण सपरिवृंहणः वेद: ग्रिधगतः) जिन्होंने पूणं ब्रह्मचर्य ग्रीर धर्म से साङ्गोपाङ्ग बेद पढ़े हों, ग्रीर जो (श्रुतिप्रत्यक्षहेतवः) श्रुतिप्रमाण ग्रीर प्रत्यक्ष ग्रादि प्रमाणों ही से विधि का निषेध करने में समर्थ, धार्मिक, परोपकारी हों (ते शिष्टाः ब्राह्मणाः ज्ञेयाः) वे ही शिष्ट पुरुष होते हैं।। १०६।।

(संवि गृहा प्र)

तीन या दश विद्वानों की धर्मनिणयिक परिषद्—

दशावरा वा परिषद्यं धर्मं परिकल्पयेत् । ज्यवरा वापि वृत्तस्या तं धर्मं न विचालयेत् ॥ ११० ॥ (६०)

(दशावरा वृत्तस्या वा त्रि + ग्रवरा परिषद्) न्यून से न्यून दश विद्वानों ग्रथवा बहुत न्यून हों तो तोन विद्वानों की सभा (यं धर्म परि-कल्पयेत्) जैसी व्यवस्था करे, (तं धर्म न विचालयेत्) उस धर्म ग्रर्थात् व्यवस्था का उल्लंघन कोई भी न करे।। ११०।। (स० प्र०षष्ठ समु०)

"गृहस्य लोग छोटों, बड़ों वा राजकार्यों के सिद्ध करने में कम से कम दश ग्रर्थात् ऋग्वेदज्ञ, यजुर्वेदज्ञ, सामवेदज्ञ, हैतुक (नैयायिक), तर्क-कत्त्ती, नैरुक्त = निरुक्तशास्त्रज्ञ, धर्माध्यापक, ब्रह्मचारी, स्नातक श्रीर वानप्रस्य विद्वानों ग्रथना ग्रतिन्यूनता करे. तो तीन वेदवित् (ऋग्वेदज्ञ, यजुर्वेदज्ञ श्रीर सामवेदज्ञ) विद्वानों की सभा से कत्तं ज्याकर्तं ज्य, धर्म ग्रीर ग्रयमं का जैसा निश्चय हो, वैसा ही ग्राचरण किया करें।"

(सं० वि० गुहाश्रम प्र०)

"वंसे शिष्ट न्यून से न्यून दश पुरुषों को सभा होवे अथवा वड़े विद्वान् तीनों की ही सभा हो सकती है। जो सभा से धर्म-कर्म निश्चित हों, उनका भी आचरण सब लोग करें।" (सं० वि० गृहाश्रम प्र०) धर्मपरिषद् के दश सदस्य --

त्रैविद्यो हैतुकस्तर्की नैरुक्तो धर्मपाठकः। त्रव्यक्ष्माश्रमणः पूर्वे परिषत्स्याद्दशावरा ॥ १११ ॥ (६१)

(दशावरा स्यात्) उन दशों में इस प्रकार के विद्वान् होवें— (त्रैविद्यः) तीन वेदों के विद्वान् (हैतुकः) चौथा हैतुक ग्रर्थात् काररा-ग्रकारण का ज्ञाता, (तर्की) पांचवां— तर्की = न्यायशास्त्रवित्, (नैरुक्तः) छठा – निरुक्त का जानने हारा, (धर्मपाठकः) सातवां— धर्मशास्त्र-वित् (त्रयः च पूर्वे ग्राश्रमिणः) ग्राठवां— ब्रह्मचारी, नववां-गृहस्थ, ग्रीर दशवां— वानप्रस्थ, इन महात्माग्रों की (परिषत् स्यात्) सभा होवे ॥ १११॥ (सं० वि० गृहाश्रम प्र०)

अर्जु शिट्डनः : त्रयी विद्या—ऋक्, यजुः साम ग्रीर ग्रथर्व-ये चारों वेद त्रयीविद्या रूप कहलाते हैं। इस विषयक विस्तृत विवेचन ११। २६५ के ग्रनुशीलन में द्रष्टव्य है।

"इस सभा में चारों वेद, न्यायशास्त्र निरुक्त, धर्मशास्त्र ग्रादि के वेत्ता विद्वान् सभासद् हों परन्तु वे ब्रह्मचारी, गृहस्थ ग्रीर वानप्रस्थ हों, तब वह सभा कि जिसमें दश विद्वानों से न्यून न होने चाहिएँ।" (स० प्र० षष्ठ समु०)

धर्मपरिषद् के तीन सदस्य---

## ऋग्वेदविद्यर्जुविच्च सामवेदविदेव च । ज्यवरा परिचन्ज्ञेया घर्मसंशयनिर्णये ॥ ११२ ॥(६२)

(च) तथा (ऋग्वेदिवत् यजुर्वेदिवत् च सामवेदिवत् + एव) ऋग्वेद-वित् यजुर्वेदिवत् ग्रीर सामवेदिवत् (त्रि + ग्रवरा धर्मसंशयिवर्णये परिषत् ज्ञेया) इन तीनों विद्वानों की भी सभा धर्मसंशय ग्रयीत् सब व्यवहारों के निर्णय के लिए होनी चाहिए ॥ ११२ ॥ (सं० वि० ग्रहाश्रम प्र०)

"ग्रीर जिस सभा में ऋग्वेद, यजुर्वेद ग्रीर सामवेद के जानने वाले तीन सभासद हो के व्यवस्था करें उस सभा की कीहुई व्यवस्था का भीं कोई उस्लंघन न करे॥" (स॰ प्र॰ षष्ठ समु॰)

वेद का एक विद्वान् भी घसंख्य मूलों से धर्मनिर्एंय में प्रमाण है-

एकोऽपि वेदविद्धमें यं व्यवस्येद् द्विजोत्तमः । स विज्ञेयः परो घर्मी नाज्ञानामुदितोऽयुर्तः ॥ ११३ ॥ (६३) (एक: प्रपि वेदवित्) यदि एक प्रकेला सब वेदों का जानने हारा द्विजों में उत्तम संन्यासी (यं धर्म व्यवस्येत्) जिस धर्म की व्यवस्था करे (सः परः धर्मः विज्ञेयः) वही श्रेष्ठ धर्म है, (श्रज्ञानाम् श्रयुतेः उदितः न) श्रज्ञानियों के सहस्रों, लाखों, करोड़ों मिलके जो वुछ व्यवस्था करे, उनको कभी न मानना चाहिए।। ११३।। (स० प्र० षष्ठ समु०)

"द्विजों में उत्तम श्रयात् चतुर्थाश्रमी संन्यासी, श्रवेला भी जिस घमंग्यवहार के करने का निश्चय करे, वही कर्त्तव्य परम घमं समभना किन्तु श्रज्ञानियों के सहस्रों, लाखों श्रीर करोड़ों पुरषों का कहा हुआ धमं-व्यवहार कभी न मानना चाहिए।" (स० वि० गृहाश्रम प्र०)

धर्मपरिषद् का सदस्य कौन नहीं हो सकता---

म्रवतानाममन्त्राणां जातिमात्रोपजीविनाम् । सहस्रज्ञाः समेतानां परिषत्वं न विद्यते ॥ ११४ ॥ (६४)

(स्रवतानाम्) जो ब्रह्मचर्य, सत्यभाषण स्रादि वत (स्रमन्त्राणाम्) वेदिवद्या वा विचार से रिहत, (जातिमात्र-उपजीविनाम्) जन्ममात्र से शूद्रवत् वर्तमान है, (सहस्रशः समेतानाम्) उन सहस्रों मनुष्यों के मिलने से भी (परिषत्त्वं न विद्यते) सभा नहीं कहाती ॥ ११४॥

(स॰ प्र॰ षष्ठ समु॰)

अर न्यू टर्री टउन् : जाति का श्रयं जन्म मनुस्मृति में जाति शब्द 'जन्म' स्रयं में प्रयुक्त है, ग्रतः यहाँ जाति का श्रयं जन्म ही है। यहाँ ऐसे व्यक्तियों का धर्म-परिषद् में निषेध किया है जो जन्म के आधार पर ग्रपने को श्रेष्ठ समभते हों, उत्तम वर्ण होने का श्रीभमान करते हों किन्तु गम्भीरता श्रीर विधिपूर्वक जिन्होंने विद्याग्रहण न की हो। इसकी पुष्टि के लिए १। १२३ [२। १४८] का श्रनुशीलन द्रष्टव्य है।

मूर्लों द्वारा निर्णीत धर्म से पापवृद्धि का भय--

यं वदन्ति तमोमूता मूर्ला धर्ममतद्विदः । तत्पापं शतधा मूरवा तद्ववतृननुगच्छति ॥ ११५ ॥ (६५)

(तमोभूताः मुर्खाः) तमोगुण अर्थात अविद्या से युक्त, मूखं (अतिद्वदः) वेदोक्त धर्मज्ञान से शून्य जन (यं धर्मं वदन्ति) जिस धर्म का उपदेश करते हैं, (तत् पापम्) वह धर्मरूप में अधर्मरूप पाप (शतधा भूत्वा) सौ गुणा होकर अथवा सैकड़ों रूपों में फैलकर (तत् +वक्तृन् +अनुगच्छति) उन वक्ताओं को लगता है अर्थात् उससे सैकड़ों पाप फैलते हैं और उनको बुराई वक्ताओं को मिलती है।। ११४।।

"जो अविद्यायुक्त, सूर्खै, वेदों के न जानने वाले मनुष्य जिस धर्में को कहें, उसको कभी न मानना चाहिए, क्योंकि सैकड़ों प्रकार के पाप लग जाते हैं।। (स॰ प्र॰ षष्ठ समु॰

अन् श्री का : मूली हारा विहित धमं से हानि— वेद: दि शास्त्र श्रीर प्रमाणादि में अपारंगत मूर्खं व्यक्तियों द्वारा कथित धमं वस्तुतः धमं नहीं होता । वयों- कि वे धमं के स्वरूप के ज्ञाता नहीं होते । अधमं को धमं के रूप में विहित करने से सैकड़ों प्रकार की अविद्याएँ, आन्तियाँ, पनपती हैं, फिर उनसे पाप की वृद्धि होती है। इस प्रकार समाज रसातल को चला जाता है। उस समाज की स्थिति संग्हतप्रसिद्ध उक्ति वाली होती है—'अन्धेनंव नीयमानाः यथान्धाः' अन्धे के सहारे उसके पीछे चलने वाले जैसे उसके साथ ही गत्तं में गिरते हैं, वैसे मूलों के पीछे चलने वाले मूर्खता, अज्ञाननात्थकार आदि से प्रस्त होकर अवनित को प्राप्त होते हैं। निःश्रेयस कर्मों का उपसहार—

एतद्वोऽभिहितं सर्वं निःश्रेयसकरं परम्। ग्रह्मादप्रच्युतो विप्रः प्राप्नोति परमां गतिम्।। ११६।। (६६)

(एतत्) यह [१२। ८३-११४] (परं निःश्रेयसकरं सर्वं वः ग्रभि-हितम्) मोक्ष दने वाले सर्वोत्तम कर्मों का पूर्णं विधान तुम से कहा, (विप्रः) विद्वान् द्विज (ग्रस्मात् +ग्रप्रच्युतः) इसको बिना छोड़े पालन करता हुग्रा (परमां गति प्राप्नोति) उत्तम गति श्रर्थात् मुक्ति को प्राप्त कर लेता है।। ११६।।

एवं स मगवान्देवो लोकानां हितकाम्यया। धर्मस्य परमं गुह्यं ममेदं सर्वमुक्तवान्।। ११७।।

(एवम्) इस प्रकार (सः भगवान् देवः) उन भगवान् मनु देवता ने (लोकानां हितकाम्यया) लोगों के हित के लिए (धर्मस्य सर्वं परमं गुह्यम्) धर्म का सब ग्रत्यन्त गोपनीय रहस्य (मम उक्तवान् इदम्) मुक्त से जो कहा था, वह यही है।। ११७।।

## अन्योत्जनः ११७ वाँ श्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है-

- १. शैलीगत श्राधार ग्रन्थों के प्रारम्भिक श्लोक १। २-४ की वर्णन-शैली से यह बिल्कुल स्पष्ट हो जाता है कि मनु से ही ऋषियों ने प्रश्न किये हैं ग्रीर मनु ही उनका उत्तर देते हैं। इस श्लोक में भृगु द्वारा स्वयंप्रोक्त होने का कथन उस कथन से विरुद्ध है [इसके विस्तृत विवेचन के लिए द्रष्टव्य है भूमिका में शैलीगत ग्राधार]। यह किसी भृगु-ग्रनुयायो द्वारा रचकर मिलाया गया श्लोक है, जो प्रक्षिप्त है।
- २. प्रसंग-विरोध प्रस्तुत प्रसंग तिःश्रेयस कर्मों के वर्णन का है। ११६ वें इलोक में निःश्रेयस कर्मों के वर्णन की समाप्ति का संकेत किया है, फिर उनसे सम्ब-न्धित उपसंहारात्मक वर्णन है। स्रभी वर्णन पूरा हुम्रा ही नहीं है कि इस इलोक में धर्मोयदेश के पूर्ण होने का कथन कर दिया। इस प्रकार निःश्रेयस कर्मों के वर्णन स्रौर उपसंहार के वीच में प्रसंगभिन्न वर्णन होने से स्रौर मध्य में ही समाप्ति-सूचक वाक्य

होने से यह प्रसंगविरुद्ध प्रसंगत श्लोक है, प्रतः प्रक्षिप्त है। ईश्वरद्रष्टा प्रधर्म में मन नहीं लगाता—

> सर्वमात्मिन सम्पर्धेत्सच्चासच्च समाहितः । सर्वे ह्यात्मिन संपर्धनाधर्मे कुरुते मनः।।११८।। (६७)

(समाहितः) जो सावधान पुरुष (ग्रसत् च सत् च सर्वम्) ग्रसत्का-रण ग्रीर सत्कार्यरूप जगत् को (ग्रात्मिन संपद्येत) ग्रात्मा ग्रर्थात् सर्व-व्यापक परमेश्वर में देखे, (अधर्मे मनः न कुरुते) वह कभी ग्रपने भन को ग्रथमंगुक्त नहीं कर सकता, (हि) क्योंकि (सर्वम् ग्रात्मिन संपद्यन्) वह परमेदवर को सर्वेज्ञ जानता है।। ११८।। (द० ल० भ्रा० नि० १६६)

अर्जुटरी टउन् : सर्वत्र परमात्मा के स्रतुमव-ज्ञान से स्रथमं निवृत्ति— यह सम्पूर्ण संसार प्रकट स्रीर अप्रकटरूप है। कार्यरूप में यह प्रकट है स्रीर कारणरूप में अप्रकट है। परमात्मा सम्पूर्ण संसार में ज्याप्त रहता है। जो ज्यक्ति सदा इस बात का अनुभव परता है, वह किसी भी स्थान पर स्रीर किसी भी समय में सर्घमं नहीं करता; वरोंकि वह जानता है कि मुक्ते प्रत्येक स्थान स्रीर समय में सर्वज्यापक परमात्मा देख रहा है। इस प्रकार की अनुभूति एवं ज्ञान से मनुष्य स्थमं से दूर रहता है।

गरमेश्वर ही सबका निर्माता, फलदाता ग्रीर उपास्य है---

म्रात्मैव देवताः सर्वाः सर्वमात्मन्यवस्थितम् । म्रात्मा हि जनयत्येषां कर्मयोगं शरीरिगाम् ॥११६॥ (६८)

(म्रात्मा + एव सर्वाः देवताः) म्राश्मा म्रर्थात् परमेश्वर ही सब व्यव-हार के पूर्वोक्त देवताम्रों को रखनेवाला, (सवम् + म्रात्मि + म्रवस्थितम्) म्रीर जिसमें सब जगत् स्थित है, वही सब मनुष्यों का उपास्यदेव तथा (एषां शरीरिणां कर्मयोगं जनयति) सब जीवों को पाप-पुण्य के फलों का देने हारा है।। ११९।। (द० ल० भ्रा० नि १९६)

महिष द्वारा स्रांशिक या केवल प्रमाण रूप में यह श्लोक निम्न स्रन्य स्थानों पर उद्धृत है-(१) द० ल० भ्रा० नि० १७२, (२) द० ल० वे० ख० २४, (३) द० शा० ५३, (४) ऋ० प० वि० १३, (५) ल० वे० स्रंक १२५।

अद्भार्टी का देवता : (१) परमात्मा ही सब देवताओं का देवता — ईश्वर सबसे प्रमुख देव है। ग्रन्य सभी देवताओं का वही रचयिता है। उन देवताओं के वर्णन से भी परमात्मा का ग्रहुण होता है। इस विषय पर निष्ठकत में प्रकाश डाला गया है—

"महामान्याद्देवताया एक प्रात्मा बहुषा स्तूयते। एकस्यात्मनी प्रन्थे देवाः प्रत्यङ्कानि भवन्ति। "प्रात्मा सर्वे देवस्य देवस्य ।" [७ । ४] श्रर्थात्—महान् ऐश्वयंशाली होने के कारण उसी परमात्मा की ही विभिन्न रूपों में स्तुति की जाती है। शेष सभी देव उस परमात्मा के ही द्वारा प्रकाशित या दिव्य-गुणयुक्त हैं। वही सबका रचयिता है। वही परमात्मा ही सब देवों का देवता है।

- (२) परमात्मा के ग्राश्रय में ही समस्त जगत् स्थित है—इस विषय में अनेक वेदमन्त्रों में प्रकाश डाला गया है। द्रष्टव्य है १।६;१२।१२४,१२५ क्लोक पर
- (३) भ्रन्यत्र वर्णन —परमात्मा ही जीवों को कर्मों से संयुक्त करके उन्हें फल प्रदान करता है। इस विषय में मनु ने १। २६–३० ब्लोकों में भी प्रकाश डाला है।

इन्द्रियों में आकाश आदि का ध्यान---

लं सन्निवेशयेरलेषु चेष्टनस्पर्शनेऽनिलम् । पितहष्टियोः परं तेजः स्नेहेऽपो गां च मूर्तिषु ॥ १२०॥ मनसीन्वं विशः श्रोत्रे कान्ते विष्णुं बले हरम् । बार्च्यान्न मित्रमुस्सर्गे प्रजने च प्रजापतिम् ॥ १२१॥

(क्षेषु क्षम्) नासिका ब्रादि शरीर के छिद्रों में ब्राकाश की, (वेष्टन-स्पर्शने अनिलम्) वेष्टा तथा शरीररूप शारीरिक बायु में बायु को, (पिक्त-इष्टघो: पर तेजः) उदर तथा नेत्रों के तेज में तेज को, (स्नेहे + श्रपः) शरीर के जल में जल को (च) ब्रौर (मूर्तिषु गाम्) शरीर के पार्थिव भागों में पृथ्वी को, (मनिस + इन्दुम्) मन में चन्द्रमा को, (श्रोत्रे दिशः) कानों में दिशास्रों को, (क्रान्ते विष्णुम्) चरणों में विष्णु को, (बले हरम्) बल में शिव को, (वाचि + श्रान्तम्) वाणी में श्रान्त को, (उत्सर्गे मित्रम्) गुदा में मित्र को (प्रजने च प्रजापतिम्) शिक्न में प्रजापति को व्याप्त समक्तकर (सनिवेशयेत्) ध्यान लगाये।। १२०-१२१॥

श्चानुर्शित्उन् : १२०-१२१ श्लोक निम्न 'आधारों' के श्रनुसार प्रक्षिप्त हैं—

- १. झन्तिवरोध—इन श्लोकों में विणित ध्यानिविधि, झाकाश, वायु, चन्द्रमा, विष्णु आदि का ध्यान, मनु की मान्यता से न तो तालमेल खाता है और न मनुसम्मत है। मनु केवल एक निराकार परमात्मा के ध्यान और उपासना का विधान करते हैं, विष्णु, चन्द्रमा आदि का नहीं। वे आत्मा में परमात्मा के ध्यान का विधान करते हैं, शरीरांगों में नहीं। ये श्लोक मनु के उन सभी श्लोकों से विषद्ध हैं, जिनमें मनु ने एक निराकार परमात्मा का आत्मा में ध्यान करने का कथन किया है [२। १००—१०४; ६। ६४, ७२-७४; १२। ६४, ६१, ११६, ११६, १२२, १२४ आदि]। इस आधार पर ये प्रक्षिप्त हैं।
  - २. प्रसंगविरोध-पूर्वापर ११६, १२२ ब्लोकों में निराकार परमात्मा का

स्वरूप-विषयक वर्णन है। इन इलोकों ने विभिन्न उपासनाग्रों का वर्णन करके उस प्रसंग को भंग कर दिया है। इस प्रकार ये प्रसंग विरुद्ध प्रक्षेप हैं।

परम सूक्ष्म परमास्मा को जानें---

#### प्रशासितारं सर्वेषामणीयांसमणोरि । रुक्माभं स्वप्नघीगम्यं विद्यातं पुरुषं परम् ॥ १२२ ॥ (६६)

(सर्वेषां प्रशासितारम्) जो सबको शिक्षा देने हारा, (अणोः +ग्रिप अणीयांसम्) सूक्ष्म से सूक्ष्म, (रुवमाभम्) स्वप्रकाशस्वरूप, (स्वप्नधी-गम्यम्) समाधिस्य बुद्धि से जानने योग्य है, (तं परं पुरुषं विद्यात्) उसको परम पुरुष जानना चाहिए॥ १२२॥ (स० प्र० प्रथम समु०)

महिष द्वारा भ्रपने ग्रन्थों में यह श्लोक निम्न स्थानों पर प्रमाण या पदांश के रूप में उद्धृत किया गया है—

- (१) द० शा० ५३, (२) उपदेश-मञ्जरी ५२, (३) द० ल० वेदांक १२६, (४) ऋ० प० वि० १३, (५) द० ल० आ० नि० १९६, (६) ऋ० भा० मू० १११।
- अद्भुट्येट्डन्स: (१) परमात्मा के स्वरूप एवं गुर्गों का वर्णन— मनु ने इस क्लोक में परमात्मा के स्वरूप का वर्णन करते हुए उसे सूक्ष्मातिसूक्ष्म, स्वप्रकाश-ज्ञानस्वरूप कहा है। वही परमात्मा सबका ज्ञानदाता या शिक्षक है। इसी भाव को मनु ने १। २१ में दूसरे प्रकार से वर्णित किया है।

यह सूक्ष्म परमात्मा ही जानने या मानने योग्य है, ग्रन्य नहीं । यह समाधि के द्वारा ग्रर्थात् योगाम्यास से जाना जा सकता है ।

- (२) इलोक की वेदमन्त्रों से तुलना—इस ध्लोक में वर्णित ईश्वर के स्वरूप, गुण एवं प्राप्तव्य विधि तथा प्रेरणा का ग्राधार वेद के मन्त्र ही हैं। निम्न मन्त्रों को देखकर प्रतीत होता है कि यह श्लोक उनका साररूप है—
  - (क) स पर्यागाच्छुक्रमकायमद्रणमस्नाविरं शुद्धमपापविद्धम् । कविमंतीवी परिमृः स्वयम्भूर्यायातच्यतोऽर्थान् व्यवधाच्छाद्वतीम्यः समाम्यः ॥ यजु० ४० । ८ ॥

बर्य — "हे मनुष्यो ! जो बह्य (शुक्रम्) शी घ्रकारी, सर्वशक्तिमान्, (ग्रकायम्) स्थूल, सूक्ष्म ग्रीर कारण शरीर से रिहत है, (अन्नणम्) छिद्ररिहत एवं जिसके दो टुकड़े नहीं हो सकते (ग्रस्नाविरम्) नाड़ी ग्रादि के बन्धन से रिहत है (शुद्धम्) प्रविद्या ग्रादि दोषों से रिहत होने से सदा पिनत्र है, (ग्रपापिवद्धम्) जो कभी भी पाप से युक्त, पाप करने वाला ग्रीर पाप से ग्रेम करने वाला नहीं है, वह (परि + ग्रगात्) सर्वत्र व्यापक

है, जो (किवः) सर्वज्ञ, (मनीषी) सब जीवों की मनोवृत्तियों को जानने वाला, (पिरभूः) दुष्ट-पािपयों का तिरस्कार करने वाला, (स्वयम्भूः) ग्रनादिस्वरूप वाला, जिसकी संयोग से उत्पत्ति ग्रीर वियोग से विनाश नहीं होता, जिसके माता-पिता कोई नहीं ग्रीर जिसका गर्भवास, जन्म, वृद्धि ग्रीर क्षय नहीं होते हैं; वह परमात्मा (शाश्वतिम्यः) सनातन, ग्रनादिस्वरूप वाली, ग्रपने स्वरूप की दृष्टि से उत्पत्ति ग्रीर विनाश से रहित (समाम्यः) प्रजा के लिए (याथातथ्यतः) यथार्थता से (ग्रथान्) वेद के द्वारा सब पदार्थों का (व्यदधात्) अच्छी तरह से उपदेश करता है। (सः) वह परमात्मा ही तुम्हारे लिए उपासना करने योग्य है।" [ऋ० दयानन्दयजु:भाष्य]।

(ल) वेवाहमेतं पुरुषं महान्तमादित्यव एँ तमसः परस्तात् । तमेव विदित्वाति मृत्युमेति नान्यः पन्या विद्यतेऽयनाय ।। यज् ०३१।१८

ग्रथं—"हे जिज्ञासु! मैं जिस (एतम्) इस पूर्वोक्त (महान्तम्) महान् गुणों से युक्त (ग्रादित्यवर्णम्) सूर्यं के प्रकाश के तुल्य जिसका स्वरूप है, उस स्वप्रकाश स्वरूप परमात्मा को (तमसः) ग्रज्ञान वा श्रन्थकार से (परस्तात्) परे वर्तमान स्वस्वरूप से पूर्ण (वेद) जानता हूं। (तमेव) उसी को (विदित्वा) जानकर ग्राप (मृत्युम्) दुःखदायक मृत्यु को (ग्राति + एति) लांघते हो; (ग्रन्यः) इससे भिन्न (पन्थाः) मार्ग (ग्रयनाय) ग्रभीष्ट स्थान मोक्ष के लिए (न विद्यते) नहीं है।"

[यजु॰ भाष्य ऋ॰ दयानन्द]

परमात्मा के अनेक नाम---

#### एतमेके वदन्त्यिंन मनुमन्ये प्रजापतिम् । इन्द्रमेके परे प्राग्मपरे ब्रह्म ज्ञाञ्चतम् ॥ १२३ ॥ (७०)

(एतम् एके) इस परमात्मा [१२।१२२] को (एके) कोई (अग्निम्) 'ग्रग्नि', (अन्ये प्रजापित मनुम्) कोई प्रजापित परमात्मा को 'मनु' (एके इन्द्रम्) कोई 'इन्द्र', (परे प्राणम्) कोई 'प्राण', (अपरे शाश्वतं ब्रह्म) दूसरे कोई शाश्वतं 'ब्रह्म', (वदन्ति) कहते हैं।। १२३।।

"स्वप्रकाश होने से 'म्रिग्नि', विज्ञानस्वरूप होने से 'मनु', सबका पालन करने म्रोर परमैश्वर्यवान् होने से 'इन्द्र', सबका जीवनमूल होने से 'प्राण', म्रोर निरन्तर ब्यापक होने से परमेश्वर का नाम 'ब्रह्म' है ।"

(स॰ प्र॰ प्रथम समु॰)

महर्षि द्वारा प्रमाण रूप में म्रन्यत्र उद्धृत—(१) प० वि०१३, (२) द० ल० भ्रा० नि० १९६, (३) उपदेशमञ्जरी ५२, (४) द० शा० ५३; (५) द० ल० वेदांक १२६।

अन्तर्कारिटान्तः (१) परमात्मा के गीण नाम भीर उनके भर्ष--मनु

ने परमेश्वर का सबसे मुख्य नाम 'श्रो३म्' माना है [२।४६—५३]। यहाँ उसी 'श्रो३म्' पदवाच्य परमात्मा के कुछ अन्य गौरा नामों का उल्लेख किया है। इन नामों से भी उसी सूक्ष्म, सर्वान्तयाँमी, सर्वप्रकाशक परमात्मा [१२।१२२] का बोध होता है। नीचे इनकी व्युत्पत्ति प्रदर्शित की जा रही है, जिससे इन शब्दों के परमात्मपरक अर्थ का ज्ञान होता है। इसके साथ-साथ इनसे परमात्मा के स्वरूप एवं गुराों पर भी प्रकाश पड़ता है—

- १. धानि—'ग्रञ्चु गितपूजनयोः' या 'ग्रग-प्रिग गती' धातुग्रों से ग्रग्नि शब्द सिद्ध होता है। गित के तीन अर्थ होते हैं ज्ञान, गमन ग्रीर प्राप्ति। पूजन का ग्रथं सत्कार है। 'योऽञ्चित, ग्रन्थते, ग्रगत्यङ्गतेति सोऽयमिनः' ग्रर्थात् जो ज्ञानस्वरूप, सर्वज, जानने योग्य, प्राप्त करने योग्य ग्रीर पूजा के योग्य है, उसको 'ग्रग्नि' कहते हैं। वह परमातमा का नाम है। ब्राह्मणग्रन्थों में कहा है—''ग्रात्मा एव क्यानः'' [शत० ६।७।१।२०], ''ग्रग्निरेव ब्रह्म'' [शत० १०।४।१।५]।
- २. मनु—'मन् ज्ञाने' ग्रथवा 'मनु ग्रवबोधने' धातुओं से मनु शब्द सिद्ध होता है। 'यो मन्यते, ज्ञायते, ग्रवबुध्यते स मनुः, = जो विज्ञान रूप ग्रीर ज्ञान करने योग्य है, इस कारण ईश्वर का नाम 'मनु' है।
- ३. प्रजापित—प्रजा श्रीर पित दो पदों में समास होकर 'प्रजापित' शब्द बनता है। 'प्रजायाः पितः = पालकः, रक्षकः प्रजापितः' प्रजाश्रों का पालक श्रीर रक्षक होने से परमात्मा का नाम 'प्रजापित' है। निरुक्त में भी यही ब्युत्पित्त है 'प्रजापितः पाता वा पालियता वा' = प्रजापित रक्षक श्रीर पालक होता है। ब्राह्मण-ग्रन्थों में कहा है ''ब्रह्म वै प्रजापितः" [शत० १३।६।२।८], ''प्रजापितिह आत्मा" [शत० ६।२।२।१२]।
- ४. इन्द्र 'इदि परमैश्वयें' घातु से ऋष्त्रेन्द्रा० ''' (उणादि० २ । २८) सूत्र से रन् प्रत्यय के योग से 'इन्द्र' गब्द सिद्ध होता है। 'इन्दित परमैश्वर्यवान् मवित स इन्द्रः'— जो अखिल ऐश्वयं युक्त है, इस कारण परमात्मा का नाम इन्द्र है। 'इन्दिर्वा ऐश्वयं कर्मणः" [निरु० १० । ८]। ''यो ह खन्नु वाव प्रजापितः स उ वावेन्द्रः''

(तै॰ १।२।२४]।

- प्र. प्रारा—प्र पूर्वक 'ग्रन् प्राणने' धातु से 'प्राण' शब्द सिद्ध होता है। प्रारा-नात् प्राण:-सबका जीवनमूल होने से जीवनरक्षक होने से ईश्वर का नाम प्राण है। ''प्राराणावानो देवः = ब्रह्मः'' [गो०१।२।११]।
- ६. ब्रह्म-- 'बृहि वृद्धी' धातु से 'बृहेनोंडण्च' (उणादिव थे। १४६) सूत्र से मिनित् प्रत्यय होकर ब्रह्म शांद सिद्ध होता है। 'योडिल तं जगत् निर्माणेन बहंयित बद्धंयित स ब्रह्म:,--जो सम्पूर्ण जगत् को रचकर बढ़ाता है, इस कारण ईश्वर का नाम

- ब्रह्म है। निरुक्त के ब्रनुसार—''**ब्रह्म परिवृढं सर्वतः''** [निरु० ४। ६]—सर्वोच्च, सबसे बड़ा, सर्वेव्यापक, सबसे शक्तिशाली होने से ईश्वर का नाम 'ब्रह्म' है।
- (२) वेद मन्त्रों में ईश्वर के गौए नामों का वर्णन—वेदमन्त्रों में ईश्वर के ग्रनेक गौए नामों का उल्लेख ग्राता है। श्लोक का भाव इन मन्त्रों पर ग्राधारित प्रतीत होना है—
  - (क) इन्द्रं मित्रं वरुणमग्निमाहुरथो दिश्यस्स सुपर्णो गरुरमान् । एहं सद्वित्रा बहुधा वदन्त्यग्निं यमं मातरिक्वानमाहुः ।। ऋक् १।१६४।४६।

ग्रथात्-परमात्मा एक है। एक होते हुए भी विद्वान् लोग भिन्त-भिन्न गुणों के कारण उसे भिन्त-भिन्न नामों से सम्बोधित करते हैं, जैसे-इन्द्र = ऐश्वयंशाली, मित्र = सबके द्वारा प्रीति करने योग्य, वरुण = वरणीय, ग्रग्नि = ज्ञानस्वरूप एवं पूजा के योग्य, दिव्य, =तेज: -स्वरूप एवं ग्रद्भुनगुणयुक्त, सुपर्ण = उत्तम पालन ग्रौर पूर्णकर्म-युक्त, गरुत्मान् = महान् स्वरूप एवं बलवाला, यम = न्यायकारी, मातिरिश्वा = वायु के समान ग्रनन्त बल वाला। ये सभी परमात्मा के नाम हैं।

(ल) तदेवाग्निस्तदादित्यस्तद्वायुः तदु चन्द्रमाः। तदेव शुक्तं तद् बह्म ताऽम्रापः सः प्रजापतिः।। यजु० ३२ । १ ।।

श्रयात्-वह सूक्ष्म, सर्वज्ञ, सर्वव्यापक परमात्मा ज्ञानस्वरूप श्रीर पूज्य होने से 'ग्राग्नि' कहलाता है, प्रलयकाल में सबको ग्रहण करने वाला होने से वही 'ग्रादित्य' है, श्रनन्त बलवान् होने से 'वायु', श्रानन्दस्वरूप एवं श्राह्णादक होने से 'चन्द्रमा', शुद्ध-स्वभाव होने से 'शुक्र', सबसे महान् होने से 'ब्रह्म', सर्वत्र व्यापक होने से 'श्रापः' श्रीर सब प्रजाशीं का स्वामी एवं पालक होने से वही परमात्मा 'प्रजापित' कहलाता है।

सर्वान्तर्यामी परमात्मा ही संसार को चक्रवत् चलाता है —

एषः सर्वारिष मूतानि पञ्चभिन्याप्य मूर्तिभिः। जन्मवृद्धिक्षयेनित्यं संसारयित चक्रवत्॥ १२४॥(७१)

(एषः) यह परमात्मा (पञ्चिभः मूर्तिभः सर्वाणि भूतानि व्याप्य) पञ्च महाभूतों से सब प्राणियों को युक्त करके ग्रर्थात् उनकी उत्पत्ति करके ग्रीर उनमें व्याप्त रहकर (जन्मवृद्धि-अयैः नित्यं चक्रव्रत् संसारयित) उत्पत्ति, वृद्धि ग्रीर विनाश करते हुए सदा चक्र की तरह संसार को चलाता रहता है।। १२४।।

अर्जुट्यो ट्यन्य: अन्यत्र वर्णन—ितराकार, सूक्ष्म परमात्मा इस संसार का उत्पत्ति-वृद्धि ग्रोर विनाशकर्त्ता है। यह मान्यता १। ५७, ८० इलोकों में विणित है। तुलनार्थं द्रष्टव्य है।

(२) उपर्युक्त स्वरूप वाला परमात्मा जगत् का उत्पत्ति-प्रलयकर्ता और

उम्में वेबों, उपनिषदों के प्रमाण—वेदों भीर उपनिषदों में विश्वित मान्यता को ग्रहण करके मनु ने यहाँ प्रस्तुत किया है। इस जगत् के उत्पन्ति-वृद्धि-प्रलयकर्ता परमात्मा का स्वरूप १२।१२२—१२३ इलोकों में प्रदक्षित किया है। वही इस संसार का निर्माण-संहार करने वाला है, कोई भ्रन्य नहीं। इस विषय में वेदों भीर उपनिषद् के प्रमाण भी द्रष्टव्य हैं—

(क) इयं विसृष्टियंत चा बभूव यदि वा वधे यदि वा न। यो ग्रस्याध्यक्षः परमे ज्योमन्स्सो अङ्ग वेद यदि वा न वेद।।

ऋ०। मं० १०। सू० १२६। मं० ७॥

हे (ग्रङ्ग) मनुष्य ! जिससे यह विविध सृष्टि प्रकाशित हुई है, जो घारण ग्रौर प्रलयकत्ती है, जो इस जगत् का स्वामी, जिस व्यापक में यह सब जगत् उत्पत्ति, स्थिति, प्रलय को प्राप्त होता है, सो परमात्मा है। उसको तू जान ग्रौर दूसरे को सृष्टिकर्ता मत मान।।

(ल) हिरण्यगर्भः समवत्तंताग्रे भूतस्य जातः पितरेक म्रासीत् । स वाबार पृथित्री द्यामुतेमां कस्मै देवाय हिविधा विधेम ।।

ऋ०। मं० १०। सू० १२१। मं० १।।

हे मनुष्यो ! जो सब सूर्यादि तेजस्वी पदार्थों का ग्राघार ग्रीर जो यह जगत् हुग्रा है ग्रीर होगा, उसका एक ग्रद्धितीय पित परमात्मा इस जगत् की उत्पत्ति के पूर्व विद्यमान था, ग्रीर जिसने पृथिवी से लेके सूर्यंपर्यन्त जगत् को उत्पन्न किया है, उस परमात्मा देव की ग्रेम से भिनत किया करें॥

> (ग) पुरुषऽएवेव १७ सर्वं यद्भूतं यच्च भाष्यम् । उतामृतत्वस्येशानो यदन्नेनातिरोहति ।।

> > यजुः। ग्र० ३१ । मं० २॥

हे मनुष्यो ! जो सब में पूर्णं पुरुष ग्रीर जो नाशरहित कारण ग्रीर जीव का स्वामी जो पृषिज्यादि जड़ ग्रीर जीव से ग्रतिरिक्त है; वही पुरुष इस सब भूत, भविष्यत् ग्रीर वर्तमानस्थ जगत् को बनाने वाला है ॥

> (घ) यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति । यत्प्रयन्त्यमिसंविशन्ति तद्विजिज्ञासस्य तद्बह्य ॥ तैत्तिरीयोपनि०३।१॥

जिस परमात्मा की रचना से ये सब पृथिव्यादि भूत उत्पन्न होते हैं, जिससे जीते श्रीर जिसमें प्रलय को प्राप्त होते हैं; वह ब्रह्म है। उसके जानने की इच्छा करो।

(इ.) जन्माद्यस्य यतः ।। वेदान्त ग्र०१। सूत्र०२॥

जिससे इस जगत् का जन्म, स्थिति भ्रौर प्रलय होता है; वही ब्रह्म जानने योग्य है। (स॰ प्र॰ म्रष्टम समु॰)

अन्य मन्त्र १।६ के अनुशीलन में भी द्रष्टव्य हैं। समाधि से ईरवर एवं मोक्ष-प्राप्ति—

> एवं यः सर्वभूतेषु पश्यत्यात्मानमात्मना । स सर्वसमतामेत्य ब्रह्माभ्येति परं पदम् ॥ १२५ ॥ (७२)

(एवम्) इसी प्रकार समाधियोग से (यः) जो मनुष्य (सर्वभूतेषु भारमानं पश्यित) सब प्राणियों में परमेश्वर को देखता है (यः भ्रात्मना सवंसमताम् + एत्य) वह सबको भ्रपने भ्रात्मा के समान प्रेमभाव से देखता है (परं पदं बहा श्रम्येति) वही परमपद जो ब्रह्म-परमात्मा है उसको यथा-वत् प्राप्त होके सदा भ्रानन्द को प्राप्त होता है ।। १२५ ।।

(द० ल० भ्रा० नि० १६६)

अर्जुट्रिटिन : सब प्राणियों में आत्मवत् भाव एवं परमात्मवर्शन से मुक्ति—मनु ने यह मान्यता एवं भाव वेदों से यथावत् रूप में ग्रहण किया है। तुल-नार्थ एवं ग्रयंस्पष्टीकरण के लिए निम्न मन्त्र द्रष्टव्य है—

यस्तु सर्वाणि भूतान्यात्मन्नेवानुपश्यति । सर्वभूतेषु चारमानं ततो ने विचिकित्सिति ॥ यजु० ४० । ६ ॥

प्रयं—(यः) जो मनुष्य (प्रात्मन्तेव) प्रात्मा प्रयात् परमात्मा में तथा अपने प्रात्मा के सद्द (सर्वाणि भूतानि) समस्त जीव घौर जगत् के जड़ पदार्थों को (अनु-पर्यति) अनुकूलता से, अथवा धर्माचरण और योगाम्यास आदि से देखता है (च) और (सर्वभूतेषु) समस्त प्राणियों और प्रकृतिस्थ पदार्थों में (प्रात्मानम्) सर्वत्र व्याप्त परमात्मा को देखता है (ततः) ऐसे सम्यक्दर्शन के बाद (न विचिकित्सिति) वह संशय को प्राप्त नहीं होता अर्थात् संशयरहित होकर निर्भंग ज्ञान से परमात्म-पद — मोक्ष को प्राप्त कर लेता हैं। उसे संसार और परमात्म-ज्ञान के विषय में किसी प्रकार का संदेह नहीं रहता।

इस शास्त्र के प्रध्ययन का फल-

इत्येतन्मानवं शास्त्रं भृगुप्रोक्तं पठन्द्विजः। भवत्याचारवान्नित्यं ययेष्टां प्राप्तुयाव्गतिम् ।। १२६ ॥

(इति + एतत् भृगुप्रोक्तं मानवं शास्त्रं पठन्) इस भृगु द्वारा प्रोक्त मनु-रिचत शास्त्र = मनुस्मृति को पढ़ने वाला (द्विजः) द्विज (नित्यम् भाचारवान् भवति) सदा ग्राचारवान् रहता है, ग्रीर (यथेष्टां गति प्राप्तुयात्) इच्छित गति को प्राप्त करता है ॥ १२६॥

#### आनुर्वोट्डनः १२६ वां ब्लोक निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है-

१. शैलीगत श्राधार—(१) १। २-४ श्लोकों की वर्णनशैली से यह शास्त्र मनुरिचत एवं मनुप्रोक्त सिद्ध होता है। इस श्लोक में इसे भृगुप्रोक्त कहना श्रसंगत है [इस सम्बन्ध में विस्तृत विवेचन के लिए द्रष्टव्य है भूमिका में 'शैलीगत श्राधार' पर विवेचन]। इस प्रकार यह प्रक्षिप्त है। (२) सम्पूर्ण मनुस्मृति की यह शैली है कि किसी भी विषय का उपसंहार करते समय तदनुसार श्राचरण करने का श्रेष्ठ फल दर्शाया गया है, पढ़ने का नहीं। मनुस्मृति की शैली के श्रनुसार एक उपसंहार १२५ वें श्लोक में हो चुका, १२६ वें में न तो पुनः उपसंहार की श्रावश्यकता रह जाती है श्रीर न पढ़ने का फल दिखाना मनु की शैली के श्रनुरूप है। इस प्रकार यह श्लोक प्रक्षिप्त है।

इति हरपाणामान्तीयगुरुकुलक्षज्जरेऽघीतिवद्येन, तत्र भवतामाचार्यभगवान्देवानामन्तेवासिना, हरपाणाधान्तान्तगंतरोहतकमण्डले 'मकड़ौली'
नाम्नि ग्रामे लब्धजन्मना, श्रीगहर्रासहशान्तिदेवीतनयेन,
सुरेन्द्रकुमारेण कृतं मनुस्मृतेः हिन्दी भाष्यम्, प्रक्षिप्तइलोकानुसन्धानयुताऽथ च विविधविषयविमर्शसम्पन्ना 'ग्रनुशीलन' नामिका समीक्षा च
पूर्तिमगात् ॥
॥ समाप्तरचार्यं ग्रन्थः ॥



# मनुस्मृतिश्लोकानामुभयपंक्ति-अनुऋमणिका

#### प्रावश्यक निर्देश-

- १. इस ग्रनुक्रमणिका में क्लोकों की प्रथम पंक्ति (प्रथमार्घ) बड़े टाइप में दी गयी है ग्रीर द्वितीयपंक्ति (द्वितीयार्घ) छोटे टाइप में है।
- २. इस ग्रन्थ में द्वितीय ग्रध्याय के पहले २५ इलोक विषय के ग्राधार पर पहले ग्रध्याय में जोड़ दिये गये हैं। इस प्रकार प्रथम ग्रध्याय के ग्रन्त में २५ इलोक बढ़ गये हैं ग्रोर द्वितीय के कम हो गये हैं। किन्तु ग्रनुक्रमणिका में प्रचलित पाठों के ग्रनुसार ही इलोक-संख्या दी गई है। प्रथम और द्वितीय ग्रध्याय में वह प्रचलित संख्या इलोकों के ग्रन्त में बृहत्कोष्ठक में दी गई है। ग्रनुक्रमणिका का मिलान करते समय इन दोनों ग्रध्यायों में बृहत्कोष्ठक की संख्या देखें।
- इसी प्रकार नवम प्रध्याय के ग्रन्त के ११ इलोक दशम ग्रध्याय के श्रारम्भ में जोड़े गये हैं। उन पर ग्रनुक्रमिण्का में ग्रध्याय इलोक-संख्या नवम की ही उल्लिखित है। उन्हें दशम ग्रध्याय में देखें। दशम अध्याय में भी प्रचलित इलोकसंख्या इलोकों के बाद बृहत्कोष्ठक में दी गई है। ग्रनुक्रमिण्का की संख्या उसी से मिलायें।

| पंक्ति-पूर्वभाग                  | म्रध्याय/इलोक  | पंक्ति-पूर्वमाग                 | ग्रध्याय/इलोक  |
|----------------------------------|----------------|---------------------------------|----------------|
| भंशमंशं यवीयांसः                 | <b>८।११७</b>   | अकृत्वा भैक्षचरएां              | २।१८७          |
| प्रकन्येति तुयः कन्यां           | 51 <b>2</b> 2X | ग्रक्तव्यादान्वत्सत्तरीं        | ११।१३७         |
| श्रकामतः कृतं पापम्              | ११४६           | ग्रक्रोघनाः शौचपराः             | 31883          |
| म्रकामतः कृते पापे               | ११।४५          | <b>प्रको</b> धनात्सुप्रसादान् ् | ३।२ <b>१</b> ३ |
| ग्रकामतस्त राजन्यम्              | ११।१२७         | <b>ग्रक्लेशेन श</b> रीरस्य      | ۶۱۶.           |
| ग्रका <b>म</b> स्य क्रिया काचिर  | रा४            | ग्रक्षभङ्गेच यानस्य             | 51788          |
| ब्रकारं चाप्युकारं च             | २।७६           | ग्रक्षमाला वसिष्ठेन             | <b>ह</b> ।२३   |
| श्रकारणपरित्यक्ता माता           | ३।१४७          | श्रक्षरं दुष्करं ज्ञेयं         | राद्ध          |
| ग्रकारश्चास्य नाम्नोऽस्ते        | २।१२५          | ब्रक्षारलंबरणानाः स्युः         | १।७३           |
| श्रकार्यं मन्यत्क्र्यद्वि        | ११।६६          | ग्रक्षारलवर्गा चैव              | ३।२५७          |
| प्रकुर्वन् विहित <b>्रक्रुमं</b> | ११४४           | ग्रक्षेत्रे बीजमुत्सुष्टम्      | १०।७१          |
| म्रकृतः स तु विज्ञयः             | 33812          | मगम्यागमनीयं तु                 | ११।१६९         |
| प्रकृतम्य कृतात् क्षेत्रात्      | १०।११४         | <b>ग्रगार</b> दाही गरदः         | ३।१५८          |
| प्रकृता वा कृतो वापि             | धारु३६         | •                               |                |

| <b>ग्रगुप्तमङ्गसर्वस्वैः</b>        | द।३७४           | ग्रज्ञातं चैव सूनास्यं                    | ११।१५५           |
|-------------------------------------|-----------------|-------------------------------------------|------------------|
| ब्रगुप्ते कत्रियावैश्ये             | 41347           | भ्रज्ञात <u>भ</u> ुक्तशुद्धयर्थम्         | रार१             |
| स्राप्ति वाहारयेदेनम्               | <b>८।११४</b>    | मज्ञानभुक्तं तूत्तार्यम्                  | ११।१६०           |
| ग्रग्निदग्धानम् ग्निदग्धान्         | 33918           | मज्ञानात् प्राक्य विष्पूत्रम्             | ११।१५०           |
| ग्रग्निदान् मक्तदांइचैव             | <b>६।२७</b> ८   | ग्रज्ञानाद् द्वेशते पूर्णे <sup>"</sup> े | ना१२१            |
| ग्रग्निपकाशनो वा स्यात्             | ६।१७            | ग्रज्ञानाद् बालभावाच्च                    | 51885            |
| <b>ग्रग्निवायुरवि</b> म्यस्तु       | श२३             | ग्रज्ञानाद्यदि वा ज्ञानात्                | १श२३२            |
| ग्रिग्निष्यात्त।इच देवानां          | ४३१।€           | प्रज्ञानाद्वारुएीं पीत्वा <sup>े</sup>    | ११।१४६           |
| ग्रग्निष्व।त्तांश्च सौम्याश्च       | 33918           | श्रज्ञेम्यो ग्रन्थिनः भेडठाः              | १२।१०३           |
| ग्रग्निहोत्रं च जुरुपात्            | ४।२५            | ग्रज्ञो भवति वै बालः                      | २।१५३            |
| अग्निहोत्रं समादाय                  | ६।४             | ग्रज्येष्ठवृत्तिर्यस्तु स्यात्            | 61880            |
| <b>ग्राग्निहोत्र्यपविष्याग्नीन्</b> | ११।४१           | ग्रण्डजाः पक्षिराः सर्पाः                 | १।४४             |
| श्रग्नीनात्मनि वैतानान्             | ६।२५            | जण्यो मात्रा विनाशिन्यः                   | १।२७             |
| ग्रग्नीन्मनं भैक्षचर्याम्           | २।१०८           | द्मत अध्वै तु छन्दांति                    | ४।६५             |
| ग्रग्नेः सोमयमाम्यां च              | ३।२११           | म्रत अध्वं त्रयोऽप्येते                   | २।३६             |
| ग्रग्नेः सोमस्य चैवादी              | <b>≯1</b> ∈ X   | म्रत ऊर्घ्वं प्रवक्ष्यामि दण्ड            | <b>५।२</b> ७५    |
| ग्रग्नी कुर्यादनुज्ञातः             | ३।२१०           | म्रत ऊर्घ्वं प्रवक्ष्यामि धर्मं           | <b>८।२</b> १८    |
| भ्रग्नी प्रास्ताहुतिः सम्यक्        | ३।७६            | मत ऊर्घ्वं प्रवक्ष्यामि वाक्              | <b>८।२६६</b>     |
| ग्रग्न्यागारे गर्वा गोष्ठे          | ४।४८            | ग्रत ऊर्ध्वं प्रवक्ष्यामि वेनन            | <b>द</b> ।२१४    |
| अग्न्यमावे तु विप्रस्य              | ३।२१२           | ग्रत ऊर्घ्वं प्रवक्ष्यामि सुवर्ण          | ११।६५            |
| ग्रग्न्याघेयं पारुयज्ञान्           | <b>२।१४३</b>    | म्रत अध्वै रहस्यानां                      | ११।२४७           |
| ग्रग्रचाः सर्वेषु वेदेषु            | ३।१८४           | ग्रत ऊर्घ्यं सकुल्यः                      | <b>८</b> ।१८७    |
| ग्रग्रघो मध्यो जघन्यश्व             | १२।३०           | ग्रतः परं प्रवक्ष्यामि प्राय              | १०।१३१           |
| ग्रह्म सं केवनं भुड्कते             | ३।११८           | <b>ग्र</b> तः परं प्रवक्ष्यामि योषितां    | <b>&amp;</b> 145 |
| म्रङ्गावपीडनायां च                  | 51750           | भ्रतः स्वल्पीयसि द्रव्ये                  | ११।८             |
| म्रङ्गुलीग्रंन्यिभेदस्य             | र १३७७          | <b>म्रतपास्त्व</b> नधीयानः                | ४।१६०            |
| ग्रङ्गुल्योरेव वा छेदं              | <b>८</b> ।३७०   | म्रतस्तु विपरीतस्य                        | ७।३४             |
| ग्रङ्ग कमूलस्य तले                  | २।५६            | श्रतिक्रमं व्रतस्याहुः                    | ११।१२०           |
| प्रचक्षुविषयं दुग                   | ४।७७            | ग्रतिकारते दशाहे च                        | ४।७६-            |
| <b>ग्रचि</b> न्त्यस्याप्रमेयस्य     | १।३             | ग्र <b>तिक्रामन्देशकालौ</b>               | 51 <b>१</b> ५६   |
| म्रजिरात्तं दुरात्मानं              | <b>५</b> ।१७४   | भ्रतिकामेत् प्रमत्तं या                   | 8105             |
| ग्रच्छलेनैव चान्विच्छेद्            | 51 <b>2</b> 519 | ग्रतिथि चाननुज्ञाप्य                      | ४।१२२            |
| <b>त्रजड</b> ३चेदपोगं <b>डो</b>     | द। <b>१</b> ४द  | ग्रतिथिम्योऽग्र <sup>े</sup> एवैतान्      | ३।११४            |
| ग्रजमेषावनड् <b>व</b> ।हं           | ११।१३६          | मतिथिस्त्विन्द्रलोकेशः                    | ४।१८२            |
| ग्रजाविके तुसंरुद्धे                | ≂Iマ३乂           | म्रतिप्रसक्ति चैतेषां                     | ४१६              |
| <b>ग्रजाविकं</b> तुँ विषमं          | E188C           | ग्रतिवादांस्तिति <b>क्षेत</b>             | ६।४७             |
| ग्रजाविक सैकशफम्                    | 39913           | श्रतीतानां च संवेषां                      | ७।१७५            |
| म्रजिह्यामगठां गुद्धां              | ४।११            | श्रतीते कार्यशेषज्ञ:                      | <b>७</b> ।१७६    |
| म्रजीगर्तः सुतं हन्तुम्             | १०।१०५          | म्रतंजसानि पात्राणि                       | ६।४३             |
| ग्रजीवंस्तु ययोक्तेन                | १०।८१           | <b>प्रतोऽन्यतंममास्याय</b>                | ११।८६            |
| ग्रज्ञं हि बालिमत्याहुः             | २।१५३           | म्रतोऽन्यतमया वृत्त्वा                    | ४।१३             |
|                                     |                 |                                           |                  |

| <b>रलोकानामु</b> भ | ।यपंक्ति-प्र | नुक्रमणिका |
|--------------------|--------------|------------|
| · · · · ·          |              | <u> </u>   |

\$00P

| म्रतोऽन्यया तु प्रहरन्           | 51300           | <b>प्रध</b> स्तान्नोपदध्या <b>च्य</b>     | ४।५४          |
|----------------------------------|-----------------|-------------------------------------------|---------------|
| म्रतोऽन्यथा प्रवृत्तिस्तु        | 火川見り            | ग्रघामिकाणां पापानां                      | ४।१७१         |
| श्रतोऽन्यथा वर्तमानः             | <b>63</b> \$12  | अधार्मिको नरो यो हि                       | ४।१७०         |
| श्रतो यदन्यद्वित्रूयुः           | 5195            | ग्र <b>घामिकं तस्करं</b> च                | ४।१३३         |
| म्रतोऽयान्त प्रमाद्यन्ति         | २।२ <b>१३</b>   | ग्रघामिकं त्रिमिन्ययिः                    | <b>८</b> ।३१० |
| ग्रत्युच्चित्रतं तथाऽऽत्मानं     | ७।१७०           | ग्रिक्षकं वापि विद्येत                    | १११७          |
| श्रत्युष्णं सर्वमन्तं स्पाद्     | ३।२३६           | ग्रधितिष्ठेन्न केशांस्तु                  | ४।७८          |
| म्रत्र गाथा वायुगीताः            | ६।४२            | अधियज्ञं ब्रह्म जपेत्                     | ६।८३          |
| ग्रत्रैव पशवो हिस्याः            | प्रा४१          | श्रिधिवन्नातुयानारी                       | १।८३          |
| ग्रथ पुत्रस्य पौत्रेण            | <b>७</b> ६११३   | ग्रधीत्य चानुवर्तन्ते                     | ६।६३          |
| श्रथ मूलमनाहाय्यं                | <b>८।२०२</b>    | ग्र <b>धीत्य विधिवद्वेदान्</b>            | ६१३६          |
| अदण्ड्यान् दण्डयत्राजा           | 518२5           | श्रघीपीरंस्त्रयो वर्गाः                   | १०।१          |
| ग्रदण्ड्घो मुच्यते राज्ञा        | =।२०२           | ग्रधीष्व भो इति ब्रूयात्                  | २।७३          |
| श्रदत्तोनामुपादानं               | १२।७            | म्रधोहष्टिर्नेष्कृति <b>क</b> े           | ४।१९६         |
| भदत्तान्युप <b>भुञ्</b> जानः     | ४।२० <b>२</b>   | द्मध्यक्षान्विविधान् कुर्ग्यात्           | ७।८१          |
| भ्रवत्त्वा तु य <b>ए</b> तेम्यः  | ३।११५           | ग्रध्यग्न्यध्यावाहनिक                     | 83913         |
| ग्रदर्शयन्स तं तस्य              | 51 <b>१</b> ५5  | <b>ब्र</b> ध्यास्मरतिरासीनः               | 3813          |
| श्रदर्शयित्वा तत्रैव             | <b>51</b> १५५   | <b>ग्र</b> ध्यापनमध्ययनं · · ·            |               |
| म्रदातरि पुनर्दाता               | <b>⊏।१६१</b>    | ···दानं प्रतिग्रहं <b>चैव</b>             | <b>१</b> 155  |
| घदीयमाना भत्तरिम्                | १९३             | श्रध्यापनमध्ययनं ' '                      | •             |
| म्रदूषितानां द्रव्याणाम्         | <b>१</b> १२६    | ''दानं प्रतिग्रह <b>च्चैद</b>             | १०।७५         |
| ग्रदेष्टमद्भिर्निणिक्तं <b>ं</b> | ४।१२७           | ग्रध्यापनं च कुर्वाएाः                    | ४।१०१         |
| म्रदेश्यं यश्च विज्ञति           | न्।४३           | ग्रध्यापनं ब्रह्मयज्ञः                    | ३१७०          |
| <b>ग्रदैवं भोजयेच्छाद्वं</b>     | ३।२४७           | ग्रध्यापनं याजनं च                        | १०१७७         |
| अद्भिरेव द्विजाप्रचाराां         | メミに             | <b>ग्रध्यापयन्गुरुसुतो</b>                | २।२०८         |
| अद्भिगीत्राणि शुद्धचन्ति         | ४।१०६           | म्रध्यापयामासं पितृन्                     | २।१५१         |
| ग्रद्भिस्तु प्रोक्षणं शौचम्      | ४।११८           | ब्रध्येष्यमार्गं तु गुरुः                 | २।७३          |
| ग्रद्भ्यो गन्धगुणा भूमि:         | १।७५            | भ्रध्येष्यमाग्यस्त्वाचान्तः               | २।७०          |
| ग्रद्भयोऽग्निर्बह्यतः क्षत्रम्   | 81328           | श्रनंशी क्लीबपतिती                        | <b>ह</b> ।२०१ |
| अद्यात् काकः पुरोडाशं            | ७।२१            | अनग्निरनिकेतः स्याद्                      | ६।४३          |
| ग्रद्रोहेण च भूतानां             | ४।१४८           | श्रनग्निरनिकेतः स्यान् <mark>म</mark> ुनि | ६।२५          |
| ब्रद्रोहेर्एंव भूतानां           | 817             | म्रनडुहः श्रियं पुष्टां                   | ४।२३१         |
| म्रहारेण च नातीयात्              | ४।७३            | म्रनदरनेन्नमङ्गैव न                       | ४।१०२         |
| म्रधमर्गायं सिध्ययं म्           | 5180            | <b>ग्रनधीत्य द्विजो वेदान्</b>            | ६।३७          |
| अधमा मध्यमाग्रचा च               | १२।४१           | धनध्यायो रुद्यमाने <sup>'</sup>           | ४।१०८         |
| श्रधमंदण्डनं लोके                | 51१२७           | म्रनन्तरः सपिण्डाद्यः                     | <b>६।१</b> ८७ |
| ग्रधमंत्रमवं चैव                 | ६।६४            | ग्रनन्तरमरि विद्याद्                      | ७।१५८         |
| प्रधर्मादपि षड्भागः              | दाइ०४           | म्रनग्तरामु जातानाम्                      | १०१७          |
| प्रधर्में ए च यः प्राह           | રાશ્ <b>ર</b> શ | भ्रनपत्यस्य पुत्रस्य                      | धारश्         |
| अधमें जैधते तावत्                | ४।१७४           | ग्रनपाकृत्य मोक्षं तु                     | ६।३४          |
| स्रधमीं नुपतेर हैं               | ह। <b>२</b> ४ह  | <b>ग्रनपेक्षितमर्यादं</b>                 | 50 हा न       |
| • " "                            |                 |                                           | _             |

#### मनुस्मृती

| ग्रनभ्यच्यं पितृन्देवान्                  | प्राप्त                 | घनुमन्ता विशसिता                    | प्राप्त् १    |
|-------------------------------------------|-------------------------|-------------------------------------|---------------|
| प्रनम्यासेन वेदानां                       | प्रा४                   | धनुरक्तं स्थिरारमभं                 | ७।२०६         |
| ग्रनयैवावृता कार्यं                       | ३।२४८                   | <b>ब्र</b> नुरक्तः शुचिर्दक्षः      | ७१६४          |
| म्रनचितं वृथा मांसं                       | ४।२१३                   | श्रनुरागापरागौ च                    | ७।१५४         |
| ग्रनस्थ्नां चैव हिंसायां                  | ११।१४१                  | ग्रनुवज्याच <b>गुश्रू</b> षा        | २।२४ <b>१</b> |
| ग्रनाचरन्नकार्याण <u>ि</u>                | १०१६५                   | <b>ग्र</b> नुष्णाभिर <b>फेनाभिः</b> | २।६१          |
| र्प्रनातुरः स <b>प्त</b> रात्रं           | २।१८७                   | श्रन् <b>तस्यैनसस्तस्य</b>          | <b>५।१०</b> ५ |
| ग्रनातुरः स्वानि लानि                     | <b>ጸ</b> ነ <b>\$</b> ጸጸ | अन्तावृतुकाले च                     | ४।१५३         |
| ग्रनारतास्तु यस्यैते                      | २।२३४                   | भ्रनृतं च समुत्कर्षे                | ११।४५         |
| ग्रनादेयं नाददीत                          | <b>51</b> १७०           | भ्रनृतं तु वदन्दण्ड्यः              | <b>८</b> ।३६  |
| अनादेयस्य चादानात्                        | <b>५।१७</b> १           | श्रनेकानि सहस्राणि                  | ४११५६         |
| अनाम्नातेषु धर्मेषु                       | १२।१०८                  | अनेन क्रमयोगेन परिव्रजति            | ६।८४          |
| ग्रनारोग्यमनायु <b>ष्यं</b>               | २।५७                    | अनेन क्रमयोगेन संस्कृतात्मा         | २।१६४         |
| अनार्यता निष्ठुरता                        | १०।५८                   | ग्रनेन तु विधानेन                   | ६। १२८        |
| श्रनायं <b>मा</b> यंकर्माणम्              | १०।७३                   | ग्रनेन नारीवृत्ते <b>न</b>          | ५।१६६         |
| <b>ग्रनार्या</b> यां समुत्पन्नः           | १०।६६                   | ग्रनेन विधिना नित्यम्               | ४।१६६         |
| <b>ग्रनाविष्कृ</b> तपापांस्तु             | <b>१</b> २।२२६          | ग्रनेन विधिना यस्तु                 | ११।११५        |
| अनाहिताग्निता स्तेयम्                     | ११।६५                   | अनेन विधिना राजा कुर्वाएाः          | <b>८</b> ।३४३ |
| ग्रनाहिताग्नि <b>भंव</b> ति               | ११।३८                   |                                     |               |
| ग्रनिच्छतः प्राभवत्वात्                   | =।४१२                   | भ्रनेन विधिना राजा मिथो             | <b>८।१७</b> ८ |
| म्रनित्यं हि स्थितो यस्मात्               | ३।१०२                   | ग्रनेन विधिना श्राद्धं              | ३।२५१         |
| ग्रनित्यो विजयो यस्माद्                   | ७११९                    | म्रनेन विधिना सर्वान्               | ६।८१          |
| म्रनिधायैव तद्द्रव्यं                     | प्रा१४३                 | म्रनेन विधियोगेन                    | <b>५।२११</b>  |
| म्रनिन्दितैः स्त्रीविवाहैः                | ३।४२                    | ब्रनेन वित्रो वृत्तेन               | ४।२६०         |
| म्र <b>नियुक्तासुत</b> इचेव               | <b>६१</b> १३            | ग्रन्तःपुरप्रचारं <b>च</b> ्        | ७।१५३         |
| म्रनिद्शाया गोः क्षीरं                    | X15                     | ग्रन्तःसंज्ञा भवन्त्येते            | 3818          |
| ग्रनिदंशाहां गां सूतो                     | =।२४२                   | ग्रन्तरप्रभव।णां च                  | १।२           |
| म्रनिर्देशं च प्रेतान्नं                  | ४।२१७                   | ग्रन्तरागमने विद्याद                | ४।१२६         |
| मनिदिष्टौँ इचैक शफान्<br>-                | ५।११                    | भ्रन्तग्तशवे ग्रामे                 | ४।१०५         |
| म्रनिवृतं नियोगार्थं                      | <b>ह</b> ।६१            | अन्तर्द्शाहे स्यातां चेत्           | अशप्र         |
| म्रनिष्टं चाप्यनिष्टेषु                   | ७।१३                    | भ्रन्तर्भुवन्ति क्रमशः              | १२।८७         |
| ग्रविष्ट्वा चैव यज्ञैश्च                  | ६।३७                    | ग्रन्तवॅश्मन्यर्ण्ये वा             | <b>८।</b> ६६  |
| ग्रनीहमानाः सत्तं                         | ४।२२                    | म्रन्धो जडः पीठसपी                  | ८१३६४         |
| भ्रमुक ल्पस्त्वयं ज्ञेयः                  | ३।१४७                   | ग्रन्धो मत्स्यानिवाइनाति            | नार्ध्र       |
| ग्रेनुक्त <b>निष्कृतीना</b> न्तु          | ११।२०६                  | ग्रन्धः शत्रुकुलं गच्छेत्           | 5 <b>1</b> ६३ |
| त्रनुगम्येच्छया प्रेतम्                   | ४।१०३                   | भ्रन्नपानेन्धनादीनि                 | ७।११८         |
| ग्रनुद्वेगकरा <mark>न</mark> ृणां         | २।४७                    | भ्रन्नमेषां पराधीनम्                | १०।४४         |
| <b>भ्र</b> नुषष्टनन् पितृद्र <b>व्यम्</b> | <b>ह</b> ।२०८           | ग्रन्नह्तांऽऽमयावित्वम्             | ११।५१         |
| श्रनुपाकृतमां सानि                        | प्रा७                   | म्रन्नादेर्भू एता माष्टि            | <b>८१३१७</b>  |
| अनुबन्धं परि <b>ज्ञाय</b> ू               | न <b>।१</b> २६          | भन्नाद्यजानां सत्त्वानाम्           | ११।१४३        |
| ग्रनुमावी तु यः कश्चित्                   | 5158                    | ग्रन्ना <b>द्येनासकृ</b> च्चैतान्   | ३।२३३         |

|                                    |               | •                                |                        |
|------------------------------------|---------------|----------------------------------|------------------------|
| मन्त्याद्वि परं धर्म               | २।२३८         | म्रि भू गहणं मासात्              | ११।२४८                 |
| ग्रन्तं चैव यथाश्रक्ति             | 3315          | ग्रपि यत्सुकरं कर्म              | ७।५ <b>५</b>           |
| म्रन्यत्र पुत्राच्छिष्याद्वा       | 818 ER        | श्रपुण्यं लोकविद्विष्टं          | २।५७                   |
| श्रन्यदुष्तं जातमन्यत्             | ६।४०          | अपुत्रायां मृतायान्तु            | ६।१३५                  |
| भ्रन्यस्मिन्हि नियुञ्जाना          | ६।६४          | भपुत्रोऽनेन विधिना               | ६।१२७                  |
| अन्यान्पि प्रकुर्वीत               | ७।६०          | म्रपुष्पाः फलवन्तो ये            | १।४७                   |
| अन्यां चेद् दर्शयित्वाऽन्या        | <b>५</b> ।२०४ | प्रपूजितं तुत्द् भुक्तं          | राप्र                  |
| ग्रन्ये कलियुगे नृणां              | १।८४          | श्रपः शस्त्रं विषं मासम्         | १०।८८                  |
| अन्ये कृतयुगे धर्माः               | १।५५          | भ्रपः सुरामाजनस्याः              | ११।१४७                 |
| ग्रन्येषां चैत्रमादीनां            | 513२६         | श्रप्रजायामतीतायां भर्तु         | <b>ह। १६</b> ६         |
| म्रन्येष्वपरिपूते <b>ष्</b>        | <b>८।३३०</b>  | भ्रप्रजायामतीतायां माता          | ६।१६७                  |
| ग्रन्वेष्वपि तु कालेषु             | ७।१८३         | अत्रणोद्योऽतिथिः सायं            | ३।१०५                  |
| म्रन्योन्यगुण् नैशेष्यात्          | १।२६६         | भ्रप्रतक्यमिविज्ञेयं तम          | १२।२६                  |
| ग्रन्योन्यव्यतिषक्ता <b>३</b> च    | १०।२५         | श्रप्रतक्रयंमविज्ञेयं प्रसुप्तं  | १।५                    |
| <b>ग्रन्योग्यस्या</b> व्यमिचारः    | ६।१०१         | म्रप्रमोदात्पुनः पुंसः           | ३।६१                   |
| ग्रन्वाधियञ्च यद् बत्तम्           | ६।१६५         | भ्रप्रयत्नः सुखार्थेषु           | ६।२६                   |
| ग्रप एव ससर्जादी                   | ₹15           | ग्रप्रशस्तं तु कृत्वाप्सु        | ११।२४४                 |
| ग्रवत्यं धर्मेकार्या <b>रि</b> ए   | <b>ह</b> ।२=  | भ्रप्राशिमियंत् क्रियते          | ६।२२३                  |
| द्मपत्यलोमाद्या तु स्त्री          | प्रा१६१       | श्रत्राप्तामपि तां तस्मै         | <b>ह</b> ।इइ           |
| ग्रपत्यस्यैव चापत्यं               | ६।२           | ग्रप्सु प्रविश्य तं दण्डम्       | <b>६</b> ।२४४          |
| अपविद्यापदेश्यं च                  | नार्ष         | ग्रप्सु प्रारथ विनष्टानि         | राइ४                   |
| ग्रपदेशैंश्च सं <i>न्यस्य</i>      | 51१5२         | अप्सु मूमिवदित्याहुः             | 51800                  |
| ग्रपपात्राइ <b>च कर्तं</b> ग्या    | १०।५१         | श्रबान्धवं शवं चैव               | १०।५५                  |
| ग्रपराजितां बास्याय                | ६।३१          | ग्रबीजकमि क्षेत्रं               | १०।७१                  |
| <b>प्र</b> पराह्णस्तथा दर्माः      | ३।२५५         | म्रबीजविक्रयी चैव                | <b>ह</b> ।२ <b>ह</b> १ |
| ग्रपसव्यमग्नी फुरवा                | ३।२१४         | ग्रब्जमश्ममयं चैव                | ५।११२                  |
| द्मपमञ्येन हस्तेन                  | ३।२१४         | ग्रब्जेषु चैव रत्नेषु            | 51800                  |
| भ्रपह्न ने तद् द्विगुणं            | 51१३६         | घ्रव्यार्थं मिन्द्रमित्येतत्     | ११।२५५                 |
| म्रपह्नवेऽघम एस्य                  | 51X2          | भ्रमाह्यरागदच्ययनं               | २।२४ <b>१</b>          |
| म्रपहृत्य च नि:क्षेपं              | ११।८८         | ग्रबाह्मणः संप्रहर्णे            | 32517                  |
| ग्रपहत्य च विप्रस्वं               | १२।६०         | म्रजुवन्विज्ञुवन्वापि            | 51१३                   |
| ग्रपहृत्य सुवर्णं तु               | ११।२५०        | म्रभक्ष्याणि द्विजातीनां         | XIX                    |
| म्रपाङ्कताने यो वातुः              | ३।१६६         | भ्रमयस्य हि यो दाता              | <b>५</b> ।३०३          |
| श्रपाङ् <b>क्तेयैर्यदन्यै</b> श्च  | ३।१७०         | ग्रभिचारमहीनं च                  | ११।१६७                 |
| अपाङ्कतयोपहता पङ्क्तः              | ३।१८३         | ग्रभिचारेषु सर्वेषु              | <b>ह</b> ।२६०          |
| ग्रपाङ्क्तची यावतः                 | ३।१७६         | ग्रभिजिद्विश्वजिद्म्यां वा       | ११।७४                  |
| ग्रपात्रीकरणं ज्ञेयं               | ११।६६         | अमिपूजितला म <del>ांस्</del> तु  | ६।४८                   |
| अपामग्नेश्च संयोगात्               | प्रा११३       | म्रभिपूजितला भैं ६च              | ६।४८                   |
| ग्रपां समीपे नियतः <sup>े</sup>    | २।१०४         | म्रभियोक्तादिशे <b>द्</b> देश्यं | दाप्रेर                |
| ग्रपि <del>चेत्स्</del> युररक्तानि | १०।८७         | श्रमियोक्ता न चेद् श्रूपात्      | नार्य                  |
| अपि नः स कुले जायात्               | ३।२७४         | प्रभिवादनशीलस्य े                | २।१२१                  |
| ·                                  |               |                                  | . , , •                |

| प्रमिवादयेद् वृद्धांश्च        | ४।१५४         | अरक्षितारं राजानं                       | 51305         |
|--------------------------------|---------------|-----------------------------------------|---------------|
| अभिवादात्परं विप्रः            | <b>२</b> ।२२२ | <b>श्ररक्षितारमत्तारं</b>               | 51३०६         |
| प्रमिशस्तस्य वण्डस्य           | ४।२११         | ग्ररण्ये काष्ठवस्यक्त्वा                | प्राइह        |
| ग्रमिषह्य तुयः कन्यां          | <b>⊏।३६७</b>  | भ्ररण्ये नि:शलाके वा                    | ७।१४७         |
| श्रभीप्सितानामर्थानां          | ७।२०४         | ग्ररण्ये वा त्रिरम्यस्य                 | ११।२५८        |
| प्रमोज्यमन्नं नात्तव्यम्       | ११।१६०        | ग्रराजके हि लोकेऽस्मिन्                 | ७।३           |
| ग्रमोज्यानान्तु भुक्त्वान्नम्  | ११।१५२        | भ्ररेरनन्तरं मित्रं                     | ७।१५८         |
| ग्रम्यङ्गमञ्जनं चारगोः         | २। १७=        | ग्ररोगाः सर्वसिद्धार्थाः                | शंद३          |
| श्रम्यञ्जन स्नापनं च           | २।२११         | ग्रर्थ एवेह वा श्रेय:                   | २।२२४         |
| ग्रम्यस्याब्दं <b>पावमानीः</b> | ११।२५७        | म्रर्थकामेष्वसक्ताना <u>ं</u>           | २।१३          |
| श्रम्याघातेषु मध्यस्थान्       | <b>ह</b> ।२७२ | द्मर्यसम्पादनार्थं च                    | ७।१६८         |
| ग्रभ्यादध्युरंच काष्ठानि       | १७६।३         | श्रर्थस्य संग्रहे चैनां                 | १११३          |
| अभ्रि कार्गायसी दद्यात्        | ११।१३३        | ग्रयानयां बुन्द्रवा                     | <b>८।</b> २४  |
| ग्रमत्यैतानि षट् जग्ध्वा       | प्रा२०        | भर्येऽपब्ययमानं तु                      | ≒।५१          |
| ग्रमन्त्रिका तुकार्येयं        | २।६६          | म्रर्थ्युक्ताः साक्ष्यमहंन्ति           | <b>८।६</b> २  |
| अमारयमुख्यं धर्मज्ञं           | ७।१४१         | म्र <b>र्धभाग्रक्षणाद्राजा</b>          | 513€          |
| भ्रमात्यराष्ट्रदुर्गार्थं :    | ७।१५७         | म्रर्घेन नारी तस्यां सः                 | १।३२          |
| ग्रमात्याः प्राड्विवाको वा     | <b>ह</b> ।२३४ | ग्नर्वाक् <b>त्र्यव्दाद्धरेत्स्वामी</b> | ८१३०          |
| ग्रमात्ये दण्ड आयत्तो          | ७।६५          | श्रवीक् सञ्चयनादस्थ्नां                 | प्राप्रह      |
| ब्रमानुषीषु पुरुषः             | ११।१७३        | श्रहेंगं तत्कुमारीणां                   | ३।४४          |
| धमानुषेषु प्रथमः               | ६।२८४         | <b>ग्रहें</b> त्तमाय विप्राय            | ३।१२८         |
| अमाययैव वर्तेत                 | ७।१०४         | <b>ग्र</b> हंयेन्मधुपर्केण              | 31886         |
| ग्रमावस्या गुरुं हन्ति         | ४।११४         | ग्रहविभोजयन्विप्रो                      | <b>51३</b> ६२ |
| ग्रमावास्याचतुर्दश्योः         | ४।११३         | ग्रलब्धं चैव लिप्सेत                    | 3310          |
| श्रमावास्यामध्यमी च            | ४। १२=        | म्रल <b>ब्धमिच्छेद्</b> ण्डेन           | ७।१०१         |
| अमित्रादपि सद्वृत्तं           | २।२३६         | द्यलाबुं दारुपात्रं च                   | ६।५४          |
| ग्रमृतस्येव चाकाङ्क्षेत्       | २।१६२         | घ्रलाभे त्वन्यगेहानां                   | २।१८४         |
| ग्रमें ध्यकु ए। शीच            | १२।७१         | ग्रलामे न विवादी                        | <b>६</b> ।५७  |
| ग्रमेघ्यलिप्तमन्यद्वा          | ४।५६          | ग्रलिङ्गी लिङ्गिवेषेग                   | ४।२००         |
| अमेध्ये वा पतेन्मत्तः          | ११।६६         | ग्रलङ्कारं नाददीत                       | <b>ह</b> ।हर  |
| भ्रम्भस्यइभप्लवेनेव            | ४।१६०         | ग्रलंकृतश्च सम्पश्येत्                  | ७।२२२         |
| ग्रम्मूलफलभिक्षाभिः            | ६।७           | ब्रलंकृत्य शुची सूमी                    | ४।६८          |
| ग्रय:कांस्योपलानां च           | ११।१६७        | ग्रलङ्कृत्य सुतादानं                    | ३।२८          |
| म्रयज्वनां तु यद्वित्तं        | ११।२०         | भ्र <b>ल्पान्नाम्यवहारे</b> स           | ६।५६          |
| द्ययमुक्तो विभागो वः           | ६।२२०         | ग्रहरोऽप्येवं महान्वापि                 | ३।५३          |
| ग्रयशो महदाप्नोति              | ८।१२८         | <b>भरुप</b> ंवा बहुवा प्रेत्य           | ७।८६          |
| प्रयाज्ययाजनै इ <b>चै</b> व    | ३१६४          | अल्पं बा बहु वा यस्य                    | २।१४६         |
| ग्रयुक्षुतुपितृन्सर्वान्       | ३।२७७         | प्रवकाशेषु चोक्षेषु                     | ३।२०७         |
| म्र <b>पुष्यमानस्यो</b> त्पाच  | ४।१६७         | भवकी गिवज्यं शुष्ययं                    | ११।११७        |
| म्रयं द्विजीहि विद्वाद्भिः     | <b>ह</b> ।६६  | ग्रवकीएर्। तु कार्णेन                   | ११।११८        |
| म्ररिभता गृहे बढाः             | <b>हा</b> १२  | श्रवगूर्य चरेत् कृच्छ्रम्               | ११।२०८        |
|                                |               |                                         |               |

| इलोकानामुभयपंक्ति-म्रनुक्रमणिका |                   | 9000                             |               |
|---------------------------------|-------------------|----------------------------------|---------------|
| ध्रवगूर्य स्वब्दशब्दम्          | ११।२०६            | <b>ग्र</b> श्वस्तनविधानेन        | ११।१६         |
| भवजिघ्रेच्च तान्यिण्डान्        | ३।२१८             | <b>प्रष्टकासु त्वहोरात्रं</b>    | 3188          |
| अवनिष्ठीवतो दर्पाइ              | 51252             | म्रष्टादशसु मार्गेषु व्यवहार     | ६।२५०         |
| ग्रवमूत्रयतो मेढ्               | 51757             | भष्टादशसु मार्गेषु निबद्ध        | ८।३           |
| भवश्यं याति तिर्यंक्तवं         | १२।६८             | ग्रष्टानां लोक्पालानां           | प्राहह        |
| <b>ग्रवहार्यो मवेस्चैव</b>      | 51१६5             | म्रप्टापाचं तु शूद्रस्य          | ≈1३३ <b>७</b> |
| अवदायी भवेतां ती                | <b>८।१४</b> ४     | भ्रष्टावष्टी समझ्नीयाद्          | ११।२१ज        |
| <b>ग्रवाक्</b> शिरास्तमस्यन्ये  | ८१६४              | <b>प्र</b> प्टाविमान्समासेन      | ३।२०          |
| <b>ग्रवाङ</b> ्नरकमभ्येति       | <b>⊏।७</b> ४      | भ्रष्टावेणस्य मांसेन             | ३।२६६         |
| म्रवाच्यो दीक्षितो नाम्ना       | २। <b>१</b> २८    | अष्टी चान्याः समाख्याताः         | ७।१५६         |
| अविद्यमाने सर्वस्वं             | ११।११६            | ग्रब्टो सासान् यथादित्यः         | १०६।३         |
| अविद्यानान्तु सर्वेषाम्         | ६।२०५             | ग्रस <b>कृद्</b> गर्भवासेषु      | <b>१</b> २।७८ |
| अविद्धांश्चेव विद्वांश्च        | ८१३१७             | श्रसच्छास्त्राधिगमनं             | ११।६५         |
| ग्रविद्वांसमलं लोके             | २।२ <b>१</b> ४    | ग्र.सम्निधावयं ज्ञेयो            | प्रा७४        |
| अविन्दंस्तत्त्वतः सत्यं         | 3091 <del>2</del> | ग्रसपिण्डा च या मातुः            | ३।४           |
| ग्रविलुप्तब्रह्मचर्यो           | <b>३</b> ।२       | असपिण्डेषु सर्वेषु               | ४।१००         |
| ग्रवृत्तिक वितः सीदन्           | १०११०१            | द्यसपिण्डं द्विजं प्रेतं         | प्रा१०१       |
| ग्रवृत्तिकविता हि स्त्री        | १७४               | ग्रसमीक्ष्य प्रणीतस्तु           | ७।१६          |
| अवेक्षेत गतीन गाम्              | ६।६१              | ग्रसम्ब <b>द्धकृ</b> तश्चैव      | <b>⊏।१६३</b>  |
| भ्रवेत्यूचं जपेदेंब्दं          | ११।२४२            | <b>ग्रसम्बद्धप्रलाप</b> श्च      | १२।६          |
| भ्रवेदयानी नष्टस्य              | <b>८</b> ।३२      | श्रसम्मोज्या ह्यसंयाज्याः        | <b>ह</b> ।२३८ |
| प्रव्यङ्गाङ्गी सौम्यनाम्ना      | ३।१०              | <b>ग्रसम्यक्</b> कारिणक्चेव      | 81२५8         |
| <b>प्र</b> व्याप्ताश्चेदमेष्येन | ४।१२८             | <b>ग्रसवर्णा</b> स्तु सम्पूज्याः | २।२१०         |
| भवतानाममन्त्रारणाम्             | <b>१२।११४</b>     | म्रसवणस्वियं ज्ञेयो              | ३।४३          |
| म्रवतैयं द्दिजैर्भु क्तं े      | ३।१७०             | असाक्षिकेषु त्वर्थेषु            | 51१० <b>€</b> |
| प्रशक्तुबंस्तु शुश्रूषाम्       | ३७।६६             | असावहमिति ब्रूयात्               | २।१३०         |
| प्रशक्यं चाप्रमेयं च            | १२।६४             | <b>प्रसिपत्रवनं चैव</b>          | ४।६०          |
| प्रशासंस्तस्करान् यस्तु         | ६।२५४             | <b>ग्रसिपत्रवनादी</b> नि         | १२।७५         |
| प्रशासित्वातुतं राजा            | <b>८।३१६</b>      | श्रसूयकाय मां मा दाः             | २।११४         |
| श्रशीतिभागं गृह्णीयात्          | <b>५</b> ।१४०     | श्रसो नामाहमस्मीति               | २।१२२         |
| प्रशुद्धा बान्धवाः सर्वे        | ४।४८              | असंख्या मूर्त्तयस्तस्य           | १२।१४         |
| म्रशेषतोः <u>प्या</u> ददीत      | <b>८</b> ।३७      | घसंदिताना संदाता                 | <b>८।३४</b> २ |
| अश्मकुट्टो भवेद्वापि            | ६।१७              | म्रसंगाष्ये साक्षिमिश्च          | 51 <b>%</b> X |
| अश्मनो लवणं चैव                 | १०।८६             | असंश्रवे चैव गुरोः               | २।२०३         |
| भ्रद्मनोऽस्थीनि गोवासान्        | •                 | असंस्कृतप्रमीतानां               | ३।२४४         |
| अश्रेयान् श्रेयसीं जाति         | १०।६४             | असंस्कृतान्पशूम्मन्त्र <u>ैः</u> | オリチャ          |
| प्रश्नोतिये त्वहः कृत्स्नं      | ४।≒२              | ग्रस्थिमतान्तुं सस्वानाम्        | ११।१४०        |
| अश्रोत्रियो पिता यस्य           | ३।१३६             | अस्यिस्यूगं स्नायुयुतम्          | ६।७६          |
| अश्रोतियो वा पुत्रः स्यात्      |                   | म्रस्मादप्रच्युतो विप्रः         | १२।११६        |
| अश्लीकमेतत्सा <i>वू</i> नां ्   | ४।२०६             | ग्रस्माद्धमन्ति च्यवेत           | ७।६=          |
| ग्न <b>रवरवक्षुस्त्वचं वासो</b> | ४।१८६             | ग्रस्मिन् धर्मोऽिखलेनोक्तः       | १।१०७         |

| <b>ग्रस्य नित्यमनुष्ठानं</b>    | ७।१००         | <b>ग्रा</b> ख्यानानीतिहासांश्च      | ३:२३२          |
|---------------------------------|---------------|-------------------------------------|----------------|
| ग्रस्य सर्वस्य शृ <b>णुत</b>    | १२।२          | <b>भागः</b> सु ब्राह्यशस्यैव        | <b>१४</b> ५।3  |
| ग्रस्त्रं गमयति प्रतान्         | ३।२३०         | <b>ग्रागमं निर्गमं स्थानम्</b>      | ८।४०१          |
| अस्वतन्त्राः स्त्रियः कार्याः   | <b>६</b> ।२   | म्रागमं वाप्यपा भिद्यात्            | <b>ह।</b> २८१  |
| ग्रस्वरये च परत्रापि            | <b>५</b> ।१२७ | <b>धा</b> गमः कारणं तत्र            | 51२००          |
| ग्रस्वग्या ह्याहुतिः साः स्यात् | प्रा१०४       | म्रागारादमिनिष्कान्तः               | ६।४१           |
| अस्वस्थः सर्वमेतत्तु            | ७।२२६         | <b>प्राचक्षाणेन</b> यस्तेयं         | 4\$ \$ 12      |
| ग्रस्वामिना कृतो यस्तु          | 33917         | म्राचम्य प्रयतो नित्यं <b>जपेद्</b> | प्राद्ध        |
| <b>ग्रह</b> न्यहन्यवेश्वेत      | 2188          | म्राचम्य प्रयतो नित्यमुमे           | २।२२२          |
| ग्रहस्तत्रोदयनं                 | १।६७          | भ्राचम्यैव तु नि:स्नेहं             | ४।५७           |
| ग्रहस्तारच सहस्तानां            | ५१२६          | म्राचम्योदक्परावृ <u>ः</u> य        | ३।२१७          |
| त्रहार्यं बाह्यगद्रव्यम्        | 8125 <b>E</b> | आचान्तांश्चानुजानीयाद्              | 312X8          |
| श्रहिसया च भूतानां              | ६।६०          | ग्राचामेदेव भुक्त्वान्नं            | प्रा१४४        |
| म्रहिसयेन्द्रियासङ्ग्रीः        | ६।७४          | म्राचारः परमो धर्मः                 | १।१०५          |
| ग्रहिसयैव भूतानी                | २।१५६         | आचारमग्निकायं च                     | २।६६           |
| श्रहिंसा गुरुसेवा च             | <b>१</b> २।=३ | श्राचारक्ष्वैव साधूनां              | २।६            |
| अहिंसामेव तां विद्यात्          | प्राप्तर      | ग्राचारहीनः वली <b>बश्च</b>         | ३।१६५          |
| त्रहिसासत्यमकोधं                | ११।२२२        | <b>श्राचाराँ</b> द्वनमक्षय्यं       | <b>४।१</b> ५६  |
| अहिसा सत्यमस्तेयम्              | १०।६३         | म्राचाराद्विच्युतो विप्रः           | १।१०६          |
| ग्रहिस्रो दमदानाम्यां           | ४।२४३         | श्राचाराल्लमते ह्यायुः              | ४।१५६          |
| ग्रहुतं च हुतं चैव              | ३।७३          | भाचारेण तु संयुक्तः                 | १।१०६          |
| <b>ग्रहोरात्रम्</b> पासीरन्     | ११।१८३        | म्राचार्यपुत्रः शुश्र्रुषुः         | २।१०६          |
| ग्रहोरात्रे विभनते              | १।६५          | म्राचार्यंडच पिता <b>चैव</b>        | २।२२५          |
| म्रहं प्रजाः तिसृक्षुस्तु       | १।३४          | ग्राचार्यस्त्वस्य यां जाति          | २।१४८          |
| ग्रह्मा चैकेन राज्या च          | प्राह्४       | आचार्ये तु खलु प्रेते               | २।२४७          |
| ब्रह्मा राज्या च याञ्जन्तून्    | ६१६९          | आचार्यो ब्रह्मणो मूर्तिः            | २।२२६          |
| <b>ग्रहेंणं</b> तत्कुमारीणां    | ३।५४          | म्राचार्यो ब्रह्मलोकेशः             | ४।१८२          |
| <b>ग्रहीवभोजयन्विप्रो</b>       | 51३६२         | माचार्यं च प्रवक्तारं               | ४।१६२          |
| न्त्रा                          |               | श्राचार्यं स्वमुपाघ्यायम्           | ५।६१           |
| ग्राकारमिङ्गितं चेष्टां         | ७।६७          | ग्राच्छाद्य चार्चियत्वा च           | ३।२७           |
| म्राकारैरिङ्गितैर्गत्या <u></u> | <b>८।२६</b>   | म्राजीवनार्थं घर्मस्तु              | 30108          |
| म्राकालिकमन <b>घ्यायमेतेषु</b>  | 81603         | <b>म्राततायिनमायान्तं</b>           | 513X0          |
| ग्रकालिकमनघ्यायं विद्यात्       | ४।११८         | श्रातुरामभिशस्तां वा                | <b>११</b> ।११२ |
| श्राकाशमिव पंकेन                | १०।१०४        | श्रात्मज्ञाने शमे च स्यात्          | १२।६२          |
| आकाशास्तु विकुर्वागात्          | १।७६          | म्रात्मनःच परित्रागे                | 28हान          |
| श्राकाशेशास्तु वितेयाः          | ४।१८४         | <b>म्रा</b> त्मनस्त्यागिनां चैव     | X156           |
| श्राकाशं जायते तस्मात्          | १।७५          | आत्मनो यदि वाऽन्येषां               | ११।११४         |
| ग्राकी एाँ भिक्षुकै वी उन्यै:   | ६।५१          | म्रात्मनो वृत्तिमन्विच्छन्          | ४।२५२          |
| ग्राक्रन्दे चाप्यपैहीति         | 51२६२         | अन्तमन्यन्तदेधे भूयः                | १।५१           |
| ग्राक्षारयञ्छतं दाप्यः          | <b>५</b> ।२७५ | म्रात्मन्यग्नीन्समा रो <b>प्य</b>   | ६।३८           |
| ग्राख्यातव्यं तु <b>ातस्मै</b>  | ११।१७         | म्रात्मानमात्मना यास्तु             | <b>ह।१</b> २   |
|                                 |               | ब्रात्मनैद सहायेन                   | ६१४६           |

|                                                         | 11122                 |                                                 | 10.03-        |
|---------------------------------------------------------|-----------------------|-------------------------------------------------|---------------|
| ग्रात्मानं च पशुं चैव                                   | ४।४२                  | वापः शुद्धाः मूमिगताः                           | <b>५।१</b> २८ |
| ग्रात्मानं सततं रक्षेत्                                 | ७।२१३                 | ग्राप्तः शक्तोऽर्थदः साघुः                      | ३।१०६         |
| ग्रात्मानं स्पर्शयद्यस्मै                               | 818 <b>9</b> 9        | म्राप्ताः सर्वेषु वर्णेषु                       | <b>₹</b> ₹1≈  |
| ब्रात्मार्थं च क्रियारम्भः                              | १११६४                 | म्राभीरोऽम्बष्ठकन्यायां                         | १०।१५         |
| म्रात्मा हि जनयत्येषां                                  | १२।११६                | म्राम्यः कुर्याद् देवताम्यः                     | ३।८४          |
| न्नात्मेव देवताः सर्वाः                                 | १२।११६                | आमन्त्रितस्तु यू श्राह्ये                       | 33818         |
| म्रात्मेव ह्यात्मनः साक्षी                              | दाद४                  | म्रामृत्योः श्रियमन्विच्छेत्                    | ४।१३७         |
| माददानस्तु तल्लोभात्                                    | <b>६</b> ।२४३         | ग्रायति सर्वकार्याएा                            | ७।१७८         |
| ग्राददानो ददच्चैव                                       | द।२२३                 | म्रायत्यां गुरादोवज्ञः                          | ७।१७६         |
| भ्राददानः परक्षेत्रात्                                  | <b>८।३४</b> १         | म्रायव्ययो च नियती                              | ≃।४१€         |
| न्नाददीत न शूद्रोऽपि                                    | ६।६८                  | म्रायुर्विप्रापवादेन                            | ४।२३७         |
| म्राददीत यतो ज्ञानं                                     | २।११७                 | म्रायुष्कामेन वप्तव्यं                          | <b>हा</b> ४१  |
| बाददीताय घड्मागं द्रु <b>मां</b> स                      | ७।१३१                 | <b>ध्रायुष्मन्तं सुतं सूते</b>                  | ३।२६३         |
| आददीताथ षड्मागं प्रग्राब्ट                              | 5133                  | म्रायुष्मान्भव सौम्येति                         | २।१२४         |
| म्राददीताममेवास्माद्                                    | ४।२२३                 | <b>प्रायु</b> ष्यं प्राङ्मुखो भु <b>ङ्</b> क्ते | राप्रर        |
| आदाननित्याच्चादातुः                                     | ११।१५                 | क्षायुः सुवर्णकारान्ते                          | ४।२१८         |
| <b>ग्रादानम</b> प्रियकरं                                | ७।२०४                 | द्यायोगवरेच क्षता च                             | १०।१६         |
| ग्रादित्याज्जायते वृष्टिः                               | ३।७६                  | ग्रारण्यानां च सर्वेषां                         | प्राह         |
| ग्रादिष्टी नोदकं कुर्यात्                               | प्राप्त               | म्रारण्यांश्च पशुन् सर्वान्                     | १०।८६         |
| मादेश्यं यश्च दिशति                                     | -1X3                  | ब्रारभेत ततः कार्य                              | हारहह         |
| प्राचाचस्य गुणं त्वेषां                                 | १।२०                  | ब्रारमेतैव कर्माएि                              | 61300         |
| ग्राचं यत्त्र्यक्षरं ब्रह्म                             | ११।२६५                | <b>भारम्भरविताऽर्धर्यम्</b>                     | १२।३२         |
| माद्वाविशात्क्षत्रबन्धोः                                | २।३८                  | ब्रार्तस्तु कुर्यात्स्वस्यः                     | =।२१६         |
| ग्राधिइचोपनिधिइचोमी                                     | न। १४५                | ब्राद्वंपादस्तु भुञ्जानः                        | XIOE          |
| ग्राधिः सीमा बालघनं                                     | 51888                 | आद्रंपादस्तु भुञ्जीत                            | <b>ं</b> १७६  |
| ग्राध्यात्मिकं च सततं                                   | ६।८३                  | श्रार्द्रवासास्तु हेमन्ते                       | <b>६</b> 1२३  |
| आनन्तर्यात्स्वयोन्यां त्                                | १०।२८                 | ग्राधिकः कुलमित्रं च                            | ४।२५३         |
| ग्रानन्त्यायैव कल्प्यन्ते                               | ३।२७२                 | भार्यता पुरुषज्ञानं                             | ७।२११         |
| म्रानिपाता <del>च्</del> छरीरस्य                        | <b>\$13</b> \$        | ग्रायंरूपमिवानायं                               | १०।५७         |
| म्रानुलोम्येन सम्भूताः                                  | १०।५                  | प्रार्वे गोमियुनं शुल्कं                        | रार३          |
| ग्रानुण्यं कर्मणा गच्छेत्                               | हारुरह                | प्रावं धर्मोपदेशं <b>च</b>                      | १२।१०६        |
| भानुशंस्याद बाह्यणस्य                                   | र। १०१                | भाष पनापदश प<br>भाषोंढाजः सुनस्त्रींस्त्रीन्    | <b>३।३</b> =  |
| मानुसस्याप् प्राह्मणस्य<br>म्रान्वीक्षिकीं चात्मविद्यां |                       | श्रालस्यादन्नदोषाच्च                            | रारन          |
|                                                         | ७ <b>१४३</b><br>- ८४४ | _                                               |               |
| ग्रापत्कल्पेन यो धर्मम्                                 | ११।२८                 | मावन्त्यवाटघानी च                               | १०।२१         |
| ग्रापत्सु मरणाद्भीतैः                                   | ११।२६                 | ग्राविकं सन्धानीक्षीरं<br>————                  | <b>ሂ</b> ነፍ   |
| म्रापदर्थे घनं रक्षेत्                                  | ७।२१३                 | प्रावृत्तानां गुरुकुलात्                        | ७।८२          |
| ग्रापद्गतोऽयवा वृद्धा                                   | <b>१</b> ।२८३         | ग्राशासते कुटुम्बिम्यः                          | ३।८०          |
| ग्रापद्धमं च वर्णानां                                   | १।११६                 | प्राथमाराधमं गत्वा                              | \$13X         |
| ग्रापद्यपत्यप्राप्तिश्च                                 | F0913                 | ग्राश्रमे वृक्षमूले वा                          | ११।७८         |
| म्रापद्यपि हि घोरायां                                   | २।११३                 | आध्मेषु दिजातीनां                               | 51360         |
| माप्द्यपि हि यस्तेषां                                   | <b>१।३३६</b>          | <b>मावोडशाद्</b> त्राह्मस्य                     | २।३८          |
| मापो नारा इति प्रोरगः                                   | १।१०                  |                                                 |               |

| श्रासनावसयौ शय्याम्                   | ३।१०७        | इत्येतन्मानवं शास्त्रम्       | १२।१२६         |
|---------------------------------------|--------------|-------------------------------|----------------|
| <b>जा</b> सनासनशय्याभिः               | ४।२६         | इवन्तु वृत्तिवैकल्यात्        | १०१८४          |
| म्रासने <b>बूपक्ल्</b> प्तेषु         | ३।२०८        | इदमन्बिच्छतां स्वग            | र्वादर<br>हाद४ |
| मासनं चैव यानं च                      | ७।१६१        | इदमूचुर्महात्मानं             | ४। १           |
| आसपिण्डक्रियाकर्मे                    | ३।२४७        | इदं यशस्यमायुष्यं             | २। १० <b>६</b> |
| न्नासमाप्तेः शरीरस्य                  | रार४४        | इदं शररामशानाम                | ११८५<br>६१८४   |
| ग्रासमावर्तनात्कुर्यात्               | २।१०=        | इदं शास्त्रमधीयानः            | १।१०४          |
| आसमुद्रास् व पूर्वात्                 | <b>२</b> ।२२ | इवं शास्त्रं तु कृत्वाऽसौ     | १।५८           |
| न्नासां महिषचर्याणाम्                 | ६।३२         | इदं सामासिकं ज्ञेयं           | १२।३४          |
| ब्रासीत गुरुणा साध                    | २।२०४        | इदं स्वस्त्ययनं श्रेष्ठं      | १।१०६          |
| <b>प्रा</b> सीतामर <b>णात्का</b> न्ता | र्था १५८     | इन्धनार्थमञ्जूष्कारः।म्       | ११।६४          |
| द्यासीविदं तमोमूतं                    | १।५          | इन्द्रमेके परे प्राणं         | <b>१२।१२३</b>  |
| आसीनस्य स्थितः कुर्याद्               | २।१६६        | इन्द्रस्यार्कस्य वायोश्च      | £1803          |
| म्रासीनास् तथाऽऽसीनः                  | 221222       | इन्द्रानिलयमार्कारणाम्        | ७१४            |
| ग्रास्यतामिति चोक्तः सन्              | २।१६३        | इन्द्रान्तकाष्पतीन्द्रम्यः    | ३।८७           |
| माहरेत् त्रीरिए वा हे वा              | 28183        | इन्द्रियाणि यशः स्वर्गम्      | ११।४०          |
| म्राहरेद्यावदर्थानि                   | र १८२        | इन्द्रियाणां जये योगं         | ७।४४           |
| माहवेषु मियोऽन्योऽन्यं                | ં છા દ્ર દે  | इन्द्रियाणां तु सर्वेषां      | 3315           |
| म्राहिण्डिका निषादेन                  | १०१३७        | इन्द्रियाणां निरोधेन          | ६।६०           |
| ब्राहुरुत्पादकं केचित्                | <b>हा३</b> २ | इन्द्रियाणां प्रसङ्घेन दोवम्  | राहर           |
| भ्राह्य दानं कन्याया                  | ३।२७         | इन्द्रियाणां प्रसंगेन धर्मस्य | १२।५२          |
| बाह्ताम्युद्यतां मिक्षां              | ४।२४८        | इन्द्रियाणां विचरतां          | 2,55           |
| भा हैव स नलाप्रेम्यः                  | २।१६७        | इन्द्रियार्थेषु सर्वेषु       | ४।१६           |
|                                       |              | इमानप्यनुयुञ्जीत /            | नारप्रह        |
| <b>इ</b>                              |              | इमान्नित्यमनध्यायान्          | ४।१०१          |
| इङ्गिताकारचेष्टज्ञं                   | ७।६३         | इमं कर्मविधि विद्यात्         | हा ३२४         |
| <del>इच्</del> छ्याऽन्योन्यसंयोगः     | ३।३२         | इमं लोकं मातृज्ञक्त्या        | २।२३३          |
| इज्याश्च प्रतिगृह्णन्त                | ११।२४२       | इमं हि सर्ववर्णानाम्          | १।६            |
| इतरानिष सल्यादीन्                     | ३।११३        | इयं भूमिहि भूतानाम्           | <b>७</b> ६१३   |
| इतरे कृतवन्तस्तु                      | ६।२४२        | इयं विशुद्धिरुविता            | ११।८६          |
| इतरेम्यो बहिवेदि                      | ११।३         | इच्टि वैश्वानरीं निरयम्       | ११।२७          |
| इतरेषान्तु पण्यानाम्                  | १०१६३        | इष्टीः पार्वायनान्तीयाः       | 8180           |
| इतरेषां तु वर्णानां दण्डः             | 30६।व        | इष्ट्वाच शक्तितोयज्ञः         | ६।३६           |
| इतरेषां तु वर्णानामितरे               | ३।३४         | इह कीर्तिमवाप्नोति            | २।६            |
| इतरेषां तु वर्णानां सर्वा             | 81१८६        | इह चानुत्तमां कीर्ति          | 515 १          |
| इतरेषु तु शिष्टेषु                    | ३।४१         | इह चामुत्र वा काम्यम्         | १२।८६          |
| इतरेषु स्वपाङ्क्त्येषु                | ३।१८२        | इह दुइचरितैः केचित्           | १११४८          |
| इत्रेषु ससम्ध्येषु                    | १।७०         | इहाग्रघां कीर्तिमाप्नोति      | ४।१६६          |
| इतरेष्वागमाद्धर्मः                    | १।५२         | इहैव लोके तिष्ठन्सः           | १२।१०२         |
| इत्येतत्तपसो वेवाः                    | ११।२४४       | इहैवास्ते तु सा लोके          | ३११४१          |
| इत्येतदेनसा युक्तम् 🕡                 | ११।२४७       | ईशो दण्डस्य वरुणः             | <b>ह</b> ।२४४  |

| हलोकानामभय  | पंक्ति-श्रनुक्रमणिका                    | • |
|-------------|-----------------------------------------|---|
| 44114111744 | 1   ( ) " 27 "   27   27   21   21   21 |   |

| ईशः सर्वस्य जगतः                    | हार४४         | उत्पादयति सावित्र्या              | २।१४८         |
|-------------------------------------|---------------|-----------------------------------|---------------|
| ईश्वरं चैव रक्षार्थं                | ४।१५३         | उत्पादयेत्पुनर्भूत्वा             | ६।१७५         |
| ईश्वरः सर्वभूतानां                  | 3318          | उस्सादनं च गोत्राणां              | २।२०६         |
|                                     |               | उवकुम्भं सुमनसः                   | २।१८२         |
| उ                                   |               | उदके मध्यरात्रे च                 | 30818         |
| उक्तो वः सर्ववणीनां                 | ५।१४६         | उदकं निनये <del>च्</del> छेषं     | ३।२१८         |
| उक्तवा चैवानुतं साक्ष्ये            | <b>११।</b> ⊏⊏ | उदङ्मुखान्त्राङ् मुखान्वा         | 5150          |
| उग्रान्नं सूतिकान्नं च              | ४।२१२         | उदासीनप्रचार च                    | ७।१५५         |
| उच्चावचानि भूतानि                   | १२।१५         | उदितेऽनुदिते <b>चैव</b>           | २।१५          |
| उच्चावचेषु भूतेषु दुर्जेया          | ६।७३          | उदितोऽयं विस्तरज्ञः               | ६।२५०         |
| उच्चावचेषु भूतेषु स्थितं            | १२।१४         | उदित्यूचा वा वारुण्या             | ८।१०६         |
| उच्चैःस्थानं घोररूपं                | ७।१२१         | उद्घारेऽनुद्धृते त्वेषां          | <b>ह</b> ।११६ |
| उच्छिन्दन् ह्यात्मनो मूलं           | 35१।७         | उद्धारी न दशस्वस्ति               | ह1884         |
| उच्छिष्टमन्नं दात्रव्यम्            | १०।१२५        | उद्धारं ज्यायसे दत्त्वा           | <b>हा</b> १५६ |
| उच्छिष्टान्न निषेक <del>ञ्च</del> े | ४।१५१         | उद्घृते दक्षिरा पारा              | २।६३          |
| उच्छिष्टेन तु संस्पृष्टः            | ४।१४३         | उद्भिज्जाः स्थावराः सर्वे         | १।४६          |
| उच्छिष्टमन्नं भागधेयं स्यात्        | ३।२४४         | उद्यतेराहवे शस्त्रैः              | रारद          |
| उच्छिष्टः श्राद्धभुक्वैव            | 30818         | उ <b>द्</b> बबहर्रिमन <b>इचैव</b> | \$188         |
| उच्छीवं एंके श्रियं कुर्याद्        | ३।८६          | उद्दर्तनमेपस्नानं                 | ४।१३२         |
| उच्छेवणं तु यत्तिष्ठेत्             | ३।२६४         | उद्वहेत द्विजो भार्या             | 318           |
| उच्छेषरां भूमिगतं                   | ३।२४६         | उद्वेजनकरैंदेंण्डै:               | ⊏।३४२         |
| उत्तमाङ्गोद्भवाज्ज्येष्ठाद्         | <b>818</b> 3  | उन्मत्तजडमूकाश्च                  | हा२०१         |
| उत्तमानुत्तमानगच्छन्                | ४।२४५         | उन्मत्तोऽन्घरेच वर्ज्याः स्युः    | ३।१६१         |
| उत्तमां सेवमानस्तु                  | <b>८।३६६</b>  | उन्मत्तं पतितं क्लीवम्            | 30/13         |
| उत्तमां सात्त्विकीमेतां             | १२।५०         | उपगृह्यास्पदं चैव                 | ७।१५४         |
| उत्तमेषूत्तमं कुर्याद्              | ३।१०७         | उपचर्यः स्त्रियः साघ्व्याः        | प्रा१५४       |
| उत्तमै रुत्तमै नित्यं               | ४।२४४         | उपचारिकयाकेलिः                    | ना३४७         |
| उत्तिष्ठेत्प्रथमं चास्य             | २११६४         | उपच्छन्मानि चान्यानि              | =1२४६         |
| उत्कर्षं योषितः प्राप्ताः           | ६।२४          | उप <b>जप्यानुपजपेद्</b>           | ७३१७          |
| उत्कर्षं चापकर्षं च                 | १०।४२         | उपधाभिरेच यः किञ्चत्              | 5391Z         |
| उत्कोचकाइचौपाधिकाः                  | <b>ह।२५</b> ८ | उपनीय गुरुः शिष्यं                | २१६६          |
| <i>उर</i> कृष्टायामिरूपाय           | श्व           | उपनीय तुं तत्सर्वं                | ३।२२८         |
| उत्याय पश्चिमे यामे                 | ७।१४५         | उपनीय तु यः ज्ञिष्यं              | २।१४०         |
| उत्यायावश्यकं कृत्वा                | ४३१४          | उपपन्नो गुर्णस्सर्वेः             | ६।१४१         |
| उत्पक्तिरेव विप्रस्य                | 218=          | उपपातकसंयुक्तः                    | ११।१०=        |
| उत्पत्तिव्यञ्जकः पुण्यः             | राइन          | उपपातकिनस्त्वेवं                  | ११।१०७        |
| उत्पत्स्यते हि तत्पात्रं            | ४।२२८         | उपवन्ष्यारिमासीत                  | ७।१६४         |
| उत्पद्यते गृहे यस्य                 | ६।१७०         | उपवासकृशं तन्तु                   | ११।१६५        |
| उत्पद्यम्ते च्यवम्ते च              | १२।६६         | च वीतमल क्यार                     | ४।६६          |
| उत्पादकब्रह्मदात्रोः                | २११४६         | उपवेष्य तु तान्विप्रान्           | ३।२०६         |
| <b>उत्पादनमपत्यस्य</b>              | <b>ह</b> ।२७  | उपसर्जनं प्रधानस्य                | ह।१२१         |
|                                     |               |                                   | - •           |

| उपसेवेत तं नित्यं                      | ७।१७५            | <b>ૠ</b>                                      |               |
|----------------------------------------|------------------|-----------------------------------------------|---------------|
| उपस्थमुदरं जिह्ना                      | <b>51१२</b> ५    | merical france                                | 9 917 57      |
| उपस्थितं गृहे वि <b>द्याद</b>          | ३।१०३            | ऋक्संहिता त्रिरम्यस्य<br>ऋक्षेष्ठघाप्रयणं चैव | ११।२६२        |
| उपस्पृशेत्स्रवन्त्यां वा               | ११।१३२           | ऋग्वेदविद् यजुविस्य                           | ६।१०          |
| उपस्पृशंस्त्रिषवणं पितृत्              | ६।२४             | ऋग्वेदो देवदंवत्यः                            | <b>१२।११२</b> |
| उपस्पृशंस्त्रिषवणं मे                  | <b>१</b> १।२१६   | ऋग्वेदं धारयन्विप्रः                          | ४१४५४         |
| उपस्पृशं स्त्रिषवणं त्व                | <b>११</b> ।१२३   |                                               | ११।२६१        |
| उपस्पृत्य द्विजी नित्यं                | २।५३             | ऋचो यजुंषि चान्यानि                           | ११।२६४        |
| उपस्पृष्टोदकात्सम्यक्                  | ३।२०८            | ऋजवस्ते तु सर्वे स्युः                        | २।४७          |
| उपाकर्मिश चोत्सर्गे                    | 818 <b>8</b> E   | ऋरणानि त्रीण्यपाकृत्य                         | <b>413</b> 4  |
| उपाध्यायान्दशाचार्य                    | २११४५            | ऋगो देये प्रतिज्ञाते                          | 3F\$12        |
| उपानही च वासइच                         | ४।६६             | ऋणे घने च सर्वस्मिन्                          | ह।२१ <b>८</b> |
| उपासते ये गृहस्थाः                     | ३।१०४            | ऋणं वातुमशक्तो यः                             | नार्ध्र       |
| उपांशुः स्याच्छतगुणः                   | २।५४             | ऋतमुञ्खिशलं श्रेयं                            | ४।४           |
| उपेक्षकोऽसंकुसुको                      | ६।४३             | ऋतामृताम्यां जीवेत्                           | XIX.          |
| उपेतारमुपेयं च                         | ७।२१५            | ऋतुकालाभिगामी स्यात्                          | FIRE          |
| उप्यते यद्धि तद्बीजं                   | ६।४०             | ऋतुः स्वामाविकः स्त्रीर्णा                    | ३।४६          |
| उमयोर् <i>र्</i> स्तयोर्म्,'क          | ३।२२५            | ऋरिवक्पुरोहिताचार्यः                          | ४।१७६         |
| उभयोः सप्त दातव्याः                    | प्रा <b>१</b> ३६ | ऋत्विष्यदि वृतो यज्ञे                         | <b>८।२०६</b>  |
| उभयं तुसमं यत्र                        | ४६१३             | ऋत्विजस्ते हि शूद्राणां                       | ११।४२         |
| उमाम्यामप्यजीव स्तु                    | १०।८२            | ऋत्विजं यस्त्यजेव् याज्यः                     | <b>८।३८८</b>  |
| उमाविप तुतानेव                         | <b>⊏।३७७</b>     | ऋषयो दीर्घसन्ध्यत्वात्                        | <b>8318</b>   |
| उभावपि हि तौ धर्मी                     | २।१४             | ऋषयश्चित्रिरे धर्म                            | २।१५४         |
| उभेत एक शुल्केन                        | 51208            | ऋषयः पितरो देवाः                              | ३।५०          |
| उभे यानासने चैव                        | ७। <b>१</b> ६२   | ऋषयः संयतात्मानः                              | ११।२३६        |
| उभौ तौ नाहैंतो भागं                    | ६।१४३            | ऋषिमित्रहिरणैश्चैव                            | ६।३०          |
| उभी निग्रह्य दाप्यः स्यात्             | <b>८। १</b> ८४   | ऋषिम्यः पितरो जाताः                           | ३।२०१         |
| उल्कानियतिकेतूंश्च                     | १।३८             | ऋषियज्ञं देवयज्ञं                             | ४।२१          |
| उष्ट्रयानं समार्हेह्य                  | ११।२०१           | -                                             |               |
| उच्णे वर्षति शीते वा                   | ११।११३           | ए                                             |               |
| _                                      |                  | एक एव चरेन्नित्यम्                            | ६।४२          |
| <b></b>                                |                  | एक एव सुहद्धर्मी                              | <b>⊏।१७</b>   |
| समद्विवार्षिकं प्रेतं                  | ४।६८             | एक एवीरसः पुत्रः                              | <b>हा</b> १६३ |
| कब्वे तु कालादेतस्मात्                 | 0313             | एककालं चरेद्भ क्षम्                           | ६।४४          |
| कर्ष्यं नामेर्मेध्यतरः                 | १।६२             | एकजातिहिजातीस्तु                              | <b>८।२७</b> ० |
| कर्वे नामेर्यानि लानि                  | प्रा१३२          | एकदेशं तु वेदस्य                              | २।१४१         |
| कर्षं पित्रच मात्रच                    | ६।१०४            | एकमप्याज्ञयेद्विप्र'                          | ३।८३          |
| कर्ष्यं प्राणा ह्युक्तामन्ति           | २।१२०            | एकमुत्पादयेत्पुत्रं                           | 8140          |
| रुष्यं विमागारजातस्तु                  | <b>2</b> 1785    | एकमेव तु शूद्रस्य                             | 8318          |
| <b>ऊर्घ्यं संव</b> रसरा <b>रवे</b> नां | <b>७७।</b> ३     | एकमेव बहत्यग्निः                              | 310           |
| <b>ऊष्मण</b> श्चोपजायन्ते              | <b>१</b> १४४     | एकरात्रोपवासश्च                               | ११।२१२        |
|                                        |                  |                                               |               |

| एकरात्रं तु निवसन्          | ३।१०२         | एतदेव व्रतं कृत्स्नम्          | ११।१३०                |
|-----------------------------|---------------|--------------------------------|-----------------------|
| एकविंशतिमाजातीः             | ४।१६६         | एतदेव वर्त कुर्युः             | ११।११७                |
| एकस्तान्मन्त्रवित्त्रीतः    | ३।१३१         | एतद्दण्डविधि कुर्यात्          | <b>5</b> 1२२ <b>१</b> |
| एकाकिनश्चारययिके            | ७।१६५         | <b>एत</b> थ्वेशप्रसूतस्य       | २।२०                  |
| एकाकी चिन्तयानो हि          | ४।२५८         | एतदि जन्मसाफल्यम्              | १२।६३                 |
| एटाकी चिन्तयेन्नित्यं       | ४।२५८         | एतदि मत्तोऽधिजगे               | १।५६                  |
| एकाक्षरं परं ब्रह्म         | २।८३          | एतद्रुद्रास्तथादित्याः         | ११।२२१                |
| एकादशेन्द्रियाण्याहुः       | २।८६          | एतद्विदन्ती विद्वांसी बाह्य गा | ४।६१                  |
| एकादशे स्त्रीजननी           | ६।⊏१          | एतद्विदन्तो विद्वांसस्त्रयी    | ४।१२५                 |
| एकादशं मनी ज्ञेयं           | २।६६          | एतद्विद्यात्समासेन             | ४।१६०                 |
| एकाधिकं हरेज्ज्येष्ठः       | <b>८</b> ।११७ | एतद्विधानमातिष्ठेद्वामिकः      | दार्४४                |
| एकान्तरे त्वानुलोम्यात्     | १०।१३         | एतद्विषानमातिष्ठेवरोगः         | ७।२२६                 |
| एकापायेन वर्तन्ते           | १।७०          | पुतद्विधानं विज्ञेयम्          | <b>६</b> ।१४८         |
| एकालिङ्गे गुदे तिस्रः       | प्रा१३६       | एतद्वोऽभिहितं शौचम्            | ४।१००                 |
| एकैकमपि विद्वांसं           | ३।१२६         | एतद्वोऽभिहितं सर्वं निःश्रेयस  | १२। <b>११६</b>        |
| एक कशस्चरेत्कृच्छ्          | 3 ह १ । १ ३   | एतद्वोऽभिहितं सर्वं विधानं     | ३।२८६                 |
| एकैक्शो युगानां र्तु        | १।६८          | एतद्वोऽयं भृगुः शास्त्रं       | १।५६                  |
| एकैकं कारयेत्कर्म           | ७।१३८         | एतद्वः सारफलगुत्वम्            | <b>ह</b> ।५६          |
| एकैकं प्रासमश्नीयात्        | ११।२१३        | एतद् द्वादशसाहस्र              | १।७१                  |
| एककं हासयेत् पिण्डम्        | ११।२१६        | एत <b>द्</b> व्याप्तिमदेतेषां  | १२।२६                 |
| एकोऽनुभुङक्ते सुकृतं        | ४।२४०         | एतन्मांसस्य मांसत्वं           | रार्                  |
| एकोऽपि वेदविद्धर्मम्        | १२।११३        | एतमेके वदन्त्यग्निम्           | १२।१२३                |
| एकोऽलुब्धस्तु साक्षी स्यात् | 5100          | एतमेव विधि कृतस्तम्            | ११।२१७                |
| एकोऽहमस्मीत्यात्मानं        | <b>८।६</b> १  | एतयर्चा विसंयुक्तः             | २।५०                  |
| एकं गोमियुनं हे वा          | ३।२६          | एतस्मिन्नेनसि प्राप्ते         | ११।१२२                |
| एकं वृषममुद्धारम्           | ६।१२३         | एता हब्ट्वाऽस्य जीवस्य         | १२।२३                 |
| एकः प्रजायते जन्तुः         | ४।२४०         | एतानाकालिकान्विद्याद्          | ४।१०५                 |
| एकः शतं योषयति              | ७।७ <b>४</b>  | एतानाहुः कौटसाक्ष्ये           | 51 <b>१</b> २२        |
| एकः शयीत सर्वत्र            | २। १८०        | एतानि मान्यस्थानानि            | २।१३६                 |
| एतत्कष्टतमं विद्यात्        | ७।५०          | एतानि यतिपात्राणि              | ६।५४                  |
| एतच्चतुर्विधं प्राहुः       | २।१२          | एतानेके महायज्ञान्             | ४।२२                  |
| एतच्चतुर्विषं विद्यात्      | ७।१००         | एतानेव महायज्ञान्त्रिवंपेत्    | ६।५                   |
| एतच्छीचं गृहस्यानाम्        | ४।१३७         | एतान् दोषानवेक्य त्वं          | ≒1१०१                 |
| एतस्तुन परेचकुः             | 3313          | एत न्द्रिजातयो देशान्          | २ २४                  |
| एतस्त्रयं समाश्रित्यं       | ७।२१४         | एतान्यपि सतां गेहे             | ३।१० <b>१</b>         |
| एतत्त्रयं हि पुरुषं         | ४। १३६        | एतान्येनांसि सर्वारिग          | ११।७१                 |
| एदतक्षरमेतां च              | २।७८          | एतान्विगहिताचारा <b>न्</b>     | ३।१६७                 |
| एतदन्तास्तु गतयः            | १।५०          | एतावानेव पुरुषः                | १४४                   |
| एतदुक्तं द्विजातीनां        | ४।२६          | एतांइचन्यांइच लोकेऽस्मिन्      | ६।२४                  |
| एतदेव चरेदब्दम्             | ११।१२६        | एतांश्चान्यांश्च सेवेत         | ६।२९                  |
| एतदेव विधि कुर्यात्         | ११।१८७        | एतास्तिस्रस्तु भार्यायं        | ११।१७२                |
|                             |               |                                |                       |

| एतांस्त्वम्युवितान्विद्यात् | ४।१०४                 | एवं प्रयत्नं कुर्वीत               | ७।२२०                  |
|-----------------------------|-----------------------|------------------------------------|------------------------|
| एताः प्रकृतयो मूलं          | ७।१५६                 | एवं ययोक्तं विप्राणां              | र्शर                   |
| एते गृहस्थप्रभवाः           | ६।८७                  | एवं यद्यप्यनिष्टेषु                | 38813                  |
| एते चतुर्णा वर्णानाम्       | १०।१३०                | एवं यः सर्वभूतानि                  | ३।६३                   |
| एतेम्यो हि दिजाग्रेम्यः     | १०।३                  | एवं यः सर्वभूतेषु                  | १२।१२४                 |
| एते मनुंस्तु सप्तान्यान्    | १।३६                  | एवं विजयमानस्य                     | ७।१०७                  |
| एते राष्ट्रे वर्समानाः      | <b>ह</b> ।२२६         | एवं विधान नृपो देशान्              | <b>ह</b> ।२६६          |
| एते श्रद्धेषु भोज्यान्ताः   | <b>४</b> ।२५३         | एवं वृत्तस्य नृपतेः                | ७।३३                   |
| एते षट् सहशान् वर्णान्      | १०।२७                 | एवं वृत्तां सर्वर्गां स्त्रीम्     | प्रा१६७                |
| एतेषामेव जन्तूनां           | १२।६६                 | एवं सँ जाग्रत्स्वप्नाम्यां         | १।५७                   |
| एतेषामेव वर्णीनां           | १३।१                  | एवं संत्यस्य कर्मारिंग             | 4184                   |
| एतेषां निपहो राज्ञः         | <b>८।३८</b> ७         | एवं स मगवान्देवः                   | १२।११७                 |
| <b>ए</b> तेष्वविद्यमानेषु   | २।२४८                 | एवं समुध्तोद्धारे                  | <b>ह</b> ।११६          |
| एते सर्वे पृथाज्ञेयाः '     | <b>६</b> ।२३४         | एवं सम्यग्घेविहु त्वा              | ३।८७                   |
| <b>एतैरु</b> पाययोगैस्तु    | <b>११</b> ०           | एवं सर्वमिवं राजा                  | ७।२२६                  |
| एतेरपायै रन्येश्च           | <b>६।१२३</b>          | एवं सर्वं विघायेदम्                | ७।१४२                  |
| एतैद्विजातयः शोध्याः        | ११।२२६                | एवं सर्वे स सुष्ट्वेदं             | श्र                    |
| एतंलिङ्ग नेयत्सीमां         | <b>=</b> ।२५२         | एवं सर्वानिमान् राजा               | ८।४२०                  |
| ए रेविवादान्संत्यज्य        | ४।१८१                 | एवं सह बसेयुर्वी                   | <b>ह।१११</b>           |
| ए नैर्ज तैरगोहेत । अगम्याग  | ११।१६६                | एवं संचिन्त्य मनसा                 | ११।२३१                 |
| एनैवर्तरपोहेत । गुरुस्त्री  | ११।१०२                | एवं स्वभावं ज्ञात्वाऽसी            | <b>ह।१</b> ६           |
| ए नेब तैरपोहेयुः            | ११।१०७                | एष ज्ञेयस्त्रिवृद्धेदः             | 881268                 |
| एतैव्र तैरपोह्य स्यात्      | ११।१४५                | एव दण्डविषिः प्रोक्तो              | 517७5                  |
| एती वर्षास्वनध्यायी         | ४।१०२                 | एव धर्मविधिः कृत्स्नः              | १०।१३१                 |
| एतं सामासिकं धर्म           | १०।६३                 | एव धर्मोऽखिलेनोक्तो                | <b>द</b> ।२ <b>१</b> द |
| एघोदकं मूलफलं               | ४।२४७                 | एव धर्मी गवाइवस्य                  | धार्य                  |
| एनसां स्यूलसूक्माएगम्       | ११।२५२                | एव धर्मी प्रनुशिष्टो वा            | ६।८६                   |
| एनस्विमिर्रानिशिक्तैः       | 21115                 | एष धर्मः परः साक्षाद्              | २।२३७                  |
| एनो गच्छति कर्तारं          | 5188                  | एष धर्मः समासेन                    | <b>६।१०१</b>           |
| एभिजितैश्च जयति             | ४।१८१                 | एष नौयायिनामुक्तो                  | 20812                  |
| एवमाचारतो हब्ट्वा           | १।११०                 | एव प्रोक्ती द्विजातीनां            | २।६८                   |
| एक्पाबीन विजानीयात्         | १।२६०                 | एष ब्रह्मविदेशो वै                 | २।१६                   |
| एवमेतरिवं सर्वे             | १।४१                  | एव वै प्रथमः कल्पः                 | ३।१४७                  |
| एवं कर्मविशेषेरम            | ११।४२                 | एव बोऽभिहितो धर्मी                 | ६१६७                   |
| एवं गृहाधमे स्थित्वा        | ६।१                   | एव वोऽभिहितः कृत्स्नः              | ११।२६६                 |
| एवं चरति यो विप्रः          | २।२४६                 | एव शौचविधिः कृत्सनः                | प्रा१४६                |
| एवं चरन् सदा युक्तः         | ४५६।३                 | एव शौबस्य वः प्रोक्तः              | प्रा११०                |
| एवं हदवती नित्यम्           | ११।८१                 | एव सर्व समुद्दिब्टः कर्मणां        | १२।८२                  |
| एवं धर्म विजानीमः           | १।४६                  | एव सर्वः समुद्दिष्टस्त्रिप्रकारस्य |                        |
| एवं घर्म्याणि कार्याणि      | <b>हा</b> २५ <b>१</b> | एव सर्वाणि भूतानि                  | १२।१२४                 |
| एवं निर्वपणं कृत्वा         | ३।२६०                 | एव स्त्रीपुंसयोदनतः                | ६।१०३                  |

|                                                   |                       | _                                 |                |
|---------------------------------------------------|-----------------------|-----------------------------------|----------------|
| एव धर्मस्य वो योनिः                               | रारप                  | करणान् वा भक्षयेवव्दम्            | ११।६२          |
| एंश पापकृतामुक्ता                                 | 301155                | कण्टकोद्धरणे नित्यं               | <b>हार्</b> पर |
| एवामन्यतमे स्थाने                                 | 5 <b>११</b> ६         | कण्डनी चोदकुम्भश्च                | ३।६४           |
| ए अमन्यतमी यस्य                                   | ३।१४६                 | कयं तत्र विभागः स्यात्            | <b>ह। १</b> २२ |
| एवा विचित्रामिहिता                                | ११।६८                 | कथं मृत्युः प्रभवति               | प्रा२          |
| एषां हि बाहुगुण्येन                               | ७।७१                  | कथञ्चिदप्यतिक्रामन्               | ३११६०          |
| एषां हि विरहेण स्त्री                             | प्रा१४६               | कन्यानां संप्रदानं च              | ७।१४२          |
| एषु स्थानेषु भूयिष्ठं                             | 티드                    | कन्याप्रदानमस्यर्च्य              | <b>३।३०</b>    |
| एषोऽखिलेनामिहितो दण्ड                             | <b>८।३०१</b>          | कन्याप्रदानं विधिवद्              | ३।२६           |
| एषोऽखिलेनामिहितो धर्मः                            | =1२६६                 | कन्याप्रदानं स्वाच्छन्द्यात्      | ₹1₹            |
| एषोऽसिलः कर्मविधिः                                | ४८६।३                 | कन्याया दूषरां चेव                | ११।६१          |
| एषोदिता गृहस्यस्य                                 | 812XE                 | कन्यायां दत्तशुरकायाम्            | <b>ह</b> ।ह७   |
| एवोदिता लोकयात्रा                                 | १।२५                  | कन्यां मजन्तीमुरकृष्टं            | <b>८।३</b> ६४  |
| एषी नाद्यादनस्योक्तः                              | ११।१६१                | कन्येव कन्यां या कुर्यात्         | <b>५।३</b> ६६  |
| एषोऽनापदि वर्णानाम्                               | १ ३३६                 | कपालं बृक्षमूलानि                 | ६।४४           |
| एवोऽनुपस्कृतः प्रोक्तो                            | ७।६८                  | करम्भवालुकातापान्                 | १२।७६          |
| एव्वर्येषु पञ्चन्हिसन्                            | प्रा४२                | करीषमिष्ट÷ारांश्च                 | 51२५०          |
| ऐ                                                 |                       | कर्णभवेऽनिले रात्री               | ४।१०२          |
| ·                                                 |                       | कर्णी वर्म च बालांइच              | 2 <b>5</b> 512 |
| ऐन्द्रं स्थानमित्रप्रेप्सुः                       | <b>८</b> । ३४४        | कणी तत्र पिधातव्यी                | २।२००          |
| ऐन्द्रं स्थानमुपासीना                             | ₹३१४                  | कर्मचेष्टास्वहः कृष्णः            | १।६६           |
| म्रो                                              |                       | कर्मजा गतयो नृणां                 | <b>१</b> २।३   |
|                                                   | ALUV                  | कर्मणां च विवेकार्यं              | १।२६           |
| ग्रोघवाताहृतं बीजम्                               | 61XX                  | कर्मणाऽपि समं कुय <sup>र</sup> त् | <b>८। १७७</b>  |
| भोषध्यः पशवी वृक्षाः                              | X180                  | कर्मणां फलनिवृत्ति                | <b>१२।१</b>    |
| ग्रोषघ्यः फलपाकान्ताः                             | ₹18 <b>६</b>          | कर्मदण्डस्तु लोकान्स्त्रीन्       | <b>१</b> -२।३  |
| म्रोंकारपूर्विकास्ति <b>स्रः</b>                  | २।८१                  | कर्मस्वम्युद्यतस्त्रेता           | ६।३०५          |
| श्रो                                              |                       | कर्माण्यारभमाणं हि                | • ० ६ । ३      |
| म्रौदकेनैव विधिना                                 | 31700                 | कर्मात्मनां च देवानां             | १।२२           |
| भारकाच्याचात्रा<br>भ्रोरभ्रिको माहिषिकः           | 31 <b>2</b> १५        | कर्मारस्य निवादस्य                | ४।२१५          |
| भाराभ्रका नाहायकः<br>भीरभ्रेणाय चतुरः             | 318EE                 | कर्मेन्द्रियाणि पञ्चैषां          | २।६ <b>१</b>   |
| भारत्र गाय चतुरः<br>भीरसक्षेत्रजी पुत्री          | 31785<br>0185         | कर्मोपकरणाः शूद्राः               | १०।१२०         |
| भारसकात्रणा पुत्रा<br>ग्रीरसो विभजन्दायं          | <b>६।१६</b> ४         | कलविङ्कं प्लवें हंसं              | <b>५।१</b> २   |
| ग्रारसा ।यमजन्याय<br><b>ग्रीरसः क्षेत्रजञ्जीव</b> | 81868                 | कलिः प्रसुप्तो मवति               | <b>६।३</b> ०२  |
| म्रारसः सत्रजन्मव<br>म्रीवधान्यगरी विद्या         | 818X8                 | कल्पयित्वास्य वृत्तिञ्च           | ११।२३          |
| भाषवात्यगदा ।वद्या                                | ११।२३७                | कव्यानि चैव पितरः                 | १।६५           |
| श्रं                                              |                       | कस्मिदिचदपि वृत्तान्ते            | ३।१४           |
| ग्रंशमंशं यवीयांसः                                | <b>ह</b> ।११७         | कार्षं बाप्ययवा सञ्जम             | <b>दा</b> २७४  |
|                                                   | ~,,,,                 | कानीनइच् सहोढइच                   | <b>श</b> १६०   |
| <b>क</b>                                          |                       | कामकारकृतेञ्चाहुः                 | \$ \$ 1.8%     |
| कटचां कृताङ्को निर्वास्य                          | <b>५</b> ।२५ <b>१</b> | कामक्रोधी तु संयम्य ततः           | <b>१२।११</b>   |
|                                                   |                       |                                   |                |

| कामकोषौ तु संयम्य योऽर्थान् | द <b>।१</b> ७५ | कालमासोद्य कार्यं च राजा         | <b>ह</b> ।२ <b>ह</b> ३ |
|-----------------------------|----------------|----------------------------------|------------------------|
| कामजेषु प्रसंक्तो हि        | ७।४६           | कालमेव प्रतीक्षेत                | ६।४४                   |
| कामतस्तु कृतं मोहात्        | ११।४६          | कालद्याकं महाद्याल्काः           | ३।२७२                  |
| कामतस्तु प्रवृत्तानां       | ३।१२           | कालेऽदाता पिता वाच्यः            | ११४                    |
| कामतो ब्राह्मणवधे           | ११।८६          | काले प्राप्तस्त्वकाले वा         | ३।१०४                  |
| कामतो रेतसः सेकम्           | ११।१२०         | कालं कालविमक्तींइच               | १।२४                   |
| काममम्यर्थितोऽदनीयाद्       | २।१८६          | किञ्चि छे यस्करतरं               | 27158                  |
| काममामरणात् तिष्ठेत्        | 3713           | किञ्चिदेव तु दाप्यः स्यात्       | <b>८।३६३</b>           |
| काममुत्पाद्य कृष्यान्तु     | 90160          | किञ्चिदेश तु विप्राय             | ११।१४१                 |
| कामात्मता न प्रशस्ता        | २।२            | कितवान्कुशील <b>वान्क्र</b> रान् | ६।२२५                  |
| कामात्मा विषमः क्षुद्रः     | ७।२७           | किन्नरान्वानरान्मत्स्यान्        | १।३६                   |
| कामाद्दशगुरां पूर्व         | <b>51</b> १२१  | कीटाइचाहियतंगाइच                 | १ <b>१</b> ।२४०        |
| कामाद्धि स्कन्दयन् रेतो     | २।१८०          | कीनाशो गोवृषी यानम्              | ६।१५०                  |
| कामान्माता पिता चैन         | २।१४७          | कुटुम्बात्तस्य तद् द्रव्यं       | ११।१२                  |
| कामिनीषु विवाहेषु           | ष। ११३         | <b>कुदुम्बार्येऽ</b> घ्यषीनोऽपि  | ⊏।१६७                  |
| कामंक्रीघंच लोगंच           | २।१७८          | कुतपं चासने दद्यात्              | ३।२३४                  |
| कामं तु क्षपयेद्देहम्       | प्रा१५७        | कुबेर्षच धनैश्वर्यं              | ७।४२                   |
| कामंतु खलु घमर्षि           | १०।११७         | कुरुक्षेत्रं च मत्स्याइच         | २।१६                   |
| कामं तु गुरुपत्नीनां        | २।२१६          | कुरक्षेत्रांरच मत्स्यांरच        | ६३१।७                  |
| कामं वा समनुज्ञातः          | ३।२२२          | कुरुते धर्मसिष्यर्थं             | ७।१०                   |
| कामं श्राद्धेऽचंयेन्मित्रं  | ४। १४४         | कुर्यादध्ययने यत्नं              | २।१६१                  |
| काम्यो हि वेदाधिगमः         | २।२            | कुर्यादन्यत्र वा कुर्यात्        | २।५७                   |
| कायक्लेशाञ्च तन्मूलान्      | ४।६२           | कुर्यावहरहः श्राद्धं             | ३।८२                   |
| कायत्रैदशिकाभ्यां वा        | राप्रद         | कुर्यात् वृतपशु सङ्ग             | ४।३७                   |
| कायमङ्गुलिमूलेऽग्रे         | २।५६           | कुर्यु रधे यथापण्यं              | <b>८१३</b> ६८          |
| कारावरो निषावासु            | १०।३६          | कुर्वन्ति क्षेत्रिणामर्थं        | <b>ह</b> ।५१           |
| कारकाच्छित्पिनइचै <b>व</b>  | ७।१३८          | कुर्वीत चैषां प्रत्यक्षं         | 21805                  |
| कारकान्नं प्रजां हन्ति      | ४।२१६          | कुर्वीत शासनं राजा               | <b>ह।२</b> ६२          |
| कार्यश्च विजनमा च           | १०।२३          | कुलजे वृत्तसम्पन्ने              | 5 <b>।१७€</b>          |
| कार्पासकीटजोर्गानाम्        | ११।१६८         | कुलसंख्यां च गच्छन्ति            | ३१६६                   |
| कार्पासतान्तवं क्रीञ्चः     | १२।६४          | कुलान्यकुलतां यान्ति             | ३।६३                   |
| कार्पासमुपवीतं स्यात्       | शक्र           | कुलान्याशु विनश्यन्ति            | ३।६४                   |
| कार्यं वीक्य प्रयुञ्जीत     | ७।१६१          | कुलान्यैव नयन्त्याशु             | ३११४                   |
| कार्यं सोऽवेष्यं शक्ति च    | ७११०           | कुले मह्ति सम्भूतां              | ७१७७                   |
| कार्यः, शरीरसंस्कारः        | २।२६           | कुले मुख्येऽपि जातस्य            | १०१६०                  |
| कार्षागणस्तु विज्ञेयः       | 51 <b>१</b> ३६ | कुलं दर्हात राजाग्निः            | ७।६                    |
| कार्वापणं भवेदण्डची         | <b>८।३३६</b>   | कुविवाहैः क्रिय'लोपैः            | ३।६३                   |
| कार्धारीरववास्तानि          | २।४१           | कुशीलवोऽवकीर्णी च                | ३।१५५                  |
| कार्ष्णायसमलङ्कारः          | १०।५२          | कुसीदपथमाहुस्तं<br>              | =1१५२                  |
| कालपक्वैः स्वयं शीर्णैः     | ६।२१           | कुसीववृद्धिर्हेगुण्यं<br>        | <b>51१५१</b>           |
| कालमासाद्य कार्यं च दण्डं   | <b>८</b> ।३२४  | कुसूलघान्यको वा स्यात्           | <b>Y</b> 10            |

|           |          |             | <u>.                                    </u> |
|-----------|----------|-------------|----------------------------------------------|
| रलोकानामु | भयपाक्त- | प्रनक्रमाणक | 7                                            |
|           |          |             | •                                            |

|                            |               | <b>-</b>                            |                       |
|----------------------------|---------------|-------------------------------------|-----------------------|
| कुह्य चेवानुमृत्ये च       | ३।८६          | केशान्तः षोडशे वर्षे                | २।६५                  |
| कूटशासनकत् श्च             | <b>६।२३</b> २ | केशेषु गृह्यतो हस्ती                | <b>८</b> ।२८३         |
| कूपवापीजलानां च            | ११।१६३        | कैवर्तमिति यं प्राहुः               | <b>१</b> ०।३४         |
| क्ष्माण्डेवीपि जुहुयात्    | <b>८।१०६</b>  | कोव्ठागारायुषागार                   | <b>६</b> ।२५०         |
| क्रच्छातिकच्छी कुर्वीत     | ११।२०८        | कौटसाध्यं तु कुर्वाणम्              | द <b>।१</b> २३        |
| कृच्छ चारद्रायणं चैव       | ११।१७७        | कौरसं जप्तवाऽप इत्येतत्             | ११।२४६                |
| कृतज्ञं धृतिमन्तं च        | ७।२१०         | कौशेयाविकयोरूपः                     | ४।१२०                 |
| कृतवारोऽपरान् वारान्       | १०।५          | कौशेयं तितिरिहं स्वा                | १२।६४                 |
| <b>कृ</b> तनिणेजनां इचैव   | ११।१८६        | क्रमतः पूर्वमम्यस्य                 | ४।१२५                 |
| कृतबुद्धिषु कर्तारः        | १।६७          | क्रमशो याति लोकेऽस्मिन्             | १२।५३                 |
| कृतवापनी निवसेत्           | ११।७८         | क्रमशुः क्षेत्रजादीनां              | ६।२२०                 |
| कृतवापो वसेद्गोष्ठे        | ११।१०८        | क्रयविक्रयमध्वानं                   | ७।१२७                 |
| <b>कृतासुसारादधिका</b>     | ६।१५२         | क्रयविक्रयानुशयः                    | ۳IX                   |
| कृतान्नं चाकृतान्नेन       | १०।६४         | क्रयेण स विशुद्ध हि                 | <b>८।२०१</b>          |
| <b>क्टतारूजलिरुपासीत</b>   | ४।१५४         | कव्यादसूकरोष्ट्राणाम्               | ११।१५६                |
| कृते त्रेतादिषु ह्येषा     | १।८३          | क्रव्यादान्छाकुनान्सर्वान्          | प्रा११                |
| कृतोपनयनस्यास्य            | २।१७३         | क्रव्यादांस्तु मृगान् हत्वा         | ११।१३७                |
| कृतं तद्धमंतो विद्यात्     | <b>E1733</b>  | क्रव्याद्भिश्च हतस्यान्यै:          | ४।१३१                 |
| कृतं त्रेतायुग चंव         | १०६।३         | क्रियाऽम्युपगमा <del>स्</del> वेतत् | FXI3                  |
| कृत्वा पापं हि सन्तप्य     | ११।२३०        | क्रीडन्निवैतत् कुरुते               | १।५०                  |
| कृत्वा मूत्रं पुरीषं वा    | ४।१३८         | क्रीएरीयाद् यस्त्वपत्यार्थम्        | ४७११३                 |
| कृत्वा विक्रीय वा किञ्चित् | <b>८।१२२</b>  | क्रीत्वा विक्रीय वा किचित्          | <b>51</b> २२२         |
| कृत्वा विघानं मूले तु      | ४२१।३         | क्रीत्वा स्वयं वाऽप्युत्पाद्य       | प्रा३२                |
| कृत्वैतद् बलिकर्मेवं       | ४३।६४         | कुद्धयन्तं न प्रतिकुद्धचेत्         | ६।४८                  |
| कृत्स्नमेव लभेतांशं        | 51200         | क्रूरकर्मकृतां चैव                  | १२।५८                 |
| कुत्स्तनं चाष्टविधं कर्म   | ७।१५४         | क्रोंघजेऽपि गणे विद्यात्            | ७।५१                  |
| कृमिकीटपतंगानाम्           | ११।७०         | क्लृप्तकेशनखश्मश्रुदन्तिः           | ४।३५                  |
| कृ विकीटपतं ङ्गाइच         | ११४०          | क्लूप्तकेशनलश्मश्रुः पात्री         | ६।४२                  |
| कुमिकीटवयो हत्या           | १२।५६         | क्लृप्तानां पशुसोमानां              | ११।२७                 |
| क्रुमिभूतः स्वविष्ठायां    | १०।६१         | क्लेशांश्च विविधांस्तांस्तान्       | १२।८०                 |
| कृषिगोर <b>क्षमास्</b> थाय | १०।=२         | क्षतुर्जातस्तथोग्रायाम्             | 39108                 |
| कृषिजीवी इलीपदी च          | ३।१६५         | क्षतृवैदेहकी तद्वत्                 | १०।१३                 |
| कृषि साध्विति मन्यन्ते     | १०।८४         | क्षत्रविट्शुद्रयोनिस्तु             | <b>हा</b> २२ <b>ह</b> |
| कृष्णयक्षे दशम्यादी        | ३७२१६         | क्षत्रशूद्रवेपुर्जन्तुः             | 3109                  |
| कृषिजानामोषघीनाम्          | ११।१४४        | क्षत्रस्यातिप्रवृद्धस्य             | 81३२०                 |
| कृष्णसारस्तु चरति          | २।२३          | क्षत्रियस्य तु मौर्वी ज्या          | २।४२                  |
| केतितस्तु यथान्यायं        | 03918         | क्षत्रियस्य परो धर्मः               | ७ १४४                 |
| केशकीटावपन्नं च पदा        | ४।२०७         | क्षत्रियस्य हि बालिश्याद्           | ११।२१                 |
| केशकीटावपन्नं च पिबेद्     | ११।१५६        | क्षत्रियो बाहुवीयँ ए                | ११।३४                 |
| केशप्रहान्प्रहारांश्च      | ४।५३          | क्षत्रियं चैव वैश्यश्च              | न।४११                 |
| केशान्तिको बाह्यणस्य       | २१४६          | क्षत्रियं चैव सर्पं च               | ४।१३५                 |
| •                          | •             |                                     |                       |

| क्षत्रियाच्छूद्रकन्यायाम्        | 310\$          | गन्धमाल्यैः सुरभिभिः        | ३।२०६                 |
|----------------------------------|----------------|-----------------------------|-----------------------|
| क्षत्रियाज्जातमेवं तु            | १०।६५          | गन्धर्वा गुहाका यक्षाः      | १२।४७                 |
| क्षत्रियाब् विप्रकन्यायाम्       | १०।११          | गान्धर्वो राक्षसश्चैव धम्यौ | ३।२६                  |
| क्षत्रियायामगुप्तायाम् े         | 51358          | गन्धानां च रसानां च         | ह।३२६                 |
| क्षत्रपुरकसानान्तु े             | १०।४९          | गन्धौषधिरसानां च            | ७।१३१                 |
| क्षन्तवयं प्रभुणा नित्यं         | <b>5138</b> 3  | गर्वमाजाविकानां तु          | 51285                 |
| क्षयी चाप्ययितः सोमः             | ४१६।३          | गर्भभत्त्रहां चैव           | ४।६०                  |
| क्षय्यामयाव्यपस्मारि             | इ।७            | गभदिकादशे राज्ञः            | २।३६                  |
| क्षरन्ति सर्वा वैदिक्यः          | २।५४           | गर्भाष्टमेऽब्दे कुर्वीत     | २।३६                  |
| क्षान्त्या शुद्धचन्ति विद्वान्सः | ४।१०७          | र्गामणी तु द्विमासाबिः      | 51800                 |
| क्षीणस्य चैव क्रमशो              | ७।१६६          | गिभणीत्वथवा स्यात्तां       | १११७                  |
| क्षीरं क्षौद्रं दिघष्टतं         | १०।८८          | गहितानाद्ययोर्जेग्धिः       | ११।५६                 |
| क्षुद्रकाणां पशूनां तु           | 51780          | गवा चान्नमुपाघ्रातं         | ४।२०६                 |
| क्षुधार्तं इचात् मम्यागात् ।     | १०।१०५         | गवां च परिवासेन             | ४।१२४                 |
| क्षुवतीं जुम्भमाणां च            | ४।४३           | गवां च यानं पृष्ठेन         | ४।७२                  |
| क्षेत्रकू गत्रहागानाम्           | 5175 <b>7</b>  | गात्राणि चैव सर्वाणि        | ४।१४३                 |
| क्षेत्रजादीन् सुतानेतान्         | 61850          | गान्धर्वी राक्षसङ्चैव       | ३।२१                  |
| क्षेत्रबीजसमायोगात्              | <b>ह</b> ।३३   | गान्धर्वः स तु विज्ञेयो     | ३।३२                  |
| क्षेत्रभूता स्मृता नारी          | <b>E</b> 133   | गार्भेहोमैर्जातकर्म         | २।२७                  |
| क्षेत्रिकस्य तु तद्बीन           | ६।१४५          | गां विप्रमजमिन वा           | ३।२६०                 |
| क्षेत्रिकस्यैव तद्वी जं          | धार्य          | गिरिपृष्ठं समारुह्य         | ७।१४७                 |
| क्षेत्रियस्यात्यये दण्डो         | <b>८</b> ।२४३  | गुच्छगुल्मं तु विविधं       | १।४८                  |
| क्षेत्रेब्वन्येषु तु पशुः        | <b>५।२४</b> १  | गुणांदच सूपज्ञाकाद्यान      | ३।२२६                 |
| क्षेत्रं हिरण्यं गामदवं          | २।२४६          | गुप्तं सर्वेतुं कं शुभ्रं   | ७।७६                  |
| क्षेम्यां सस्यप्रदा नित्यं       | ७।२ <b>१</b> २ | गुरुणाऽनुमतः स्नात्वा       | 318                   |
| क्षीमवच्छाङ्कऋङ्गाणाम्           | ४।१२१          | गुरुतल्पवर्तं कुर्यात्      | <b>२१।१७०</b>         |
|                                  |                | गुरुतस्पे भगः कार्यः        | ६।२३७                 |
| ख                                |                | गुरुतरूप्यभिमार्व्यनः       | ११।१०३                |
| सङ्जो वा यदि वा काणः             | ३।२४ <b>२</b>  | गुरुदारेषु कुर्वीत          | २।२१७                 |
| सट्वाङ्गी चीरवासा वा             | ११।१०५         | गुरुकारे सपिण्डे वा         | २।२४७                 |
| खराइबोष्ट्रमृगेमाना <b>म्</b>    | ११।६८          | गुरुपत्नी तु युवतिः         | · २।२१२               |
| मलात् क्षेत्रादगाराद् वा         | ११।१७          | गुरुपत्त्या न कार्याणि      | <b>२</b>   <b>२११</b> |
| खानि चैव स्पृशेदद्भिः            | २।६०           | गुरुपुत्रेषु चार्येषु       | २।२०७                 |
| खं सन्निवेशयेटलेषु               | १२।१२०         | गुरुमातृपितृत्याग           | ११।५६                 |
| स्यापनेमानुतापेन                 | ११।२२७         | गुरुराह्वनीयस्तु            | २।२३१                 |
| ग                                |                | गुरुवच्च स्नुषावच्च         | <b>हा</b> ६२          |
| •                                |                | गुरुवरत्रतिपूज्याः स्युः    | २।२१०                 |
| गणान्नं गणिकान्नं च लोकेम्य      | -              | गुरुशुस्रूषया त्वेवं        | २।२३३                 |
| गणान्नं गणिकान्नं च विदुषा       | ४।२०६          | गुरुषु त्वम्यतीतेषु         | ४।२५२                 |
| गतप्रत्यागते चैव                 | ७।१८६          | गुरुस्त्रीगमनीयं तु         | ११।१०२                |
| गत्वा कक्षाम्तरं त्वन्यत्        | ७।२२४          | गुरंबा बालवृद्धी वा         | न।३५०                 |
|                                  |                |                             |                       |

| <b>इलोकानामुभयपंक्ति-म्र</b> नु <b>क्रमणिका</b> |                | १०१९                           |                       |
|-------------------------------------------------|----------------|--------------------------------|-----------------------|
| गुरूरभृत्यांत्र बोज्जिहीर्ष न्                  | ४।२५१          | गोऽभ्बोष्ट्रयानप्रासाद         | २।२०४                 |
| गुरोः कुले न मिक्षेत                            | २।१८४          | गोषु बाह्मणसंस्थासु            | =1३२५                 |
| गुरोः प्रेतस्य शिष्यस्तु                        | प्रो६५         | गोस्वाम्यनुमते भृत्यः          | =।२ <b>३१</b>         |
| गुरोर्गुरौ सन्निहिते                            | २।२०४          | गौडी पैष्टी च माध्वी च         | 88188                 |
| गुरोर्यंत्र परीवादः                             | २।२००          | ग्रहीता यदि मध्टः स्यात्       | 51 <b>१</b> ६६        |
| गुरोश्चालीकनिर्वन्धः                            | ११।४४          | प्रामघाते हितामङ्ग             | ४७५।३                 |
| गुरोस्तु चक्षुर्विषये                           | २।१६=          | ग्रामजातिसमूहेषु `             | <b>=</b> ।२२ <b>१</b> |
| गुरौ वसन्सञ्चिनुयाद                             | २।१६४          | प्राम रोवान्समुत्यन्नान्       | ७।१४६                 |
| गुरौ शिष्यश्च योज्यश्च                          | <b>८।३१७</b>   | ग्रामस्याधिपति कुर्ध्यात्      | ७।११५                 |
| गुर्वेथं पितृमात्रथं                            | ११।१           | ग्रामादरण्यं निःसृत्य          | ६१४                   |
| गुल्मवल्लीलतानां च                              | ११।१४२         | प्रामाबाहृत्य वाइनीयात्        | ६।२=                  |
| गुल्मांइच स्थापयेदाप्तान्                       | ७३१७           | प्रामीयककुलानां च              | <b>८।</b> २५४         |
| गुल्मान्वेण्ंश्च विविधान्                       | <b>८।</b> २४७  | ग्रामेष्वपिष ये केवित्         | <b>ह</b> ।२७१         |
| गूढोत्पन्नोऽपविद्धश्च                           | ६।१५६          | रामं ग्रामशताष्यक्षः           | ७१११९                 |
| गूहेत्कूमं इवाङ्गानि                            | ७।१०५          | ग्रासाच्छादनमत्यन्तं           | <b>ह।२०</b> २         |
| गृहं तडागमारामं                                 | द।२६४          | ग्रीष्मे पंचतपास्तु स्यात्     | ६।२३                  |
| गृहदोऽप्र्याणि वेश्मानि                         | ४।२३०          |                                |                       |
| गृहमेिषषु चान्येषु                              | ६।२७           | <b>घ</b>                       |                       |
| ग्रहसंवेशको दूतो                                | ३।१६३          | घातयेद्विविधैर्दण्डै:          | <b>ह</b> ।२७४         |
| गृहस्य उच्यते श्रेष्ठः                          | ६।८६           | घृतकुम्भं वराहे तु             | ११।१३४                |
| गृहस्यस्तु यदा पश्येत्                          | ६।२            | घोरेऽस्मिन्भूतसंसारे           | १।५०                  |
| गृहस्थेनैव धार्यन्ते                            | ३।७८           | ष्ट्राणेन सूकरो हन्ति <u> </u> | 31588                 |
| गृह्ण देखुलकं हि लोभेन                          | ३।४१           |                                |                       |
| गृहिणः पुत्रिणो मौला.                           | =165           | <b>4</b>                       |                       |
| गृहीत्वा मुसलं राजा                             | ११।१००         | चक्रवृद्धि समारूढो             | =1 <b>१</b> ५६        |
| गृहे गुहाबरण्ये वा                              | रा४३           | चक्रवृद्धिः कालवृद्धिः         | 51 <b>2</b> 43        |
| गोत्रारिक्यानुगः पिण्डो                         | ६।१४२          | चिकित्वो दशमीस्यस्य            | २।१३८                 |
| गोत्ररिक्ये जन्यितुः                            | <b>हा</b> १४२  | चक्षुनीसाच कर्णों च            | <b>51</b> १२५         |
| गोपः क्षीरमृतो यस्तु                            | =1२३१          | चण्डालपुरकसानां च              | १२।४४                 |
| गोबीजकाञ्चनैवैर्यं शूद्र                        | <b>८।११३</b>   | चण्डालश्वपचानान्तु             | १०।५१                 |
| गोबीजकाञ्चनैवेरयं शूद्र                         | 51=5           | चण्डालहस्तादादाय               | १०।१०५                |
| गोबाह्यणस्य चैवार्थे                            | राहर           | चण्डालात् पाण्डुसोपाकः         | 60110                 |
| गोभिः प्रवर्तिते तीर्थे                         | ११।१६६         | चण्डालान्त्यस्त्रियो गत्वा     | ११।१७४                |
| गोभिरव्वैश्च यानैश्च                            | ३१६४           | चण्डालेन तु सोपाकः             | १०।३८                 |
| गोमिनामेव ते वत्साः                             | 6170           | चतुरो बाह्यणस्याचान्           | ३।२४                  |
| गोमूत्रमंग्निवर्णं या                           | १३।६१          | चतुरो व्रतिनोऽम्येति           | ११।१२१                |
| गोमूत्रेणाचरेत्स्नानं                           | 305188         | चतुरोऽस्तमिते सूर्ये           | ११।२१६                |
| गोमूत्रं गोमयं क्षीरम्                          | ११।२१२         | चतुराँशाम् हरेद् विप्रः        | EIZXZ                 |
| गोयोनेऽप्सु दिवा चैव                            | ११।१७४         | चतुरः प्रातरक्नीयात्           | ११।२१६                |
| गोरक्षकान् वाणिजिकान्                           | 51 <b>१</b> ०२ | चतुर्णामपि चैतेवां दिना        | ¥15                   |
| गोवघोऽयाज्यसंयाज्य                              | ११।४६          | चतुर्णामि चैतेषां प्रायश्चितं  | <b>६।२३६</b>          |

| चतुर्णामपि वर्णानां दारा      | 5181            | च।ररगाश्च सुपर्गाश्च            | १२।४४          |
|-------------------------------|-----------------|---------------------------------|----------------|
| चतुर्णामिप वर्णानां नारी      | ११।१३८          | चारेगोत्साहयोगेन                | <b>ह</b> ।२६५  |
| चतुरामिपि वर्गानां प्रेत्य    | ३।२०            | चारैश्चानेकसंस्थानैः            | ह1२६ <b>१</b>  |
| चतुर्णीमपि वर्णानामाचा        | १।१०७           | चिकित्सकस्य मृगयोः              | ४।२१२          |
| चतुर्णामपि वर्णानां यथा       | प्राप्त्र       | चिकित्सकानां सर्वेषाम्          | <b>६।२५</b> ४  |
| चतुर्णामाश्रमाणां च           | ७।१७            | चि कित्सकान्वेवलकान्            | ३।१५२          |
| चतुर्थं एकजातिस्तु            | १०।४            | चिन्तये <b>द्धमं</b> कामार्थान् | ७।१५१          |
| चतुर्थकालमञ्नीयात्            | ३०११०६          | चिरस्थितमपि त्वार्धं            | ४।२४           |
| चतुर्थकालिको वा स्यात्        | ६।१६            | चीरवासा द्विजाऽरण्ये            | ११।१०१         |
| चतुर्यमारदानोऽपि              | १०।११८          | चीरीवाकस्तु लवणं                | <b>१</b> २1६३  |
| चतुर्थमायुषो भागं त्यक्त्वा   | ६।३३            | चूडाकर्मद्विजातीनां             | २।३४           |
| चतुर्थमायुषो मागमुवित्वा      | ४।१             | चेलचर्मामिषाणां च               | ११।१६६         |
| चतुर्थे मासि कर्तव्यं         | २।३४            | चेष्टाइचैव विजानीयात्           | ७।१६४          |
| चतुर्थः सम्प्रदातैषां         | <b>ह। १</b> ८६  | चैत्यद्रमश्मशानेषु              | १०।५०          |
| चतुर्मिरपि चैवैतैः            | ६।६१            | चैलवर्च्चर्मगां गुद्धिः         | ५।११६          |
| चर्ताभरितरैः सार्घं           | ३।४६            | चैलाशकश्च भवति                  | १२१७२          |
| चतुष्पथारचैत्यवृक्षाः         | धारद्द४         | घोदितो गुरुए। नित्यं            | १३१।६          |
| चतुष्पात्सकलो धर्मः           | १।=१            | चोरैरपप्लुते ग्रामे             | ४।११५          |
| चतुःसुवर्णान्षण्निष्कान्      | <b>८।२</b> २०   | चौरिकानृतमायाभिः                | १।८२           |
| चतुःसौवणिको निष्को            | <b>८।१३७</b>    | चौरीह तं जलेनोढम्               | 5185E          |
| चत्वारस्तूपक्षीयन्ते          | =1१६६           | छ                               |                |
| चत्वारि तस्य वर्धन्ते         | २।१२ <b>१</b>   | छत्राकं विड्वराहंच              | <b>પ્રા</b> १દ |
| चत्वार्याहुः सहस्राणि         | ११६६            | छद्मनाऽऽचरितं यच्च              | 33818          |
| चन्द्रवित्तेशयोश्च            | ७।४             | छायायामन्धकारे वा               | ४।५१           |
| चन्द्रस्याग्नेः पृथिव्याश्च   | ६।३०३           | छाया स्वो दासवर्गइच             | ४।१८५          |
| चमसानां ग्रहाणां च            | ५।११६           | छिद्रं च वारयेत्सर्व            | 51238          |
| चरागामन्नमचरा                 | प्रा२६          | छिन्ननास्ये भग्नयुगे            | नारहर          |
| चरितव्यमतो नित्यं             | ११।५३           | छुच्छुन्दरिः शुमान् गन्धान्     | १२।६४          |
| चक्रणां स्नुक्सुवारणां च      | ४।११७           | छेत्तव्यं तत्तदेवास्य           | 51208          |
| चरेत्सांतपनं कृच्छ्ं तन्नि    | ११।१६४          | छेदवर्जं प्रणयनं                | <b>८</b> ।२७७  |
| चरेस्सान्तपन कृच्छ्रं प्राजा  | १ <b>१</b> ।१२४ | छेदनेचैव यन्त्राणाम्            | <b>51</b> २६२  |
| चरेयुः पृथिवीं दीनाः          | ६।२३८           | -                               | , , ,          |
| चर्मचामिकमाण्डेषु             | <b>८।२८</b> ६   | ज                               |                |
| चमविनद्धं दुर्गन्धि           | ६१७६            | जगतइच समुत्पत्ति                | १।१११          |
| चाक्षुषश्च महातेजा            | ११६२            | जग्ध्वा मांसमभक्ष्यं च          | ११।१५२         |
| चाण्डालक्च वराहक्च            | ३।२३९           | जग्ध्वा ह्यविधिना मांसं         | <b>५</b> 1३३   |
| चातुवंण्यं त्रयो लोकाः        | १२।६७           | जघन्यं सेवमानां तु              | 513£X          |
| चातुर्वर्णस्य कृत्स्नोऽयम्    | १२।१            | जटाइच बिभृयान्तित्यं            | ६१६            |
| चान्द्रायण विघानेवी           | ६।२०            | जटिलं चानघीयानं                 | ३।१५१          |
| चान्द्रायणं चरेन्मासं         | 88188           | जडमूकान्धबधिरान्                | 39816          |
| चान्द्रायएां वा त्रीन् मासान् | ११।१०६          | जडमूकान्धबिधराः                 | ११।५२          |
|                               |                 |                                 |                |

| <b>इलोकानामुभयपंक्ति-म्र</b> नुक्रम <b>णिका</b> |               |                                  | १०२१          |
|-------------------------------------------------|---------------|----------------------------------|---------------|
| जननेऽप्येवमेव स्यात्                            | ५।६१          | जीर्णानि चैव वासांसि             | ६।१५          |
| जनन्यां संस्थितायान्तु                          | E18E7         | जीर्गोद्यानान्यरण्यानि           | <b>हा</b> २६५ |
| जनियत्वा सुतं तस्यां                            | ३।१७          | जीवन्तीनां तुतासां ये            | 5178          |
| जन्मण्येष्ठेन चाह्वानम्                         | <b>ह।१</b> २६ | जीवसंज्ञोऽन्तरात्माऽन्यः         | १२।१३         |
| जन्मन्येकोदकानां तु                             | પ્રાંહ ર      | जीवितात्ययमापन्नः                | १०११०४        |
| जन्मप्रभृति यत्किञ्चित्                         | 5180          | जीवेत्क्षत्रियधर्मेण             | १०।५१         |
| जन्मवृद्धिक्षयैनित्यं                           | १२।१२४        | जीवेदेतेन रालन्यः                | १०१९५         |
| जपतां जुह्वतां चैव                              | ४।१४६         | जैह्यं च मैथुनं पुंसि            | ११।६७         |
| जपन् वाज्यतमं वेदम्                             | ११।७५         | ज्यायान्परः परो ज्ञेयो           | ४।५           |
| जपस्त रत्समन्दीयं                               | ११।२५३        | ज्यायांसमनयो <b>विद्या</b> द्    | ३।१३७         |
| जपहोमैरपैत्येनः                                 | १०।१११        | ज्येष्ठ एव तु गृह्णीयात्         | ६।१०५         |
| जिपत्वा त्रीशि सावित्र्याः                      | ११।१६४        | ज्येष्ठः कुलं वर्षयति            | 30813         |
| जपित्वा पौरुषं सू <del>व</del> तं               | ११।२५१        | ज्येष्ठः पूज्यतमो लोके           | ३०१।३         |
| जपेच्च जुहुयाच्चैव                              | ४।१४५         | ज्ये <sup>ह</sup> ठता च निवर्तेत | ११।१८५        |
| जपेद्वा नियताहारः                               | ११।७७         | ज्येष्ठइचैव कनिष्ठइच             | <b>ह।११३</b>  |
| जपोऽहुतो हुतो होमः                              | ३।७४          | ज्येष्ठस्तु जातो ज्येष्ठायाम्    | <b>हा</b> १२४ |
| जप्येनेव तुं संसिध्येत्                         | २।८७          | ज्येष्ठस्य विश उद्घारः           | <b>हा</b> ११२ |
| जरया चाभिभवनं                                   | ६।६२          | ज्येष्ठांशं प्राप्नुयाच्चास्य    | ११।१८४        |
| जराशोकसमाविष्टम्                                | ६।७७          | ज्येष्ठेन जातमात्रेण             | <b>ह</b> ।१०६ |
| जरां चैवाप्रतीकाराम्                            | १२।८०         | ज्येष्ठे मासि नयेत्सीमां         | <b>८</b> ।२४५ |
| जाङ्गलं सस्यसम्पन्नम्                           | ७।६९          | ज्येष्ठो यवीयसो भार्याम्         | 81X5          |
| जातदन्तस्य वा कुर्युः                           | ४।७०          | ज्योतिरुत्पद्यते भास्वत्         | १।७७          |
| जातबाह्मणशब्दस्य                                | १०।१२२        | ज्योतिषक्च विकुर्वागात्          | १।७८          |
| जातिजानपदान्धर्मान्                             | =।४१          | ज्ञातिस्वेनानपेयास्ताः           | ११।१७२        |
| जातिभ्रं शकरं कर्म                              | ११।१२४        | ज्ञातिम्यो द्रविणं वत्वा         | ३।३१          |
| जातिमात्रोपजीवी वा                              | 51२०          | ज्ञातिम्यः सत्कृतं दत्त्वा       | ३।२६४         |
| जातो नार्यामनार्यायाम्                          | १०।६७         | ज्ञातिसम्बन्धि <b>मस्त्वे</b> ते | <b>११२३</b> ६ |
| जातो निषादाच्छूद्रायाम्                         | १०।१८         | ज्ञाननिष्ठा द्विजाः केचित्       | २।१३४         |
| जातोऽप्यनायदायियां                              | १०१६७         | ज्ञाननिष्ठेषु क्रव्यानि          | १।१३५         |
| जानन्नपि हि मेघावी                              | २।११०         | ज्ञानमूलां कियामेषां             | ४।२४          |
| जानीयादस्थिरां वाचं                             | <b>⊏।७१</b>   | ज्ञानाज्ञानकृतं कृत्स्नं         | ११।१४५        |
| जामयोऽप्सरसां लोके                              | ४।१८३         | ज्ञानेनैवापरे विप्राः            | ४।२४          |
| जामयो यानि गेहानि                               | ३।५८          | ज्ञानोत्कृष्टाय देयानि           | ३।१३२         |
| जायन्ते दुर्विवाहेषु                            | ३।४१          | ज्ञानं तपोऽग्निराहारो            | प्रा१०५       |
| जायायास्तद्धि जायात्वं                          | 815           | _                                |               |
| जालान्तरगते मानी                                | <b>८।१३२</b>  | <b>₹</b>                         |               |
| जिघांसया बाह्यणस्य                              | ११।२०६        | भल्ला मल्ला नटाइचैव              | १२।४५         |
| जितेन्द्रियो हि शक्नोति                         | ७१४४          | <b>भल्लो मल्लश्च राजन्यात्</b>   | १०।२२         |
| जित्वा सम्पूज येद् देवान्                       | ७।२०१         | _ `                              | • •           |
| जिल्लायाः प्राप्नुयाच्छेदं                      | 51700         | ₹                                |               |
| जीनकामुं कबस्ताबीन्                             | ११।१३८        | डिम्माहबहतानां च                 | प्राह्य       |
|                                                 |               |                                  | •             |

|               | तत्र भुक्त्वा पुनः किञ्चित्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ७।२२५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|---------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| २।२३०         | तत्र यस्त्रीतिसंयुक्तम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | १२।२७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| र।२३०         | तत्र यद् ब्रह्मजन्मास्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ३।१७०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ३।१२३         | तत्र यद्रिक्यजातं स्यात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 03813                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>१</b> २।३४ | तत्र ये मोजनीयाः स्युः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १।१२४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>ह</b> ।२७६ | तत्र राजा भवेद्ग्डचः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 51३३६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| नार्४८        | तत्र वक्तव्यमनृतं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 2150R                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ११।६१         | तत्र विद्यान वक्तव्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २।११२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ३।२६४         | तत्र सत्यं ब्रुवन्साक्षी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ८।७४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ७।२६          | तत्र स्थितः प्रजाः सर्वाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ७।१४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ६।१२३         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 5128३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ३।२५३         | तत्रात्ममूर्तः कालज्ञः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ७।२१७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ८।२४३         | तत्रापरिवृतं धान्यं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>८</b> ।२३८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>६।११</b> २ | तत्रासीनः स्थितो वाऽपि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 513                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ११६०          | तत्रास्य माता सावित्री                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २।१७०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>६</b> ।६८  | तथा गुरुगतां विद्यां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २।२ <b>१</b> ८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ४।१७४         | तथा गृहस्थमाश्रित्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>७</b> ७।६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| <b>ह।१२४</b>  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ७।११४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| १।६           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ११।२६०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>८।११७</b>  | तथा च श्रुतयो बह्वपः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 3913                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ४।२३४         | तथा चारैः प्रवेष्टब्यं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ६।३०६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ३।२७४         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | १२।२४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| १।४२          | तथा तथा कुशलता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <i>१</i> २।७३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>=।२६१</b>  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ११।२२८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ८।३३४         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 5175४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ७।३६          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ४।२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| २।२३६         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ११।२२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 5160          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | १०।१२८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| प्रार्थ       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ६१७८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| १२।११४        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | १२।१०१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ووكاف         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <b>१</b> १। ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|               | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ११३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ६।१०२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ४।१९४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|               | तथाऽनुचे ह्विदेस्वा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | इ।१४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ३।२२३         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ६।३०५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>ह</b> ।२६७ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 30€13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ७।६८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | १०।३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>ह।२४६</b>  | तथाऽभवषत्स्व राष्ट्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 80£13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|               | ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     ***     *** <td>रार३० तत्र यह ब्रह्मजन्मास्य ३।१२३ तत्र यह ब्रह्मजन्मास्य ३।१२३ तत्र यह ब्रह्मजन्मास्य ३।१२३ तत्र य मोजनीयाः स्युः १।२७६ तत्र राजा सवेहण्डयः २।२४६ तत्र वत्ता न वक्तव्या ३।२६४ तत्र तत्र विद्या न वक्तव्या ३।२६४ तत्र सत्यं बृवन्साक्षी ७।२६ तत्र स्वामी मवेहण्डयः ३।२५३ तत्र स्वामी मवेहण्डयः १।१५३ तत्रात्ममूर्तः कालजः ६।१५३ तत्रात्ममूर्तः कालजः ६।१५३ तत्रापरिवृतं धान्यं १।१५० तत्रास्य माता सावित्री १।६० तत्रास्य माता सावित्री १।६० तत्रास्य माता सावित्री १।१५४ तथा गुरुगतां विद्यां ४।१५४ तथा गुरुगतां विद्यां ४।१५४ तथा गुरुगतां विद्यां ४।१५४ तथा न्युत्यो बहुधः ४।२३४ तथा चारः प्रवेष्टव्यं ३।२७४ तथा चारः प्रवेष्टव्यं ३।२७४ तथा तथा हुमलता ६।२६१ तथा तथा हुमलता ६।२६१ तथा तथा विजानाति १।२३६ तथा तथा करीर तत् व्या तथा स्वास्त्रं सर्वं ४।१५१ तथा न्य्यति वै क्षिप्रं १।२४१ तथा न्य्यति वै क्षिप्रं १।२४१ तथा न्य्यति वै क्षिप्रं १।२४१ तथा मुकत्यो यस्मिन् १।२४१ तथा प्रयत्नमातिष्ठेत् १।२३४ तथा प्रयत्नमातिष्ठेत् १।२३४ तथा वाह्यत्रं बाह्यः</td> | रार३० तत्र यह ब्रह्मजन्मास्य ३।१२३ तत्र यह ब्रह्मजन्मास्य ३।१२३ तत्र यह ब्रह्मजन्मास्य ३।१२३ तत्र य मोजनीयाः स्युः १।२७६ तत्र राजा सवेहण्डयः २।२४६ तत्र वत्ता न वक्तव्या ३।२६४ तत्र तत्र विद्या न वक्तव्या ३।२६४ तत्र सत्यं बृवन्साक्षी ७।२६ तत्र स्वामी मवेहण्डयः ३।२५३ तत्र स्वामी मवेहण्डयः १।१५३ तत्रात्ममूर्तः कालजः ६।१५३ तत्रात्ममूर्तः कालजः ६।१५३ तत्रापरिवृतं धान्यं १।१५० तत्रास्य माता सावित्री १।६० तत्रास्य माता सावित्री १।६० तत्रास्य माता सावित्री १।१५४ तथा गुरुगतां विद्यां ४।१५४ तथा गुरुगतां विद्यां ४।१५४ तथा गुरुगतां विद्यां ४।१५४ तथा न्युत्यो बहुधः ४।२३४ तथा चारः प्रवेष्टव्यं ३।२७४ तथा चारः प्रवेष्टव्यं ३।२७४ तथा तथा हुमलता ६।२६१ तथा तथा हुमलता ६।२६१ तथा तथा विजानाति १।२३६ तथा तथा करीर तत् व्या तथा स्वास्त्रं सर्वं ४।१५१ तथा न्य्यति वै क्षिप्रं १।२४१ तथा न्य्यति वै क्षिप्रं १।२४१ तथा न्य्यति वै क्षिप्रं १।२४१ तथा मुकत्यो यस्मिन् १।२४१ तथा प्रयत्नमातिष्ठेत् १।२३४ तथा प्रयत्नमातिष्ठेत् १।२३४ तथा वाह्यत्रं बाह्यः |

|                             | इलोाकनामुमयपंक्ति-मनुक्रमणिका |                              | १०२३           |
|-----------------------------|-------------------------------|------------------------------|----------------|
| तथा मित्रं ध्रुवं           | ७।२०८                         | 3                            |                |
| तथा यशोऽस्य प्रथते          | ११।१५                         | तदित्युचोऽस्याः सावित्र्याः  | २१७७           |
| तथा युद्धेत सम्पन्नः        | ७।२००                         | तदेकसप्ततिगुरा               | 3015           |
| तथा रक्षेन्नुपो राष्ट्रं    | ७११०                          | तदैषु सर्वंमप्येतत्          | <b>८।१३०</b>   |
| तथारयो न हिंसन्ति           | ७।७३                          | तदणं प्राप्नुयात्सर्वं       | 51800          |
| तथा राज्ञा नियन्तव्याः      | 00F13                         | तद्दाशैरेव दातव्यं           | 51805          |
| तथा राज्ञामि प्राणाः        | ७।११२                         | तद् बाह्यरोन नात्तव्यं       | ११।६५          |
| तथायज्जित श्रायीयां         | १०१६                          | तद् ब्रूत सर्व सत्येन        | 5150           |
| तथाल्पाल्पो ग्रहीतव्यः      | ७।१२६                         | तद्देशकुलजातीनां             | ۵۱۶ <b>۴</b>   |
| तथावेक्ष्य नृपो राष्ट्रं    | ७।१२८                         | तद्भग्रयं सर्वविद्यानां      | १२।८४          |
| तथा श्राद्धस्य पूर्वाह्लाद् | ३।२७=                         | तिद्धं कुर्वन् यथाशक्ति      | ४।१४           |
| तथा सर्वं संविद्ध्यात्      | ७।१८०                         | तद्भवत्यसुखोदकं              | ११।१०          |
| तथा सर्वाणि भूतानि          | 8138                          | तद्भैक्षभुग्जपन्नित्यं       | ११।१७=         |
| तथा हरेत्करं राष्ट्रात्     | १।३०४                         | तद्रजो प्रातपं विद्यात्      | <b>१</b> २।२=  |
| तथेदं यूयमप्यद्य            | 31818                         | तद्वदन्धर्म तोऽयंषु          | 51१०३          |
| तथेन्द्रियाणां दह्यन्ते     | ६।७१                          | तद्विप्रलुम्पन्त्यसुराः      | ३।२२४          |
| तथैव वेदानुषयः              | ११।२४३                        | तिहस्ष्टः स पुरुषो           | 1188           |
| तयंव सप्तमे भक्ते           | ११।१६                         | तद्वे युग्मसहस्रान्तं        | १।७३           |
| तथैवाक्षेत्रिगो बीजम्       | £148                          | तद्वः सर्वं प्रवक्ष्यामि     | ३।२२           |
| तथैवाप्सरसः सर्वाः          | 65180                         | तनुलोमकेशदशनां               | 3180           |
| तथैवाश्रमिणः सर्वे          | ६।६०                          | तन्तुवायो दशपलम्             | ⊏।३६७          |
| तयोपनिधिहर्तारं             | ४।१६२                         | जन्मे रेतः पिता वृक्तां      | <b>ह</b> ।२०   |
| तथ्येनापि ब्रुवन्दाप्यः     | <b>८।२७४</b>                  | तपत्यादित्यवध्र्येषं         | ७।६            |
| तदण्डममबद्धैमं              | 318                           | तपश्चरंश्चोग्रतरं            | ६।२४           |
| तदघ्यास्योद्वाहेन्द्रार्यां | ७१७७                          | तपसइचरणैंश्चोग्नैः           | ६।७४           |
| तदन्नं द्विगुणं दोप्यः      | <b>51</b> ३६३                 | तपसा किल्विषं हन्ति          | <b>१</b> २।१०४ |
| तदप्यक्षयमेव स्यात्         | ३।२७३                         | तपसापनुनुत्सुस्तु            | ११।१०१         |
| तदिधकं पादिकं वा            | ३।१                           | तपसैव प्रपश्यन्ति            | ११।२३६         |
| तदवाप्नोत्ययत्नेन           | ४।४७                          | तपसैव प्रसिष्यन्ति           | ११।२३७         |
| तदा तु संश्रयेत्सिप्रं      | ७।१७४                         | तपसेव विशुद्धस्य             | ११।२४:२        |
| तदा त्वायतिसंयुक्तः         | ७।१६३                         | तपसैव सुतप्तेन               | ११।२३६         |
| तदात्वे चाल्पिकां पीडां     | ७।१६६                         | त <b>पस्तप्त्वाऽमृजचं तु</b> | १।३३           |
| तदा द्विका बलं कृत्वा       | <sup>ट</sup> ७१।७             | तपोनिश्चयसंयुक्तं 💮          | 66188          |
| तदा नियुज्ज्यादिद्वांसं     | 518                           | तपोबीजप्रमार्वस्तु           | १०।४२          |
| तदाऽनेन विधानेन             | ७।१८१                         | तपोमध्यं बुधैः प्रोक्तं      | ११।२३४         |
| तदाऽयं सर्वभूतात्मा         | १।५४                          | तपोमूलमिवं सर्वम्            | ११।२३४         |
| तदा यायाद्विगृह्य व         | ७।१८३                         | तपो वाचं रित चैव             | १।२५           |
| तदालम्याप्यनब्यायः          | ४।११७                         | तपो थिखा च विप्रस्य          | १२।१०४         |
| तदा विद्यादनष्यायं          | ४। १०४                        | तपोविशेर्वविविधैः            | २।१६४          |
| तदाविशन्ति भूतानि           | १।१८                          | तपः परं कृतयुगे              | १।८६           |
| तदासीत प्रयत्नेन            | ७।१७२                         | तपः परं स्वाध्यायनिष्ठाश्च   | ३।१३४          |
| तदा सुखमवाप्नोति            | ६।८०                          | तप्तकच्चुं चरन् विप्रः       | ११।२१४         |
|                             |                               |                              |                |

| तप्तमासेचयेत्तैलं             | 5130 <b>3</b> | तस्मादमं सहायार्थं         | ४।२४२          |
|-------------------------------|---------------|----------------------------|----------------|
| तमनेन विघानेन                 | <b>५</b> ।२२५ | तस्माद् बाह्यणराजन्यौ      | 1818           |
| तमपीह गुरुं विद्यात्          | ३।४६          | तस्मान्त देवाः श्रेयांसं   | 518६           |
| तमसा बहुरूपेण                 | 3४।१          | तस्मान्मेघ्यतमं त्वस्य     | <b>१</b> ।६२   |
| तमसो लक्षणं कामः              | १२।३८         | तस्माद्यम इव स्वामी        | <b>८।</b> १७३  |
| तमाद्य दण्डयेद्राजा           | <b>८।३३३</b>  | तस्माद्युग्मासु पुत्रार्थी | ३।४८           |
| तमाहुः सर्वलो≉स्य             | <b>५</b> ।३०५ | तस्माद्राज्ञा निधातव्यः    | ७।८३           |
| तमोऽयं तु समाश्रित्य          | १।५५          | तस्माद्विमुक्तिमन्विच्छन्  | ११।२३२         |
| तमौरसं विजानीयात्             | <b>ह।१</b> ६६ | तस्माद्वैतानकुशलः          | ११।३७          |
| तया स काये निर्देग्धे         | ११।६०         | तस्मिआजे स्वयं ब्रह्मा     | ३।१            |
| तयोरन्यतरः प्रैति             | २।१११         | तस्मिन्देशे य आचारः        | २।१८           |
| तयोरपि कुटुम्बाम्यां          | ११।१४         | तस्मिन्नण्डे स भगवान्      | १।१२           |
| तयोरेवान्तरं गिर्योः          | २।२२          | तस्मिन् युक्तस्यैति नित्यं | ३।१२७          |
| तयोदनिं च कन्यायाः            | ११।६०         | तस्मिस्तावत्तपः कुर्यात्   | <b>१</b> १।२३३ |
| तयोर्देवमचिन्त्यं तु          | ७।२०५         | त्तिसमन्स्वपति सुस्ये तु   | १।५३           |
| तयोनित्यं प्रतीघाते           | ६।२२२         | तस्मै नाकुशलं ब्रूयात्     | ११।३५          |
| तयोनित्यं प्रियं कुर्यात्     | २।२२८         | तस्मै मां ब्रूहि विप्राय   | २।११४          |
| तयोर्यं द्यस्य पित्रयं स्यात् | १३१।३         | तस्मै हव्यं न दातव्यं      | ३।१६८          |
| तयोर्हि मातापितरौ             | <b>६।१३३</b>  | तस्य कर्मविवेकार्यं        | १।१०२          |
| तस्करप्रतिषेघा <b>यँ</b>      | <b>ह</b> ।२६६ | तस्य कर्मानुरूपेण          | <b>८।२०</b> ६  |
| तस्माच्छरीरमित्याहुः          | १।१७          | तस्य कुर्यान्तृयो दण्डं    | <b>८।</b> २२४  |
| तस्मात्तयोः स्वयोर्ग्यव       | प्रा११३       | तस्य तद्वर्धते नित्यं      | <b>ह</b> ।२५५  |
| तस्मात्पुत्र इति प्रोक्तः     | <b>६।१</b> ३८ | तस्य तद्वितथं कुर्यात्     | ६।७३           |
| तस्मात्त्रजाविशुध्यर्थं       | 313           | तस्य तावच्छती संघ्या       | १।६६           |
| तस्मात्सत्यं हि वक्तव्यं      | 515 <b>3</b>  | तस्य तेजोमया लोका          | इ।३६           |
| तस्मात्समागमे तेषां           | ११।५३         | तस्य दण्डविकल्पः स्यात्    | <b>ह।</b> २२८  |
| तस्मात्सर्वाणि भूतानि         | ७।१०३         | तस्य दण्डविशेषांस्तु       | 5 <b>188</b>   |
| तस्मात्साघारणो धर्मः          | १३।३          | तस्य देहाद्विमुक्तस्य      | ६।४०           |
| तस्मात्स्वेनैव वीर्येग        | ११।३२         | तस्य नित्यं क्षरत्येष      | २।१०७          |
| तस्मादभिभवत्वेषः              | ७।५           | तस्य पुत्रे च पत्न्यां च   | प्राद०         |
| तस्मादविद्वान्बिभयात्         | ४३११४         | तस्य प्रभुम्यते राष्ट्रं   | <b>हा</b> २५४  |
| तस्मादस्मिन्सदा युक्तो        | १।१०८         | तस्य प्रेत्यं फरां नास्ति  | 31836          |
| तस्मादस्य वधं राजा            | <b>५</b> ।३५१ | तस्य मृत्यजनं ज्ञाल्बा     | ११।२२          |
| तस्मादेतत्त्रयं नित्यं        | ४।१३६         | तस्य मध्ये सुपर्याप्तं     | ७।७६           |
| तस्मादेतत्परं मन्ये           | १२।६६         | तस्य तावच्छती              | 3318(2518)     |
| तस्मावेताः सदा पूज्याः        | 3118          | तस्य व्यपैति बाह्मण्यं     | ७३।१५          |
| तस्मादेतैरिषिक्षप्तः          | ४।१८५         | तस्य शास्त्रेऽधिकारोऽस्मि  | न् २।१६        |
| तस्माद् द्यूतं न सेवेत        | ६।२२७         | तस्य षड्भागभाग्राजा        | LI SOX         |
| तस्माद द्विजेम्यो दत्त्वार्षं | <b>द</b> ।३८  | तस्य सर्वाणि मूतानि        | ७।१५           |
| तस्माद्धमीं न हन्तव्यः        | 51 <b>१</b> ५ | तस्य सीदति तद्राष्ट्रं     | नारे १         |
| तस्माद्वर्मं यमिष्टेषु        | ७।१३          | तस्य सोऽहर्निशस्यान्ते     | १।७४           |
| -                             |               | तस्य ह्याशु विनाशाय        | ७।१२           |
|                               |               |                            |                |

| श्लोकानामुभयपं <del>क्ति</del>          | -प्रनक्तमाणका |
|-----------------------------------------|---------------|
| *************************************** |               |

|                               | •                      | 3                                     | . , ,            |
|-------------------------------|------------------------|---------------------------------------|------------------|
| तस्याददीत षड्भागं             | ना३५                   | तान्सर्वानमिसंदध्यात्                 | ७। १५६           |
| तस्यापि तत्सुघो राष्ट्रं      | ७।१३४                  | तान्सवन्धितयेद्राजा                   | <b>ह</b> ।२२४    |
| तस्याप्यन्नं यथाशक्ति         | ३।१०८                  | तान्सावि <b>त्री</b> परिभ्रष्टान्     | १०।२०            |
| तस्यामात्मनि तिष्ठत्यां       | 61830                  | तान्हव्यकव्ययोविप्रान्                | ३।१५०            |
| तस्यार्थे सर्वभूतानां         | ७।१४                   | तापसा यतयो विप्राः                    | १२।४८            |
| तस्याशु कत्यें ग्रङ्गुल्यो    | <b>८।३६७</b>           | तापसेष्वेष विप्रेषु                   | ६।२७             |
| तस्याद्वः संप्रगतितार         | ७।२६                   | ताभिः सार्षेमिदं सर्वे                | १।२७             |
| तस्यां चैव प्रसूतस्य          | 318                    | ताम्यां स शकलाम्यां च                 | १।१३             |
| तस्यां जाताः समांशाः स्युः    | ६।१५७                  | तामनेन विघानेन                        | <b>8</b> 188     |
| तस्यां त्वरोचमानायां          | ३।६२                   | तामिस्रमन्यतमिस्र                     | ४।८८             |
| तस्याः पुरीषे तन्मांसं        | ३।२५०                  | तामिस्रादिषु चाप्रेषु                 | १२।७४            |
| तस्येह त्रिविषस्यापि          | १२१४                   | ताम्ररूप्यसुवर्णानां 💆                | ⊏।१३१            |
| तस्येह भागिनौ डच्टी           | FXI3                   | ताम्रायःकांस्यरैत्यानाम्              | प्रा <b>११</b> ४ |
| तस्यैव वा विधानस्य            | ≒।३६                   | ता यदस्यायनं पूर्वं                   | १।१०             |
| तस्यैष व्यभिचारस्य            | <b>ह</b> ।२१           | ता राजसर्षपस्तिस्रः                   | द <b>ा</b> १३३   |
| तस्योत्सर्गेण शुध्यन्ति       | ११।१६३                 | तावतां न फलं तत्र                     | ३।१७६            |
| ताडवित्वा तृणेनापि कण्ठे      | ११।२०५                 | तावतां न भवेद्दातुः                   | ३।१७८            |
| ताङ्यित्वा तृणेनापि संरम्मात् | ४।१६६                  | तावतो ग्रसते प्रेत्य                  | ३।१३३            |
| ताहरगुणा सा भवति              | <b>ह</b> ।२२           | तावतोऽतन्द्रितान्दक्षान्              | ७।६१             |
| तारग्रोहति तत्तस्मन्          | <b>ह</b> ।३६           | तावतो्ऽब्दानमुत्रान्यैः               | ४।१६⊏            |
| ताइशं फलमाप्नोति              | धार्दर                 | तावतः संख्यया तस्मिन्                 | 51≥              |
| तादशान्सम्प्रवक्ष्यामि        | <b>=</b> ।६ <b>१</b>   | तावन्त्यव्दसद्स्राणि                  | ११।२०७           |
| तादशेन शरीरेण                 | <b>१</b> २। <b>=१</b>  | ताबद्भवत्यप्रयतो                      | ११।१५३           |
| ताननन्तरनाम्नस्तु             | १०।१४                  | तावन्मृद्वारि चादेयं                  | ४।१२६            |
| तानबदीद्षी सर्वान्            | ११६०                   | तावत्स्वादशुचिवित्रो                  | प्राप्ट          |
| तानानयेद्वेशं सर्वान्         | ७।१०७                  | तावानेव स विज्ञेयः                    | 518EX            |
| तानि कारककर्माणि              | १०।१००                 | ताबुमावप्यसंस्कार्यो                  | १०।६८            |
| तानि कृत्याहतानीव             | ३।४८                   | तावुभी गच्छतः स्वर्गं                 | ४।२३४            |
| तानि निर्हरतो लोभान्          | 3 <b>3</b> \$12        | तावुभी चौरवच्छास्यौ                   | 53812            |
| तानि सन्घिषु सीमायां          | द <b>।</b> २५ <b>१</b> | ताबुभी पतिती स्यातां                  | દો દ્રે          |
| तानि सम्यक् प्रवक्ष्यामि      | २।८६                   | तावुमी भूतसंपृक्ती                    | १२।१४            |
| तान्निबोधत कात्स्न्येन        | ३।१८३                  | तासामाद्याश्चतंत्रस्तु                | ३।४७             |
| तान्प्रजावितराहैत्य           | ४।२२५                  | तासां क्रमेण सर्वाशाँ                 | ३१६६             |
| तान्त्रसह्य नृपो हन्यात्      | <b>हा</b> २६ह          | तासां चेदवरद्वानां                    | <b>८।२३६</b>     |
| तान्त्राज्ञोऽहमिति ब्रूयात्   | २।१२३                  | तासां पुत्रेषु जातेषु                 | 51886            |
| तान्यविकालिकतया े             | १२।६६                  | तासां वर्णक्रमेण स्यात्               | وا <b>ج</b> لاً  |
| तान्येव पञ्च भूतानि           | १२।२२                  | तास्येव भूतत्रासु                     | १२।१७            |
| तान् विदित्वा सुचरितैः        | धारदश                  | तिरस्कृत्य <del>ोच्चरेत्का</del> ष्ठं | श्रह             |
| तान्वोऽभ्युपायान्वक्ष्यामि    | ११।२१०                 | तिर्यक्तवं तामसा नित्यं               | १२।४०            |
| ताञ्छिष्याच्चौरदण्डेन         | 5128                   | तिलप्रदः प्रजामिष्टां                 | ४।२२६            |
| तान्समासेन वस्यामि            | १२।३६                  | तिलैवीहियवेर्माषैः                    | ३।२६७            |
|                               | •                      |                                       | 1. ( )           |

| तिष्ठन्तीष्यनुतिष्ठेस्             | ११।१११        | ंतेषामद्भिः स्मृतं शौचं     | ६।५३           |
|------------------------------------|---------------|-----------------------------|----------------|
| तीक्णक्षेव मृदुक्च स्यात्          | ७।१४०         | तेषामनुपरोधेन               | २।२३६          |
| तीक्षणश्चैव मृदुश्चैव              | ७।१४०         | तेषामपीह विज्ञेयं           | 31200          |
| तीरितं चानुशिष्टञ्च यत्र           | <b>ह</b> ।२३३ | तेवामर्थे नियुञ्जीत         | ७ ।६२          |
| तीर्षे तद्भव्यकव्यानां             | ३।१३०         | तेवामाद्यम् जादानं          | 5 <b>1</b> 8   |
| तुरायणं च क्रमशः                   | ६।१०          | तेषामारक्षेभूतं तु          | ३।२०४          |
| तुरीयो बहाहत्यायाः                 | ११।१२६        | तेषामिदं तु सप्तानां        | १।१६           |
| तुलामानम्प्रतीमानम <u>्</u>        | 50812         | तेषामु पन्नतन्तूनां         | <b>ह</b> ।२०३  |
| तृणकाष्ठद्र <u>माणाञ्च</u> े       | ११।१६६        | तेषामुद्रश्मानीय            | ३।२१०          |
| तृरागुल्मलेतानां च                 | १२।५=         | तेष।मृषीणां सर्वेषां        | ४३१।६          |
| तृणानि भूमिरदकं                    | ३।१०१         | तेषां ग्राम्याणि कार्य्याणि | ७।१२०          |
| तृंगां च गोभ्यो ग्रासार्थं         | 35512         | तेषां छित्वा नृपो हस्तौ     | ६।२७६          |
| तृतीय धनदण्डं तु                   | <b>⊏।१</b> २६ | तेषां तु समवेतानां          | २।१३६          |
| तृतीयं यज्ञदीक्षाया                | २।१६६         | तेषां त्वगस्थिरोमाणि        | ४।२२१          |
| त्तीयनस्तृतीयांशाः                 | <b>५</b> ।२१० | तेषां त्ववयशान्सूक्ष्मान्   | १।१६           |
| ते चस्वा चैव राज्ञश्च              | ३।१३          | तेषां त्रयाणां शुश्रूषा     | २।२२६          |
| ते चापि बाह्यान् सुबहून्           | १०।२६         | तेषां दत्त्वा तु हस्तेषु    | ३।२ <b>२२</b>  |
| ते तमर्थमपृच्छन्त                  | २।१४२         | तेषां दोषानभिरुपाप्य        | <b>ह</b> ।२६२  |
| तेन चेदविवादस्ते                   | 518२          | तेषां न दद्याद्यदि तु       | <b>८।१८</b> ४  |
| तेन तुल्यः स्मृतो राजा             | ४।८६          | तेषां निष्ठा तु विज्ञेया    | <b>=</b> ।२२७  |
| तेन ते प्रेत्य प्शुतां             | ३।१०४         | तेषां वृत्तं परिणयेत्       | ७।१२२          |
| तेन यद्यत्समृत्येन                 | ७।३६          | तेषां वैदविदो बूयुः         | ११।८४          |
| तेन यायात्सता मार्ग                | ४।१७८         | तेषां षड्बन्धुदायादा.       | ६।१५८          |
| तेन सार्धं विनिश्चत्य              | अप्राष्ट      | तेषां सत्तमज्ञानाम्         | ११।४३          |
| तेनानुभूयता यामीः                  | १२।१७         | तेषां सर्वत्रगं तेजः        | ६।३२१          |
| तेनायुर्वर्धते राज्ञः              | ७।१३६         | तेपां सर्वस्वमादाय          | ७।१२४          |
| तेनार्घं दृद्धिम् बित्वया          | <b>८।१</b> ४० | तेषां स्नात्वा विशुद्धयर्थं | ६।६६           |
| तेनास्य क्षरति प्रज्ञा             | २।९९          | तेषां स्वं स्वमभित्रायम्    | ७४१७           |
| ते निन्दितैर्वर्तयेयुः             | १०।४६         | तेषु तेषु तु कृत्येषु       | ६।२६७          |
| तेन्व कुत्स्नमाप्नोति              | ३।२८३         | तेषु दर्भेषु त हस्त         | ३।२ <b>१</b> ६ |
| तेनैव विश्वानासीनान                | ३।२ <b>१६</b> | तेषु सम्यग्वर्तमानः         | २।४            |
| तेनैव सार्धं प्रास्येयुः           | ११।१८६        | ते बोडश स्याद्धरणं          | <b>८।१३६</b>   |
| ते पतन्त्यन्धतामिस्र               | ४।१६७         | तेष्वेव त्रिषु तुष्टेषु     | २।२२८          |
| तेऽपि भोगाय कल्पन्ते               | ७।२३          | तेष्वेव नित्यं शुश्रूषां    | २।२३४          |
| ते पृष्टास्तु यथा ब्रूयुः समस्त    |               | ते सम्यगुपजीवेयुः           | १०।७४          |
| ्ते पृष्टास्तु यथा ब्र्युः सीमासर् |               | ते सर्वार्थेष्वमीमांस्ये    | २।१०           |
| तेऽस्यासात् कर्मणा तेषाम्          | १२।७४         | तेऽस्य गृह्याणि क्माणि      | ७।७५           |
| तेम्योऽधिग्चछे द्विन्यं            | अ६।७          | तेऽस्य सर्वाण्यवेक्षेरन्    | ७।५१           |
| तेम्यो लब्धेन भैक्षेण              | ११।१२३        | ते ह्योनं कुपिता हन्युः     | ६१३१३          |
| ते वै सस्यस्य जातस्य               | 3813          | तैजसानां म्लीनां च          | प्रा१११        |
| ते शिष्टा <b>ब्राह्मणा ज्ञेयाः</b> | १२।१०६        | तैरेव चावृतो भूतैः          | <b>१</b> २।२०  |
|                                    |               |                             |                |

| रलोकानामुभयपंक्ति-श्रनुक्रमणिका | इलोकानाम | भयपंक्ति-श्र | नक्रमणिका |
|---------------------------------|----------|--------------|-----------|
|---------------------------------|----------|--------------|-----------|

| तैर्भू तैः स परित्यक्तः                | १२।२१         | त्रसरेणवोऽष्टी विज्ञेया        | <b>८।१३३</b>   |
|----------------------------------------|---------------|--------------------------------|----------------|
| तैः सार्षं चिन्तयेन्नित्यं             | ७।५६          | त्रिगुणं स्याद्वनस्थानां       | ४।१३७          |
| तैस्तैरुपायैः संग्रह्य                 | 5185          | त्रिएगाचिकेतः पञ्चाग्निः       | ३।१८५          |
| तौ तु जातौ परक्षेत्रे                  | ३।१७५         | त्रिदण्डमेतन्निक्षप्य          | १२।११          |
| तो घर्मं पश्यतस्तस्य                   | १२।१६         | त्रिपक्षादबुवन् साष्ट्रयम्     | 51200          |
| तौ नृपेण ह्यधर्मज्ञौ                   | 51XE          | त्रिपदा चैव सोवित्री           | २। <b></b>     |
| तौर्विक वृथाट्या च                     | <b>৩১४७</b>   | त्रिम्य एव तु वेवेम्यः         | २।७७           |
| तौ हि च्युतौ स्वकर्मभ्यः               | ८।४१८         | त्रिरहस्त्रिनिज्ञायां च        | ११।२२३         |
| तं कानीनं वदेन्नाम्ना                  | ६।१७२         | त्रिराचामेदपः खानि चैव         | २।६०           |
| तं <b>कामजमरिक्थीयं</b>                | <i>१</i> ४४७  | त्रिराचामेदपः शारीर <b>म्</b>  | ४।१३६          |
| तं चेदम्युदियात्सूर्यः                 | २।२२०         | त्रिरात्रमाहरा <b>शीच</b> म्   | ४।८०           |
| तं देवनिर्मितं देशें                   | २।१६          | त्रिवारं प्रतिरोद्धा वा        | ११।५०          |
| तं देशकाली शक्ति च                     | ७।१६          | त्रिविधा त्रिविधेषां तु        | १२।४१          |
| तं श्रतीतं स्वधर्मेगा                  | ₹13           | त्रिविधस्त्रिविधः कृत्स्नः     | १२,५१          |
| तं मां वित्तास्य सर्वस्य               | १।३३          | त्रिवृता ग्रन्थिनैकेन          | रा४३           |
| तं यत्नेन जयेल्लोभं                    | 3810          | त्रिशत्कला मुहूत स्यात्        | शहर            |
| तं यस्तु द्वेष्टि संमोहात्             | ७।१२          | त्रिशद्वर्षोद्वहेत् कन्याम्    | 8313           |
| तं राजा निर्धनं कृत्व।                 | १०१६६         | त्रिषु वर्णेषु योनि स्युः      | <b>८।</b> १२४  |
| तं राजा प्रणयन् सम्यक्                 | ७।२७          | त्रिष्वप्येतेषु दसं हि         | 83918          |
| तं शुश्रूषेत जीवन्तं                   | <b>५।१५</b> १ | त्रिष्व प्रमाचन्त्रतेषु े      | २।२३२          |
| तं हि स्वयम्भूः स्वादास्यात्           | शहर           | त्रिष्वेतेष्विति कृत्यं हि     | २।२३७          |
| तं ह्यस्याहुः परं धर्म                 | ४।१४७         | त्रीणि चात्र प्रशंसन्ति        | ३।२३४          |
| तां ब्याद्भवतीत्येवं                   | २।१२६         | त्रीणि देवाः पवित्राणि         | ४।१२७          |
| तां विवर्जयतस्तस्य                     | ४।४२          | त्रीणि वर्षाण्युवीक्षेत        | 0313           |
| तांश्चारयित्वा त्रीन्कृच्छान्          | ११।१६१        | त्रीणि श्राद्धे पवित्राणि      | ३।२३५          |
| तां श्वभिः खादेयेद्राजा 🔍              | <b>५</b> ।३७१ | त्रीण्याद्यान्याश्रितस्त्वेवां | ७।७२           |
| तां साघ्वीं बिभुयान्नित्यं             | 8184          | त्रीण्युत्तराणि क्रमशः         | <u>ં</u>       |
| तांस्तु देवाः प्रपश्यन्ति              | 5154          | त्रींस्तु तस्म।द्वविःशेषान्    | ३।२१५          |
| तांस्तु यः स्तेनयेद्वाचं               | ४।२५६         | त्रैविद्यवृद्धान्विदुषः        | ७।३७           |
| त्यजनपतितानेतान्                       | 51३८६         | त्रैविद्याः शुचयो दान्ताः      | 81855          |
| त्यजेवाइवयुजे मासि                     | ६।१५          | त्रं विद्येम्यस्त्रयीं विद्यां | ७।४३           |
| त्रपु सीसं तथा लोहम्                   | १०।२          | त्रैविद्योहेतुकस्तर्जी         | १२।१११         |
| त्रयश्चाश्रमिणः पूर्वे                 | १२।१११        | त्वग्मेदकः शतं दण्ड्यो         | द1 <b>२</b> द४ |
| त्रया <b>णामपि चैतेषां गु</b> रणानां f |               | त्वमेको ह्यस्य सर्वस्य         | १।३            |
| त्रयाणामपि चैतेषां गुणानां य           | रः १२।३०      | त्र्यब्दपूर्वं श्रोत्रियाणां   | २।१३४          |
| त्रयाणामप्युपायानां                    | ७।२००         | श्यक्वं चरेवृ वा नियतः         | ११।१२=         |
| त्रयाणामुदकं कार्यम्                   | ह। १८६        | त्र्यवरा प <b>रिषज्ज्ञेया</b>  | <b>१२।११</b> २ |
| त्रयोदशी च शेषास्त्                    | ३।४७          | त्र्यवरा वापि वृत्तस्थाः       | १२।११०         |
| त्रयो धर्मा निवर्त्तन्ते               | १०।७७         | त्र्यवरैः साक्षिभिभव्यिः       | ۳ <b>۱</b> ξ٥  |
| त्रयं सुविदितं कार्यं                  | १२।१०४        | त्र्यंशं वायाद्वरेव् वित्रः    | ह। १५१         |
| त्रयः परार्थे क्लिइयन्ति               | =1१६६         | त्र्यष्टवर्षोऽष्टवर्षी वा      | ¥313           |
| · •                                    | • • •         |                                | • • •          |

| त्र्यहेण शूद्रो भवति         | १०।६२          | दशमासांस्तु तृप्यन्ति                 | ३।२७०         |
|------------------------------|----------------|---------------------------------------|---------------|
| त्र्यहैहिको वाऽपि भवेत्      | ४।७            | दशलक्षणको धर्मः                       | ६।६१          |
| त्र्यहं चोपवसेदन्त्यं        | ११।२१३         | दशलक्षणकं धर्मम्                      | ६।६४          |
| त्र्यहं तूपवसेद् युक्तः      | <b>११</b> ।१५६ | दशलक्षणयुक्तस्य                       | १२।४          |
| त्र्यहं न कीर्तयेद ब्रह्म    | ४।११०          | दशलक्षराानि धर्मस्य                   | ६१६३          |
| त्र्यहं परं च नाश्नीयात्     | ११।२११         | दशसूनासमं चक्रं                       | ४।८४          |
| त्र्यहं प्रातस्त्र्यहं सायम् | ११।२११         | दश सूनासहस्राणि                       | ४।८६          |
| द                            |                | दश स्थानानि दण्डस्य                   | ⊏।१२४         |
| दक्षिणां दिशमाकांक्षन्       | ३।२४८          | दशातिवर्तनान्याहुः                    | 51२६०         |
| दक्षिणाप्रवणं चैव            | ३।२०६          | दशापरे तु क्रमशः                      | ६।१६५         |
| दक्षिणाभिमुखो रात्री         | ४।४०           | दशाब्दारुयं पौरसरुयं                  | २।१३४         |
| दक्षिणासु च दत्तासु          | 51२०७          | दज्ञावरा वा परिवद्यम्                 | १२।११०        |
| बक्षिणेन मृतं शूद्रम्        | प्राष्ट्र      | दशाहं शावमाशीचं                       | प्राप्रह      |
| वण्डव्यूहेन तन्मार्ग         | ७।१८७          | दशी कुलं तु भुञ्जीत                   | ७।११६         |
| दण्डः शास्ति प्रजाः सर्वाः   | ७।१८           | दस्युनिष्किययोस्तु स्वं               | ११।१८         |
| दण्डगुल्कावशेषं च            | 5187€          | दह्यन्ते ध्मायमानानाम्                | ६।७१          |
| दण्डः सुप्तेषु जागति         | ७।१८           | दातव्यं बान्धवैस्तत् स्यात्           | <b>८।१६</b> ६ |
| वण्डस्य पातनं चैव            | ७।५१           | दातव्यं सर्ववर्णेभ्यो                 | 5180          |
| दण्डस्य हि भयात्सर्वे        | ७।२२           | दाता नित्यमनादाता                     | ६।८           |
| दण्डेनीय तमप्योषेत्          | <b>६</b> ।२७३  | दातारो नोऽभिवर्धन्तां                 | ३।२५६         |
| दण्डेनैव प्रसह्यैतान्        | ७।१०८          | दातुर्भवत्यनथिय                       | ४।१६३         |
| बण्डो हि सुमहत्तेजो          | ७।२८           | टार्तु <b>र्यंद दुष्कृतं</b> किञ्चिद् | ३।१६१         |
| दत्तस्येषोदिता धर्म्या       | <b>८।२१४</b>   | दातृन्त्रतिप्रहीतृञ्च                 | ३।१४१         |
| दत्तानि हव्यकव्यानि          | ३।१७५          | दानधर्मं निषेवेत                      | ४।२२७         |
| दत्तेन मासं तृष्यन्ति        | ३।२६७          | दानप्रतिभुवि प्रेते                   | <b>८।१६०</b>  |
| दस्वा घनं तुं शिष्येम्यः     | <b>ह</b> ।२२३  | दानेन वधनिर्णेकम्                     | ११।१३६        |
| दत्त्वा पुनः प्रयच्छन्हि     | १७१            | दानं प्रतिग्रहं चैव                   | १।८८          |
| ददी स दश घर्माय              | 81१२६          | दानं प्रतिग्रहश्चैव                   | १०।७४         |
| दद्याच्च सर्वेभूतानां        | <b>E</b>   33  | दापयेद्धनिकस्यार्थं दण्ड              | <b>८।</b> ४१  |
| दिध मध्यं च शुक्तेषु         | ४।१०           | दापयेद्धनिकस्यार्थमध                  | ८।४७          |
| दघ्नः क्षीरस्य तक्रस्य       | <b>८।३२६</b>   | दायाद्यस्य प्रदानं च                  | ११।१८४        |
| दन्तजातेऽनुजाते च            | <b>ሂ</b> ነሂ=   | <b>बाराग्निहोत्रसं</b> योगं           | ३।१७४         |
| दर्माः पवित्रं पूर्वाह्नः    | ३।२५६          | दाराधिगमनं चैव                        | १।११२         |
| दर्शनप्रातिमाव्ये तु         | <b>८।१६०</b>   | दाराधीनस्तथा स्वर्गः                  | ६।२५          |
| दर्शनेन विह्वीनस्तु          | ६।७४           | दासापराघतस्तोये                       | 2180 ह        |
| दर्शमस्कन्दयन्पर्व           | ६१६            | दासवर्गस्य तत्पित्र्ये                | ३।२४६         |
| दर्शेन चार्षमासान्ते         | ४।२५           | दासाश्वस्यहर्ता च                     | ८। ३४२        |
| दञ्ज कामसमुत्वानि '          | ७।४५           | दासीघटमपां पूर्णम्                    | ११।१८३        |
| दश घ्वजसमी वेशो              | ४।८४           | दास्यन्तु कारयेल्लोमात्               | <b>८।४१</b> २ |
| दश पूर्वान्परान्वंश्यान्     | ३।३७           | दास्यायैव हि सृष्टोऽसौ                | <b>८।</b> ४१३ |
| दशमं द्वादशं वापि            | 5133           | दास्यां वा दासदास्यां वा              | 30913         |
|                              |                |                                       |               |

|                              | रलोकानागु <b>भय</b> पं | क्ति-ग्रनुक्रमणिका            | ं १०२९                |
|------------------------------|------------------------|-------------------------------|-----------------------|
| दाहयेदग्निहोत्रेष            | प्रा१६७                | देवदानवगन्धर्वा               | ७।२३                  |
| दिवाकीतिमुदक्यां च           | रादर                   | देवबाह्यणसान्निष्य <u>े</u>   | 5150                  |
| दिवाचरेम्यो भूतेम्यो         | 315                    | देवरार् वा सपिण्डाद् वा       | 8118                  |
| दिवा चरेयुः कार्यार्थम्      | १०।५५                  | देवरायं प्रदातव्या            | ७३।३                  |
| विवानुगच्छेद् गास्तास्तु     | ११।११०                 | देवस्य बाह्यणस्यं वा          | <b>११</b> ।२६         |
| दिवा वक्तव्यता पाले          | 51२३०                  | <b>देवानृ</b> षीन्मनुष्यांश्च | ३।११७                 |
| दिवं गतानि विप्राणां         | <b>५</b> १ <b>५६</b>   | देवान्कुर्यु रदेवांश्च        | ६।३१५                 |
| दीक्षितस्य कदर्यस्य          | ४।२१०                  | देवान्देवनिकायांश्च           | १।३६                  |
|                              |                        | देवान्पितृ श्चार्चयित्वा      | प्रा३२                |
| दीप्यमानः स्ववपुषा           | २।२३२                  | देवाश्चैतान्समेत्योचुः        | २।१४२                 |
| दीर्घाध्वनि यथादेशं          | ८।४०६                  | देवेम्यस्तु जगत्सर्वं         | ३।२०१                 |
| दीर्घाललघूरचैव नरान्         | ७।१६३                  | देशधर्माञ्जातिधर्मा <b>न्</b> | १।११८                 |
| दुःखभागी च सततं              | ४।१५७                  | देशानलब्धांल्लिप्सेत          | <b>ह</b> ।२५ <b>१</b> |
| दुखं सुमहदाप्नोति            | ४।१६७                  | देशं रूपंच कालंच              | 518X                  |
| दुः खिता यत्र दश्येरन्       | १।२८८                  | देहशुद्धि प्रवस्यानि          | प्राप्त               |
| दुदोह यज्ञसिद्धचर्य          | <b>१</b> ।२३           | देहादुरक्रमएां चास्मात्       | ६।६३                  |
| दुराचारो हि पुरुषो           | ४। १५७                 | देहेषु च समुत्पत्ति           | ६।६५                  |
| दुष्टसामन्तहिस्रश्च          | <b>१</b> ३१०           | दैत्यदानवयक्षाणां             | ३।१€६                 |
| बुष्येयुः सर्ववर्णाञ्च       | ७।२४                   | दैवन मंगि युक्तो हि           | ३।७५                  |
| दुहित्रा दासवर्गेण           | ४।१८०                  | वैवतान्यभिग <b>च्छेत्</b>     | ४।१५३                 |
| दूत एव हि संघत्ते            | ७।६६                   | <b>वैव</b> पित्र्यातिथेयानि   | ३।१८                  |
| दूतं चैव प्रकुर्वीत          | ७।६३                   | दैवाद्यन्तं तदीहेत            | ३।२०४                 |
| दूतं संप्रेषणं चैव           | ७।१५३                  | दैविकानां युगानां तु          | १।७२                  |
| दूतस्तरकुरते कर्म            | ७।६६                   | दैवे कर्मणि पित्र्ये वा       | ३।२४०                 |
| दूरस्थी नार्चयेदेनं          | २।२०२                  | देवे राज्यहनी वर्ष            | ११६७                  |
| दूरादावसथान्मूत्रं           | ४।१५१                  | दैवे हविषि पित्र्ये वा        | ३।१६६                 |
| बूरादाहृत्य समिधः            | २।१८६                  | देवोढाजः मृतश्चेव             | ३।३८                  |
| बूरादेव परीक्षेत             | ३।१३०                  | दैवं हि पितृकार्यस्य          | २।२०३                 |
| दूषयेच्चास्य सततं            | ७।१६५                  | दैहिकानां मलानां च            | प्र1 <b>१३४</b>       |
| दूषित्ं केशकीटैश्च           | ४।१२४                  | दोषो भवति विप्राणां 🖊         | १०।१०३                |
| दूषितोऽपि चरेद् धर्मम्       | ६।६६                   | दौर्बल्यं स्याप्यते राजः      | <b>⊏।१७१</b>          |
| वृद्धारी मृदुर्वान्तः        | ४।२४६                  | दौहित्र एव च हरेत्            | <b>ह। १३</b> १        |
| बृष्टिपूतं न्यसेत् पादम्     | ६।४६                   | दौहित्रोऽपि ह्यमुत्रैनं       | 35913                 |
| दृष्ट्वा हृष्येत् प्रसीदेच्च | रा४४                   | दोहित्रौ हाखिलं रिक्थम्       | <b>ह। १</b> ३२        |
| देवकार्याद् द्विजातीनां      | २।२०३                  | दौहित्रं विट्पति बन्धु        | ३। १४८                |
| देवताऽतिथि मृत्याना <u>ं</u> | ३।७२                   | <b>द्यूतपानप्रसक्ताइच</b>     | १२।४५                 |
| देवतानां गुरो राज्ञः         | ४।१३०                  | द्यूतमेतत् पुरा कल्पे         | <b>ह</b> ।२२७         |
| देवताम्यस्तु तद् हुत्वा      | ६।१२                   | द्यूतं च जनवादं च             | २११७६                 |
| देवताभ्यर्चनं चैव            | २।१७६                  | द्यूतं समाह्वयं चैव यः        | ह।२२४                 |
| देवत्वं साह्तिका यान्ति      | १२।४०                  | ग्रुतं ममाह्नयं चैव राजा      | <b>६।२२</b> १         |
| देवदत्तां पतिर्मार्यामु      | १३।३                   | धौर्भ मिरापी हृद्य            | दाद६                  |
|                              |                        | द्रवाणां चैव सर्वेवां         | ५। <b>११</b> ५        |

| द्रय्याणामल्पसाराणाम्               | ११।१६४                                 | ध                         |                |
|-------------------------------------|----------------------------------------|---------------------------|----------------|
| द्रव्याणां स्थानयोगीश्च             | (\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | धनवन्तं प्रजावन्तं        | ३।२६३          |
| द्रव्याणि हिस्याद्यो यस्य           | 51775                                  | धनानि तु ययाशस्ति         | ११:६           |
| द्रव्यार्जनं च नाशं च               | १२।७६                                  | धनिनं वाऽप्युपाराघ्य      | १०।१२१         |
| द्रोहभावं कुचर्यां च                | ह। १७                                  | घनुःशतं परीहारो           | दा <b>२३७</b>  |
| द्वन्द्वरयोजयेच्चेमाः               | १।२६                                   | धनुःशराणां कर्ता च        | 31840          |
| द्वयोरप्येतयोर्मुलं                 | ११८                                    | धनेन वैश्यशूद्री तु       | १११३४          |
| द्वयोखयाणां पञ्चाना                 | ७।११४                                  | धनोष्मणा पच्यमानाः        | ह। २३१         |
| द्वयोहि कुलयोः शोकं                 | الا<br>13                              | घनं तत्पुत्रिकाभर्ता      | E183X          |
| द्वापरे यज्ञमेवाहुः                 | शन६                                    | घनं यो बिमृयाद् भ्रातुः   | <b>हा</b> १४६  |
| द्वाभ्यामेक च्चतुर्थस्तु            | કાર                                    | धनं वा जीवनायालं          | ११।७६          |
| द्वाराणां चैव भंकारं                | 81२58                                  | धन्यं यशस्यमायुष्यं       | ३।१०६          |
| द्वावेव वर्जयेन्नित्यं              | रा१२७                                  | धन्वदुर्गं महीदुर्गम्     | ७।७०           |
| द्विकं त्रिकं चतुष्कं च             | न।१४२                                  | धरणानि दश शेयः            | दा <b>१</b> ३७ |
| द्विकं शतं वा गृह्गीयाद्            | =1१४१                                  | धर्म एव हतो हन्ति         | =1१५           |
| द्विकं शतंहि गृह्मानी               | <b>८।१४१</b>                           | धर्मक्रियाऽऽत्मचिन्ता च   | १२।=३          |
| द्विगुणा वा चतुःषष्टिः              | <b>द।३३</b> द                          | धर्मिकयाऽत्मचिन्ता च      | १२।३१          |
| द्विजातय इवेज्याभिः                 | <b>८।३११</b>                           | धर्मनं च कृतनं च          | ७।२०६          |
| द्विजातयः सवर्णासु                  | १०।२०                                  | धर्मतोऽधर्मतश्चैव         | १२।२३          |
| द्विजातिप्रवरो विद्वान्             | ३।१६७                                  | धर्मध्यजो सदाः लुब्धः     | ४।१६५          |
| द्विजातिमुख्यवृत्तीनां <sup>े</sup> | ३।२८६                                  | धर्म् नैपुण्यकामानां 🍎    | ४।१०७          |
| द्विजातीनां च वर्णानां              | ८।३४८                                  | धर्मप्रधानं पुरुषं        | ४।२४३          |
| द्विजोऽध्वगः क्षीणवृत्तिः           | <b>८।३४१</b>                           | धर्मप्रवक्ता नृपतेः       | 5120           |
| द्वितीयमायुषो भागं                  | प्रा१६६                                | धर्ममूलं निषेवेत          | ४।१५५          |
| द्वितीयमायुषो भागं                  | ४।१                                    | धर्मस्यः कारणैरेतैः       | <b>দ</b> াম্ড  |
| द्वितीयमेके प्रजनम्                 | १३१३                                   | धर्मस्य परमं गुह्यं       | १२।११७         |
| द्वितीये हस्तचरणी                   | <i>७७</i> ५।३                          | धर्मस्य ब्राह्मणी मूलमू   | ११।८३          |
| द्वितीयं तु पितुस्तस्याः            | ६।१४०                                  | धर्मस्याव्यभिचारार्थं     | <b>८।</b> १२२  |
| द्विषा कृत्वाऽऽत्मनो देहं           | <b>१</b> ।३२                           | धर्माद्विचलितं हन्ति      | ७।२८           |
| द्विविधं कीर्त्यते द्वैधं           | ७।१६७                                  | धर्मार्थप्रभवं चैव        | ६।६४           |
| द्विविधास्तस्करान् विद्यात्         | <b>ह</b> ।२५६                          | धर्मार्थं चैव विश्रेम्यो  | <b>3</b> e10   |
| द्विशतं तु दमः कार्यः               | <b>८।३६</b> ८                          | धर्मार्थं येन दत्तंस्यात् | <b>दा</b> २१२  |
| द्विषता हि हविभुंक्त                | ३।१४४                                  | धर्मार्थावुच्यते श्रेयः   | २। <b>२२४</b>  |
| द्विषदन्नं नगर्यन्नं                | ४।२१३                                  | धर्मार्थी यत्र न स्यातां  | २;११२          |
| द्वे कृष्णले समध्ते                 | 5।१३४                                  | धर्मासनमधिष्ठाय           | <b>८।</b> २३   |
| द्वेषं दम्भं च मानं च               | ४।१६३                                  | धर्मेण च द्रव्यवृद्धाः    | <b>ह</b> ।३३३  |
| द्वैषीभावं संश्रयं च                | ७।१६०                                  | धर्मेण व्यवहारेण          | 28/2           |
| द्वी तुयी विवदेयाताम्               | <b>६।१६१</b>                           | धर्मेण हि सहायेन          | ४।२४२          |
| ह्ये देवे पितृकार्ये त्रीन्         | ३।१२५                                  | धमुणाधिगतो यस्तु          | १२।१०६         |
| द्वी मासी मत्स्यमांसेन              | ३।२६८                                  | धर्मुणापि नियुक्तायां     | ३।१७३          |
| द्वचे कान्तरासु जातानां             | १०१७                                   | धर्मेप्सवस्तु धर्मज्ञाः   | १०।१२७         |
|                                     |                                        | धर्मीपदेशं दर्पेण         | <b>८।</b> २७२  |

| <b>5</b>                            | इलोकानामुभयपंक्ति- <b>प्रनुक्रम</b> णिका |                              |                         |
|-------------------------------------|------------------------------------------|------------------------------|-------------------------|
| घमों विद्वस्त्वधर्मेण               | <b>८।१</b> २                             | न कुर्वीतात्मनस्त्राएां      | <b>१</b> १।१ <b>१</b> ३ |
| धर्मं चार्प्यसुखोदकं                | ४।१७६                                    | न कूटैरायुषैर्हन्यात्        | ७।६०                    |
| धर्मं जिज्ञासमानानां                | २।१३                                     | नक्तें चान्नं समदनीयात्      | ६।१६                    |
| धर्म शनैः सञ्चिनुयाद्               | ४।२३८                                    | नक्षत्राणि च दैत्याश्च       | १२।४८                   |
| धर्मं शाश्वतमाश्चित्य               | 515                                      | नगरे नगरे चैकं               | ७।१२१                   |
| <b>घम्यं</b> विभागं कुर्वीत         | ६।१५२                                    | नग्नो मुण्डः कपालेन          | <b>₹3</b> 13            |
| भात्रैव सृष्टा ह्याद्याःच           | ४।३०                                     | न ग्रामजातान्यार्तोऽपि       | ६।१६                    |
| धाना मत्स्यान्पयो मांसं             | ४।२५०                                    | न च क्षुधाऽस्य संसीदेत्      | ७।१३३                   |
| धान्यकुप्यपशुस्तेयम्                | ११।६६                                    | न च छन्दांस्यधीयीत           | ३।१८८                   |
| धान्यचौरोऽज्ञहीनत्वं                | ११।५०                                    | न चतत्कर्मकुर्वाणः           | राद४                    |
| धान्यदः शाइवतं सौस्यं               | ४।२३२                                    | न च द्विजातयो ब्रुयुः        | ३।२३६                   |
| धान्यानामष्टमो भागः                 | ७११३०                                    | न च नग्नः शयीतेह             | ४।७५                    |
| धान्यान्नधनचौर्याण <u>ि</u>         | ११।१६२                                   | न च पूर्वोपरं विद्यात्       | 51XE                    |
| धान्येऽष्टमं विशां शुल्कम्          | १०।१२०                                   | न च प्राणिवधः स्वर्ग्यः      | प्रा४८                  |
| धान्ये सदे लये बाह्ये               | <b>⊏।१५</b> १                            | न च प्रापितमन्येन            | ८।४३                    |
| धान्यं दशम्यः कुम्मेम्यो            | <b>५</b> ।३२०                            | न च योनिगुणान्कांश्चित्      | ७६।३                    |
| घान्यं वासांसि वाशाकं               | २।२४६                                    | न च वासांसि वासोभिः          | द।३ <b>६</b> ६          |
| षान्यं हृत्वा भवत्याखुः             | १२।६२                                    | न च वैश्यस्य कामः स्यात्     | <b>ह</b> ।२३८           |
| घारिम्यो ज्ञानिनः श्रेष्ठ <u>ाः</u> | १२।१०३                                   | न च शोचत्यसम्पत्तौ           | १२।३६                   |
| धिग्वणानां चर्मकार्यं               | ३०।४६                                    | न चस्वं कुरुते कर्म          | १।५५                    |
| धीर्वद्या सत्यमक्रोधः               | ६।६२                                     | न च हन्यात्स्यलारूढं         | १३।७                    |
| <b>ष्टतिः क्षमा दमोऽस्तेयम्</b>     | ६।६२                                     | न च हव्यं वहत्यग्निः         | 931७                    |
| घृतिभें ध्यं कुसीदं च               | १०।११६                                   | न चातिमृच्छति क्षिप्रं       | ≒।१ <b>१५</b>           |
| धेनुरुष्ट्री वहन्नश्वी              | <b>८।१४६</b>                             | न चादत्त्वा कनिष्ठेभ्यः      | <b>ह</b> ।२१४           |
| ध्यानयोगेन संपर्येत्                | ६।७३                                     | न चादेयं समृद्धोऽपि          | 51800                   |
| घ्यानिकं सर्व मैवेतत्               | ६।८२                                     | न चाधेः कालसंरोधात्          | ⊏।१४३                   |
| ध्यायत्यनिष्टं यत् किञ्चित्         | <b>ह</b> ।२१                             | न चानिसृष्टो गुरुणा          | २।२०५                   |
| ध्रियमारा े तु पितरि                | ३।२२०                                    | न चापि पश्येदशुँचि           | ४।१४२                   |
| व्वजाहृतो मक्तवासः                  | 5।४१५                                    | न चालिप्यत पापेन             | १०।१०५                  |
| _                                   |                                          | न चासारंन चन्यूनं            | <b>८</b> ।२०३           |
| न                                   |                                          | न चास्योपदिशेद्धमं           | ४।८०                    |
| न कथञ्चन दुर्योनिः                  | १०।५६                                    | न चेत्त्रिपक्षात्प्रब्रूयात् | 5125                    |
| न कदाचन कुर्वीत                     | ४।४८                                     | न चेमं देहमाश्रित्य          | ६।४७                    |
| न कदाचिद् द्विजे तस्मात्            | ४।१६६                                    | न चैनं पादतः कुर्याद्        | ४।५४                    |
| न कन्यायाः पिता विद्वान्            | ३।५ <b>१</b>                             | न चैनं भुवि शक्नोति          | ७।६                     |
| न कर्णिभिनीपि दिग्धैः               | ७१६०                                     | न चैनं प्रलिखेद भूमि         | ४।५५                    |
| न कर्म निष्फलं कुर्याद्             | ४।७०                                     | नचैवात्यशनं कुर्यात्         | २।५६                    |
| न किश्वद् योषितश्शक्तः              | 6180                                     | नचैवात्राशयेत्कञ्चिद्        | ३।८३                    |
| न कार्पासांस्थि न तुषान्            | ४।७८                                     | नच्ैवास्यानुकुर्वीत          | २।१६६                   |
| न कुर्याद् गुरुपुत्रस्य             | २।२०६                                    | नचैवैनां प्रयच्छेत्          | 3=13                    |
| न कुर्वीत वृथा चेष्टां              | ४।६३                                     | नचोत्पातनिमित्ताम्यां        | ६।५०                    |
| -                                   |                                          |                              |                         |

| नचोदके निरीक्षेत             | ४।३८           | न दोषं प्राप्नुयार्तिकचित्  | 51344                  |
|------------------------------|----------------|-----------------------------|------------------------|
| न छिन्द्यान्नखलोमानि         | ४।६९           | न इष्टदोषाः कर्त्तव्याः     | <b>८।६४</b>            |
| न जातु कामः कामानां          | राह४           | न द्रव्यागामविज्ञाय         | ४।१८७                  |
| न जातु बाह्यरां हत्यात्      | <b>८।३८०</b>   | न दितीयश्च साध्वीनां        | ५।१६२                  |
| नजीर्णदेवायतने               | ४।४६           | न धर्मस्यापदेशेन            | ४।१६८                  |
| न जीर्णमलवद्वासा             | -४।३४          | न नदीतीरमासाद्य             | ४।४७                   |
| नटश्च करणश्चैव               | १०।२२          | न नामग्रहणादेव              | ६।६७                   |
| न तत्पुत्रैः भंजेत्सार्धं    | <b>६</b> ।२०६  | न नावं न खरं नोष्ट्रं       | ४।१२०                  |
| न तत्फलमवाप्नोति             | प्राप्र४       | न निवर्तेत संग्रामात्       | ७१५७                   |
| न तत्र प्रणयेद्दण्डं         | 51२ <b>३</b> 5 | न निर्वपति पञ्चानां         | ३।७२                   |
| न तत्र विद्यते किञ्चित्      | न।१न३          | न निर्हारं स्त्रियः कुर्युः | 33913                  |
| न तयैतानि शक्यग्ते           | २।६६           | न निशान्ते परिश्रान्तः      | 3318                   |
| न तस्मिन् घारयेद्दण्डं       | ११।२१          | न निष्कयविसर्गाम्याम्       | <b>हा</b> ४६           |
| न तस्य निष्कृतिः शक्या       | २।२२७          | न नृत्येदथवा गायेत्         | ४।६४                   |
| न तस्य वेतनं देयं            | <b>=</b> ।२१७  | न पंस्यहिप्रेष्यनाम्नीं     | अहा                    |
| न ताडयेत्तृर्णेनापि          | ४।१६६          | न पश्येत्प्रसदन्तीं च       | श्रप्र                 |
| न ताहरां मवत्येनी            | ४।३४           | न पाणिपादचपलः               | ४। १७७                 |
| न तापसैर्ज्ञाह्मजैर्वा       | ६।५१           | न पादेन स्पृशेदन्नं         | २।२२६                  |
| न तिष्ठति तुयः पूर्वा        | २।१०३          | न पादी घावयेतकांस्ये        | ४।६५                   |
| न तु नामापि गृह्णीयात्       | ५।१५७          | न पाखण्डिगणाक्रान्ते        | ४।६०                   |
| न तेन वृद्धो मवति            | २।१५६          | न पुत्रदारा न ज्ञातिः       | ३।२३६                  |
| न तैरम्यननुज्ञातो            | २।२२६          | न पुत्रभागं विषमं           | <b>हा</b> २१५          |
| न तैः समयमन्बिच्छेत्         | १०।५३          | न पूर्व गुरवे किञ्चित्      | २।२४५                  |
| न तौ प्रतिहितान्धर्मान्      | १०।७८          | न पैतृयज्ञियो होमः          | ३।२८२                  |
| न तं नयेत साक्यं तु          | 5 <b>।१६७</b>  | न फालकृष्टमश्नीयात्         | ६।१६                   |
| न तं भूजेरन्दायादाः          | <b>ह</b> ।२००  | न फालकृष्टे न जले           | ४।४६                   |
| न तं स्तेना न चामित्राः      | ७।८३           | न वकव्रतिके विप्रे          | ४।१६२                  |
| न त्यागोऽस्ति द्विषन्त्याश्च | ३७।३           | न विद्युयान्तृपो घर्म       | <b>८१</b> ६०           |
| न त्वल्पदक्षिणैर्यज्ञैः      | 3813 <b>8</b>  | न बाह्यणक्षत्रिययोः         | ३।१४                   |
| न त्वेव ज्यायसीं वृत्ति      | १०।६५          | न बाह्मणवधाद भूयात्         | द <b>।</b> ३द <b>१</b> |
| न त्वेव तु कृतोऽधर्मः        | ४।१७३          | न ब्राह्मणस्य त्वतिथिः      | ३।११०                  |
| न त्वेव तु वृथा हन्तुं       | ७६। ४          | न ब्राह्मणो वेदयेत          | ११।३१                  |
| नत्वेवाधी सोपकारे            | ट।१४३          | न ब्राह्मणं परीक्षेत        | ३।१४६                  |
| न दस्वा कस्यचित् कन्याम्     | १७।३           | न मक्षयति यो मांसं          | ४।५०                   |
| न दद्याद्यदि तस्मात्सः       | <b>५।१</b> ५६  | न मक्षयेदेकचरान्            | प्रा४०                 |
| न दर्शेन विना श्राद्धं       | ३।२८२          | न भिन्नभाण्डे भुञ्जीत       | ४।६४                   |
| न दिवीन्द्रायुधं हष्ट्वा     | ४।४९           | न भिन्नशृङ्गाक्षिखुरैः      | ४।६७                   |
| नदीकूलं यया वृक्षी           | ६।७८           | न भीतं न परावृत्तं          | ६३।७                   |
| नदीतीरेषु तद्विद्यात्        | ८१४०६          | न भुक्तमात्रे नाजीणे        | ४।१२१                  |
| नदीनां वापि संभेदे           | ना३४६          | न भुङ्जीतो्द्घृतस्नेह्ं     | ४।६२                   |
| नदीषु देवसातेषु              | ४।२०३          | न मोक्तब्यो बलादाधिः        | ना१४४                  |
|                              |                |                             |                        |

| 2.0.0 |                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-------|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       |                                         | 51 <b>१</b> ११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       |                                         | 51 <b>5</b> 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|       |                                         | ०६१७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|       |                                         | ४।६१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|       |                                         | ४।८०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|       |                                         | १०।१२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|       |                                         | हा <b>५</b> ७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|       |                                         | र्रा१४१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|       |                                         | १४३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|       |                                         | 5185X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       |                                         | 0315                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|       |                                         | <b>८।६७</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|       |                                         | ३।१३८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       |                                         | दा६४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|       |                                         | ३।१५०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| •     |                                         | ≒।२ <b>३</b> २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       |                                         | दा १ द६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|       |                                         | 5140                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|       |                                         | ४।४७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|       |                                         | 51 <b>5</b> X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|       |                                         | द <b>।३</b> ८६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       |                                         | ४।१७१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       |                                         | ४।३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|       |                                         | ७।६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| -     |                                         | 51३६१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       | _                                       | 3018                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|       |                                         | ११।४७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       |                                         | ४।५२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|       |                                         | ११।३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       |                                         | ७।८४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|       |                                         | ४।१२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       |                                         | ४।५२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|       |                                         | ४।१४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       |                                         | ४।१७७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       |                                         | 5।१०३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       |                                         | ४।१४७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       |                                         | 218 <b>6</b> 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       |                                         | २।१५४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       |                                         | =।४१७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       |                                         | <b>हा</b> २६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ३।१०६ | न हि शूद्रस्य यज्ञेषु                   | ११।१३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       | ड १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ | हारेन्य न वृद्धो न शिशुनैंको  नाइन्ह न शक्यो न्यायतो नेतुं  हारेर्य न श्वराज्ये निवसेत्  प्राप्त न श्वराज्ये पातान्यास्यं  प्राप्त न श्वराज्ये वित्तपाते तो  रशार्य नश्वराज्ये निवसान्तं  रशार्य न श्वराज्ये न निज्यस्यो  प्राप्त न श्वराज्ये न निज्यस्यो  प्राप्त न स्राज्यो निज्यस्यो  प्राप्त न स्राज्या नियोक्तव्यः  रशार्य न स्राज्या नियाक्तिव्यः  रशार्य न स्राज्या परस्त्रीमिः  प्राप्त न स्राज्या न स्राज्या परस्त्रीमिः  प्राप्त न स्राज्या न स्राज्या परस्त्रीमिः  प्राप्त न स्राज्या न स्राज्य |

| न हि हस्तावसृग्दिग्घौ        | ३।१३२         | नानुशासनवादाभ्यां            | ६।५०           |
|------------------------------|---------------|------------------------------|----------------|
| न हिस्याद् बाह्मणान्गाश्च    | ४।१६२         | नानुगुश्रुम जात्वेतत्        | 61800          |
| न होहशमनायुष्यं              | ४।१३४         | नान्नमद्यादेकवासा            | प्राप्तर       |
| न होढेन विना चौरम्           | ६।२७०         | नान्यदन्येन संसृष्टः         | <b>८।२०३</b>   |
| न हुष्यति ग्लायति वा         | २।६⊏          | नान्यस्मिन् विषवा नारी       | ११६४           |
| न ह्यनघ्यात्मवित्कश्चित्     | ६।८२          | नान्योत्पन्ना प्रजास्तीह     | ४।१६२          |
| न ह्यस्मिन्युज्यते कर्म      | २।१७१         | नापृष्टः कस्यचिद् ब्रूयात्   | २।११०          |
| नाकन्यासु क्वचिन्नुणां       | <b>51</b> २२६ | नाप्सु मूत्रं पुरीषं वा      | ४।५६           |
| नाकृत्वा प्राणिनां हिंसां    | ४।४⊏          | नाबहा क्षत्रमृष्नोति         | <b>६।३</b> २२  |
| नाक्रामेत्कामतरुखायां        | ४।१३०         | नाबाह्मणे गुरी शिष्यः        | २।२४२          |
| नाक्षः क्रीडेत्कदाचित्त्     | ४।७४          | नाभिनन्देत मरणम्             | ६।४५           |
| नागान्सपन्सिपणीश्च           | १।३७          | नाभिवाद्यः स विदुषा          | २।१२६          |
| नाग्निर्ददाह रोमापि          | 5।११६         | नाभिव्याहारयेद् बहा          | २।१७२          |
| नाग्नि मुखेनोपघमेत्          | ४।४३          | नामजातिग्रहं त्वेषाम्        | <b>⊏।२७१</b>   |
| नाङ्क्षया राज्ञा ललाटे स्युः | ६।२४०         | नामधेयस्य ये केचित्          | २। <b>१</b> २३ |
| नाज्ञातेन समं गच्छेत्        | ४।१४०         | नामधेयं दशम्यां तु           | २।३०           |
| नाञ्जयन्ती स्वके नेत्रे      | <b>४।</b> ४४  | नामुत्र हि सहायार्थ          | ४।२३६          |
| नाततायिवये दोषो              | 513×१         | नामेघ्यं प्रक्षिपेदग्नी      | Y143           |
| नात्तादुष्यत्यदन्नाद्यान्    | 2130          | नाम्नां स्वरूपमावो हि        | २।१२४          |
| नातिकस्यं नातिसायं           | 81880         | नायन्त्रितस्त्रवेदोऽपि       | २।११८          |
| नातिप्रगे नाति सायं          | ४।६२          | नायुषव्यसनप्राप्तं           | <b>इ</b> ३१७   |
| नातिसांवत्सरीं वृद्धि        | नार्प्र३      | नायुष्टयमानं पश्यन्तं        | ७।६२           |
| नात्मानमवमन्येत              | ४।१३७         | नारं स्पृष्ट्वाऽस्थि सस्नेहं | ४।८७           |
| नात्रिवर्षस्य कर्त्तव्या     | ४।७०          | नारि न मित्रं यं विद्यात्    | ३।१३८          |
| नाददीत नृपः साधुः            | ६।२४३         | नारी यानानि वस्त्रं वा       | ३।५२           |
| नादण्डयो नाम राज्ञोऽस्ति     | <b>८।३३</b> ४ | नारुन्तुदः स्यादार्तोऽपि     | २।१६१          |
| नाद्याच्छूद्रस्य पक्वान्नं   | ४।२२३         | नार्तेनाप्यवमन्तव्या         | २।२२४          |
| नाद्यादविधिना मांसं          | ४।३३          | नार्तो न मतो नोन्मतो         | <b>८</b> ।६७   |
| नाधर्मश्चिरितो लोके          | ४। १७२        | नार्नोऽप्यपवदेद्विपात्       | ४।२३६          |
| नाधर्मेणागमः कश्चित्         | १। = १        | नार्थसम्बन्धिनो नाप्ता       | दा६४           |
| नाधामिके वसेद् ग्रामे        | ४।६०          | नालोमिकां नःतिलोमा           | ३।८            |
| नाधिकं दशमादद्यात्           | <b>ह।१५४</b>  | नावमन्येत वै भूष्णुः         | ४।१३५          |
| नाधीयीत इमशानान्ते           | ४।११६         | नाविनीतेव जेव् घुर्यैः       | ४।६७           |
| नाघीयीतामिषं जग्घ्वा         | ४।११२         | नाविस्पष्टमधीयीत             | 3318           |
| नाषीयीताश्वमारूढः            | ४।१२०         | नावेदविहितां हिंसां          | ११४३           |
| नाध्यषीनो न वश्तव्यो         | <b>८</b> ।६६  | नाशयन्त्याशु पापानि          | ११।२४५         |
| नाध्यापनाद् याजनाद् वा       | १०।१०३        | नाइनन्ति पित्ररस्तस्य        | ४।२४६          |
| नाना रूपाणि जायन्ते          | १।३८          | नाइन्ित पितृदेवास्तत्        | ३।१८           |
| नानाविधानां द्रव्याणां       | प्रा११०       | नाइनीयाद्भार्यया सार्थ       | ४।४३           |
| नानिष्ट्वा नवसस्येष्टघा      | ४।२७          | नाइनीयात्सन्धिवेलायां        | それれ            |
| नानुरोघोऽस्त्यनघ्याये        | २।१०५         | नाश्रोत्रियतते यज्ञे         | ४।२०५          |
|                              |               |                              |                |

| <b>इ</b> लो                       | कानामुभय प    | iक्ति-ग्रनुक्रमणिका              | १०३५            |
|-----------------------------------|---------------|----------------------------------|-----------------|
| नासीनो न च भुञ्जानो               | २।१६४         | निपानकर्तुः स्नात्वा तु          | ४।२०१           |
| नास्तिक्यं वेदनिन्दां च           | ४।१६३         | निबघ्नीयात्तथा सीमां             | 51 <b>2</b> 44  |
| नास्ति स्त्रीणां किया मन्त्रैः    | 8185          | निमज्जतश्च मत्स्यादान्           | ५।१३            |
| नास्ति स्त्रीणां पृथग्यज्ञो       | प्रा१५५       | निमन्त्रयेत त्र्यवरान्           | ३।१८७           |
| नास्फोटयेन्न च क्वेडेत्           | श्रहर         | निमन्त्रितान् हि पितरः           | ३।१८६           |
| नास्य कश्चिद्वसेद् गेहे           | ४।२६          | निमन्त्रितो द्विजः पित्र्ये      | ३।१८८           |
| नास्य कार्योऽग्नि संस्कारः        | प्राइह        | निमेषा दश चाष्टी च               | १।६४            |
| नास्य छिद्रं परो विद्यात्         | ७।१०५         | निम्लोचेद्राप्यविज्ञानात्        | २।२२०           |
| नास्याधिकारो धर्मेऽस्ति           | १७।१२६        | नियतात्मा हविष्याशी <sup>`</sup> | ११।२ <b>१</b> = |
| नास्त्रमापातयेज्जातु              | ३।२२६         | नियतो वेदमम्यस्य                 | ६।६५            |
| निक्षिप्तस्य <b>धनस्यैष</b>       | <b>८।१</b> ६६ | नियम्य प्रयतो वाचमभि             | २।१८४           |
| निक्षेपस्यापहरणम्                 | ११।५७         | नियम्य प्रयतो वाचं संवी          | 3818            |
| निक्षेपस्यापहतरिं तत्समम्         | 51883         | नियम्य प्राञ्जलिस्तिष्ठेद्       | २। <b>१</b> ६२  |
| निक्षेपस्यापहर्तारं निक्षेप्तारम् | 51860         | नियुक्तस्तु यथान्यायं            | メリミス            |
| निक्षेपेष्वेषु सर्वेषु            | 51855         | नियुक्तायामि पुमान्              | ६।१४४           |
| निक्षेपोपनिषी नित्यं              | 51854         | नियुक्ती ती विधि हित्वा          | ६।६३            |
| निक्षेपो यः कृतो येन              | =1808         | नियोजयत्यपत्या <b>र्थं</b>       | ह।६=            |
| निक्षेप्योऽयोमयः शङ्कः            | <b>८।२७१</b>  | निरन्वयं भवेत्स्तेयं             | <b>८।३३२</b>    |
| निगूढचारिणश्चान्यान्              | ६।२६०         | निरन्वये शतं दण्डः               | <b>⊏।३३</b> १   |
| ' نشسد سشم                        | -177-         | francisco                        | 196-            |

| *** *** * * * * * * * * * * * * * * * * | 10.11          |                            | * *           |
|-----------------------------------------|----------------|----------------------------|---------------|
| नास्त्रमापातयेज्जातु                    | ३।२२६          | नियतो वेदमम्यस्य           | ६।६५          |
| निक्षिप्तस्य <b>चनस्यैव</b>             | <b>८।१</b> ६६  | नियम्य प्रयतो वाचमभि       | २।१८४         |
| निक्षेपस्यापहरणम्                       | ११।५७          | नियम्य प्रयतो वाचं संवी    | 3818          |
| निक्षेपस्यापहर्तारं तत्समम्             | 51883          | नियम्य प्राञ्जलिस्तिष्ठेद् | २।१६२         |
| निक्षेपस्यापहर्तारं निक्षेप्तारम्       | 51१६०          | नियुक्तस्तु यथान्यायं      | प्राइप्र      |
| निक्षेवेष्वेषु सर्वेषु                  | 51855          | नियुक्तायामि पुमान्        | ६।१४४         |
| निक्षेपोपनिषी नित्यं                    | 51 <b>2</b> 54 | नियुक्ती ती विधि हित्वा    | <b>ह</b> ।६३  |
| निक्षेपो यः कृतो येन                    | 5150x          | नियोजयत्यपत्या <b>र्थं</b> | १।६=          |
| निक्षेप्योऽयोमयः शङ्कः                  | <b>८।२७१</b>   | निरन्वयं भवेत्स्तेयं       | <b>८</b> ।३३२ |
| निगूढचारिण <b>श्चा</b> न्यान्           | हार६०          | निरन्वये शतं दण्डः         | 51३३१         |
| निगृह्य दापये <del>च्च</del> ैनं        | 51220          | निरन्वयोऽनपसर:             | वा१६५         |
| निग्रहेण हि पापानाम्                    | 51388          | निरये चैव पतनं             | ६।६१          |
| निग्रहें प्रकृतीनां च                   | ७।१७५          | निरस्य तु पुमाञ्खुकम्      | ४।६३          |
| नित्यमास्यं शुचि स्त्रीणाम्             | प्रा१३०        | निरादिष्ट <b>षन</b> इचेत्  | <b>८।१६</b> २ |
| नित्यमुद्धृतपाणिः स्यात्                | प्रार्ह३       | निरिन्द्रिया ह्यमन्त्राश्च | <b>६</b> ।१५  |
| नित्यमुद्यतेष्ठण्डस्य                   | ७।१०३          | निरुच्यमानं प्रश्नं च      | 51 <b>X</b> X |
| नित्यमुद्यतदण्डः स्यात्                 | ७।१०२          | निरोघनेन बन्धेन            | 51३१०         |
| नित्यं तस्मिन्समाश्वस्तः                | अप्राष्ट       | निषति भूमिचलने             | ४।१०५         |
| नित्यं शास्त्राण्यवेक्षेत               | ३११४           | निर्देया निर्नेमस्काराः    | 81२३६         |
| नित्यं शुद्धः कारुहस्तः                 | प्रा१२६        | निर्दिष्टफलभोक्ता हि       | ७।१४४         |
| नित्यं संवृतसंवार्यः                    | ७।१०२          | निर्देशं ज्ञातिमरणम्       | प्रा७७        |
| नित्यं स्थितस्ते हृद्येषः               | 516१           | निर्भयन्तु भवेद्यस्य       | ६।२५५         |
| नित्यं स्नात्वा शुचिः कुर्यात्          | २।१७६          | निर्मलाः स्वर्गमायान्ति    | <b>५</b> ।३१५ |
| नित्यानध्याय एव स्यात्                  | ४।१०७          | निर्लेषं काञ्चनं भाण्डम    | ४।११२         |
| निधीनां तु पुराणानां                    | 5138           | निर्वर्तेतास्य यावद्भिः    | ७।६१          |
| निनीषुः कुलमुत्कर्षं                    | ४।२४४          | निवृत्तचूडकानां तु         | प्राइ७        |
| निन्दितम्यो धनादानम्                    | ११।६६          | निह्व त्य तु वती प्रेतात्  | प्राहर        |
| निन्दितेऽहनि सायाह्ने                   | ११।१८२         | निवर्तन्ते द्विजातीनां     | ११।१५१        |
| निन्दितैनिदिता नुणा                     | ३।४२           | निवर्तरंश्च तस्मासु        | ११।१८४        |
| निन्द्यास्बद्धासु चान्यासु              | ३।५०           | निवेद्य गुरवेऽश्नीयात्     | २।५१          |
| निन्दौहि लक्षणैयु का                    | <b>१</b> १।५३  | निवृत्तं सेवमानस्तु        | १२।६०         |
| निन्धैव सा भवेल्लोके                    | ४।१६३          | निःश्रेयसकर् कर्म          | <b>१</b> २।८२ |
|                                         |                | नि.श्रेयसं कर्मणां च       | १।११७         |
|                                         |                |                            |               |

## मनुस्मृती

| निःश्रेयसं धर्मविधि               | ११।२६६               | नोत्पादयेत्स्वयं काय्यं     | 5815          |
|-----------------------------------|----------------------|-----------------------------|---------------|
| निवादस्त्री तु चण्डालात्          | १०।३६                | नोत्सङ्गे भक्षयेद्भस्यान्   | ४।६३          |
| निवादी मार्गवं सूते               | १०।३४                | नोदक्याऽभिभाषेत             | ४।५७          |
| निषादः शूद्रकन्यायां              | १०।५                 | नोदाहरेदस्य नाम             | २।१६६         |
| निषद्धो भाषमाणस्तु                | ⊏।३६१                | नोद्वहेत्कपिलां कन्यां      | ३।५           |
| निषेकादिशमशानान्तः                | २।१६                 | नोद्वाहिकेषु मन्त्रेषु      | १।६५          |
| निषेकादीनि कर्मारेण               | २।१४२                | नोन्मत्ताया न कुष्ठिन्या    | 51२०४         |
| निष्कामं ज्ञानपूर्वे च            | १२।८६                | नोपगच्छेत्प्रमत्तोऽपि       | 8180          |
| निष्पद्यन्ते च सस्यानि            | हा२४७                | नोपयच्छेत तां प्राज्ञः      | ३।११          |
| निसर्गेजं हि तत्तस्य              | ना४१४                | नोपसृष्टं न वारिस्थं        | ४।३७          |
| निस्तारयति दुर्गाच्च              | 3185                 | नोपेक्षेत क्षणमपि           | टाई४४         |
| नि:श्रेयसकरं कर्म                 | <b>१</b> २।⊏२        | न्यस्तशस्त्रा महाभागा       | ३।१६२         |
| निःस्वेभ्यो देयमेतेभ्यः           | ११।२                 | न्युप्य पिण्डान्ततस्तांस्तु | ३।२१६         |
| नीचं शय्यासनं चास्य               | २।१६=                |                             |               |
| नीहारे बाराज्ञब्दे च              | ४।११३                | ч                           |               |
| न्यामकृतचूडानाम्                  | प्रा६७               | पक्तिडष्टघोः परं तेजः       | १२।१२०        |
| नुदुर्गं गिरिदु <sup>न</sup> ं वा | ७।७०                 | पक्वान्नानां च सर्वेषां     | 51378         |
| नृपती कोशराष्ट्रे च               | ७।६५                 | पक्षान्तयोवप्यिश्नीयात्     | ६।२०          |
| नृपाणःमक्षयो ह्येषः               | ७।=२                 | पक्षिगन्धौषधीनां च          | ११।१६=        |
| नृयजं पितृयज्ञं न                 | <b>૪</b> ા૨ <b>૧</b> | पक्षिणां पोषको यश्च         | ३।१६२         |
| नृन्प्रशंसत्यजस्रं य              | १०।३३                | पक्षिजग्धं गवाद्यातम्       | <b>५।१</b> २५ |
| नेक्षेतोद्यन्तमादित्यं            | ४।३७                 | पञ्चकृष्णलको माषः           | <b>८।१३४</b>  |
| नेत्रवक्त्रविकारैश्च              | <b>५।२</b> ६         | पञ्च बलुप्ता महायज्ञा       | 371 ह         |
| नेहेतार्थान्प्रसङ्घेन             | ४।१५                 | पञ्च पदवनुते हन्ति          | 5185          |
| नुकप्रामीरामतिथि                  | ३।१०३                | पञ्चम्य एवं मात्राम्यः      | १२।१६         |
| नैकः प्रपद्येताघ्वानं             | ४।६०                 | पञ्चयज्ञविघानं च            | ३।६७          |
| नैकः सुप्याच्छ्रन्यगेहे           | ४।५७                 | पञ्चरात्रे पञ्चरात्रे       | ८।४०२         |
| नैता रूपं परीक्षन्ते              | ६।१४                 | पञ्चरात्रं पिबेत्पीत्वा     | ११।१४७        |
| नैतैरपूर्तैविधिवद्                | २।४०                 | पञ्चसूना गृहस्यस्य          | ३।६८          |
| नैत्यके नास्त्यनघ्यायः            | <sup>.</sup> २।१०६   | पञ्चानां तु त्रयो धर्म्याः  | ३।२४          |
| नैनं ग्रामेऽभिनिम्लोचेत्          | २।२१६                | पञ्चानां त्रिषु वर्लेषु     | २।१२७         |
| नैन: किञ्चिदवाप्नोति              | १३।३                 | पञ्चाशतस्त्वम्यधिके         | ⊏।३२२         |
| नैऋ तीं दिशमातिष्ठेत्             | ११।१०४               | पञ्चाशत्तु भवेद् दण्डः      | 51760         |
| नैवं कुर्या पुनरिति               | १ <b>१</b> ।२३०      | पञ्चाशत् बाह्यणी दण्ज्यः    | <b>८।२</b> ६८ |
| नैवाहं पैतृकं रिक्थं              | ६।१४४                | पञ्चाशाद्भाग ग्रादेयो       | ७।१३०         |
| नैष चारणदारेषु                    | <b>51३६</b> २        | पञ्जेतान्यो महायज्ञान्      | ३।७१          |
| नैःश्रेयसमिवं कर्म                | १२। <b>१</b> ०७      | पञ्चेतान्विस्तरो हन्ति      | ३।१२६         |
| नोच्छिन्द्यादात्मनो मूलं          | 3 F <b>9</b> 10      | पणानां हे शते सार्थे        | ८।१३८         |
| नोज्छिष्टं कस्यचिद्दद्यात्        | राप्र६               | पणो देयोऽवकृष्टस्य          | ७।१२६         |
| नोच्छिष्टं कुर्वते मुख्याः        | प्रा१४१              | पर्णं यानं तरे बाप्यं       | ८।४०४         |
| नोत्पादकः प्रजाभागी               | ६।४८                 | पतत्यज्ञानतो विप्रः         | ११।१७५        |
|                                   |                      |                             |               |

**७,**६०१

| पतस्त्रिणावलीढं च              | ४।२०८          | परस्य वण्डं नोद्यच्छेत्       | ४।१६४          |
|--------------------------------|----------------|-------------------------------|----------------|
| पतितस्योदकं कार्यम्            | ११।१८२         | परस्य पत्न्या पुरुवः          | 51378          |
| पतितां पङ्कलग्नां वा           | ११।११२         | परस्य विपरीतं च               | ७।१७१          |
| पतितैः संप्रयुक्तानां          | ११।१७६         | परस्त्रियं योऽभिवदेत्         | दा३४६          |
| पतितौ भवतो गत्वा               | १।४८           | पराको नाम क्रच्छोऽयं          | ११।२१५         |
| .पतिलोकम <b>भीप्</b> सन्ती     | प्राष्ट्रप्रह  | पराङ् <b>मु</b> खस्याभिर्मुखो | २११६७          |
| पतिन्नता धर्मपत्नी             | ३।२६२          | पराजयश्च संग्रामे             | 339ાહ          |
| पतिव्रतासु च स्त्रीषु          | 51२5           | परामप्यापदं प्राप्तः          | <b>ह</b> ।३१३  |
| पतिसेवा गुरौ वासः              | २१६७           | परितुष्टेन भावेन              | ४।२२७          |
| पति या नामिचरति लोके           | ४।१६४          | परित्यजेद <b>यंकामी</b>       | ४।१७६          |
| पति या नाभिचरतिलोकाना          | 8178           | परित्यजेन्हपो भूमि            | ७।२१२          |
| पति शुश्रुषते येन              | ५।१ <b>५</b> ५ | परिपूर्तेषु धान्येषु          | <b>८।३३१</b>   |
| पति हित्वाऽपकृष्टं स्वं        | ५।१६३          | प रेपूर्ण यया चन्द्रम्        | 30\$13         |
| पतिर्भायां सम्प्रविश्य         | <b>ह</b> ।द    | परिभाषणमहैन्ति                | ६।२५३          |
| पतीन्त्रजानामसृजं              | १।३४           | परिभोक्ता कृमिर्भव ति         | २।२०१          |
| पत्यौ जीवति कुण्डः स्यात्      | ३।१७४          | परिवेत्ता स विज्ञेयः          | ३।१७१          |
| पत्यी जीवति यः स्त्रीभिः       | <b>६</b> ।२००  | परिवित्तिताऽनुजेऽनूढे         | १११६०          |
| पत्यौ जीवति वृत्तायाः          | <b>हा</b> १ह५  | परित्रितिः परिवेत्ता          | ३।१७५          |
| पत्रशाकतृणानां च               | ७।१३२          | परिवेषयत प्रयतो               | ३।२२६          |
| पथि क्षेत्रें परिवृते          | दा२४०          | परीक्षिताः स्त्रियदचैनं       | ७।२१२          |
| पदान्यष्टादशैतानि              | 519            | परीवादात्करो भवति             | २।२०१          |
| पदा मस्तकमाक्रम्य              | ११।४३          | परेण तु दशाहस्य               | <b>८।२२३</b>   |
| पद्मेन चैव ब्यूहेन             | ७।१८८          | पर्याप्तभोगा घरिनष्ठा         | ३।४०           |
| पयो घृतं वाऽऽमरणाद             | ११।६१          | पर्ववर्जं व्रजेच्चैनां        | XXIE           |
| पयोमुलफ <b>लैर्वा</b> ऽपि      | ३।८२           | पलं सुवर्णाइचत्वारः           | <b>८।१३</b> ४  |
| पयः पिबेत् त्रिरात्रं वा       | <b>११</b> ।१३२ | पलाण्डु गृञ्जनं चैव           | ४। १६          |
| परकीयनिपानेषु                  | ४।२०१          | पलालभारकं षण्डे               | \$ \$ 1 \$ 3 3 |
| परवारामिमशेषु                  | <b>८।३</b> ४२  | पवित्रं दुष्यतीत्येतत्        | १०।१०२         |
| परदारेषु जायेते                | ३।१७४          | पवित्रं यच्च पूर्वोक्तं       | ३१२४६          |
| परदारोपसेवा च                  | १२।७           | पशवश्च मृगाश्चीव जघन्या       | १२।४२          |
| परद्रव्येष्वभिष्यानम्          | <b>१</b> २1४   | पशवश्च मृगाश्चेव व्याला       | ११४३           |
| परधर्मेण जीवन्हि               | १०।६७          | पशुना त्वयनस्यादी             | ४।२६           |
| परपत्नी तुया स्त्री स्यात्     | २।१२६          | पशु <b>मण्डू</b> कमार्जार     | ४।१२६          |
| परमं यत्नमातिष्ठेत्पुरुषो      | हो १६          | पशुषु स्वामिनां चैव           | 51२२६          |
| परमं यत्नमातिष्ठेत् स्तेनानाम् | <b>5130</b> 2  | पशुषु स्वामिनां दद्यात्       | ८। २३४         |
| परलोकं नयत्याशु                | ४।२४३          | पशूनमृगानमनुष्यांश्च े        | 3518           |
| परलोकसहाया <b>र्यं</b>         | ४।२३८          | पशूनां रक्षणं चैव             | 51880          |
| परस्परस्य दारेषु               | १०।२६          | पश्चेनां रक्षएां दानं         | १।६०           |
| परस्परविरुद्धानां              | ७।१५२          | पश्चनां हर <b>णे चैव</b>      | <b>८।३२</b> ४  |
| परस्परस्यानुमते                | दा३४८          | पश्चाच्चे न तथा तत्स्यात्     | 517 <b>१</b> २ |
| परस्परादिनः स्तेनाः            | १२।५६          | पश्चाद् इश्येत यत्किञ्चित्    | <b>हा२</b> १८  |
|                                |                |                               |                |

| i e                                       |                 |                                   |                 |
|-------------------------------------------|-----------------|-----------------------------------|-----------------|
| पश्चात्प्रतिभुवि प्रेते                   | 518 <b>5</b> 8  | पितापुत्री विजानीयाद्             | २। <b>१</b> ३ ४ |
| पश्चिमां तुसमासीनो मलं                    | 51802           | पिता प्रधानं प्रजने               | <b>ह।१२१</b>    |
| पश्चिमां तु समासीनः सम्यग्                | २।१०१           | पितामहो वा तच्छाद्व               | ३ २२२           |
| पश्चिमोत्तरपूर्वेस्तु                     | प्राहर          | पिता यस्य निवृत्तः स्यात्         | २।२२ <b>१</b>   |
| पाकयज्ञविधानेन                            | ११।११८          | पिता रक्षति कौमारे<br>ं           | 813             |
| पालण्डगणधर्माश्च                          | १1 <b>११</b> ८  | पिता वै गार्हपत्योऽग्निः          | २।२३१           |
| पालण्डमाश्रितानां च                       | ४१६०            | पितां हरेदपुत्रस्य                | <b>ह</b> ।१८४   |
| पालण्डिनो विकर्मस्थान्                    | ०६१४            | पितुर्भगिन्यां मातुश्च            | २।१३३           |
| पाठीनरोहितावाद्यी                         | ५।१६            | पितुः स नाम सङ्कीत्यं             | ३।२२१           |
| पाणिग्रहणसंस्कारः                         | ३।४३            | पितृ <b>देवमनुष्या</b> रणाम्      | १२।६४           |
| पाणिप्रहणिका मन्त्राः कन्यास्व            | व =।२२६         | पितृमिर्भातृभित्रचंतो:            | ३।४४            |
| पाणिग्रहणिका मन्त्रा नियतं                | 51२२७           | पितृम्थो बलिशेषं तु               | ३३१६            |
| पाणिप्राहस्य साध्वी स्त्री                | <b>प्रा</b> १५६ | पितृम्यो विधिवद् दत्तं            | ३।२६६           |
| पाशिभ्यां तूपसंगृह्य                      | ३।२२४           | पित्यज्ञ तु निर्वत्यं             | ३।१२२           |
| पाणिमुद्यम्य <sup>े</sup> दण्डं <b>या</b> | 51250           | पित्वेश्मनि कन्या तु              | ह। १७२          |
| पात्रस्य हि विशेषेण                       | ७।८६            | पित्रणामन्णदचैव                   | <b>हा</b> १०६   |
| पादयोर्दाढिकायां च                        | <b>८।२८३</b>    | पितृणां तस्य तृप्तिः स्यात्       | ३।१४६           |
| पादस्पर्शस्तु रक्षांसि                    | ३।२३०           | पितृणां मासिकं भाद                | १।१२३           |
| पादेन प्रहरन्कोपात्                       | 51750           | पित्नन्त्राद्धैश्च नृनन्नैः       | ३।८१            |
| पादोऽधर्मस्य कर्तारं                      | 5185            | पितृ इचैवाष्टकास्वर्चेत्          | ४।१५०           |
| पादं पशुरच योषिच्च                        | 51808           | वितेव पालयेत् पुत्रान्            | 20813           |
| पादः सभासदान्सविन्                        | <b>५।१</b> ५    | पित्राद्यन्नं त्वीहमानः           | ३।२०५           |
| पानमक्षाः स्त्रियश् <b>चैव</b> े          | ७।५०            | पित्रा मत्री सुतैर्वापि           | प्रा१४६         |
| पानं दुर्जनसंसर्गः                        | £183            | पित्रा विवदमानश्च                 | ३।१५६           |
| पापकृन्मुच्यते पापात्                     | ११।२२७          | वित्रे न दद्याच्छुत्कन्तु         | €313            |
| पापरोगी सहस्रस्य                          | ३।१७७           | पित्र्यमानिधनात्कार्यं            | ३।२७६           |
| पापरोग्यभिशस्त <b>श्च</b>                 | ३।१५६           | पित्रये कर्मणि तु प्राप्ते        | 38818           |
| पापान् संयान्ति संसारान्                  | <b>१</b> २14२   | <b>पित्रये राज्यहर्नी मासः</b>    | १।६६            |
| पापान्संसृत्य संसारान्                    | १२१७०           | पित्र्ये स्वदितमित्येव            | ३।२५४           |
| पायसं <b>मधुस</b> पिम्यां                 | ३।२७४           | पित्रयं वा भजते शीलम्             | १०१४६           |
| पायूपस्थं हस्तपादं                        | २।६०            | पिशुनान् तिनोइचान्नं <sup>े</sup> | ४।२१४           |
| गारदाः पह्लवाश्चीनाः                      | १०।४४           | पिशुनः पौतिनासि <b>क्यम्</b>      | ११।५०           |
| पारुष्यमनृतें चैव                         | १२।६            | पीडनानि च सर्वांशि                | 83813           |
| पार्टिणग्राहं च संप्रेक्ष्य               | ७१२०७           | पीत्वापोऽध्येष्यमाणश्च            | रा१४४           |
| पांसुवर्षे दिशां दाहे                     | ४।११५           | पुक्कस्यां जायते पापः             | १०।३८           |
| पिण्डनिवंपणं केचित्                       | ३।२६१           | पुण्यान्यन्यानि कुर्वीत           | 38188           |
| पिण्डान्वाहार्यकं श्राद्धं                | ३।१२२           | पुष्ये तिथी मुहर्ते वा            | २।३०            |
| पिण्डेम्यस्त्वत्पिकां मात्रां             | ३१२१६           | पुण्योऽक्षयफलः प्रेत्य            | ६।६७            |
| पितरइचैव साध्याइच                         | १२।४६           | पुत्रका इतिहोवाच                  | २।१५१           |
| पितरस्तावदश्नन्ति                         | ३।२३७           | पुत्रदारस्य वाप्येनं              | <b>८।११४</b>    |
| पिताऽऽचार्यः सुद्दन्माता                  | 5133X           | पुत्रदारात्ययं प्राप्तः           | 3310\$          |
|                                           |                 | -                                 |                 |

| पुत्रप्रतिनिधीनाहुः           | ६।१८०          | पूर्णे चानस्यनस्थ्नां तु            | ११।१४०                 |
|-------------------------------|----------------|-------------------------------------|------------------------|
| पुत्रवच्न।पि वर्तेरन्         | <b>ह।१०</b> ५  | पूर्वभुक्त्या च सततं                | =1२५२                  |
| पुत्राणां भर्तरि प्रत         | ४।१४८          | पूर्वमाक्षारितो दोषैः               | <b>ं ८।३५४</b>         |
| पुत्रान् द्वादश यानाह         | ६।१५५          | पूर्वाह्न एव कुर्वीत                | ४।१५२                  |
| पुत्रा येऽनन्तरस्त्रीजाः      | १२।१४          | पूर्वं दोषानभिष्याप्य               | <b>५</b> ।२०५          |
| पुत्रिकायां कृतायान्तु        | ४६१।३          | पूर्वं पुरुतरं जानी                 | १३५।३                  |
| पुत्रेण लोकान् जयति           | ८।१३७          | पूर्वं पूर्वं गुरुतरं विद्या        | ७।५२                   |
| पुत्रे राज्यं समासृज्य        | ६।३२३          | पूर्वी सन्ध्यां जपंस्तिष्ठन्नैशमेनो |                        |
| पुत्रेषु भार्यानिक्षिप्य      | ६।३            | पूर्वी सन्ध्यां जपंस्तिष्ठेत् साविः | त्रीम्                 |
| पुत्रे सर्वं समासज्य          | ४।२५७          |                                     | २।१०१                  |
| पुत्र' पुत्रगुर्गौर्युक्तं '  | ६।१६६          | पूर्वी सन्ध्यां जपंतिष्ठेत् स्वकाले | <b>F318</b>            |
| पुत्रं प्रत्युदितं सिद्धः     | <b>ह</b> ।३१   | पूर्वेद्युरपरेद्युर्वा              | ३।१८७                  |
| पुत्रः कनिष्ठो ज्येष्ठायाम्   | <b>६।१</b> २२  | पृथक्पृथग्वा मिश्रो वा              | ३।२६                   |
| पुनः संस्कारमर्हन्ति          | ११।१५०         | पृथग्विवधंते धमं:                   | 81888                  |
| पुनर्दारक्रियां कुर्यात्      | ५।१६⊏          | पृथिवीमपि चैवेमां                   | १।१०५                  |
| पुनाति पंक्ति वंदर्थादव       | १।१०५          | पृथुस्तु दिनगात्राज्यं              | ७।४२                   |
| पुम्नाम्नो नरकाद् यस्मात्     | <b>६।१३</b> ८  | पृथोरपीमाम्पृथि <del>ची</del> म्    | 8188                   |
| पुमान्युंसोऽधिके शुक्रे       | 3818           | पृष्टस्तत्रापि तद्बूयात्            | <b>८।७</b> ६           |
| पुमांसं दाहयेत् पापं          | <b>८।३७</b> २  | <b>पृ</b> ष्टोऽपव्ययमानस्तु         | ८।६०                   |
| पुरागोष्वपि यज्ञेषु           | メリマキ           | पृष्ट्वा स्वदितमित्येवं             | ३।२५ <b>१</b>          |
| पुरुषं व्यञ्जयन्तीह           | १०।४८          | पृष्ठतस्तु शरीरस्य                  | <b>५।३००</b>           |
| पुरुषस्य स्त्रियाद <b>चंव</b> | \$13           | पृष्ठवास्तुनि कुर्वीत               | 3315                   |
| पुरुषाणां कुलीनानां           | <b>८।३२३</b>   | पैतृकन्तु पिता द्रव्यम्             | <b>ह</b> ।२०६          |
| पुरोडाशांइचरू इचैव            | ६।११           | वैतुष्वसेयीं मगिनीम्                | ११।१७१                 |
| पुरोहितं च कुर्वीत            | ७।७८           | पैतिको दण्डदासञ्च                   | ≂।४१४                  |
| पुलस्त्यस्याज्यपाः पुत्राः    | ३।१६८          | पैलवौदुम्बरौ वैश्यो                 | २।४५                   |
| पुलाकाइचैव घान्यानां          | १०।१२५         | पैशाचरेंचासुरक्ष्वैव                | ३।२४                   |
| पुष्कलं फलमाप्नोति            | ३। <b>१</b> २६ | पैशुन्य साहसं द्रोह                 | ७।४८                   |
| पुष्पमूलफलानां च              | ११:१६५         | योण्ड्काइचौड्रद्वविडाः              | १०।४४                  |
| पुष्पमूलफलैर्वापि             | ३।२ <b>१</b>   | पौत्रवीहित्रयोलींके न               | <b>ह</b> । <b>१</b> ३३ |
| पुष्पिणः फलिनइचैव             | १।४७           | पौत्रदौहित्रयोलींके विशेषः          | <b>टा१३</b> ६          |
| पुष्पेषु हरिते धान्ये         | <b>८</b> ।३३०  | पौत्री मातामहस्तेन                  | <b>ह</b> ।१३६          |
| पुष्ये तु छन्दसां कुर्यात्    | ४।६६           | प्रौनभैवइच काणइच                    | 318XX                  |
| पूजियत्वा ततः पश्चाद          | ३।११७          | पौनभँवेन भन्नी सा                   | ६।६०६                  |
| पूजयेदशनं नित्यं              | राप्र४         | पौविकी संस्मरञ्जाति                 | 38818                  |
| पूजयेद्धव्यकव्येन             | ४।३१           | पौँदचस्या <del>च्च</del> लचित्ताच्च | <b>٤١१</b> ٤           |
| पूजितं ह्यज्ञनं नित्यं        | राप्रप्र       | प्रकल्प्या तस्य तैव् सिः            | १०।१२४                 |
| पूर्जिताश्च प्रशस्ताश्च       | १०।७२          | प्रकाशमेतत् तास्कर्यम्              | धारेरर                 |
| पूज्या भूषियतव्याश्च          | FIXX           | प्रकाशबञ्चकास्तेषाम्                | ह।२५७                  |
| पूर्यं चिकित्सकस्याग्नं       | ४।२२०          | प्रकाशं वाऽप्रकाशं वा               | 51३५१                  |
| पूर्णं विशतिवर्षे एा          | २।२ <b>१</b> २ | प्रकाशांश्चाप्रकाशांश्च             | हा२५६                  |
|                               |                |                                     |                        |

| प्रकृत्यान्नं यथाशक्ति           | ३।११३                  | प्रतिग्रहाच्छिलः श्रेयान्     | <b>१</b> ६। <b>११</b> २ |
|----------------------------------|------------------------|-------------------------------|-------------------------|
| प्रक्षालनेन त्वल्पानां           | ४।११८                  | प्रतिग्रहाद् याजनाद् वा       | 301108                  |
| प्रक्षात्य हस्ताव(चम्य           | ३।२६४                  | प्रतिग्रहेण ह्यस्याशु         | ४।१८६                   |
| प्रचेतसं वसिष्ठं च               | १।३४                   | प्रतित्रवहं पिबेदुष्णान्      | ११।२१४                  |
| प्रच्छन्नपापा जप्येन             | ४।१०७                  | प्रतिपूज्ये यथान्यायं         | 818                     |
| प्रच्छन्नवञ्च कास्त्वेते         | १।२५७                  | प्रतिबुद्धश्च सृजति           | १।७४                    |
| प्रच्छन्नं वा प्रकाशं वा         | <b>ह।२</b> २८          | प्रतिभागं च दण्डं च           | <b>८०</b> ६।            |
| प्रच्छन्ना वा प्रकाशा वा         | १०।४०                  | प्रातिभाव्यं वृथादानम्        | 5।१५€                   |
| प्रजनार्थं महामागाः              | ६।२६                   | प्रतिरोद्धा गुरोइचैव          | ३।१५३                   |
| प्रजनार्थं स्त्रियः सृष्टाः      | ६।६६                   | प्रतिवातेऽनुवाते च            | २।२०३                   |
| प्रजानां परिरक्षार्थं            | ४।६४                   | प्रतिश्रवणसम्भाषे             | २।१६४                   |
| प्रजानां रक्षएां दानं            | १।८६                   | प्रतिलिद्धापि श्वेद्या तु     | हान४                    |
| प्रजापतिरिदं शास्त्रम्           | <b>११</b> ।२४३         | प्रतिषेषत्सु चाधमन्           | २।२०६                   |
| प्रजापतिहि वैश्याय               | १।३२७                  | प्रतीपमेतद् देवानां           | ४।२०६                   |
| प्रजा रक्षन्परं शक्त्या          | १०।११५                 | प्रतीपमेते जायन्त             | १०।१७                   |
| प्रजास्तत्र न मुह्यन्ति          | ७।२४                   | प्रतुवाञ्जालपादांश्च          | प्रा१३                  |
| प्रज <del>ास्</del> तमनुवर्तन्ते | <b>८।१७</b> ४          | प्रत्यक्षं क्षेत्रिणामर्थः    | £1 <b>1</b> 13          |
| प्रजेप्सिताधिगन्तव्या            | 3113                   | प्रत्यक्षं चानुमानञ्च         | १२।१०५                  |
| प्रज्ञा तेजो बल "प्रवर्धते       | ४।%.५                  | प्रत्यगेव प्रयागाच्च          | २।२१                    |
| प्रज्ञा तेजो बलं "प्रहीयते       | ४।४१                   | प्रत्यग्नि प्रनिसूर्यं च      | ४।५२                    |
| प्रज्ञां यशस्य कीर्ति च          | ४३१४                   | प्रत्यहं कल्पयेद वृत्ति       | ७११२५                   |
| प्रणतं प्रति पृच्छेयुः           | ११।१६५                 | प्रत्यहं देशहष्टैंश्च         | नारे                    |
| प्रणम्य तु शयानस्य               | २।१६७                  | प्रत्यहं लोकयात्रायाः         | <b>ह</b> ।२७            |
| प्रणम्य लोकपालेम्यः              | <b>5</b> 1२३           | प्रत्याहारेण संसर्गान्        | ६।७२                    |
| प्रणष्टस्वामिकं रिक्थम्          | <b>८</b> ।३०           | प्रत्युत्यानाभिवादाम्यां      | २।१२०                   |
| प्रगुच्छाधिगतं द्रश्यं           | टा३४                   | प्रत्युद्गम्य त्वाव्रजतः      | २।१६६                   |
| प्रणीतश्चाप्रणीतश्च              | <b>८</b> ।३ <b>१</b> ७ | प्रत्युवाचाच्ये तान्सर्वान्   | १।४                     |
| प्रागेतुं शक्यते दण्डः           | ७।३१                   | प्रत्येकं कथिता ह्योताः       | १।१५७                   |
| प्रतापयुक्तस्तेजस्वी             | ०१६।३                  | प्रथमं तत्प्रमाणानां          | <b>⊏।१</b> ३२           |
| प्रतिकुर्योच्च तत्सर्वं          | <b>हा</b> २५५          | प्रथमेऽब्दे तृतीये वा         | २।३४                    |
| प्रतिकूलं वर्तमाना               | १०।३१                  | प्रथिता प्रेतकृत्येषा         | ३।१२७                   |
| प्रतिगों प्रतिवातं च             | ४।५२                   | प्रदक्षिणं परीत्यार्गिन       | २।४८                    |
| प्रतिगृह्णनविद्वांस्तु           | ४।१८८                  | प्रदक्षिणानि कुर्वीत          | 3,518                   |
| प्रतिगृह्ये द्विजो विद्वान्      | ४।११०                  | प्रदद्यात्परिहारांश्च         | ७।२०१                   |
| प्रतिगृह्य पुटेनैव               | ६।२८                   | प्रदिशेद् भूमिमेतेषां         | ⊏।२६४                   |
| प्रतिगृह्याप्रतिप्राह्यम्        | ११।२५३                 | प्रपितामहास्तथादित्यान्       | ३।२८४                   |
| प्रतिगृह्ये प्सितं दण्डं         | २।४८                   | प्रब्रुयाद् ब्राह्मणस्त्वेषां | १०।१                    |
| प्रतिग्रहनिमित्तं च              | १०।१११                 | प्रब्रू यादितरेम्यश्च         | १०।२                    |
| प्रतिग्रहसमर्थोऽपि               | ४।१८६                  | प्रभुः प्रयमकल्पस्य           | ११।३०                   |
| प्रतिग्रहस्तु क्रियते            | १०।११०                 | प्रमदाह्युत्पयं नेतुं         | २।२ <b>१</b> ४          |
| प्रतिग्रहेः प्रत्यवरः            | ३०११०६                 | प्रमाणं चैव लोकस्य            | ११।८४                   |
|                                  |                        |                               |                         |

| प्रमाणानि च कुर्वीत              | ७।२०३                | प्राणायामें बंहेद् दोषान्          | ६।७२                    |
|----------------------------------|----------------------|------------------------------------|-------------------------|
| प्रमापयेत्प्राणभृतः              | दारः <b>र</b>        | प्राणायामैस्त्रिभः पूतः            | २।७५                    |
| प्रमाप्य वैश्यं <b>वृत्तस्थं</b> | ११।१२६               | प्राणिभि: क्रियते यस्तु            | ۲۱02<br>۱۲73            |
| प्रयुक्तं साधयेदर्थं             | 381=                 | प्राणि वा यदि वाऽप्राणि            | ४।११७                   |
| प्रयुज्यते विवाहेषु              | प्रा <b>१</b> ५२     | प्रातिमाध्यं वृथादानं              | 51878<br>3 <b>18</b> 12 |
| प्रयुञ्जानोऽग्निशुश्रूषां        | 2158E                | प्रातिलोम्येन जायन्ते              | <b>१</b> ०1१६           |
| प्रयोगः कर्मयोगश्च               | १०।११४               | प्रातिवेश्यानुवेश्यौ च             | दा <b>३</b> ६२          |
| प्रवर्तमानमन्याये                | हार <b>्</b> र       | प्रादुष्कृतेष्वग्निषु तु           | ४।१०६                   |
| प्रवासये <b>द्द</b> ण्डायत्वा    | c1453                | प्राधीते शतसाहस्रं                 | ७।८५                    |
| प्रविशेद्धोजनार्थं च             | ७।२२४                | प्रापणात्सर्वेकामाना <u>ं</u>      | २। <b>६</b> ४           |
| प्रविदय सर्वभूतानि               | ह।३० <b>६</b>        | प्राप्तापराधास्ताड्याः स्युः       | 51388                   |
| प्रवृत्तं कमं ससेब्य             | १२।६०                | प्राप्तुवन्ति दुरात्मानः           | 88182                   |
| प्रवृत्तं च निवृत्तं च           | १२।८८                | प्राप्यतत्कृतकृतयो हि              | १२।६३                   |
| प्रवृत्तिरेषा भूतानां            | <b>X</b> 1X <b>E</b> | प्रायाश्चितमकुर्वाणो               | २।२२ <b>१</b>           |
| प्रशास्तमिव शुद्धाभं             | १२।२७                | प्रायदिवसं चिकीर्षेति              | 191863                  |
| प्रज्ञासितारं सर्वेषाम्          | १२। <b>१</b> २२      | प्रायश्चित्तन्तु कुर्वाणाः         | £15 €0                  |
| प्रब्टब्या सीमलिङ्गानि           | -15X8                | प्रायश्चित्तीयतां प्राप्य          | ११।४७                   |
| प्रसक्तरचेन्द्रिय।थेषु           | \$ 5188              | प्रायश्चित्ते तु चरिते             | ११।१८६                  |
| प्रसमीक्ष्य निवर्त्तेत           | 34.46                | प्रायोनाम तपः प्रोक्तम्            | ११।४७                   |
| प्रसह्य कन्याहरणं                | 3133                 | प्राश्य मूत्रपुरीषाणि              | 281848                  |
| प्रस्रवे च शुचिर्वत्सः           | ४।१३०                | प्रास्येदात्मानमग्नौ वा            | ११।७३                   |
| प्रसाधनोपचारज्ञम्                | १०।३२                | प्रियं च नानृत बूयात्              | ४।१३८                   |
| प्रहर्षयेद्वलं व्यूह्य           | ७।१९४                | प्रिया भवन्ति लोकस्य               | ८।४२                    |
| प्राकारस्य च भेत्तारम्           | ह।२८ ह               | प्रियेषु स्वेषु सुकृतम्            | ફાહ દે                  |
| प्राक्कूलान्पर्यु पासीनः         | २।७५                 | प्रेक्षासमाजं गच्छेदा              | हान४                    |
| प्राङ्नाभिवर्धनात्पुंसः          | रारह                 | प्रेतनिर्यातकश्चैव                 | ३।१६६                   |
| प्राचीनावीतिना सम्यक्            | ३।२७६                | प्रेतशुद्धि प्रवध्यामि (वेहशुद्धि) | प्राप्त्रं              |
| प्राजकक्वेद्भवेदाप्तः            | 51268                | प्रेतहारै: समं तत्र                | प्राह्म                 |
| प्राजापत्यमः स्वाश्वम्           | ११।३८                | प्रेते राजनि स ज्योतिः             | ४।५२                    |
| प्राजापत्यं चरेत्कृच्छं          | ११।१०५               | प्रेत्येह च सुखोदकान्              | धारप्र                  |
| प्राजापत्यां निरूप्येर्ष्टिम्    | ६।३८                 | प्रेत्येह चेहना विश्रा             | 33918                   |
| प्राज्ञं कुलीनं शूरं च           | ७।२१०                | प्रेष्यान्वार्षु विकांश्चैव        | 51१०२                   |
| प्राज्ञः प्रतिग्रहं कुर्यात्     | ४।१८७                | प्रेष्यो ग्रामस्य राज्ञश्च         | 31873                   |
| प्राड्विवा ३ोऽनुयुञ्जीत          | 5।७€                 | प्रैष्यासु चैकभक्तासु              | <b>८</b> ।३६३           |
| प्राणभृत्सु महत्स्वर्धं          | <b>न</b> ।२१६        | प्रोक्षणं संहतानां च               | प्रा१२२                 |
| प्राणयात्रिकमोत्रः स्यात्        | ६।५७                 | प्रोक्षणात्त्रगकाष्ठं च            | <b>४।१२२</b>            |
| प्राणस्याःनमिवं <b>सर्वं</b>     | प्रार्द              | प्रोक्षितं मक्षयेन्मांसं           | प्रा२७                  |
| प्राणानप्सु त्रिरायम्य           | ११।१४६               | प्रोषिते त्वविधायैव                | १७१                     |
| प्राणानेवात्तुमिच्छन्ति          | ४।२८                 | प्रोवितो धर्मकार्यार्थम्           | <b>ह</b> ।७६            |
| प्राणानां परिरक्षार्थं           | १०।१०६               | •                                  |                         |
| त्राणायामा बाह्यणस्य             | ६।७०                 |                                    |                         |
|                                  |                      |                                    |                         |

| দ্য                           |                | बाल्ये पितुर्वज्ञे तिष्ठेत्      | ४।१४८          |
|-------------------------------|----------------|----------------------------------|----------------|
| फलदानान्तु वृक्षाणाम्         | ११।१४२         | बाह्य विमावयेहिल ङ्गे :          | <b>८।</b> २५   |
| फलन्त्यनुयुगं लोके            | १।८४           | बिडाल <b>काका</b> ख् च्छिप्टम्   | ३१।१५६         |
| फलन्त्वनभिसंधाय               | <b>हा</b> प्र२ | बिभत्ति सर्वभूतानि               | १२।६६          |
| फलपुष्पोद्भवानां च            | ११।१४३         | विभृयादानृशंस्येन                | ७।४११          |
| फलमूलाइानैमेंघ्यै:            | प्राप्तर       | बीजकाण्डहहाण्येव                 | १।४८           |
| फलं कतकवृक्षस्य               | ३।६७           | बीजक्षेत्रं तथैवाग्ये            | १०।८०          |
| फलेघ:कुसुमस्तेय               | ११।७०          | बीजमेके प्रशंसन्ति               | ०।।०१          |
| फाल्गुनं वाऽय चैत्रं वा       | ७।१८२          | बीजस्य चैव योन्याश्च             | ४६।३           |
| ब                             |                | बीजानामुप्तिविच्च स्यात्         | 0 5 5 13       |
| बको भवति हृत्वाग्निम्         | १२।६६          | बुद्धिमत्सु नराः श्रेष्ठाः       | १।६६           |
| बकं चैव बलाकां च              | प्रा१४         | बुद्धिवृद्धिकराण्याशु            | 3 <b>9</b> 18  |
| बकविचन्तयेदर्थान्             | ७।१०६          | बुद्धीन्द्रियाणि पञ्चेषां        | २।६१           |
| बन्धनानि च काष्ठानि           | १२।७८          | बुद्घ्वाच सर्वतस्वेन             | ७।६८           |
| बन्धनानि च सर्वाणि            | ६।२८८          | बुध्येतारिप्रयुक्तां च           | ७।१०४          |
| बन्धुप्रियवियोगांश्र्व        | १२।७६          | बैजिकं गाभिकं चैनो               | २।२७           |
| बभूबुहि पुरोडाशा              | प्रा२३         | वैजिकाद भिसम्बन्धात्             | ५।६३           |
| बलवानिन्द्रिय्यामः            | २।२१५          | बैडालव्रतिको ज्ञैयो              | 81 <b>8</b> EX |
| बलवाञ्जायते वायुः             | १।७६           | द्रह्म <b>क्षत्रि</b> यविड्योनिः | २।८०           |
| बलस्य स्वामिनश्चेब            | ७।१६७          | ब्रह्म क्षत्रं च सपृक्तं         | ६।३२२          |
| बलाइसं बलाइ भुक्तं            | <b>८।१६</b> ८  | ब्रह्मध्नो ये स्मृता लोका        | 3=12           |
| बलं सञ्जायते राज्ञः           | <b>८।१७२</b>   | ब्रह्मणा च परित्यक्ताः           | 881863         |
| बह्वरचेतु सद्दशाः             | १।१८४          | ब्रह्मणो ग्रहणं चैवू             | २।१७३          |
| बह्वोऽविनयान्नष्टा            | ७।४०           | बह्मणः प्रणवं कुर्यात्           | २।७४           |
| बहिर्चेद्भाष्यतं धर्मान्      | <b>८।१६४</b>   | ब्रह्मचारिगतं भैक्ष्यं           | प्रा१२६        |
| बह्वीर्गाः प्रतिजग्राह        | १०११०७         | ब्रह्मदारी गृहस्थःच              | ६।८७           |
| बह्वीषु चंकजाताना             | <i>६</i> ।१४८  | ब्रह्मचारी तु योऽस्नीयात्        | ११।१५८         |
| बहुत्वं परिगृह्णीयात्         | <b>६</b> ७।    | ब्रह्मचारी भवेत्रित्यं           | ४।१२८          |
| बहुन् वर्षगणान् घोरान्        | १२।५४          | ब्रह्मचारी वृती च स्याद्         | ११।२२४         |
| बालध्नांश्च कृतध्नांश्च       | ११।१६०         | ब्रह्मचायहिरेद् भैक्षं           | २।१८३          |
| बालदाय।दिकं रिक्थं            | =1२७           | ब्रह्मचार्येव भवति               | 91X0           |
| बालया वा युवत्या वा           | प्राष्ट्रप्र   | बहा चैव धनं येषां                | ह1३ <b>१</b> ६ |
| बालवृद्धातुराणां च कुर्वता    | ना३ <b>१</b> २ | बहा छन्दस्कृतं चैव               | 81800          |
| बालवृद्धातुराणाञ्च साक्ष्येषु | <b>५।७१</b>    | ब्रह्म जन्म हि विप्रस्य          | २।१४६          |
| बालवृद्धातुर् वैद्यैः         | ४।१७६          | बह्य तंजोमयं दण्डं               | ४९१७           |
| बालातपः प्रेतयूमः             | 3 ३१४          | ब्रह्मदेयात्मसंतानो              | ३।१ <b>५</b> ५ |
| बालाश्च न प्रमीयःते           | <b>हा</b> २४७  | ब्रह्मद्विट् परिवित्तिश्च        | ३।१५४<br>२।१५४ |
| बाले देशान्तरस्थे च           | ४।७८           | बह्य यस्वननुज्ञातं               | २।११६          |
| बालोऽपि नावमन्तस्यो           | 915            | ब्रह्म <b>बर्चसकामस्य</b>        | २।३७<br>३।३८   |
| बालोऽपि विप्रो वृद्धस्य       | २।१५०          | ब्रह्मवर्चस्विनः पुत्रा          | 3 E I E        |
| बालः समानजन्मा वा             | २।२०५          | ब्रह्मवास्तोष्पतिभ्यां तु        | 3=15           |

| ঽ                               | लोकानामुभयप                                  | क्ति-ग्रनुक्रमणिका             | १०४३           |
|---------------------------------|----------------------------------------------|--------------------------------|----------------|
| ब्रह्महत्याकृतं पापं            | ११।=६                                        | ब्राह्मणे चानानूचाने           | २।२४२          |
| ब्रह्महत्यापनीदाय               | ११।७५                                        | बाह्य गांबु च विद्वांसः        | १।६७           |
| ब्रह्महत्या सुरापानम्           | ११।५४                                        | बाह्मणे साहसः पूर्वः           | <b>८।२७</b> ६  |
| ब्रह्महो क्षयरोगित्वं           | 38188                                        | बाह्यणैरभ्यनुज्ञातः            | ३।२४३          |
| बहारा च सुरापश्व                | ११२३५                                        | वाह्यणैः शिल्पिभर्यन्त्रैः     | ७।७४           |
| ब्रह्महा द्वादश समाः            | ११।७२                                        | बाह्मणो जायमानो हि             | 3318           |
| <b>ब</b> ह्याञ्जलिकृतोऽध्याप्यो | २।७०                                         | ब्राह्मणो बैल्दपालाशः          | रा४४           |
| व्रह्माभ्यासेन चाजस्रं          | ४।१४६                                        | बाह्य एं कुशलं पृच्छेत्        | २।१२७          |
| ब्रह्मारम्मेऽवसाने च            | २।७१                                         | याह्मण क्षत्रियं वैश्यं        | १।३ <b>१</b>   |
| ब्रह्मा विश्वसृजो धर्मः         | १२।५०                                        | बाह्मरां दशवर्ष तु             | २।१३५          |
| <b>ब्रह्माष्टकापौर्णमा</b> स्यौ | ४।११४                                        | ब्राह्मरां मिक्षुकं वापि       | <b>३।२४३</b>   |
| बह्यादृतिहुतं पुण्यं            | २।१०६                                        | ब्राह्मिंगः क्षत्रियो वापि     | १०।११७         |
| ब्रह्मे व सन्नियन्तृ स्यात्     | <b>ह</b> ।३२०                                | ब्राह्मराः क्षत्रियो वैश्यः    | १०।४           |
| बह्योज्ञसता वेदनिन्दा           | ११।५६                                        | <b>बाह्यए</b> ः श्रेष्ठतामेति. | ४।२४५          |
| ब्रह्मोद्यश्च कथाः कुर्याद्     | ३।२३१                                        | ब्राह्मेगः सप्तरात्रेण         | १०।६३          |
| बाह्यणक्षत्रियविद्यां शूद्रा    | ६।१५५                                        | बाह्यणः सम्भवेनैव              | ११।८४          |
| बाह्यणक्षत्रियाभ्यां तु         | ≒।२७६                                        | ब्राह्मण्यामप्यनायत्ति         | १०।६६          |
| बाह्यणस्तु सुरापस्य             | ३४।१४६                                       | ब्राह्मदैवार्षगान्धर्व         | <b>ह</b> ।१६६  |
| बाह्य णस्त्वनधीयानः             | ३। <b>१</b> ६८                               | ब्राह्ममेक महर्जे यं           | १।७२           |
| ब्राह्मणस्य चतुःविष्टः          | ८।३३८                                        | बाह्यस्य जन्मनः कर्ता          | २।१५०          |
| ब्राह्मणस्य तपो ज्ञानम्         | ११।२३५                                       | बाह्यस्य तु क्षपाहस्य          | १।६⊏           |
| बाह्यणस्य रुजः कृत्वा           | ११।६७                                        | ब्राह्मादिषु विवाहेषु          | ३१६            |
| ब्राह्मणस्य विशेषेण             | ११।११                                        | ब्राह्मान्यीनांश्च सम्बन्धान्  | २।४०           |
| ब्राह्मणस्यानुपूर्वेण           | ६।१४५                                        | बाह्मीपुत्रः सुकृतकृत्         | २।३७           |
| बाह्यणस्यैव कर्मेतत्            | २।१६०                                        | बाह्य ण विप्रस्तीर्थेन         | २।५८           |
| ब्राह्मणस्वं न हत्तंव्यम्       | ११।८                                         | बाह्ये मुहते बुध्येत           | ४।६२           |
| ब्राह्मणादुग्रकन्यायाम्         | १०।१५                                        | बाह्य योनेश्च सम्बन्धे         | ३।१५७          |
| याह्मणाद्याश्रयो नित्य          | ४६६।३                                        | ब्राह्मी देवस्तयेवार्षः        | ३।२१           |
| बाह्यणाद् वैश्यकन्यायाम्        | १०।८                                         | बाह्यं प्राप्तेन संस्कारं      | ७।२            |
| बाह्मणान्पर्युपासीत             | ७१३७                                         | ब्राह्मच हुतं द्विजाग्रचार्चा  | ३।७४           |
| बाह्यणान् वाधमानस्तु            | <b>ह</b> ।२४८                                | ब्राह्मच हुतं प्राशितं च       | ३।७३           |
| बाह्यणान्वेदविदुषः<br>-         | <b>{                                    </b> | बूहीति बाह्यरां पृच्छेत्       | 5155           |
| बाह्मणा ब्रह्मयोनिस्याः         | १०१७४                                        | बूहीत्युक्तः इच न बूयात्       | ≒।४६           |
| ब्राह्मणाभ्युपपत्ती च           | ⊏।११२                                        |                                |                |
| ब्राह्मणायंच राज्ञेच            | ६।३२७                                        | भ                              |                |
| ब्राह्मणायावगूर्येव             | ४।१६५                                        | भक्षयन्तीं न कथयेत्            | ११।११४         |
| ब्राह्मणार्थे गवार्थे वा हत्या  |                                              | <b>मक्यभोज्यापहर</b> ्णे       | ११।१६५         |
| ब्राह्मणार्थे ग्वार्थे वृास्यः  | ११।७६                                        | भक्षमोजयोपदे शैक्च             | <b>ह</b> ।२६८  |
| बाह्यणा लिङ्गिनश्चेव            | 51800                                        | भक्ष्यान्पञ्चनखेष्वाहुः        | ४।१८           |
| <b>बाह्मणी तद्धरेत्</b> कन्या   | 61865                                        | भध्याभक्ष्यं चूशीचंच           | १। <b>१</b> १३ |
| बाह्यणीं यद्यगुप्तान्तु         | <b>८।३७६</b>                                 | भक्ष्येष्वपि समुद्दिष्टान्     | ४।१७           |
|                                 |                                              |                                |                |

| भश्यं मोज्यं च विविधं                                         | ३।२२७                 | भुञ्जीयातां ततः पश्चात्    | ३।११६          |
|---------------------------------------------------------------|-----------------------|----------------------------|----------------|
| भगवन्सर्ववणीनां                                               | 812                   | भूतं भव्यं भविष्यं च       | १२।६७          |
| भग्नं तद्व्यवहारेण                                            | <b>८।१४</b> ८         | मूतानां प्राणिनः श्रेष्ठाः | १।६६           |
| भजेरन्पैतृकं रिक्थं                                           | ४०१।३                 | भूतिकामैनं रैनित्यं        | 3118           |
| भजेरन्मातृकं रिक्थं                                           | ६।१६२                 | भूमा श्येकके वारे          | 2513           |
| भद्रं भद्रमिति ब्यात्                                         | 38918                 | भूमिदो भूमिमाप्नोति        | ४।२३           |
| भयाद्भोगाय कल्पन्ते                                           | ७।१५                  | भूमिवज्रमणीनां च           | ११।५७          |
| भयाद् द्वी मध्यमी दण्डी                                       | 51१२०                 | भूमि भूमिशयांश्चैव         | १०।५४          |
| मरद्वाजः क्षुधार्तस्तु                                        | १०।१०७                | भूमौ विपरिवर्त्तेत         | ६।२२           |
| भतो तरसवमादत्त                                                | <u>હાદપ્</u>          | भूस्तृएां शिग्रुकं चैव     | ६।१४           |
| भर्तारं लङ्घयेद् या तु                                        | <b>८।</b> ३७१         | मृतकाध्यापको यदच           | ३११५६          |
| भर्तुं येंद् दुष्कृतं किचित्                                  | ४३।७                  | मृतो नार्तो न कुर्याद्यो   | २।२१५          |
| भर्तुं येद दुष्कृतं किचित्<br>मर्तुः दुत्र <b>्वि</b> जानन्ति | १।३२                  | भूत्या चाष्ययनादान         | ११।६२          |
| मर्त्युः शरीरशुश्रूषाम्                                       | <b>ह</b> । ५          | मृत्याना <b>मुपरो</b> घेन  | ११।१०          |
| मवत्यूर्वं चरेद् भैक्षं                                       | ३१४६                  | मृत्यानां च मृति विद्यात्  | <b>६</b> ।३३२  |
| भवत्याचारवान्नित्यं                                           | १२।१२६                | भृत्यानां चैव वृत्त्यर्थं  | प्रा२२         |
| भवन्त्यायोगवीष्वेते                                           | १०१३४                 | भृत्या भवन्ति प्रायेण      | ७।१२३          |
| भवन्मघ्यं तु राजन्यः                                          | ३१४६                  | भुक्षाश्यात्मविशुष्यर्थं   | ११।७२          |
| भव्यं गव्यं च पेयूषं ू                                        | प्रा६                 | भैक्षेण वर्तयेन्नित्यं     | २।१८८          |
| भस्मनाऽद्भिर्मुदा चेव                                         | ५।१११                 | भैक्षेण व्रतिनो वृत्तिः    | २।१८८          |
| भस्मनीव हुतं हुत्र्यं                                         | ३।१८१                 | भैक्षे प्रमक्ती हि यतिः    | ६।५५           |
| मस्मीभूतेषु विप्रेषु                                          | 931६                  | भोजनाम्यञ्जनाद् दानात्     | १०।६१          |
| भागो यवीयसां तत्र                                             | ६।२०४                 | भोजनार्थं हिते शसन्        | ३।१०६          |
| भाण्डपूर्णानि यानानि                                          | 51४०५                 | भोजयेत्सह भृत्यैस्तौ       | ३। <b>११</b> २ |
| भाण्डावकाशदाश्चैव                                             | <b>ह।२</b> ३ <b>१</b> | भोजयेत्सुसमृद्धोऽपि        | ३। <b>१</b> २५ |
| भार्या पुत्रहच दासहच त्र्य एव                                 | <b>८।४१६</b>          | भोभवत्पूर्वक त्वेनं        | २।१२८          |
| भार्या पुत्रहच दासहच प्रवयो                                   | 33512                 | भोः शब्दं कीर्तयेदन्ते     | २। <b>१२</b> ४ |
| मार्यावै पूर्वमारिण्ये                                        | रा१६८                 | भौमिकरेने समाज्ञेया        | प्राध्य        |
| मिक्षामप्युवपात्रं वा                                         | ३।६६                  | भ्रातरो ये च संसृष्टाः     | <b>ह।२१२</b>   |
| भिक्षावलि रिश्रान्तः                                          | ६।३४                  | भ्राता ज्येष्ठः समः पित्रा | ४।१८४          |
| भिक्षां च भिक्षवे दद्यात्                                     | ४३।६४                 | भ्रातु वेष्ठस्य भाषीयाम्   | र।५७           |
| मिधुका बन्दिनश्चेव                                            | <b>८</b> ।३६०         | भ्रातुर्मायीयसंग्राह्या    | २। <b>१३२</b>  |
| भिक्षेत भिक्षां प्रथमं                                        | २।५०                  | भ्रातुमृ तस्य भार्यायां    | ३।१७३          |
| भिन्दन्त्यवमता मन्त्रं                                        | ७।१५०                 | भ्रातृमातृपितृप्राप्तं     | 61568          |
| मिन्धाच्येत्र तडागानि                                         | ७।१६६                 | भ्रातृणामविभक्तानाम्       | हार१५          |
| भुक्तवत्सु च विश्रेषु                                         | 31888                 | भ्रातृणामेकजातानाम्        | ६।१८२          |
| भुक्तबरस्वय विश्रेषु                                          | ३११६                  | भ्रातृणां यस्तु नेहेत      | <b>६</b> ।२०७  |
| भुक्तवान् विहर्च्चव                                           | ७।२२१                 | भ्रामरी गण्डमाली च         | ३।१६१          |
| भुक्तवा चोपस्पृशेत्सम्यक्                                     | राप्र३                | भ्रूणच्नावेक्षितं चैव      | ४।२०८          |
| भुक्तवाऽतोऽन्युतमस्याननं                                      | ४।२२२                 |                            |                |
| भुज्यमानं परस्तूष्णीं                                         | <b>८</b> ।१४७         |                            |                |
|                                                               |                       |                            |                |

| <b>इ</b> लोग्                             | १०४५                    |                             |                                               |
|-------------------------------------------|-------------------------|-----------------------------|-----------------------------------------------|
| म्                                        | प्रा१३३                 | मनोहें रण्यगर्भस्य          | 31868                                         |
| मक्षका विष्रुषदछाया<br>मङ्गलाचारयुक्तानां | ४।१४६<br>४। <b>१</b> ४६ | मनोवाग्देहर्जैनित्यं        | १।१०४                                         |
| मङ्गलाचारयुक्तः स्यात्                    | ४।१४५                   | मनोवाङ्मूर्तिभिनित्यं       | ११।२३ <b>१</b>                                |
| मङ्गलादेशवृत्ताश्च                        | 817X5                   | मन्त्रज्ञ मंन्त्रिभिश्चैव   | 51 <b>?</b>                                   |
| मङ्गलार्थं स्वस्त्ययनम्                   | राश्यर                  | मन्त्रतस्तु समृद्धानि       | ३।६६                                          |
| मञ्जल्यं दीर्घवणन्तिं                     | 7177                    | मन्द्रयेत्परमं मन्त्रं      | ७।५८                                          |
| मङ्गल्यं बाह्यणस्य स्थात्                 | २।३१                    | मन्त्रवत्त्राशनं चास्य      | २।२६                                          |
| मणिमुक्ताश्रयालानां ताम्बस्य              | ११।१६७                  | मन्त्रवर्ज्यं न दुष्यन्ति   | १०।१२७                                        |
| मणिमुक्ताद्रवालानां लोहानाम्              |                         | मन्त्रसम्पूजनार्थं तु       | ૨ <b>.                                   </b> |
| मिए मुक्तात्रवालानि                       | १२।६१                   | मन्त्र स्तु संस्कृतानद्यात् | र्भाइ६                                        |
| मणीनामपवेधे च                             | <b>ह</b> ।२८६           | मन्त्रैः शाकलहोमीयैः        | ११।२५६                                        |
| मति <b>पूर्वमिनिदें</b> श्यं              | ११।१४६                  | मन्यन्ते व पापकृती          | รเรม                                          |
| मत्तक्रुद्धातुराणां च                     | ४।२०७                   | मन्येतारि <b>यदा</b> राजा   | ७।१७३                                         |
| मत्तोःमत्तार्ताध्यधीनैः                   | <b>८।१६३</b>            | मन्वन्तराण्यसंख्यानि        | १।५०                                          |
| मत्या भुवत्वाऽऽचरेत्कृच्छं                | ४।२२२                   | ममायमिति यो ब्र्यात्        | 513X                                          |
| मत्स्यघातो निषादानाम्                     | १०१४८                   | ममेदमिति यो ब्रूयात्        | <b>८।३</b> १                                  |
| मत्स्यादः सर्वमासादः                      | रा१४                    | मरीचिमःयङ्गिरसौ             | १।३४                                          |
| मत्स्यादान्विड्वराहांश्च                  | प्राहेर                 | मरद्भ्य इति तु द्वारि       | ३।८८                                          |
| मत्स्यानां पक्षिणां चैव                   | <b>५।३२</b> ५           | मयादाभेदक श्चीव             | <b>E178</b>                                   |
| मद्यपाऽसाधुवृत्ता ज                       | 8150                    | मलिनीकरणीयेषु               | ११।१२५                                        |
| मद्यैर्मुत्रैः पुरीवैर्वा                 | ४।१२३                   | महती देवता ह्येषा           | ৩।5                                           |
| मद्यं नीलिंच लाक्षांच                     | 80158                   | महतोप्येनसो मासात्          | २।७६                                          |
| मधु दंश: पयः काकः                         | १२।६२                   | महर्षिपितृदेवानां े         | ४।२५७                                         |
| मधुपर्केच यज्ञेच                          | प्रा४१                  | महर्षिभिश्च देवेश्च         | ≂।११०                                         |
| मधुपर्केण सम्पूज्यी                       | ३।१२०                   | महाकुलीनमार्यं च            | <b>51</b> ३६५                                 |
| मध्यन्दिनेऽर्धरात्रे च                    | ४।१३१                   | महान्तमेव चात्मानं          | १।१५                                          |
| मध्यन्दिनेऽर्धरात्रे वा                   | ७।१५१                   | महोन्ति पातकान्याहुः        | ११।५४                                         |
| मध्यमस्य प्रचारं च                        | ७।१५५                   | महान्त्यपि समृद्धानि        | ३।६                                           |
| मध्यमं तु ततः पिण्डं                      | ३।२६२                   | महापक्षे धनिन्यार्ये        | <b>≂।१७</b> ६                                 |
| मध्यम: पञ्च विज्ञेयः                      | 51१३5                   | महापश्चनां हरणे             | <b>⊏।३</b> २४                                 |
| मध्ये व्योमदिशश्चाष्टां                   | १।१३                    | महापातकसंयुक्तः             | ११।२५७                                        |
| मध्वापीतो विषास्वादः                      | ११।६                    | महापातकिनश्चेव              | ११।२३६                                        |
| मनश्चावयवैः सूक्ष्मैः                     | १।१८                    | महाभूतादि वृत्तीजाः         | <b>१</b> 1६                                   |
| मनसुश्चाप्यहंकारं                         | १।१४                    | महायज्ञविधानं च             | १।११२                                         |
| मनसीरबुं दिशः श्रोत्रे                    | १२।१२ <b>१</b>          | महायज्ञीश्च यज्ञीश्च        | २।२८                                          |
| मनः सृष्टि विकुरते                        | १।७५                    | महाय्याहृति भिह्रीमः        | ११।२२२                                        |
| मनुमेकाग्रमा्सीनं                         | १।१                     | मागधः क्षत्रजातिश्च         | १०१२६                                         |
| मनुष्यमाररा क्षिप्रं                      | <b>८।</b> २६६           | माघशुक्लस्य वा प्राप्ते     | ४।६६                                          |
| मनुष्याणामपि प्रोक्तः                     | <b>१।६</b> ६            | मातर पितरं जायां            | <b>८।</b> २७४                                 |
| मनुष्याणां तु हरले                        | ११।१६३                  | मातरं वा स्वसारं वा         | २।४०                                          |
| मनुष्याणां पश्चनां च                      | द।२ <b>द</b> ६          | मातर्यपि च वृत्तायां        | <i>६</i> ।२१७                                 |
|                                           |                         |                             |                                               |

# मनुस्मृती

| माना पिता वा दद्याताम्       | १।१६८          | <b>मित्रध</b> ुग्यूतवृत्तिश्च      | 318 60         |
|------------------------------|----------------|------------------------------------|----------------|
| मातापितृभ्यामुत्सृष्टम्      | १९९१३          | मित्रस्य चानुरोधेन                 | ७।१६६          |
| मातापितृम्यां जामीभिः        | ४।१८०          | मित्रस्य चैवापकृते                 | ७।१६४          |
| मातापितृविहीनो यः            | ७७१।३          | मित्रादथाप्यमित्राद्वा             | ७।२०७          |
| माता पृथिव्या मूर्तिस्तु     | २।२२६          | मित्रं हिरण्यं भूनि वा             | ७।२०६          |
| मातामहं मातुलं च             | ३।१४८          | मिथ एव प्रदातव्यः                  | 51862          |
| मातामह्या धनातिकञ्चित्       | F3813          | मिथो द'यः कृतो येन                 | 518 हप         |
| <b>मातुर</b> ग्रेऽधिजननं     | २ <b>।१६</b> ६ | मिथो भंजनाप्रसवात्                 | ०था३           |
| मातुलांइच पितृव्यांइच        | २।१३०          | मिथ्यावादी च संख्याने              | 51800          |
| मातुले पक्षिणीं रागि         | ሂነፍ የ          | मीमा सित्वोभयं देवाः               | ४।२२४          |
| मातुश्च भ्रातुस्तनयां        | ११।१७१         | मुखबाहुरुपञ्जानां या               | १०।४५          |
| मातुस्तु यौतकं यत् स्यात्    | 8 F 9 13       | मुखबाहरूपज्जानां पृथक्             | १।५७           |
| मातुः प्रथमतः पिण्डम्        | 61880          | मुख्यानी चैव रत्नानी               | <b>८</b> ।३२३  |
| मातृकं भ्रातृदत्तं वा        | <b>ह</b> । हर  | मुच्यते पातकैः सर्वैः पराकैः       | १२।२५५         |
| मातृजात्यां प्रसूयन्ते       | १०।२७          | मुच्यते पातकैः सर्वे स्त्रिजै      | ११।२५६         |
| मातृवद् वृत्तिमातिष्ठेद्     | २।१३३          | मुच्यते ब्रह्महत्यायाः             | ११।७६          |
| मातृष्वसा मातुलानी           | २। <b>१३</b> १ | मुङजालाभे तु कर्तव्याः             | २।४३           |
| मात्रा स्वस्ना दुहित्रा वा   | २।२१५          | मुण्डो वा जटिलो वा स्यात्          | २।२१६          |
| मानयोगं च जानीयात्           | <b>६</b> ।३३०  | मुन्यन्नानि पयः सोमः               | ३।२ <b>५</b> ७ |
| मानवस्यास्य शास्त्रस्य       | १२।१०७         | मुन्यन्तै <b>विविधैर्मेष्ट्यैः</b> | ६।५            |
| मानसं मनसैवायम्              | १२।८           | मुत्रेण मौण्डचमिच्छेत्तु           | <b>५।३५३</b>   |
| मारुतं पुरुहूतं च            | ११।१२१         | मू त्रोच्चारसपुत्सर्ग              | としてい           |
| मार्गशीर्षे शुभे मासि        | ७। <b>१५२</b>  | मूलकर्मंिए। चानाप्तेः              | 617६०          |
| मार्जनोपाञ्जनैर्वेश्म        | प्रा१२२        | मूल्यात्पञ्चगुरगो दण्डः            | <b>५।२५</b> ६  |
| मार्जनं यज्ञपात्राराम्       | ५।११६          | मूल्येन तोषयें ज्वैनं              | न।१४४          |
| मार्जारनकुलौ हत्वा           | ११।१३१         | मृगयाऽक्षो दिवास्वप्नः             | ७१४७           |
| माऽवमंस्याः स्वमात्मानं      | দাদ४           | मृतवस्त्रनृत्सु नारीषु             | १०।३५          |
| मापिकस्तु भवेद्दण्डः         | 51365          | मृते भर्तरि पुत्रस्तु              | 818            |
| मासस्य वृद्धि गृह्णीयात्     | 51 <b>१</b> ४२ | मृते मतंरि साघ्वी स्त्री           | प्रा१६०        |
| मासिकान्नं तु योऽइनीयात्     | ११।१५७         | मृतोयः शुद्ध्यते शोध्यम्           | ४।१०८          |
| मासेनाइन्नहिष्यस्य           | ११।२२०         | मृतंतु याचितं भैक्षं               | ४।४            |
| मासं गोष्ठे पयः पीत्वा       | ११।१६४         | मृतं शरी रमुत्सृज्य                | ४।२४१          |
| माहित्रः शुद्धवत्यश्च        | ११।२४६         | मृत्युश्च वसति क्रोधे              | ७।११           |
| मांसमक्षयिताऽमुत्र           | प्राप्त्रप     | मृदंगांदैवतं विप्रं                | 3 \$ 18        |
| मांसभेता तु षण्निष्कान्      | टारट४          | मृत्मयानां च भाण्डानां             | ७।१३२          |
| म सस्य मघुनश्च व             | <b>८</b> ।३२८  | मृत्मयानां च हरणे                  | ≒।३२७          |
| मांसस्यातः प्रवध्यामि        | 415E           | मृष्यन्ति ये चोपपत्ति              | ४।२१७          |
| मांसं गृष्ट्रो वर्षा गृद्गुः | १२।६३          | में बलामजिनं दण्डं                 | २१६४           |
| मांसानि च न खादेखः           | प्राप्ट        | मेदान्ध्र <b>चुञ्चुमद्गू</b> नां   | १०।४८          |
| मांसाशनं च नाश्नीयुः         | प्रा७३         | मेदोसृङ्मांसमज्जास्थि              | ३।१८२          |
| मित्रदुहः कृतघ्नस्य          | 5158           | मेध्यवृक्षोद्भवान्यद्यात्          | ६।१३           |

| ş:                                     | लोकानामभयपं   | क्ति-ग्रनुक्रमणिका              | १०४७          |
|----------------------------------------|---------------|---------------------------------|---------------|
| `                                      | ٠٠٠٠ و ١٠٠٠٠  | यतम्ब भयमामाकेत्                | 30%           |
| मेने प्रजापितः हिं।                    | ४।२४८         | यतन्ते रक्षितुं भाया            | आ १७८<br>हाइ  |
| मैत्रं प्रसाधनं स्नानं                 | ४।१५२         | यतक्व भयमाशङ्के ततो             | ७।१८८         |
| मैत्राक्षज्योतिकः प्रेतः               | १२।७२         | यतात्मनोऽप्रमत्तस्य             | ११।२१५        |
| मैत्रयकन्तु वंदेहः                     | १०।३३         | यतिचान्द्रायगां वापि            | प्रा२०        |
| मैत्र्यमौद्वाहिकं चैव                  | <b>हा</b> २०६ | यत्करोत्येकरात्रेण              | ११।१८८        |
| मैथुनं तु समासेब्य                     | ११।१७४        | यःकर्म कुर्वतोऽस्य स्यात्       | ४।१६१         |
| मोहाद्वाजा स्वराष्ट्रं यः              | ७।१ <b>११</b> | यत् कर्मकृत्वाकुर्वेदचे         | १२।२५         |
| मौञ्जी त्रिवृत्समा इलक्ष्णा            | २।४२          | यत् किञ्चित् पितरि प्रेते       | 81२०४         |
| मौण्ड्यं प्राणान्तिको दण्डः            | 5।३७ <b>६</b> | यरिकञ्चिस्स्नेहसंयु <b>क्त</b>  | प्रारु४       |
| मौला <sup>ं</sup> ञ्छास्त्रविदः शूरान् | ७।५४          | यत्किञ्चिदपि दात्रव्यं          | ४।२२८         |
| म्रियभाणोऽ याददीत                      | ७।१३३         | यत्किञ्चिदपि टर्षस्य            | ७।१३७         |
| म्रियेतान्यतरो वापि                    | <b>हा</b> २११ | यत्किञ्चिदेनः कुर्वन्ति         | ११।२४१        |
| म्लेच्छवाचश्चार्यवाचः                  | १०।४५         | यत्किञ्चिदेव देयं तु            | ६।११५         |
| य                                      | •             | यत्किञ्चि दशवर्षाणि             | 51 <b>१४७</b> |
| य ग्रावृशोत्यवितथं                     | २।१४४         | यक्तिञ्चन्मधुना मिश्रं          | ३।२७३         |
| य एते तु गणा मुस्याः                   | ३।२००         | यत्तत्कारणम्ब्यक्तं             | १।१३          |
| य एतेऽन्ये त्वभोज्यान्नाः              | ४।२२ <b>१</b> | यत्तु दुः समायुक्तम्            | <b>१</b> २।२८ |
| य एतेऽमिहिताः पुत्राः                  | <b>१।१८</b> १ | यतु वागिजके दत्तं               | 31858         |
| यक्षरक्षःपिज्ञाचान्नम्                 | ११।६५         | यतुं स्यान्मोऽसंयुक्तम्         | १२।२६         |
| यक्षरक्षःपिशाचांश्च                    | १।३७          | यत्ते समधिगच्छन्ति              | टा४६८         |
| यक्ष्मी च पशुपालस्य                    | ३।१५४         | यत्तत्त्वस्याः स्याद्धनं दत्तम् | ७३१।३         |
| यच्च सातिशयं किञ्चित्                  | ११११          | यत्नेन भोजयेच्छाद्वे            | ३।१४५         |
| यच्चास्य सुकृतं किञ्चित्               | ७।६५          | यत्पर्युं षितमप्याद्यं          | प्रा२४        |
| यच्छेषं दशरात्रस्य                     | प्राष्ट्र     | यत्पुर्ण्यफल माप्नोति           | X31F          |
| यजतेऽहरहर्यज्ञैः                       | <b>८।३०</b> ६ | यत्पुंसः परदारेषु               | ११।१७६        |
| यजमानो हि भिक्षित्वा                   | ११।२४         | यत्र्रागृहादशसाह स्र            | १।७६          |
| यजेत राजा क्रतुभिः                     | <b>७</b> १७   | यत्सर्वेरोच्छति ज्ञातुम्        | १२।३७         |
| यजेत वाऽइवमेघेन                        | ११।७४         | यस्मिन् कर्मण्यस्य कृते         | ११।२३३        |
| यज्ञशिष्टाशनं ह्युतत्                  | ३।११८         | यत्र त्वेते परिध्वंसात्         | १०१६१         |
| यतश्च भयमाशङ्क त्प्राची                | ७।१८६         | यत्र धर्मो हाधर्मेण             | =1 <b>१४</b>  |
| यज्ञश्च भूत्यै सर्वस्य                 | 3812          | यत्र नार्यस्तु पूज्यन्ते        | ३।५६          |
| यज्ञक्षेत्र प्रतिरुद्धः स्यात्         | ११।११         | यत्र वर्जयने राजा               | ६।२४६         |
| यज्ञाय जिम्बर्मांसस्य                  | प्रा३१        | यत्र वाप्युर्भि पश्येत्         | <b>८।१६</b> ४ |
| यज्ञार्थमर्थं मिक्षित्वा               | ११।२५         | यत्र क्यामी लोहितासी            | ७।२५          |
| यकार्यं निधनं प्राप्ताः                | प्रा४०        | यत्र स्युः सोऽत्र मानार्हः      | २।१३७         |
| यज्ञार्थं पशवः सुष्टाः                 | 3812          | यत्रानिबद्धोऽपीक्षेत            | ⊏।७ <b>६</b>  |
| यज्ञार्थं ब्राह्मणैर्बध्याः            | प्रारु        | यत्रापवर्तते युग्यं             | <b>८१८</b> ३  |
| यज्ञे तु वितते सम्यक्                  | ३।२८          | यत्रैतास्तु न पूज्यन्ते         | ३।४६          |
| यज्ञोऽनृतेन अरति                       | ४।२३७         | यथर्तुं लिङ्गानृतवः             | १।३०          |
| यज्ञोपवीतं वेदं च्                     | ४।३६          | यथाकयञ्चित् पिण्डानाम्          | ११।२२०        |
| यज्वान ऋषयो देवाः                      | १२।४६         | यथाकर्म तपोयोगात्               | १।४१          |
|                                        |               |                                 |               |

| यथा काष्ट्रमयो हस्ती         | २।१४७          | यथाऽस्याभ्यधिका न स्युः  | ७।१७७          |
|------------------------------|----------------|--------------------------|----------------|
| यथा खनन्खनिश्रेग             | २।२ <b>१</b> = | यथेदमुक्ताबाञ्छास्त्रं 💆 | १।११६          |
| यथा गोऽश्वोष्ट्रदासीषु       | ६।४५           | यथेदं शावमाशीच           | प्रा६१         |
| यथा चाज्ञे फलंदानं           | २।१५८          | यथेरिरा बीजमुप्त्वा      | १।१४२          |
| यथा चैवापरः पक्षः            | ३।२७८          | यथैघरतेजसा विह्नः        | ११।२४६         |
| यथा चोपचरेदेनं               | ४।२५४          | यथैनः नाभिसंदध्युः       | ७।१८०          |
| यथा जातवलो वह्निः            | १२।१०१         | यथैव शूद्रो बाह्यण्याम्  | १०१२०          |
| यथातथाऽध्यापयँस्तु           | ४।१७           | यथैवाःमा तथा पुत्रः      | 61१३०          |
| यथा त्रयारतां वर्गानाम्      | १०।२८          | यथैवैका तथा सर्वाः       | १११९४          |
| यथा दुर्गाश्रितानेतान्       | ७।७३           | यथोक्तकारिएां विप्रं     | ६।८८           |
| यथा नदीनदाः सर्वे            | ६१६०           | यथोक्तमार्तः सुस्थो टा   | <b>८।२</b> १७  |
| यथा नयत्यपृक्षातैः           | ८।४४           | यथोदतःन्यपि कर्मारिए     | १२।६२          |
| यथा नाभिचरेतां तौ            | <b>ह।१०</b> २  | यथोक्तेन नयन्तस्ते       | =।२५७          |
| यथा प्लयेनीपलेन              | ४।१६४          | यथोक्तेनैव कल्पेन        | प्राडर         |
| यथा फलेन युज्येत             | ७।१२=          | यथोदितेन विधिना          | ४११००          |
| यथा बीजंन वप्तय्यं           | ६।४२           | यथोद्धरति निर्दाता       | ७।११०          |
| यथा बीजं प्ररोहन्ति          | 3513           | यदतोऽन्यद्धि कुरुते      | १०।१२३         |
| यथा ब्राह्मणचाण्डालः         | ए ना उ         | यदधीते यद्यजते           | にしまって          |
| यथा ब्रूयुस्तथा कुर्याद्     | ३।२४३          | यदःयगोषु वृषभः           | 6120           |
| यथा महाहदं प्राप्य           | ११।२६३         | यदन्यस्य प्रतिज्ञाय      | 3313           |
| यथा मित्रं ध्रुवं लय्घ्वा    | ७।२०८          | यदपत्यं भवेदस्यां        | ६।१२७          |
| यथायथानरो धर्मम्             | <b>१</b> १।२२८ | यदाणुमात्रिको भूत्वा     | १।५६           |
| यथा यथा निषेवन्ते            | १२।७३          | यदा तु यानमातिष्ठेत्     | ७।१८१          |
| यया यथा मनस्तस्य             | ११।२२६         | यदा तुस्यात्परिक्षीणो    | ७। <b>१७</b> २ |
| यथा यथा महद् दुःखं           | <b>८।२</b> ८६  | यदा परबलानां तु          | ७।१७४          |
| यथा यथा हि दुरुषः            | ४।२०           | यदा प्रहृष्टा मन्येत     | ৩1 <b>१७</b> ० |
| यथा यथा हि सद्वृत्तम्        | १०।१२८         | यदा भावेन भवति           | ६१८०           |
| यथा यमः प्रियद्वेष्यौ        | ७० इ। ३        | यदा मन्येत भावेन         | ७।१७१          |
| यथार्हतः संप्रणयेद्          | ७।१६           | यदावगच्छेदायत्याम्       | ७११६           |
| यथार्हमेतानन्यच्यं           | 53£1           | यदा स देवो जार्गात       | शासर           |
| ययाल्पल्मदन्त्या <b>द्यं</b> | ७।१२६          | यदा स्विपिति शान्तात्मा  | १।५२           |
| यथा बायुं समाश्रित्य         | <i>७७</i> ।इ   | यदास्वयं न कुर्यात्तु    | 312            |
| यथाविघि नियुक्तस्तु          | प्रा२७         | यदि तत्रापि संपश्येत्    | ७।१७६          |
| यथात्रिध्यधिगम्यैन(म्        | ०७।३           | यदि तु प्रायशोऽधर्मम्    | १२।२१          |
| यथाशास्त्रं तु कृत्वैवं      | ४।६७           | यदि ते तुन तिष्ठेयुः     | ७।१०८          |
| यथाश्रुतं ययोहण्टं           | <b>५।१०</b> १  | यदि स्वतिथिधर्मे स       | ३।१११          |
| यथाऽदेवमेधः क्रतुराट्        | ११।२६०         | यदि त्रशस्यन्तिकं वासं   | २।२४३          |
| यथा बण्ढोऽफलः स्त्रीषु       | २।१५८          | यदि देशे च काले च        | ⊏।२३३          |
| यया सर्वाणि भूतानि           | <b>8138</b>    | यदि न प्ररायेद्वाजा      | ७।२०           |
| यथा संकल्पितांश्चेव          | राप्र          | यदि नात्मनि पुत्रेषु     | ४।१७३          |
| यथासुलमुलः कुर्याद्          | ४।५१           | यदि संशय एवं स्यात्      | <b>51</b> २५३  |
| = -                          |                | •                        |                |

| डलोक्स सा | मुभयपंवित-स्रनुक्र | ப ரெகா      |
|-----------|--------------------|-------------|
| 49144111  | 7 44114(1-41)      | 41 1 41 411 |

यवीयाञ्जदेष्ठ मार्यायाम् यवि संसाधयेत्तत्तु 51283 ६।१२० यशोऽस्मिन्प्राप्नुयाल्लोके यदि स्त्री यद्यवरजः २।२२३ ८।३४३ यश्चाधरोत्तरानयन् यदि स्वाइचापराइचैव 2713 512३ यदि हि स्त्री न रोचेत ३।६१ यश्च वित्रोऽनधीयानः २।१५७ यहवापि धर्मसमयात् यदेतत्यरिसङ्ख्यातं १।७१ E1703 यश्चैतान्त्राप्तुयात्सर्वान् यदेव तर्पयत्यद्भिः 31753 राध्य यदेवास्य पिता दद्यात् 21813 यस्तक णानु**स**धत्ते १२।१०६ यद्गहितेनार्जयन्ति 839188 यस्तस्पजः प्रमोतस्य ६।१६७ यस्तु तत् कारयेन्भोहात् यद् दुस्तरं यद् दुरापं ११।२३८ **८**।५७ यस्त् बोषवतीं "उपपादयेत् यद् द्वयोरनयोर्वेत्य 5150 ६।७३ यद्धनं यज्ञशीलानाम् यस्त् बोषवर्ती "प्रयच्छति 5,२२४ ११।२० यस्तु पूर्वनिविष्टस्य यद्धचायति यःकुरुते प्रा४७ हा२८१ यद्भक्षयं स्थात्ततो दद्यात् यस्तु भीतः परावृतः 918X E119 यद्यत्परवशं कर्म 32818 यन्तु रज्जुं घटं कृपात् 39\$12 यद्यदात्मवशं तु स्यात् ४।१५६ यस्त्वधर्मेश कार्याणि 51868 यद्यद्वाति विधिवत् यस्त्वनाक्षारितः पूर्व ३।२७४ 512XX यद्यद्धि कुरुते किचित २१४ यस्त्वेतान्युपक्जप्तानि 5 5 5 12 यद्यद्रोचेत विप्रेम्यः 31738 यस्माःत्रयोऽप्याश्रमिणः ३।७८ यद्यन्नमत्ति तेषां तु यस्मादण्वपि भूतानां ४1१०२ £180 यस्मादेषां सुरेग्द्राणाम् यद्यपि स्यात्तु सत्पुत्रः ६।१५४ ७।४ यद्ययिता तु दारेः स्यात् यस्मादुत्यत्तिरेतेषां ६।२०३ ३११६३ यस्माद् बीजप्रभावेशा यद्यस्य विहितं कर्म २।१५४ १०।७२ यद्यस्य सोऽदधात्सर्गे यस्मिन् कर्माण यास्तु स्युः 3718 ८। २०८ यद्याचरति धर्मं सः १२।२० यस्मिन् कर्मण्यस्य कृते ११।२३३ यद्येव रिविथनी स्याताम् यस्मिञ्जिते जितावेतौ **हा१६२** राहर यस्मिन् देशे निषीदन्ति यद्राष्ट्रं शूद्रभूयिष्ठं 5122 51११ यद् वा तब् वा परद्रध्यम् १२।६८ यस्मिन्नेव कुले नित्यं ३१६० यद्वापि प्रतिसंस्कुर्यात् यस्मिन्न्गं सन्नयति 30513 00913 यस्मिन्यस्मिन्कृते कार्ये यद्गेष्टितशिरा भुङ्क्ते ३।२३८ 51225 यन्नावि किञ्चिद्दाशानां यस्मिन्यस्मिन् विवाहे तु टा४०८ 51880 यन्मूर्त्यवयवाः सूक्ष्माः यस्मै दद्यात्पिता त्वेनाम् १।१७ प्रा१५१ यःमे माता प्रल्लुभे 81२० यस्य कायगतं ब्रह्म ११।६७ यमयोश्वेव गर्भेष् यस्य तेजोमया लोका 27813 3517 यमान्पतत्यकुर्वाणो ४।२०४ यस्य ते बीजतो जाताः 82813 यमान्सेवेत सततं यस्य त्रियाधिकं मक्तम् ४।२०४ ११।७ यमिद्धो न दहत्यग्निः यस्य दृश्येत सप्ताहात् 51११५ 51805 यमेग तु शुचि विद्यात् **२**1११५ यस्य प्रसादे पद्मा श्रीः ७१११ यमो वैवस्त्रतो देवो 5312 यस्य मन्त्रं न जानन्ति 616RE ययास्योद्विजते वाचा २।१६१ यस्य मित्रप्रधानानि 3,8918 यवगोधूमजं सर्वं यस्य यत्पैतृक रिक्थं प्रारप्र **हा१६२** 

धार्र

यस्य राज्ञस्तु विषये

७।१३४

यत्रीयसस्त् या भायी

| यस्य वाङ्मनसी शुद्धे          | २। <b>१</b> ६० | या पत्या वा परित्यक्ता      | <b>ह। १७</b> ५ |
|-------------------------------|----------------|-----------------------------|----------------|
| यस्य विद्वान् हि वदतः         | दाहर           | याभ्यां प्राप्नोति संपृक्तः | १२।१६          |
| यस्य शूद्रस्तु कुरुते         | 51२१           | यामीस्ता यातनाः प्राप्य     | १२।२२          |
| यस्य स्तेनः पुरे नास्ति       | ना३८६          | यामुत्प्लुत्य वृको हन्यात्  | <b>८।२३६</b>   |
| यस्या भ्रियेत कन्यायाः        | 8148           | या रोगिगी स्यातु हिता       | £1= ?          |
| यस्यास्तु न भवेद् भ्राता      | 3188           | यावती संभवेद वृद्धिः        | 5184 <b>4</b>  |
| यस्यास्येन सराइनन्ति          | ११६५           | यावतो ग्रसते ग्रासान्       | 31833          |
| यस्यैते निहिता बुढी           | १२।१०          | यावतो बान्धवान्यस्मिन्      | 5120           |
| यस्त्रीश्वयान्न क्षमते        | 51383          | यावतः संस्पृशेदङ्गः         | ३।१७८          |
| या गॅभिणी संस्क्रियते         | ह। १७३         | यावत्त्रयस्ते जीवेषुः       | २।२३४          |
| याचिष्णुता प्रमादश्च          | १२।३३          | यावत्स स्यात्समावृत्तः      | <b>८</b> ।२७   |
| याच्यः स्यात्स्नातकैविप्रैः   | १९११।२१        | याबदुष्णं भवत्यन्नं         | ३।२३७          |
| याजनाध्यापनः <b>द्यो</b> नात् | ११।१८०         | यावर्षेकानुदिष्टस्य         | ४।१११          |
| याजनाध्यायने चैव              | १०।७६          | यावन्तरचैव यैश्चान्नैः      | ३।१२४          |
| याजन्नाध्यापनेनापि            | 515 10         | यावन्ति पशुरोमाणि           | ४।३८           |
| याजनाध्यापने नित्यम्          | १०।११०         | यायन्नापैश्यमेध्याक्ताब्    | प्रा१२६        |
| याजयन्ति च ये पूगान्          | ३।१५१          | यावानवध्यस्य वधे            | 81२४६          |
| याज्यान्तेवासिनोर्वापि        | ४।३३           | या वृत्तिस्तां समास्थाय     | ४।२            |
| यातुकन्यां प्रकुर्यात् स्त्री | <b>५</b> ।३७०  | या वेदबाह्याः स्मृतयः       | १२।६५          |
| यात्रामात्रप्रसिद्धचर्यं      | ४।३            | या वेदविहिता हिंसा          | प्रा४४         |
| यादृग्युरोन भर्त्रा स्त्री    | ६।२२           | यासा नादबते शुल्कं          | まれる            |
| याह्या धनिमिः कार्या          | <b>८।६</b> १   | यास्तासां स्पुर्वुहितरः     | £3913          |
| याहरोन तु भावेन               | १२।८१          | यां प्रसह्य दृको हन्यात्    | <b>८।२३</b> ४  |
| याहशोऽस्य भवेबात्मा           | ४।२५४          | यां यां योनि तु जीवोऽयम्    | १२।५३          |
| यादृशं तूप्यते बीजम्          | ६।३६           | यांस्तत्र चौरान्गृह्णीयात्  | ≂।३४           |
| यादृशं पुरुषस्येह             | ४।१३४          | युक्तः परिचरेदेन            | २।२४२          |
| यादृशं फलमाप्नोति             | <b>ह</b> ।१६१  | युक्तर्चैवाप्रमत्तश्च       | ७।१४२          |
| यादृशं मजते हि स्त्री         | 313            | युक्तश्छन्दांस्यधीयीत       | ४।६५           |
| यादशं भवति प्रेत्य            | ४।३४           | युक्ते च दैवे युष्येत       | ७।१६७          |
| यानज्ञय्याश्रदो भार्या        | ४।२३२          | युंक्षु कुर्वन्दिनर्क्षेषु  | ३।२७७          |
| यानशय्यासनान्यस्य             | ४।२०२          | युगपत् प्रलीयन्ते           | १।४४           |
| यानस्य चैव यातुइच             | 51२६०          | युग्मासु पुत्रा जायन्ते     | 3185           |
| यानासनस्यश्चैवैनं             | २।२०२          | यु यस्थाः प्राजकेऽनाप्ते    | <b>८</b> १५६४  |
| यानि चैवं प्रकाराणि कालाब्    | 51२५१          | युष्यमानाः परं शक्तघा       | ७।५७           |
| यानि चैव प्रकाराणि स्थलजा     | 8128           | ये काधिके स्योऽर्थ मेव      | ८।१२४          |
| य। नि चैवाभिषूयन्ते           | ४।१०           | येऽञ्जेत्रिणो बीजवन्तः      | 3813           |
| या नियुक्ताऽन्यतः पुत्रम्     | १४९।३          | ये च यैरवचर्याः स्युः       | ३।१६३          |
| यानि राजप्रदेयानि             | ७।११८          | ये तत्र नोवसर्वेयुः         | 81२६६          |
| यानुपाश्रित्य तिष्ठति         | €। <b>३१</b> ६ | ये द्विजानाम्यसदाः          | १०।४६          |
| यान्यधस्तान्यमेध्यानि         | ५।१३२          | ्येन केनचिबंगेन             | <b>दा</b> २७६  |
| यान् सम्यगनुतिष्ठन्ति         | १०११३०         | ेयेन तुष्यति चात्मास्य      | १२।३७          |
|                               |                |                             |                |

| रलो हाता मुभय | पंकित-म्रान | क्रमणिका |
|---------------|-------------|----------|
| 33113111311   |             |          |

| येन मूलहरो धर्मः                  | 5.४३।≈        | योनिकोटिसहस्र <b>ेषु</b>       | ६।६३          |
|-----------------------------------|---------------|--------------------------------|---------------|
| येन यत्साध्यते कार्यं             | ह1२ह७         | यो निक्षेपं नार्पयति           | 53917         |
| येन यस्तु गुरोनैबाम्              | १२।३६         | यो निक्षेपं याच्यमानो          | <b>५।१</b> ५१ |
| येन येन तुभावेन                   | ४।२३४         | योऽन्यथा सन्तमात्मानं          | ४।२५५         |
| येन येन यथाङ्गोन                  | द।३३४         | यो बन्धनवधक्लेशान्             | प्रा४६        |
| येन वेदयत सर्व                    | १२।१३         | यो ब्राह्मण्यामगुप्तायां       | 5135 <b>7</b> |
| येनास्मिन् कर्मणा लोके            | १-।३६         | यो भावतेऽर्थवैकल्य             | 518४          |
| येनास्य पितशे याता                | ४।१७=         | यो यथा निक्षिपेद्धस्ते         | 51850         |
| ये निवुस्तास्तु कार्येण           | १ ६१।३        | यो यदैवां गुणो देहे            | <b>१</b> २।२५ |
| येऽन्ये ज्येष्ठकनिष्ठाभ्यां       | <b>६१११३</b>  | यो यस्य धर्म्यो वर्शस्य        | ३।२२          |
| ये पतन्त्यन्यतामिस्रो             | ४।१६७         | यो यस्य प्रतिभूस्तिष्ठेत्      | ⊏!የሂ⊏         |
| ये पाकयज्ञाश्चत्वारः              | २।८६          | यो यस्य मांसमदनाति             | ४।१५          |
| ये वकव्रतिनो विश्रा               | e:3918        | यो <b>यस्यैषां</b> त्रिवाहानां | ३१३५          |
| ये शुद्रादिभगम्यार्थम्            | 88125         | यो यात्रेन्तिहनुवीतार्थ        | 51XE          |
| येषां ज्येष्ठः कनिष्ठो वा         | ११ १। ३       | यो येन पतितेनेषाम्             | ११।१८१        |
| येषां तुयाहशं कर्म                | ११४२          | यो यो यावतिथश्वैषा             | १।२०          |
| वेषां द्विजानां सात्रित्री        | ११।४६१        | योऽरक्षन् वश्लिमादत्ते         | <b>८।३</b> ०७ |
| ये स्तेनपतितक्लीबाः               | ३।१५          | यो राज्ञः प्रतिगृह्णाति        | ४।८७          |
| यैरम्युपार्वरेनांसि               | १११२१०        | योऽचितं प्रतिगृह्णाति          | ४।२३५         |
| ये वेँ रुपायै रर्थं स्वं          | 5185          | योऽर्थे शुचिहि स शुचिः         | प्रा१०६       |
| यैयेँ र्वते रपो ह्यन्ते           | १ १।७ १       | यो लोमादधमी जात्या             | १०।६६         |
| यैव्यप्यिमान्स्थितो भावान्        | १२।२४         | योऽवमन्येत ते मूले             | २।११          |
| यैः कर्मभिः प्रचरितैः             | १०११००        | यो वै युवाप्यधीयानः            | २।१५६         |
| यैः कृतस्सर्वे भक्ष्योऽग्निः      | 81388         | यो वैद्यः स्याद् बहुपशुः       | ११।१२         |
| योऽकामां दूषयेत्कन्यां            | ८।३६४         | यीऽसाधुम्योऽर्थमाबाय           | 39188         |
| योगक्षेमं च सम्प्रेक्ष्य          | ७।१२७         | योऽसावतीन्द्रयग्राह्यः         | १।७           |
| योगक्षेमं प्रचारं च               | 38813         | योऽस्यात्मनः कारयिता           | १२।१२         |
| योगक्षेमेऽन्यथा चेत्              | 51२३०         | योऽहिसकानि भूतानि              | प्राष्ट्र     |
| .योगाषमनविक्रीतं <sup>ँ</sup>     | ⊏।१६५         | यो ह्यग्निः स द्विजो विप्रैः   | ३।२१२         |
| यो ग्रामदेशसङ्घानां               | <b>दा</b> २१६ | यो ह्यस्य धमंमाचब्दे           | ४।८१          |
| यो ज्येष्ठो ज्येष्ठवृत्तिः स्यात् | ०११।३         | यं तुकर्मणि यस्मिन्सः          | १।२८          |
| यो ज्येष्ठो विनिकुर्वीत           | <b>ह</b> ।२१३ | यं तु पद्देशिनिधि राजा         | न1३८          |
| यो दण्डो यच्च वसनं                | १।१७४         | यं पुत्रं परिगृह्णीयात्        | <b>ह।१७</b> १ |
| योऽदत्तादायिनो हस्तात्            | टा३४०         | यं बाह्यणस्तु श्रूदायाम्       | <b>ह</b> ।१७5 |
| यो दस्वा सर्वभूतेभ्यः             | इ।३६          | यं मातापित ी क्लेशं            | २।२२७         |
| यो धर्म एकपत्नीनां                | ४।१४⊏         | यं वदन्ति तमोश्रुता            | १२।११४        |
| योऽबीतेऽहन्यहन्येतान्             | २।⊏२          | यं शिष्टा बाह्यणा ब्रुयुः      | १२।१०=        |
| योऽध्यापयति वृत्त्यर्थे           | २११४१         | यः करोति वृतो यस्य             | राग्४३        |
| योऽनधीत्य द्विजी वेवं             | २।१६८         | यः करोति तु कर्माणि            | १२।१२         |
| यो न वेश्यभिवादस्य                | २।१२६         | यः किवत्कस्यचिद्धर्मः          | २।७           |
| योऽनाहिसाम्निः शतगुः              | ११।१४         | यः क्षिप्तो मर्षयत्यार्तेः     | 51383         |
|                                   |               |                                |               |

| यः प्रश्नं वित्रथं ब्रूयात् | 5188          | राजस्विश्स्नातकगुरुम्            | 31888            |
|-----------------------------|---------------|----------------------------------|------------------|
| यः सङ्गतानि कुरुते          | ३।१४०         | रःजस्वं श्रोत्रियस्वं च          | 2881             |
| यः साधयन्तं छन्देन          | <b>८।१</b> ७६ | राजस्नातकयोश् <b>चैव</b>         | २।१३६            |
| यः स्नग्व्यपि द्विजोऽधीते   | २।१६७         | राजा कर्मसु युक्तानां            | ७। <b>१</b> २५   |
| यः स्वयं साधयेदर्थम्        | 5140          | राजा च श्रोत्रियइचैव             | ३। <b>१</b> २०   |
| यः स्वाच्यायमधीतेऽद्वं      | २।१०७         | राजा तदुपयुञ्जानः                | 2180             |
| यः स्वामिनाननुज्ञातं        | 51१५०         | राजानः क्षत्रियाक्ष्वैव          | १२।४६            |
| र                           |               | राजान्तक रणावेतौ                 | <b>६।२२</b> १    |
| रक्तानि हृत्वा वासांसि      | १२।६६         | राजान्त्रं तेज श्रादत्ते         | ४।२१८            |
| रक्षणादार्यवृत्तानाम्       | हार५३         | राजा भवत्यनेनास्तु               | 391 <del>2</del> |
| रक्षन्ति स्थविरे पुत्राः    | £13           | राजा विनिर्णयं कुर्योत्          | 5391 <b>=</b>    |
| रक्षन्धर्मेण भूतानि         | <b>51३०६</b>  | राजा स्तेनेन गन्तव्यो            | <b>८।३१४</b>     |
| रक्षार्थंमस्य सर्वस्य       | ७।३           | राजा हि धर्मषड्भागं              | ११।२३            |
| रक्षांसि च पिशाचाश्च ताम    | १२।४४         | राजीवान्सिहतुण्डांश्च            | ५।१६             |
| रक्षांसि च पिशाचाश्च मनु    | १।४३          | राज्ञश्व दद्युरुद्धारम्          | ७३१७             |
| रक्षांभि च विलुम्पन्ति      | ३।२०४         | राज्ञश्च धर्ममिखलं               | १।११४            |
| रक्षितं वर्धयेच्चैव         | 331७          | राज्ञश्चाधिकृतो विद्वान्         | <b>८।</b> ११     |
| रक्षितं वर्षयेद् वृद्धघा    | ७।१०१         | राज्ञः कोषापहतृ इच               | धार७४            |
| रक्षिता यत्नतोऽपीह          | धारप          | राज्ञाः प्रस्यातमाण्डानि         | 33512            |
| रजसाभिष्तुतां नारीं         | ४।५१          | राज्ञा च सर्वयोधेभ्यः            | ७३।७             |
| रजसा स्त्री मनोदुष्ट।       | ४।१०८         | राज्ञा दाप्यः सुवर्णं स्यात्     | <b>८।२१३</b>     |
| रजस्युपरते साघ्वी           | ५।६६          | राज्ञोऽन्यः सचिवः स्निग्धः       | ७।१२०            |
| रजस्वलमनित्यं च             | ६१७७          | राज्ञो बलार्थिनः षष्ठे           | २।३७             |
| रजस्वला च षण्डश्च           | ३।२३६         | राज्ञी माहात्मिके स्थाने         | X168             |
| रजो भूर्वायुरग्निश्च        | ४।१३३         | राज्ञो वृनानि सर्वाणि            | ६।३०१            |
| रञ्जकस्य नृशंसस्य           | ४।२१६         | राज्ञो हि रक्षाधिकृताः           | ७।१२३            |
| रित्मात्रं फलं तस्य         | ११।५          | रात्रिभिर्भासतुल्याभिः           | प्रा६६           |
| रत्नैश्च पूजयेदेनं          | ७।२०३         | रात्रि च तावतीमेव                | १।७३             |
| रथादवं हस्तिनं छत्रं        | ७ ६६          | रात्रिः सन्ध्ये च धर्मश्च        | नान६             |
| रयं हरेत चाध्वर्युः         | <b>५।२०</b> ६ | रात्रिः स्वप्नाय भूतानां         | १।६५             |
| रम्यमानतसामन्त              | ७।६९          | रात्री च वृक्षम्लानि             | ४।७३             |
| रसा रसैनिमातव्याः           | १०।६४         | रात्रौ न विचरेयुस्ते             | १०।५४            |
| रहस्यास्यायिनां चैव         | ७।२२३         | रात्रौ श्राद्धंन कुर्वीत         | ३।२५०            |
| राक्षसं क्षत्रियस्यैकं      | ३।२५          | राष्ट्रस्य संग्रहे नित्यं        | ७।११३            |
| राजतैर्भाजनैरेथां           | ३।२०२         | राष्ट्रादेनं वहिः कुर्यात्       | 51350            |
| राजतो धनमन्विच्छेत्         | ४।३३          | राष्ट्रिकैः सह तद्राप्ट्रं       | १०।६१            |
| राजधर्मान्त्रवध्यामि        | ७११           | राष्ट्रेषु रक्षाधिकृतान्         | ७।२७२            |
| राजिमः कृतत्ण्डास्तु        | <b>द</b> 1३१८ | रिक्तभाण्डानि यानानि             | ना४०५            |
| राजन्यान्धोद्वीविशे         | २१६४          | रुवमाभं स्वप्तधीगम्यं            | १२। <b>१</b> २२  |
| राजन्यवैश्ययोस्त्वेवं       | २११६०         | ्रुधिरे <b>च स्नुते</b> गात्रान् | ४।१२२            |
| राजन्यवैश्यी चेजानी         | ११।८७         | रूपद्रव्यविहीनांश्च              | ४।१४१            |
|                             |               |                                  |                  |

| श्लोकानामुभ <b>य</b> ांक्ति-ग्रनुक्रमणिका |                      | क्ति-श्रनुक्रमणिका                            | १०५३           |
|-------------------------------------------|----------------------|-----------------------------------------------|----------------|
| रूपसत्वगुणोपेताः                          | ३।४०                 | वयोभिः खादयत्यन्ये                            | ३।२६ <i>१</i>  |
| रेतः सिक्त्वा जले चैव                     | ११।१७३               | वराहमकराभ्यां वा                              | ७।१८७          |
| रेतः सेकः स्वयोनीषु                       | ११।४८                | वरिष्ठमग्निहोत्रेम्यः                         | ७।५४           |
| रोगोऽग्निज्ञीतिमरणं                       | 51805                | व हरोन यथा पार्जः                             | <b>ह</b> ।३०५  |
| रोमाणि च रहस्यानि                         | ४।१४४                | वरं स्वधर्मी विगुणः                           | 03 08          |
|                                           | •                    | वर्जवेन्मधु मांसं च गन्धं                     | २।१७७          |
| ल                                         |                      | वर्जयेन्मधु मांसं च भौमानि                    | ६।१४           |
| लक्ष्यं शस्त्रभृतां वा स्यात्             | ११७३                 | वर्णक्रमेण सर्वाणि                            | <b>51</b> २४   |
| ललाटसंमितो राज्ञः                         | २।४६                 | वर्णं रूपोपसम्पन्नै:                          | ४।६८           |
| लगुनं गृञ्जनं चैव                         | प्राप्त              | वर्णीनामाश्रमाणां च                           | ७।३५           |
| लाभालाभं च पण्याना                        | १ इहा ३              | वर्णीनां सङ्करं चक्रे                         | <b>ह</b> ।६७   |
| लूताहिसरटानां च                           | १२।५७                | वर्णानां सान्तरालानां                         | २।१८           |
| लोकसंध्यवहारार्थ <u>ं</u>                 | 51 <b>23</b> 2       | वर्णापेतमविज्ञातम्                            | १०।५७          |
| लोकस्याप्यायने युक्तान्                   | ३।२१३                | वर्ण रूपं प्रमाणं च                           | द।३२           |
| लोकानन्यान् सृजेयुर्ये                    | E138X                | वर्तयद्व शिलोञ्छाम्यां                        | ४।१०           |
| लोकानां तु विवृद्धियर्थ                   | १।३१                 | वर्तेत याभ्यया वृत्त्या                       | <b>८। ६०</b> ३ |
| लोकेशाधिष्ठितो राजा                       | પ્રાદહ               | वर्षे वर्षेऽन्वमेधेन                          | राप्र३         |
| स्रोभात्सहस्रं दण्ड्यस्तु                 | <b>51</b> १२०        | वशाऽपुत्रासु चैवं स्यात्                      | <b>द</b> ।२द   |
| लो मान्मोहा द्भयान्मैत्रात्               | 51११5                | वज्ञे कृत्वेन्द्रियग्रामं                     | २।१००          |
| लोमः स्वप्नोऽष्टतिः क्रौर्यम्             | १२।३३                | वसन् दूरतरे ग्रामात्                          | ११।१२=         |
| लोडठमर्वी तृणच्छेदी                       | ४।७१                 | वसर्नस्ये दशा ग्राह्या                        | ३।४४           |
| लोहज्ञ क्रु.मृजीषं च                      | ४।६०                 | वसा शुक्रमसृङ्मज्जा                           | प्रा१३५        |
| लोहितान्वृक्षनिर्यासान्                   | प्रा६                | वसित्वा मैथुनं वासः                           | ४।११६          |
| लौकिकं वैदिकं वापि                        | २।११७                | वसिष्ठविहितां वृद्धि                          | 51880          |
|                                           |                      | वसिष्ठश्चापि शप्यं                            | <b>८।११०</b>   |
| व                                         |                      | वसीत चर्म चीरं वा                             | ६।६            |
| वणिक्पथं कुसीदं च                         | १।६०                 | वसीरन्नानुपूर्व्येण                           | २।४१           |
| वत्सस्य ह्यमिशस्तस्य                      | <b>51</b> ११६        | वसून्वदन्ति तु पितृन्                         | ३।२८४          |
| वधेन शुध्यति स्तेनः                       | ११।१००               | वसेयुरेते विज्ञानाः                           | १०।५०          |
| वधेनापि यदा त्वेतान्                      | <b>८।१३०</b>         | वस्त्रं पत्रलङ्कारम्                          | 39813          |
| वध्यवासांसि गृह्णीयुः                     | १०।५६                | वस्त्रान्तपानं देयं तु                        | ११।१८८         |
| वध्यांश्च हन्युः सततम्                    | १०।५६                | वस्त्रापहारकःश्वैत्र्यं                       | ११।५१          |
| वनस्था श्रीप राज्यानि                     | ७।४८                 | वाक् चैव मधुरा श्लक्ष्णा                      | २।१५६          |
| वनस्पतिभय इत्येवं                         | ३।८८                 | वाक्शस्त्रं वै ब्राह्मणस्य                    | 88133          |
| वनस्पतीनां सर्वेषाम्                      | <b>५</b> ।२५४        | वाग्दण्डजं च पारुष्यं                         | ७।४८           |
| वने वसेत् नियतो                           | ६।१                  | वाग्दण्डयोश्च पारुष्ये                        | <b>5</b> 1७२   |
| वनेषु च विहुत्यैवम्                       | ६।६३                 | वाग्वण्डोऽथ मनोवण्डः                          | १२।१०          |
| वन्ध्यापुत्रासु                           | <b>८</b> ।२८         | वाग्दण्डं प्रथमं कुर्यात्                     | 51१२६          |
| बन्ध्याऽष्टमेधिवेद्याब्दे                 | <b>६</b> ।५ <b>१</b> | वाग् <u>दुष्टात्तस्करा</u> ज् <del>य</del> ेव | ना३४४          |
| वपनं मेखला दण्डः                          | ११।१५१               | वाग्वैवत्यैश्च चरुभिः                         | 51804          |
| वपुष्मान्वीतभीर्वाग्मी                    | <b>ં</b>             | वाचा वाचाकृतं कर्म                            | १२।८           |
| वयसः कर्मणोऽर्थस्य                        | ४।१८                 |                                               | •              |
|                                           | •                    |                                               |                |

| वाचिकैः पक्षिमृगतां            | १२।६                    | विचार्यं तस्य वा वृत्तं              | <b>८।</b> १८७   |
|--------------------------------|-------------------------|--------------------------------------|-----------------|
| वाचि प्राणे च पश्यन्तो         | ४।२३                    | विचार्य सर्वपण्यानां                 | 2180 <b>6</b>   |
| वाच्यरिन मित्रमुत्सर्गे        | <b>१</b> २। <b>१</b> २१ | विजेतु प्रयतेतारीन्                  | ७।१६८           |
| वाच्यर्था नियताः सर्वे         | ४।२५६                   | विट्पण्य मुद्घृतोद्धारं              | <b>१</b> ०।८५   |
| वाच्येके जुह्वति प्राग्तं      | ४।२३                    | विट्जूद्रयो रेवमेव                   | =1२७७           |
| दाणिज्यं कारयेद् वैदयं         | 51 <b>४</b> १०          | विट्शुँद्रयोस्तु तानेव               | ३।२३            |
| वातेन्द्रगुरुवह्नीनां          | ११।११६                  | विड्वराहलरोध्द्राणाम्                | ११।१५४          |
| वादयुद्धप्रधानाश्च             | १२।४६                   | विण्यूत्रोत्सर्गसिद्धं घर्थं म्      | प्रा१३४         |
| वादेष्ववचनीयेषु                | <b>८।२६</b> ६           | वितथाभिनिवेशश्च                      | १२।४            |
| वानरं श्येतभासौ च              | १०।१३५                  | वितथेन ब्रुवन्दपति                   | ⊏।२७३           |
| वानस्पत्यं मूलफलं              | 5133E                   | वित्तं बन्धुर्वयः कर्म               | २।१३६           |
| वान्ताञ्चुल्कामुखः प्रेतः      | १२।७१                   | विदुषा बाह्य एंने इं                 | १।१०३           |
| वान्तो विरक्तः स्नात्वा तु     | प्रा१४४                 | विदुषे दक्षिणां दत्त्वा              | ३।१४३           |
| वायसानां कृमीणां च             | ३।६२                    | विद्ययेव समं कामं                    | २।११३           |
| वायुः कर्मार्ककाली च           | ४।१०५                   | विद्यागुरुष्वेतदेव                   | २।२०७           |
| वायुवच्चानुगच्छन्ति            | ३।१८६                   | विद्यातपोभ्यां भूतात्मा              | ५।१०६           |
| यायोरपि विकुर्वाणात्           | ११७७                    | विद्यातपोविवृद्धे <mark>चर्</mark> य | ६।३०            |
| वाय्वग्निवित्रमादित्य          | ४।४८                    | विद्यातपःसमृद्धे षु                  | ३।६८            |
| वारिदस्तृप्तिमाप्नोति          | ४।२ <b>२</b> ६          | विद्यादुत्सादयेच्चैव                 | 81१६६           |
| वार्ता कर्में व वैश्यस्य       | १०।८०                   | विद्यार्थनं तु यद् यस्य              | <b>ह</b> ।२०६   |
| वार्तायां नित्ययुक्तः स्यात्   | <b>ह</b> ।३२६           | विद्या बाह्यणमेत्याह                 | २।११४           |
| वाधींणसस्य मांसेन              | ३।२७१                   | विद्यार्थं षड्यकोः थंवा              | १७६             |
| वार्यन्नगोमहीवासः              | ४।२३३                   | विद्या शिल्पं भृतिः सेवा             | १०।११६          |
| वायंपि श्रद्धया दत्तं          | ३।२०२                   | विद्युतोऽशनिमेघांश्च                 | १।३८            |
| वर्षिकां श्चतुरो मासान्        | ४०६।३                   | विद् <b>युः</b> स्तनितवर्षेषु        | ४।१०३           |
| वासन्तशारवैमें घ्यैः           | ६।११                    | विद्वाद्भिः सेवितः सद्भिः            | २।१             |
| बासांसि <sup>.</sup> मृतचेलानि | १०।५२                   | विद्वांस्तु बाह्मणो हण्ट्वा          | <b>८।</b> ३७    |
| वासी दद्याद्धयं हत्वा          | ११।१३६                  | विधवायां नियुक्तस्तु                 | <b>६</b> ।६०    |
| वासोद्इचन्द्रसालोक्यं          | ४।२३१                   | विधवायां नियोगार्थे                  | <b>ह</b> ।६२    |
| वाहनानि च सर्वाणि              | ७।२२२                   | विधाता शासिता वस्ता                  | ११।३५           |
| विकर्मक्रियया नित्यं           | <b>&amp;</b> 1२२६       | विधाय प्रोहित वृत्तिम्               | १।७४            |
| विकर्मस्याञ्छीण्डिकांश्च       | <b>ह</b> ।२२४           | विधाय वृति भार्यायाः                 | ४७।३            |
| विक्रयाद्यो धनं किचित्         | <b>८।२०</b> १           | विधियज्ञादजपयज्ञः                    | २।५४            |
| विक्रीणीत तिलाञ्खूद्रान्       | 90160                   | विधिवत् प्रतिगृह्यापि                | દાહરં           |
| विक्रीणीते परस्य स्वं          | 5 <b>1१६७</b>           | विधिवद् ग्राह्यामास                  | १।५८            |
| विक्रोशरूयो यस्य राष्ट्रात्    | ७।१४३                   | विधिवद्वन्दनं कुर्यात्               | स्। <b>२१</b> ६ |
| विगतं तु थिदेशस्थम्            | प्राज्य                 | विष्रुमे सन्तमुसले                   | ६।५६            |
| विघसाशी मवेन्निःयं             | ३।२८४                   | विनेश्यत्याशु तत्कृत्स्नं            | <b>51</b> २२    |
| विषसी भूक्तशेषं तु             | ३।२८४                   | विनाद्भिर <b>मु वा</b> प्यार्तः      | ११।२०२          |
| वियुष्य तु हुतं चौरः           | <b>८</b> ।२३३           | विनाशं व्रजति क्षिप्रं               | ३।१७६           |
| विचरेन्नियतो नित्य             | ६।५२                    | विनीतवेषाभरणः                        | 51२             |
|                                |                         |                                      |                 |

| श्लोकानामुभयपंक्ति-ग्रनुक्रमणिका <b>१०</b> ५५ |                                        |                                |                |  |
|-----------------------------------------------|----------------------------------------|--------------------------------|----------------|--|
|                                               | ······································ | त्रिशुध्यति त्रिरात्रेण        | ४1१०१          |  |
| विनीतातमा हि नृपतिः                           | 351७                                   | विशेषतोऽसहायेन                 | ७।४५           |  |
| बिनीतैरतु व्रजेन्नित्यं                       | ४।६८                                   | विश्वजन्य। मम पुण्यं           | \$ \$ 13       |  |
| विन्यसेत्प्रयतः पूर्वं                        | ३।२२६                                  | विद्वेभ्यद्वेव देवेभ्यो बलि    | 3160           |  |
| विपणेन च जीवन्तो                              | ३।१५२                                  | विश्वेभ्यश्चैव देवेभ्यो धन्त्र | ३।८४           |  |
| विपरीतं नयन्तस्तु                             | = । २५७                                | विद्वदेश्च देवैः साध्येद्व     | ११।२६          |  |
| विप्रदुष्टां स्त्रियं भत्ती                   | ११।१७६                                 | विघ्नैरगदैश्चास्य              | ७।२१८          |  |
| वित्रयोगं द्रियश्चैव                          | ६।६२                                   | विषष्टनानि च रत्नानि           | ७।२१=          |  |
| विप्रवद्वाऽपि तं श्राद्धे                     | ३।२२०                                  | विषयाणां ग्रहीतृणि             | १।१५           |  |
| विश्रसेवंव शूद्रस्य                           | १०।१२२                                 | विषयेषु च सज्जन्त्यः           | शर             |  |
| विप्रस्य तन्तिमित्ते वा                       | ११।८०                                  | विषयेषु प्रजुष्टानि            | ₹188           |  |
| विप्रस्य त्रिषु वर्णेषु                       | १०।१०                                  | विषयेप्वप्रसंक्तिश्च           | ११८६           |  |
| विप्रस्य विदुषो देह                           | ४।१११                                  | विषयोपसेवा चाजस्रं             | १२।३२          |  |
| विप्रस्योद्धारिकं देय                         | ह1१५०                                  | विषादप्यमृतं ग्राह्यं          | २।२३६          |  |
| वित्रः शुद्धचण्यपः स्पृष्ट्वा                 | प्राहह                                 | विष्ठा वार्षुं षिकस्यान्नं     | ४।२२०          |  |
| विश्राणां ज्ञानतो ज्येष्ठघं                   | रा१५५                                  | विसंवदेन्नरो लोभात्            | 51२१६          |  |
| विप्राणां वेदविदुषाम्                         | 81३३४                                  | विसृज्य च प्रजाः सर्वाः        | ७।१४६          |  |
| विप्रान्तिके दितृन् ध्यायन्                   | ३।२२४                                  | विसृज्य ध्यानयोगेन             | દ્દાં હ દ      |  |
| विप्राः प्राहुस्तर्यः चैतत्                   | <b>ह</b> ।४५                           | विसृब्य बाह्यणास्तांस्तु       | ३।२४८          |  |
| विप्रोष्य तूपसङ्ग्राह्या                      | २।१३२                                  | विस्तीर्यते यशो लोके           | ७।३३           |  |
| विप्रोष्य पादग्रहणं                           | २।२१७                                  | विस्रव्धं ब्राह्मणः शूद्रात्   | ⊏।४ <i>१७</i>  |  |
| विष्लुतौ शूद्रवद्दण्डघौ                       | ≒।३७७                                  | विहङ्गमहिषीणां चे              | <b>हा</b> ५५   |  |
| विमक्ताः सह जीवन्तः                           | <b>६</b> ।२ <b>१०</b>                  | विहत्य तु यथाकालं              | ७।२२१          |  |
| विभागधर्मं द्यूतं च                           | १।११५                                  | वीक्ष्यान्धो नवतेः कारगः       | ३।१७७          |  |
| विमुखा बान्धेवा य। न्ति                       | ४।२ <b>४१</b>                          | वीतशोकभयो विप्रो               | ६।३२           |  |
| वियुज्यतेऽर्थं <b>ध</b> मिभ्यां               | ७।४६                                   | वृक्तवच्चा वलुम्पेत            | ७।१०६          |  |
| विरमेत्पक्षिणीं रात्रि                        | ७३१४                                   | वृको मृगेभं व्याधोऽदयम्        | <b>१</b> २।६७  |  |
| विराट्सुताः सोमसदः                            | २।१६५                                  | वृक्षगुरुमावृते चापैः          | ७। <b>१</b> ६२ |  |
| विवशः शतमाजातीः                               | <b>८</b> ।८२                           | वृत्तिं तत्र प्रकुर्वीत        | <b>⊏।२३</b> ६  |  |
| विवादं सम्प्रवक्ष्यामि                        | <b>=</b> ।२२६                          | वृत्ते शरावसम्याते             | ६।५६           |  |
| विवादे वा विनिजित्य                           | <b>११</b> ।२०५                         | वृत्तीनां लक्षणं चैव           | १।११३          |  |
| विवास्यो वा भवेद्राष्ट्रात्                   | ६।२४१                                  | वृथा कृतरसंयावं                | प्राप्         |  |
| वि'वक्तेषु च तुष्यन्ति                        | ३।२०७                                  | वृथा पशुघ्नः प्राप्नोति        | メリチニ           |  |
| विविधानि च रतनानि                             | १२।६१                                  | वृथालम्भेऽनुगच्छेदगां          | 651688         |  |
| विविधानि च शिल्पानि                           | २।२४०                                  | वृथा सङ्करजातानाम्             | ४।58           |  |
| विविधारचेव संपीडाः                            | १२।७६                                  | वृथाहि शपथं कुर्वन्            | ⊏। ११ <b>१</b> |  |
| विविधाश्चीपनिषदी:                             | ६।२६                                   | वृद्धसे वी हि सततं             | ७।३८           |  |
| विवृद्धधर्यं स्ववंशस्य                        | ६।१२⊏                                  | वृद्धांश्च नित्यं सेवेत        | ७।३८           |  |
| विश्वतीशस्तु तत्सर्वं                         | ७।११७                                  | वृषभैकसहस्रा गा                | ११।१२७         |  |
| विश्वतीशं शतेशं च                             | ७।११५                                  | वृद्भैकादशा गाइच               | ११।११६         |  |
| विशिष्टं कुत्रचिद् बीजम्                      | ४६।३                                   | वृषभैकादशा वापि                | ११।१३०         |  |
| विश्रीलः कामवृत्तो वा                         | <b>प्र</b> ।१५४                        | वृषलत्वं गता लोके              | १०१४३          |  |
|                                               |                                        |                                |                |  |

| चल्लं चं विवर्षेताः                           | -105                           |                                                   | 0.15-                   |
|-----------------------------------------------|--------------------------------|---------------------------------------------------|-------------------------|
| वृत्रलंतं विदुर्देवाः                         | 51 <b>2</b> 5                  | वेगुण्याज्जन्मनः पूर्वः                           | १०१६८                   |
| वृषसीफेनपीतस्य                                | 311E                           | वैणवीं घारयेद्यांट                                | ४।३६                    |
| वृषो हि भगवान् धर्मः<br>रेजर्वे स्वरूपान्य सं | =132,0                         | वैतानिकंच जुहुवात्                                | 313                     |
| वेखुवैदलभाण्डानां<br>वेतनस्यैव चादानं         | दा३२७<br>= 17                  | वंदिके कर्मयोगे तु                                | १२।८७                   |
| वतनस्यव चादान<br>वेदतत्त्वार्थविदुषे          | 51 ह<br>1 हे इ                 | वैदिकैः कर्मभिः पुण्यैः                           | २।२६                    |
|                                               |                                | वैदेहकानां स्त्रीकार्यं                           | 6.४१० १                 |
| वेदत्रयान्तिरदुहुँद्<br>वेदत्रदानाः साचार्यं  | २।७६                           | वैदेहकेन त्वम्त्रष्ठ्यां                          | 39109                   |
| वेदमध्येष्यमाणश्च                             | २।१७१                          | वैदेहिकादन्ध्रमेदी                                | १०।३६                   |
|                                               | ५१३८                           | वैरिएां नोपसेवेत                                  | ४।१३३                   |
| वेदमेव सदाभ्यस्येत्,<br>वेदमेवाभ्यसेन्निःयं   | २1१६६<br>४18४:३                | वैवाहिको विधिः स्त्रीणां                          | २१६७                    |
| वदमवान्यसारमस्य<br>वेदयज्ञ रहीनानां           | ठा १८७<br>इ। १४७               | ववाहिकेडानी कुर्वीत                               | ३१६७                    |
| वदयज्ञ रहानाना<br>वेदविच्चापि विप्रोऽस्य      | २।१८३                          | वैशेष्यात् प्रकृतिश्रेष्ठचात्                     | ۶۰۱३<br>۲۰۱۶            |
|                                               | ३।१७६<br><b>१</b> ६।४          | वैश्यरा जन्यविष्ठासु                              | १०।१२                   |
| वेदविद्यावतस्नातान्                           |                                | वैश्यच्छीचकल्पश्च                                 | ४।१४०                   |
| वेदक्तिसु विविक्तेषु<br>वेदगब्देम्य एवादी     | ११।६                           | वैश्यवृत्तिमनातिष्ठन्                             | १०१०१                   |
| वदगढ्दम्य एवादा<br>वेदशास्त्रार्थतत्त्वज्ञः   | १।२१                           | वैश्यवृत्यापि जीवंस्तु                            | १०१८३                   |
| _                                             | १२।१०२                         | वैश्यज्ञद्वापचारं च                               | १।११६                   |
| वेदसंन्यासिकानां तु<br>वेदस्याधीत्य वाष्यन्तं | <b>६</b> १८६<br><b>≻.</b> ००३  | वंश्यश्रदाविष प्राप्ती                            | ३।११२<br>-1 <b>४</b> ०- |
| वेदाङ्गानि च सर्वाणि                          | ४।१२३                          | वैश्यश्रद्धी प्रत्यत्नेन                          | ना ४१ न                 |
| वेदादेव प्रमुयन्ते                            | 8,65                           | वैश्यशूदी सला चैव                                 | 31880                   |
| वेदानधीत्य वेदौ वा                            | <b>१</b> २।६५<br>३।२           | वैश्यश्चेत् क्षत्रियां गुप्ताम्                   | दा <b>३</b> द२          |
| वेदान्तं विधिवच्छुत्वा                        | रार<br>६१६४                    | वैश्यस्तु कृतसंस्कारः<br>वैश्यस्य तु तपो वार्ता   | ६।३२६<br>११।२३४         |
| वेदाभ्यासस्त्रे ज्ञानिमिन्द्रि                | ५।८३<br><b>१</b> २।⊏३          |                                                   | १११२२<br>२।३१           |
| विश्वभ्यासस्तपो ज्ञानं शौचम्                  | १२।३१                          | वैश्यस्य धनसंयुक्तः<br>वैश्यस्य पुष्टिसयुक्तः     | २।३२<br>२।३२            |
| वेदाम्यासेन सततं                              | <b>%</b>   <b>१</b> ४८         | वैश्यस्य पुष्टिसयुक्त<br>वैश्यस्य वर्णे चैकस्मिन् | रायर<br>१० <b>।</b> १०  |
| वेदाभ्यासोऽन्वहं शक्त्या                      | ११।२४५                         | वैश्याजः सार्धमेवांशं                             | ह।१५१                   |
| वेदाभ्यासी बाह्यशस्य                          | <b>१</b> ०।५०                  | वैश्यात् जायते वात्यात्                           | १०।२३                   |
| वेदाम्यासा बाह्यरास्य                         | २०१५०<br>२। <b>१</b> ६६        | वैश्याद् मागधवैदेही                               | <b>१</b> ०।१७           |
| वेदार्थवित्प्रवक्ता च                         | ₹1 <b>१</b> ५ ५<br>३1 <b>१</b> | वैश्यानां धान्यधनतः                               | २। <b>१</b> ५५          |
| वेदास्यागृहच यज्ञाहच                          | २१६७<br>२१ <b>६</b> ७          | वैश्यानामाज्यपा नाम                               | 31880                   |
| वेदोक्तमायुर्मत्यानां                         | १।८४                           | वैश्यान्मागधवैदेही रा०                            | १०।११                   |
| वेदोऽखिलो धर्ममूलं                            | २१६                            | वैश्यापुत्रो हरेद् द्वयंशं                        | £1 <b>१</b> ५३          |
| वेदोदितं स्वकं कर्म                           | श्रीहरू                        | वैश्ये चेच्छति नान्येन                            | ह।३२ <b>५</b>           |
| वेदोदितानां नित्यानाम्                        | ११।२०३                         | वैश्येऽप्यर्थशतं द्वे वा                          | दा <b>२</b> ६७          |
| वेदोपकर्गः' चैव स्वाध्याये                    | २।१० <b>५</b>                  | वैश्येऽष्टमांशो वृत्तस्थे                         | १ <b>१।१</b> २६         |
| वेदः कृत्स्नोऽधिगन्तव्यः                      | २।१६ <u>४</u><br>२।१६ <u>४</u> | वैश्ये स्यादर्घपञ्चाशत्                           | 51174<br>51755          |
| वेदः स्मृतिः सदाचारः                          | रार्यर                         | वैश्योऽजीवन् स्वधर्मेण                            | १०।६८                   |
| वेनो विनष्टोऽविनयात्                          | ७।४ <i>१</i>                   | वैश्योऽिद्धः प्राशिताभिस्तु                       | रगटन<br>राइर            |
| वेषवाग्वुद्धिसारूप्यं                         | ४।१८                           | वैश्यं क्षेमं समागम्य                             | २।१२७                   |
| वेषाभरणसं <b>गुद्धाः</b>                      | ७।२१६                          | वैश्यं पञ्चशतं कुर्यात्                           | ८११८                    |
| 3 3 1 3 7 1 1 1 2 8 1 1 1                     | -1116                          | 114 12 1111 Build                                 | 17-4                    |

| 5013514144211146452146541111          |    |
|---------------------------------------|----|
| दलोकानामुभयपंक्ति-श्र <b>नुक्रमणि</b> | ተ፣ |

|                                    |               | -                              |               |
|------------------------------------|---------------|--------------------------------|---------------|
| वंश्यम्प्रति तथैवेते               | 801195        | शक्तः परजने दाता               | १११६          |
| वैश्य: पञ्चदशाहेन                  | ४।८३          | शक्तितो नाभिधावस्तः            | ४७,५13        |
| वैश्यः प्रतोदं रश्मीन्वा           | प्राहर        | शक्तितोऽपचमानेभ्यः             | ४।३२          |
| वैश्यः सर्वस्वदण्डः स्यात्         | <b>५।३७</b> ४ | शक्ति चोभयतस्तीक्ष्णां         | ना३१५         |
| वैश्वदेवस्य सिद्धस्य               | ३।८४          | शक्ति चावेक्ष्य दाक्ष्यं च     | १०।१२४        |
| वैश्वदेवे तु निर्वृत्ते            | ३।१०८         | शक्ति चावेक्ष्य पापं च         | ११।२०६        |
| वैश्वदेवं हि नामैतत्               | ३।१२१         | शक्तेनापि हि ज्ञूद्रेण         | १०।१२९        |
| बोद्धः स गर्भी भवति                | ह। १७३        | शठो मिय्याविनीतश्च             | ४।१६६         |
| व्यत्यस्तपाणिना कार्य              | २।७२          | शणसूत्रमयं राज्ञः              | २।४४          |
| व्यपेतकल्मधो नित्यं                | ४।२६०         | शतमश्वानृते हन्ति              | 5185          |
| व्यपेत कल्मषोऽभयेति                | १२।१८         | शतानि पञ्च दण्ड्यः स्यात्सह    | 5135X         |
| व्यपोद्य किल्विषं सर्वं            | =1850         | शतानि पञ्च दण्डयः स्यादज्ञा    | <b>5</b> 1२६४ |
| व्यमिचारात् भर्तुः स्त्री          | प्रा१६४       | शतानि पञ्च दण्डघः स्यादिच्छ    | ष्ठ ८।३७८     |
| व्यभिचारात् भर्तुः स्त्री          | ० ६। ३        | शतायुश्वैव विज्ञेषा            | ३।१⊏६         |
| व्यभिचारेण वर्णानाम्               | ११।२४         | शतं देशसहस्राणि                | ४७।७          |
| व्यवहारान्दिह <b>क्षु</b> स्तु     | <b>८।</b> १   | शतं बाह्मणमाक्रुश्य            | <b>८।२६७</b>  |
| व्यवहारेण जीवन्त                   | ७।१३७         | शतं वर्षाणि तामिस्रो           | ४।१६५         |
| व्यवहारो मिथस्तेषां                | १०।५३         | शत्रुमेविनि मित्रे च           | ७।१८६         |
| व्यसनस्य च मृत्योश्च               | ७।५३          | शनकैस्तु क्रियालोपात्          | 80183         |
| व्यसनानि दूरन्तःनि                 | ७।४५          | शनैरावर्तमानस्तु               | ४।१७२         |
| व्यसन्यभोऽधो त्रजति                | ७।५३          | शब्दः स्पर्शेश्च रूपञ्च        | <b>१</b> २185 |
| व्यस्तैव्चैव समस्तैश्च             | अ४५।७         | शम्यापातास्त्रयो वाऽपि         | <b>८</b> ।८३७ |
| व्याधाञ्छाकुनिकान् गोपान्          | <b>८।२६</b> ० | शयनस्थो न भुञ्जीत              | ४०।४          |
| व्याधिता वाऽधिवेत्तव्या            | 6150          | शयानः प्रौडपाउइच               | ४।११२         |
| व्याधितां त्रिप्रदुष्टां वा        | ६।७२          | शब्धाऽऽसनमलङ्कारं              | ७१।३          |
| व्यायम्याप्तुत्य मध्याह्ने         | ७।२१६         | शय्यासनस्थरचैवैनं              | २।११६         |
| <b>व्यानग्राहानुञ्च्छ</b> वृत्तीन् | <b>८।२६०</b>  | <b>शय्यासनेऽ</b> घ्याचरिते     | 31815         |
| व्याहतिप्रण <b>वै</b> र्युक्ता     | ६१७०          | शय्यां गृहान्कुशान्गन्थान्     | ४।२५०         |
| <b>य्रत</b> चेयींपचारं च           | १।१११         | शरणागतहेतुं इच                 | ११।१६०        |
| व्रतवद् देवदंवत्ये                 | २।१८६         | शरणागतं पीर्त्यज्य             | ११।१६८        |
| व्रतस्थमपि दौहित्रं                | ३।२३४         | शरणेष्वममश्चैव                 | ६।२६          |
| व्रतानि यमधर्मीश्च                 | २।३           | शरान्कुव्जक <i>गु</i> त्मांश्च | <b>51</b> २४७ |
| व्रतेन पा <b>पं प्र</b> च्छाद्य    | ४।१६८         | <b>शरीरकर्षणात्प्राणाः</b>     | ७।११२         |
| त्रात्यता बान्धवत्यागः             | <b>१</b> १।६२ | शरीरजैः कर्मदोषैः              | १२।ह          |
| वात्यया मह संवासे                  | <b>८।</b> ३७३ | शरीरस्यात्यये चैव              | ६।६८          |
| ब्रात्यास्त्र जायते विप्रात्       | १०।२१         | शरीरेण सम नाशं                 | <b>51</b> १७  |
| ब्रात्यानी याजनं कृत्वा            | ११।१६७        | शरीरं चैव वाचं च               | रा१हर         |
| त्रीहयक्शालयो मुद्गाः              | 3813          | <b>शरीरं</b> यातनार्थीयं       | १२।१६         |
|                                    |               | शरः क्षत्रियया ग्राह्यः        | ३।४४          |
| ্ হা                               |               | शमंबद् बाह्यणस्य स्यात्        | २।२३          |
| शक्त <b>ं कर्मण्यदु</b> ष्टं च     | 51355         | शल्यं चास्य न क्रन्तन्ति       | <b>८</b> ।१२  |
|                                    |               |                                |               |

# मनुस्मृतीः

| शवं तत्स्पृष्टिनं चव           | ४।५४                   | शुनां च पतितानां च                  | ३।६२            |
|--------------------------------|------------------------|-------------------------------------|-----------------|
| शवस्पृशो विशुध्यन्ति           | प्राह्४                | शुभाशुभुफलं क्में                   | १२।३            |
| गशकूर्मयोस्तु मांसेन           | ३।२७०                  | शुल्कसंज्ञेन सूल्येन                | ६।१००           |
| शस्त्रास्त्रभृत्वं क्षत्रस्य   | ३०।७६                  | शुल्कस्थानं परिहरन्                 | 21800           |
| शस्त्रेण वैश्यान् रक्षित्वा    | १०१११६                 | शुल्कस्थानेषु कुशलाः                | द। <b>३</b> ६ द |
| शस्त्रं द्विजातिभिग्रीह्यं     | ८।३४८                  | शुल्कं च द्विगुर्णं दद्यात्         | ≒।३६६           |
| शंसेद् ग्रामशतेशस्तु           | <b>ः।११७</b>           | शुल्कं दद्यात्से वमान्:             | द।३६६           |
| शंसेद् ग्रामदशेशाय             | ७।११६                  | शुल्क हि गृह्णस्कुरुते              | 2313            |
| शाकमूलफलानां च                 | ५।११६                  | शुश्रूषा व ह्यण।नांच                | ७।८५            |
| शाखान्तगम थाघ्वयु "            | ३।१४५                  | शुश्रूषित्वा नमस्कृत्य              | ११।११०          |
| शारङ्गी मन्दपालेन              | १२३                    | शुश्रूषैव तु शूदस्य                 | ४६६।३           |
| शारीरं धनसंयुक्तं              | <b>ह</b> ।२३६          | शुष्कवैरं विवादं च                  | 35918           |
| शारीरं शौचिमच्छिह्न            | ३६१।४                  | शुक्कारिंग भुक्तवा मांसानि          | ११।१५५          |
| शाल्मलीन्सालतालांश्च           | ⊏।२४६                  | शूद्रन्तु कारये <b>द् दास्यं</b>    | ≂।४१३           |
| शाल्मलीफलके इलक्ष्मो           | <b>≒।३</b> ६६          | <b>ज्ञूद्रविट्क्षत्रविप्रा</b> णाम् | 21608           |
| शासनाद्वा विमोक्षःद्वा         | ⊏।३१६                  | शूद्रशिष्यो गुरुश्नैव               | ३।१५६           |
| <b>शिफा</b> विदलरज्ज्वार्द्यैः | <b>ह</b> ।२३०          | शूद्रस्तुयस्मिन्कस्मिन्वा           | २।२४            |
| शिरःस्नातश्च तैलेन             | ४।८३                   | शूद्रस्तु वृत्तिमाकाङ्क्षन्         | १०।१२१          |
| शिरोभिस्ते गृशीत्वोर्वी        | ≒ारि५६                 | श्रूद्रश्य तु सवर्णेव               | ६।१५७           |
| शिलानप्युञ्छतो नित्यं          | ३।१००                  | श्द्राणां तु सधर्माणः               | १०१४१           |
| शिलोञ्छ <b>म</b> प्याददीत      | १०।११२                 | शूद्राणां मासिकं कार्यम्            | प्रा१४०         |
| शिल्पेन व्यवहारेरा             | इ।६४                   | शूद्राज्जानो निपाद्यां तु           | १०।१५           |
| शिल्पोपचारयुक्ताश्च            | <b>ह</b> ।२ <b>५</b> ६ | शूद्रादायोगवः क्षता                 | १०।१२           |
| शिष्ट्वा वा भूमिदेवानाम्       | ११।८२                  | शूद्रायां क्षत्रियविशीः             | दा३द३           |
| शिष्यांश्च शिष्याद्धर्मेण      | ४।१७५                  | शूदायां बाह्यएगज्जातः               | १०१६४           |
| शिष्येण बन्धुना वापि           | 51'90                  | शूद्रावेदी पतत्यत्रैः               | ३।१६            |
| शिष्येम्यश्च प्रवक्तव्यं       | १।१०३                  | शुद्राश्च सन्तः शूद्राणां           | =।६=            |
| शीतातपाभिघातांश्च              | १२।७७                  | शूद्रां शयनमारोप्य                  | ३। <b>१</b> ७   |
| शुके द्विहायन वत्सं            | <b>१</b> १।१३४         | शूँद्रेण हि समस्तावद्               | २।१७२           |
| शुक्तं पर्याषातं चैव           | ४।२११                  | श्रृदेत्र भार्या शूद्रस्य           | ३।१३            |
| ज्ञ है है <b>ंइच</b>           | ξ n                    |                                     | 198             |
| शुरु न तन उन्नरीण              | ₹ <b>.१</b> ७७         | , <del>2</del>                      | १५५४द           |
| शुक्लपक्षादिनियतः              | ११।२१७                 | शूद्रो हि <b>घनमासाद्य</b>          | १०1१२६          |
| शुचिना सत्यसन्धेन              | ७।३१                   | शूद्रो बाह्मणतामेति                 | १०१६४           |
| ञ्चिरुत्कृष्टशुश्रूषुः         | x \$ \$ 13             | शून्यानि चाप्यगाराणि                | <b>ह</b> ।२६५   |
| शुचि देश विविक्तं च            | ३।२०६                  | शूले मत्स्यानिवापक्ष्यन्            | ७।२०            |
| <b>गुचीनाकरकमन्ति</b>          | ७।६२                   | <sup>प्रे</sup> गालयोनि प्राप्नोति  | ४।१६४           |
| शुर्वी देशे जपञ्जप्यं          | २।२२२                  | शृंगालयोर्नि चाप्नोति               | 0 \$ 1 3        |
| शुद्धिविजानता काया             | ५।१२१                  | शेलुंगध्यं च पेयूषं                 | प्राइ           |
| शुद्ध्येद्विप्री दशाहेन        | ५।५३                   | शेवमात्मनि युञ्जीत                  | ६।१२            |
| <b>J</b> , - <b>,</b>          | - `                    | शेष)णामानृशंस्या                    | हा १६३          |
|                                |                        | •                                   | • • •           |

| इलोकानामभयप | क्ति-ग्रनुक्रमणिका |
|-------------|--------------------|
|             |                    |

| शेपास्तमुपजीवेयुः                                  | १०१।३          | श्रेयस्करतरं ज्ञेयं                | १२।=६          |
|----------------------------------------------------|----------------|------------------------------------|----------------|
| शेषे त्वेकादशगुण                                   | <b>८।३२२</b>   | श्रेयसः श्रेयसोऽलाभे               | ६।१८४          |
| शेषेऽप्यंक।दशगुराः                                 | <b>८।३२०</b>   | श्रेयःसु गुरुवद्वृत्ति             | २।२०७          |
| शैलूषतुन्नवायान्न                                  | ४।२ <b>१</b> ४ | श्रुष्ठ्यनाभिजनेनेदं               | १।१००          |
| क्षोणितं यावतः पांसून्                             | ४।१६८          | श्रोत्रं त्वक्चक्षुधी जिह्ना       | २।६०           |
| कोरिएतं यावतः पांसून्                              | ११।२०७         | श्रोत्रियस्य कदर्यस्य              | ४।२२ <b>४</b>  |
| शोचन्ति जामयो यत्र                                 | इ।५७           | श्रोत्त्रयान्वयजाइचैव              | ३४१८४          |
| शौवं यथार्हकर्त्तव्यं                              | प्रा११४        | श्रोत्रियायं य देयानि              | ३।१२८          |
| शौचाशीवंहि मत्यानां                                | ७३।३           | श्रोत्रिये तूपसंपन्ने              | ५।८१           |
| शीचे धर्मेऽन्नपंबत्यां च                           | 8913           | श्रोत्रियेषूपकुर्वश्च              | 513 <b>६</b> ४ |
| शीचेष्सुः सर्वदाचामेत्                             | २।६१           | श्रोत्रियं स्याधितात्तं च          | ×3€1≈          |
| शीनकस्य सुनोत्पत्त्या                              | ३।१६           | श्रोत्रियः श्रोत्रियं साधुं        | <b>६३</b> ६१   |
| शीर्यकर्मा ग्रेशैश्च                               | <b>१।२६</b> ८  | श्लेष्मनिष्ठच् तवान्तानि           | ४।१३२          |
| श्मशानगोचरं सूते                                   | 3 \$109        | श्लेष्माश्रु दूर्विका स्वेदो       | ४।१३५          |
| इमशानेष्वपि तेजस्वी                                | 2} हे । 3      | रवक्रीडी रथेनजीवी च                | ३।१६४          |
| श्रद्धानोऽनसूयश्च                                  | ४।१५८          | श्वल शेष्ट्रेच रुवति               | ४।११५          |
| श्रद्दधानः शुमां विद्यां                           | २।२३८          | श्वगोधोलूककाकांश्च                 | ११।१३१         |
| श्रद्धयेष्टं च पूर्तं च                            | ४।२२६          | <b>दववतां शौण्डिकानां च</b>        | ४।२१६          |
| श्रद्धाकृते ह्यक्षये से                            | ४।२२६          | <b>इवभिर्हतस्य यन्मांसम्</b>       | ४।१३१          |
| श्रद्धाचे नो माव्यगमद्                             | ३४४।इ          | <b>इव मांसमिच्छान।त्तोंऽत्तु</b> ं | १०।१०६         |
| श्रद्धापुतं वदान्यस्य                              | ४।२२५          | इवशृगालखरैर्व <b>ष्टः</b> ग्राम्ये | ३३१।१६         |
| श्राद्धभुग्वृथलीतत्पं                              | इ।२५०          | <b>इवसूकर</b> खरोष्ट्राणाम्        | १२।५५          |
| श्राद्धं भुक्तवा य उच्छिष्टं                       | ३।२४६          | इवावित्कृतान्नं विविधं             | १२।६५          |
| श्राद्धे प्रशस्त।तिथयो                             | ३।२७६          | इ <b>वाविध</b> ेशस्यकं गोधां       | ५।१८           |
| श्रावण्यां श्रीष्ठपद्यां वा                        | <b>¥</b> .&¥   | श्वातु इष्टिनिपातेन                | ३।२४१          |
| श्रियं प्रत्यङ्मुखो भुङ्क्ते                       | २।५२           | -                                  |                |
| श्रीकामो वर्जयन्नित्यं                             | ४१६६           | <b>प</b>                           |                |
| श्रीफलैरशुपट्टानां                                 | ५।१२०          | षट्कर्मको भवत्येषां                | 318            |
| श्रुत <b>वृत्ते वि</b> दित्वाऽस्य<br>श्रापनी जो वा | ७।१३५          | षट्त्रिशदाहितकं चर्यं              | ३।१            |
| श्रापत्ती पाने वा                                  | 1 13           | षट्सु पट्सु च मासेषु               | 21203          |
| श्वशाल च वि <b>नाय</b>                             | ११।२२          | पड्ऋतूश्चनमस्कुर्याद्              | ३।२ <b>१</b> ७ |
| श्रुतं देशंच जाति च                                | <b>८।</b> २७३  | षडानुपूर्वा विप्रस्य               | ३।२३           |
| श्रुतिप्रामाण्यतो विद्वान्                         | २।८            | वण्गान्तु कर्मणामस्य               | <b>१</b> ०।७६  |
| श्रुतिद्वैधं वु यत्र स्यात्                        | २।१४           | वण्णामेषान्तु सर्वेषाम्            | १२।८६          |
| अतिरतु वेदो विज्ञेयः                               | २।१०           | षण्मासनिचयो वा स्यात्              | ६।१८           |
| श्रुतिस्मृत्युदितं धर्म                            | शह             | वण्मासांद्ञागमांसे <b>न</b>        | ३।२६१          |
| श्रुतिसमृत्युदितं सम्यङ्                           | ४।१५५          | वच्छं तु क्षेत्रजस्यांशम्          | <b>हा</b> १६४  |
| श्रुतीरवर्षाङ्गरस <u>ीः</u>                        | ११।३३          | षष्ठान्नकालता मासम्                | ११।२००         |
| श्रुरवा स्पृष्ट्दा च हब्द्बा च                     | २।६८           | गष्ठेऽन्नुप्राशनं मासि             | २।३४           |
| श्रुत्वतानृषयो धर्मान्                             | प्रा१          | वाण्मासिकस्तथाच्छादः               | ७।१२६          |
| श्रुयतां येन दोषेण                                 | えりま            | षोडशैव तु <b>वैद</b> यस्य          | <b>८१३३७</b>   |
| **                                                 |                | -                                  |                |

| स                               |                | सत्कृत्यास्य यथाशक्ति            | 31883          |
|---------------------------------|----------------|----------------------------------|----------------|
| स एव ता माददीत्                 | 51205          | सिक्तयां देशकाली च               | ३।१२६          |
| स एव दद्याद ही पिण्डों          | ११३२           | सत्यध <b>मर्थि वृत्तेष्</b>      | ४।१७५          |
| स एव धर्मजः पुत्रः              | ७०९।३          | सत्यपुतां वदेद्वाचं              | ६।४६           |
| सकर्तां सरहस्यं च               | २।१४०          | सत्यमर्थं च संपद्येत्            | <b>८।४</b> ४   |
| सकामां दूषयंस्तुत्यः            | द। ३६ <b>द</b> | सत्यमुक्त्वा तु विप्रेषु         | ११।१६६         |
| सकामां दूपयंस्तुत्यो न वधं      | <b>८।३</b> ६४  | सत्यं ब्यात्प्रियं ब्यात्        | ४।१३८          |
| स कुवेरः स वरुणः                | ७। ३           | सत्यं सोक्ष्ये बुटन् साक्षी      | 515 <b>१</b>   |
| मकुउजप्रवास्य वामीयम्           | ११।२५०         | सत्यान भाषा मवति                 | =1858          |
| स कृत्वा प्राकृतं कृच्छ्र       | ११।१५८         | सत्यानृतं तु वाणिज्यं            | ४।६            |
| स कृत्वा प्लवमात्मान            | ११।१६          | सत्यानृताभ्यामपि वा              | ४।४            |
| स कृतस्तां पृथिवीं भुङ्कते      | <b>७।१४</b> ८  | सत्येन पूयते साक्षी              | <b>८</b> ।८३   |
| सकृदेशो निपतति                  | <b>७४</b> ।३   | सत्येन शाप्यंद्विप्रं            | ⊏।११३          |
| सकृदाह ददानीति                  | <b>८</b> ।४७   | सत्रंहि वर्धते तस्य              | 51३०३          |
| स क्रीतकः सुतस्तस्य             | १७४            | स त्रीण्यहान्युपवसेत्            | ११।१५७         |
| सस्युः पुत्रस्य चस्त्रीगुकुमारी | ११।१७०         | स त्वप्सुतं घटं प्राप्य          | ११।१८७         |
| सस्युः पुत्रस्य च स्त्रीपु गुरु | ११।५८          | रात्त्वस्य लक्षणं धर्मः          | १२।३८          |
| स गॅच्छति पर स्थान              | ३।६३           | सत्त्वं ज्ञानं तमोऽज्ञानम्       | <b>१</b> २।२६  |
| स गच्छत्यञ्जसा विप्रो           | 315 <b>8</b> 8 | सस्वं रजस्तमदचैव                 | १२।२४          |
| स गच्छत्युत्तमस्थानं            | २।२४६          | स दण्डं प्राप्नुयान्मापं         | 3 <b>9</b>     |
| स गुह्योऽन्यस्त्रिवृद्धेदः      | ११।२६५         | स दण्डचः कृष्णलान्यप्टौ          | ≒।२१५          |
| स गृहे गूइमुत्पन्नः             | 61१७०          | स दत्त्वा निर्जितां वृद्धिः      | <b>⊏।१</b> ५४  |
| स गृहेऽपि वसेन्नित्यं           | ३।७१           | सदा प्रहृष्टया भाव्यम्           | प्रा१५०        |
| स गोहत्थाकृतं पापं              | ११।११५         | स दीर्घस्यापि कालस्य             | द।२ <b>१</b> ६ |
| सचिवान्सप्त् चाष्टौ वा          | ७।५४           | सदृशन्तु प्रकुर्या <b>द्</b> यम् | 37913          |
| स चेतु पथि संरुद्धः             | 5।२६५          | सद्दर्भ प्रीनिसंयुवतं            | <b>ह।१६</b> ८  |
| सर्चैलो बहिराप्लुत्य            | ११।२०२         | सदृशस्त्रीषु जातानाम्            | <b>ह</b> ।१२५  |
| सजातिजानन्तरजाः                 | १०१४१          | सद्द्यानेव तानाहुः               | १०१६           |
| स जीवन्नेव शूद्रत्वं            | २।१६⊏          | सद्भिराचरितं यत्स्यात्           | ⊏।४६           |
| स जीवंश्च मृतश्चैव              | प्राथ्य        | सद्यः पतित मांसेन                | १०१६२          |
| सज्जयन्ति हिं ते नारीः          | दा३६२          | सद्यः प्रक्षालको वा स्यात्       | ६।१८           |
| सज्योतिः स्यादनध्यायः           | ४।१०६          | सद्यः सन्तिष्ठते यज्ञः           | ५।६८           |
| स जेयो यजियो देशो               | २।२३           | स द्वी कार्यापणी दद्यात्         | <b>ह</b> ।२८२  |
| स तर्थव ग्रहीतव्यः              | <b>५।१५०</b>   | स नाप्नोति फलं तस्य              | ११।२८          |
| स तदा तद्गुणप्रायं              | १२।२५          | स निभज्यः स्वकादंशात्            | १।२०७          |
| स तदेव स्वयं भेजे               | १।२८           | सञ्जीवनं महावीचि                 | ४।८६           |
| स तस्यैव व्रतं कुर्यात्         | ११।१८१         | सञ्जीवयति चाजस्र                 | १।५७           |
| स तस्योत्पादयेत्तुर्ष्टि        | दारदद          | सन्तुष्टो मार्यया मर्ता          | ३।६०           |
| स ताननुपरिकामेत्                | ७।१२२          | सन्तोषं परमास्थाय                | ४।१२           |
| स तानुवाच धर्मातमा । अस्य       | १२।२           | सन्तोषमूलं हि सुखं               | ४।१२           |
| स तानुवाच भर्मात्मा । श्रूयतां  | χιą            | सन्त्यज्य प्राम्यमाहारम्         | ६।३            |
| स तैः पृष्टस्तथा सम्यक्         | १।४            |                                  |                |

| व्लोकानामुभयपंक्ति-श्रनुक्रमणिका |
|----------------------------------|
|----------------------------------|

|                              | -                      |                                    |               |
|------------------------------|------------------------|------------------------------------|---------------|
| सिंध च विग्रहं चंत्र         | ७ <b>।१६०</b>          | समवस्कन्दयेच्चैनं                  | ७।१६६         |
| सन्धि छित्त्रा तुये चौर्यम्  | <b>ह</b> ।२७६          | समस्तत्र विभागः स्याज्ज्येष्ठ      | ४६१।३         |
| सन्धि तु द्विविधं विद्यात्   | ७।१६२                  | समस्तत्र विभागः स्याज्ज्यैष्ठच     | ६।२१०         |
| सन्ध्ययोक्भयोश्च व           | ४।१३१                  | समस्तत्र विभागः स्यादपित्र्य       | <b>ह</b> ।२०४ |
| मन्ध्ययोहभयोश्चैव सूर्य      | 312=0                  | समस्तत्र विभागः स्यादिति           | ६।१२०         |
| सन्ध्ययोर्वेदविद्विप्रो      | २।७≂                   | समस्तानां च कार्येषु               | <b>अ</b> ।५७  |
| सम्ध्यां चोपास्य भृषुयात्    | ७।२२३                  | स महीमखिलां भुञ्जन्                | ६।६७          |
| ·                            |                        | स माता स पिता ज्ञीयः               | २।१४४         |
| सन्निधावेष वं कत्यः          | ५। ३४                  | समानयानकर्मा च                     | ७।१६३         |
| सन्नियम् बेन्द्रियग्रामं     | २।१७४                  | समानशयने चैव                       | ४।४०          |
| मन्तिवेश्यात्ममात्रामु       | १।१६                   | समानोदकभावस्तृ                     | ४।६०          |
| न पर्यायेण यातीमान्          | ४।६७                   | समाप्ते <b>तूदकं</b> कृत्वा        | ४।५५          |
| स पापकुरामी लोके             | ४।२५५                  | समाप्ते द्वादशे वर्षे              | ११।५१         |
| स पापारँगा परे लोके          | ११।२६                  | समाप्नुयाद् दमं पूर्वं             | १।२८७         |
| स पापिष्ठो विवाहानां         | ३।३४                   | समाविंशति संसृष्टेः                | १।५६          |
| स पारयन्नेव शवः              | = ७११३                 | समाहत्य तु तद्भेक्षं               | २।५१          |
| सपालः शतदण्डार्हः            | <b>⊏।२४०</b>           | समीक्य रारिण प्राज्ञ               | ७।२६          |
| सपालान्वा विगालान्वा         | <b>८</b> ।२४२          | समीक्ष्य कुल <b>धर्माश्च</b>       | 518 <b>१</b>  |
| सिंपण्डता तु पुरुषे          | ४।६०                   | समीक्ष्य सं घृतः सम्यक्            | <b>७</b> ११९  |
| स पीतसोमपूर्वी-पि            | ११।=                   | समुत्थानव्ययं दाप्यः               | <b>८।२८७</b>  |
| सप्तकस्यास्य <b>व</b> र्गस्य | ७।५२                   | समुद्रयानकुशलाः                    | ≂।१५७         |
| सप्तगाराश्चरे <b>द्धक्षं</b> | ११।१२२                 | समुद्रयायी बन्दी च                 | ३।१५८         |
| सप्तद्वारावकीर्णीच           | ६।४८                   | समुद्रे नाष्त्र्यार्दिकचित्        | दा१८८         |
| सप्त प्रकृतयो ह्येताः        | ४३५।३                  | समुत्वित च मांसरय                  | प्रा४६        |
| सप्त वित्तागमा धर्म्याः      | १०।११५                 | समुपोडेषु कामेषु                   | ६१४१          |
| सप्ताङ्गस्येह राज्यस्य       | <b>३३</b> ५।३          | समुत्सृजेत्सा <b>ह</b> सिकान्      | टा३४०         |
| सप्तानां प्रकृतीनान्तु       | <b>हा</b> २ <b>ह</b> ४ | समृत्सृजेद् भु <del>क</del> ्तवतां | इ।२४४         |
| स प्रेत्य पशुता याति         | ሂነ <b></b> ፟፟፟ሂ        | समुत्सृजेद् राजमार्गे              | <b>ह</b> ।२=२ |
| स ब्रह्मचारिण्येकाहम्        | ५।७१                   | स मुढो नरक यप्ति                   | ३।२४६         |
| स ब्रह्म परमभ्येति           | २।⊏२                   | समेञ्जुमान्गुंस्टियौ व।            | 3188          |
| स ब्रह्मस्तेयसंयुक्तो        | २।११६                  | समेषु तु गुणोत्कृष्टान्            | ८।३३          |
| समान्तः साक्षिगः प्राप्तान्  | <b>⊑ा</b> उ€           | समैहि विषम यरतु                    | १।२५७         |
| सभाप्रपापूपशाला              | ६१२६४                  | समोत्तमाधमं राजा                   | ७।५७          |
| सभामेव प्रविश्याग्रघां       | हा६०                   | समोऽव <b>क्र</b> प्टजातिस्तु       | =।१७७         |
| सभावान प्रवेष्टय्यं          | =183                   | समं पश्यन्तात्मयाजी                | १२।६१         |
| स भुव्जातो न जाताति          | ३।११५                  | समः सर्वेषु भूतेषु                 | ६।६६          |
| समक्षदर्शनाःसाक्ष्यं         | =10४                   | सम्पन्नमित्यम्युदये                | ३।२५४         |
| समता चैत्र सर्वस्मिन्        | ६१४४                   | सम्प्रधायित्रवीद्धाता              | १०१७३         |
| सममञ्जूहाणे दानं             | ७।५५                   | <b>सम्बन्धिनो</b> ह्यपा लोके       | ४।१८३         |
| समवरणुंसु ये जाताः           | ६।१५६                  | सम्भवश्च यथा तस्य                  | ७।१           |
| समवर्गे द्विजातीनां          | =1२६६                  | सम्भवश्चास्य सर्वस्य               | २।२४          |

| •                          | 5.6                   | •                                |                      |
|----------------------------|-----------------------|----------------------------------|----------------------|
| सम्भवांश्च वियोनीवु        | १२।३७                 | सर्वलोकाधिपत्यं च                | १२।१००               |
| सम्भावयति चान्तेन          | २।१४२                 | सर्ववर्णेषु तुल्यासु             | १०।५                 |
| सम्भाषणं सह स्त्रीभिः      | <b>८।३६०</b>          | सर्वस्य तपसी मूलं                | १।११०                |
| सम्भूति तस्य तां विद्यात्  | २।१४७                 | सर्वस्यास्य तु सर्गस्य           | १।⊏७                 |
| सम्भूय च ममुत्यानं         | ۲18                   | सर्वस्यास्य प्रयश्यन्तः          | ११।२४४               |
| सम्भूय स्वानि कर्माणि      | <b>⊏।२११</b>          | सर्वस्यास्य ययान्यायं            | ७।२                  |
| सम्मोगो हश्यते यत्र        | <b>51</b> २००         | सर्वस्यैवास्य मर्गस्य            | १।६३                 |
| सम्मोजनी सामिहिता          | ३।१४ <b>१</b>         | सर्वस्वहारमर्हन्ति               | ६।२४२                |
| सम्मानाद् बाह्यगो नित्यं   | २।१६२                 | सर्वस्वं वेदिबदुषे               | ११।७६                |
| सम्मार्जनोपाञ्जनेन         | ४।१२४                 | सर्वं कर्मेरमायतं                | ७।२०५                |
| सम्यक् प्रणिहित् चार्य     | د، <i>لا</i> لا       | सर्वं च तान्तवं <b>रक्तम्</b>    | १०।५७                |
| सम्यगर्थसमाहतृ न्          | ७।६०                  | सर्वं च तिल शम्बद्धं             | ४।७४                 |
| सम्यग्दर्शनसम्पन्नः        | ६।७४                  | सर्वेच दशमशक                     | १।४०                 |
| सम्यङ् निविष्टदेशस्तु      | ह।२५२                 | सर्वे तुतपमा साध्यं              | ११।२३८               |
|                            |                       | सर्वे तु समवेक्ष्येदं            | २।८                  |
| स यदि प्रतिपद्येत          | =।१=३                 | सर्वं सुकृतमादत्ते               | ३।१००                |
| स याच्यः प्राट्विवाकेन     | <b>≒।१</b> =१         | सर्वं परवशं दुःखं                | ४। <b>१</b> ६०       |
| स याति भासतां विश्रः       | ११ २५                 | सर्वं भूम्यनृते हन्ति            | 3317                 |
| सरस्वतीहबद्बत्योः          | २।१७                  | सर्वं वापि चरेद् ग्रामं          | २।१⊏५                |
| स राजा पुरुषो दण्डः        | ७।१ ३                 | सर्वं वा रि₹यजातं तत्            | <b>ह</b> ।१५२        |
| स राज्ञा तच्चतुर्भागं      | ८। १७६                | सर्वं <b>श्रुणु</b> त तं वित्राः | ३।३६                 |
| सरितः सागराञ्छैलान्        | १।२४                  | सर्वं स्वं बाह्यणस्येदं          | १।१००                |
| सर्वे एव विकर्मस्थाः       | 81२१४                 | सर्व ह्यात्मति संपर्यन्          | <i>१२:१<b>१</b>=</i> |
| सर्वकण्टकपापिष्ठम्         | ६।२६२                 | सर्वाक रेज्वयीकारः               | ११।६३                |
| सर्वतो धर्मषड्मागो         | ८।३०४                 | सर्वाकुशलमोक्षाय                 | ११।२२१               |
| सर्वतः प्रतिगृह्णीयात्     | १०।१०२                | सर्वाणि ज्ञातिकायीणि             | ११।१८७               |
| सर्वतः प्रतिगृह्णीयान्न तु | ४।२८१                 | सर्वान्परित्यजेदर्थान्           | ४।१७                 |
| सर्वतः प्रतिगृह्णीयान्मध्य | 81283                 | सर्वान्बलकृतानयीन्               | <b>८।१६</b> ८        |
| सर्वत्र तु सदो देय:        | =।२४ <b>१</b>         | सर्वान् रसानपोहेत                | १०।८६                |
| सर्वथा बाह्मणा पूज्याः     | 39513                 | सर्वन्संसाधयेदयनि                | २।१००                |
| सर्वथा वर्तते यज्ञः        | २। <b>१</b> ४         | सर्वासामेकपत्नीनाम्              | ६।१८३                |
| सर्वेद्रव्याणि कुप्यं च    | ७ ६६                  | सर्वस्ता निष्कलाः प्रेत्य        | १२।६४                |
| सर्वद्वन्द्वविनि मु क्तः   | ६।=१                  | सर्वस्ति स्तेन पृत्रेण           | ६।१⊏३                |
| सर्वंधर्मविदोऽलुब्धा       | <b>८।६३</b>           | सर्वस्तिास्तेन पुत्रेण           | <b>६।१</b> ⊏२        |
| सर्वभूतप्रसूतिहि           | X \$ 1 3              | सर्वेण तु प्रयत्नेन              | ७।७१                 |
| सर्वभूतमयोऽचिन्त्यः        | १।७                   | सर्वेतस्याहता धर्माः             | २।२३४                |
| सर्बभूतेषु चात्मानम्       | <b>१</b> २।६ <b>१</b> | सर्वे ते जपयज्ञस्य               | २।८६                 |
| सर्वभात्मनि सम्पद्येत्     | १२।११=                | सर्वे ने नरक यान्ति              | ३।१७२                |
| सर्वरस्नानि राजा तु        | ११।४                  | सर्वेऽपि क्रमशस्त्वेते           | ६।==                 |
| सर्व लक्ष राही नो ऽपि      | ४।१५=                 | सर्वे पृथकृष्यग्दण्डयः           | दा२६३                |
| सर्वलोकप्रकोपट्च           | <b>હો</b> ૨૪          | सर्वेषां नु विक्तिक्षेषा         | <b>७</b> १२०२        |
|                            |                       | =                                |                      |

| ~         |                | •            |
|-----------|----------------|--------------|
| इल (का ना | मुभयपंक्ति-ग्र | नक शणका      |
| 4/11/4/11 | guana ay       | X40-41 -1-44 |

| सर्वेषां तु विशिष्टेन             | ७।५८          | स स्वर्गाच्च्यवते लोकात्   | ३।१४०              |
|-----------------------------------|---------------|----------------------------|--------------------|
| सर्वेषां तुं स नामानि             | १।२१          | सहखट्वासन चैव              | द।३ <b>५</b> ७     |
| सर्वेषां ब्राह्मणो विद्यात्       | १०।२          | सह द्यावापृथिव्योश्च       | ३।८६               |
| सर्वेषां शावमाशौचम्               | प्रा६२        | सह विण्डक्रियायां तु       | ३।२४८              |
| सर्वेवान्धनजातानाम्               | <b>६।११४</b>  | स हरेतैव तद्रिक्यं         | 61888              |
| सर्वेषामपि <b>चतेषाम्</b> शुभानां | १२।८४         | सह वाऽपि व्रजेद्युक्तः     | ७।२०६              |
| सर्वेषामपि चेतेषामात्मज्ञानं      | १२।८५         | सह सर्वाः समुत्पन्नाः      | ७।२१४              |
| सर्वेषामपि चैतेषां वेदस्मृति      | ६।८०          | सहस्रकृत्वस्त्वभ्यस्य      | ३७१                |
| सर्वेषामपि तुन्याय्यम्            | <b>ह</b> ।२०२ | सहस्रशः समेतानां           | १२।११४             |
| सर्वेशमध्यभावे तु                 | ६।१८८         | सहस्रंक्षत्रियो दण्डघः     | ≂।३७४              |
| सर्वेवामधिनी मुख्याः              | <b>⊏।२१०</b>  | सहस्रंतु पितृन्माता        | १।१४५              |
| सर्वे अमेष दानानां                | ४।२३३         | सहस्रं बाह्यरंगी दण्डं     | <b>८।३</b> ७८      |
| सर्वेदामेव शौचानाम्               | ४।१०६         | सहस्रं बाह्यगो दण्डचः      | ८।३८३              |
| सर्वेष्वेव व्रतेष्वेवं            | ११।२२५        | सहस्रं हि सहस्राएां        | 31/38              |
| सर्वे हपार्य रन्त्रिच्छेत्        | 51१६०         | सहासनमभित्रेष्सुः          | <b>८।२६</b> १      |
| सर्वो दण्डजितो लोको               | ७।२२          | स हि धर्मार्थमुत्पन्नो     | 2185               |
| सर्वोपायस्तथा कुर्यात्            | ७।१७७         | स हि स्वाभ्यादतिकामेत्     | <b>ह</b> 313       |
| सर्वपाः षट् यवो मध्यः             | ⊏।१३४         | सहोदं सोपकरणं              | ६।२७०              |
| स लिङ्गिनों हरत्येनः              | ४।२००         | सहोभौ चरतां धर्म           | ३।३०               |
| स लोके प्रियतां याति              | ४।५०          | साक्षिणः सन्ति मेःयुक्तवा  | ⊏।५७               |
| सवर्णाग्रे द्विजातीनां            | <b>३।१</b> २  | साक्षिप्रत्यय एव स्यात्    | ≒।२४३              |
| सवासा जलमाप्लुत्य शुद्धो          | פפוצ          | साक्षिप्रत्ययसिद्धानि      | <b>८।१७</b> ८      |
| सवासा जलमाप्लुत्य सद्यः           | ४।७⊏          | साक्षिप्रदनविधानं च        | 8184               |
| स विज्ञेयः परो धर्मो              | १२।११३        | साक्षी हृष्टश्रुतादन्यत्   | <b>८।७</b> ४       |
| स विद्यादस्य कृत्येषु             | ७।६७          | साक्ष्यभावे तुं चत्वारो    | <b>८।२</b> ५८      |
| स विध्येह पाप्मान                 | ६।८४          | साक्ष्यमावे प्रशिधिभिः     | <b>८।१८२</b>       |
| स विनाशं व्रजत्याशु विद्वेषं      | <b>८</b> ।३४  | साक्ष्येऽनृतं वदन् पाद्यैः | <b>द</b> ।द२       |
| स विनाशं वजत्याशु सूचका           | ४।७१          | सा चेत् दुनः प्रदुष्येल्   | ११।१७७             |
| स वै सर्वमवाष्नोति "              | 21880         | सा चेदक्षतयोनिः स्यात्     | ह। १७६             |
| सब्याहृतिप्रगावकाः                | ११।२४=        | सा तेषां पावनाय स्यात्     | ११।८४              |
| सब्येन सब्यः स्प्रष्टब्यः         | . રાહર        | सा त्रीन्मासान्परित्याज्या | है।७5              |
| सब्ये प्राचीन ग्रावीती            | २।६३          | साधुषु व्यपदेशार्थं        | ७।१६८              |
| स शतं प्राप्नुयाद् दण्डं          | <b>८।२२</b> ४ | साध्यानां च गणं सूक्ष्मं   | १।२२               |
| स जूदवद् बहिष्कार्यः              | २।१०३         | साऽनुज्ञाप्याधिवेत्तव्या   | है। ५२             |
| स सन्धार्यः प्रयत्नेन             | 3015          | सान्तानिकं यथ्यमाणम्       | ११।१               |
| स सर्वसमताभेत्य                   | 82182x        | सान्त्वेन प्रशमय्यादौ      | द।३ <b>६१</b>      |
| स सर्वस्य हितप्रेप्युः            | प्राप्ट       | सांपरायिककल्पेन            | ७।१८४              |
| स सर्वोऽभि।हितो वेदे              | ેરાહ          | सा प्रशस्ता द्विजातीनां    | ३।४                |
| ससहायः स हन्तव्यः                 | =1863         | सा भर्त लोकमाप्नोति        | प्र <b>।१</b> ६प्र |
| सस्यान्ते नवसस्येष्टचा            | ४।२६          | सा भर्तृ लोकानाष्नोति      | ह। २६              |
| स साधुभिबंहिण्कार्यो              | २।११          | सामदण्डौ प्रशंसन्ति        | ७।१०६              |
| <b>3</b>                          |               |                            | • • •              |

#### मनुस्मृतौ

| सामध्वनावृग्यजुषी             | ४। <b>१</b> २३         | सुखं ह्यवमतः शेते                    | २।१६३           |
|-------------------------------|------------------------|--------------------------------------|-----------------|
| मामन्तप्रत्ययो ज्ञेयः         | <b>⊏।२६२</b>           | सुलाभ्युदियकं चैव                    | १२।==           |
| सामन्तानामभावे तु             | <b>5</b> ।२५€          | सुगुर्वेष्यपहन्त्येनः                | १२।२५६          |
| सामन्ताइचेन्मृषा ब्रूयुः      | ⊏।२६३                  | सुदाः पैजवनश्चीव                     | ७।४१            |
| सामवेदः स्मृतः पित्र्यं       | ४।१२४                  | <b>मु</b> गरीक्षितमन्नाद्यं          | ७१२१७           |
| सामादीनामुपायानां             | ७।१०६                  | सूपर्एकिन्नराणां च                   | ३३११६           |
| साम्ना दानेन भेदेन            | ७।१६=                  | सुप्तां मत्तां प्रमत्तां वा          | \$138           |
| साम्नां वा सरहस्यानां         | ११।२६२                 | सुप्त्वाक्षुरवाच भुक्तवाच            | प्रा१४५         |
| साम्राज्यकृत्सजात्येषु        | <b>দ।३</b> ८७          | सुंबीजं चैंव सुक्षेत्रे              | १०१६६           |
| सायम्प्रातश्च जुहुयाद्        | २।१८६                  | सुयुद्धमेव तन्नापि                   | ७।१७६           |
| सायं त्वःनस्य सिद्धस्य        | ३।१२१                  | सुरोपानापन <del>ुत्त</del> ्यर्थं    | १११६२           |
| सारसं रज्जुवालं च             | प्रा१२                 | सुरां पीत्वा द्विजो मोहात्           | ११।६०           |
| सारापराधौ चालोक्य             | ⊏।१२६                  | सुरा वै मलमन्नानाम्                  | ६३।१३           |
| सारासारं च भाण्डानाम्         | १ इहा ३                | सुरूपं वाविरूपं वा                   | 8113            |
| सार्ववर्णिकमन्नाद्यं 💮        | ३।२४४                  | सुवर्णकर्तु र्वेणस्य                 | ४।२ <b>१५</b>   |
| सांवत्सरिकमाप्तैइच            | ७।८०                   | सुवर्णचौरः कौनस्यं                   | 38188           |
| सावित्रान्छान्तिहोमांइच       | ४।१५०                  | सुवर्ण रजतादीनां                     | <b>≒।३२१</b>    |
| सावित्रीं च जपेन्नित्यम्      | <b>११</b> ।२२५         | सुवर्णस्तेयकृद्धिप्रः                | 33188           |
| सावित्रीपतिता त्रात्या        | ३१३६                   | सुवासिनीः कुमारीश्च                  | \$15 <b>6</b> 8 |
| सावित्री <b>मप्यधीयी</b> त    | २।१०४                  | सुसंगृहीतराष्ट्रो हि                 | ७।११३           |
| सावित्रीमात्रसारोऽपि          | २1 <b>११</b> ८         | सुसंस्कृतोपस्करया                    | प्रा१५०         |
| सःवित्र्यास्तु परं नास्ति     | २।⊏३                   | सुहृत्स्वजिह्यः स्निग्धेषु           | ७।३२            |
| सा सद्यः सन्निरोद्धव्या       | €153                   | सूक्ष्मतां चान्ववेक्षेत              | ६।६४            |
| साहसस्य नरः कत्ती             | 28£15                  | सूक्ष्माभ्यो मूर्तिमात्राभ्यः        | 3919            |
| साहसे वर्तमानं तु             | ८।३४६                  | सूक्ष्मेभ्योऽपि प्रसंगेभ्यः          | X13             |
| साहतेषु च सर्वेषु             | <b>८।७२</b>            | सूच्या वज्रेण चैवैतान्               | १३१।९           |
| सिद्धिमेकस्य संपश्यन्         | ६।४२                   | सूतकं मातुरेव स्यात्                 | प्रा६२          |
| सिंहा व्याघ्रा वर्गहाश्च      | १२।४३                  | सूतानामश्वसारध्यम्                   | १०।४७           |
| सीताद्रध्यापहर्ग              | <b>ह</b> ।२ <b>ह</b> ३ | सूतो वैदेहकइचैव                      | १०।२६           |
| सीदद्भिः कुप्यमिच्छद्भिः      | १०।११३                 | सूत्रकार्पासकिण्वानां                | <b>८।३२६</b>    |
| सीमाज्ञाने नृणां वीक्ष्य      | 2४९। २                 | सूनाचऋघ्वजवतां                       | ४।८४            |
| सीमायामविवह्यायां             | <b>८।२६</b> ४          | सूर्मी ज्वलन्तीं स्वाश्लिप्येत्      | ११।१०३          |
| सीम।वि <b>निर्णयं</b> कुर्युः | न।२४८                  | सूर्येण ह्यभिनिर्मु क्तः             | २।२२१           |
| सीमाविवादधर्मइच               | ८।६                    | सृष्टवन्तः प्रजाः स्वाः स्वाः        | १।६१            |
| सीमावृक्षांदच कुर्वीत         | <b>८।२४६</b>           | सृष्टि <b>मृ</b> ष्टिद्धि जाश्चग्रयः | ३।२५५           |
| सीमासन्धिषु कार्याणि          | <b>८।</b> २४८          | सृष्टि संसर्ज चैवेमां                | १।२५            |
| सीमां प्रति समुत्पन्ने        | <b>८</b> ।२४५          | सँनापतिबलाध्यक्षी                    | ७।१८६           |
| सुकृतैः शापिताः स्वैः स्वैः   | ⊏।२५६                  | सेनापत्यं च राज्यं च                 | 51200           |
| सुखस्य नित्यं दातेह           | ४।१५३                  | सेवा स्ववृत्तिर। रूपाता              | ४।६             |
| सुखं चरति लोकेऽस्मिन्         | २।१६३                  | सेवेतेमांस्तु नियमान्                | २।१७५           |
| सुख चेहेच्छता नित्यं          | 3015                   | सेह निन्दामवाप्नोति                  | ४।१६१           |
|                               |                        |                                      |                 |

| হ                            | त्रोकानामभयप   | iिक्त-भ्रनुक्रमणिका            | १०६५           |
|------------------------------|----------------|--------------------------------|----------------|
| •                            |                | संयोगं पतितंगंत्वा             | १२।६०          |
| सैरिन्ध्रं वागुरावृत्ति      | १०।३२          | संरक्ष्यमाणी राज्ञा य          | <b>े।१३</b> ६  |
| सोऽग्निभंवति वायुक्च         | . હોહ          | संरक्षरणार्थं जन्तूनाम्        | ६।६८           |
| सोऽचिराद् भ्रह्यते राज्यात्  | ७।१११          | सं रक्ष्येत् भवंत रचीन         | ७। १३ प्र      |
| सोऽज्येष्ठः स्यादभागश्च      | 612 <b>8</b> 3 | संवत्सरम्प्रतीक्षेत            | દ છા 3         |
| सोदर्या विभजेरँस्तम्         | ह,२१२          | संवत्सरस्यैकमपि                | प्रा२१         |
| सोऽनुज्ञानो हरेदंशं          | है।१७६         | संवत्सराभिशस्तस्य              | द। <b>३७३</b>  |
| सोऽनुभूयासुखोदकान्           | १२। <b>१</b> = | संवःसरेग् पतति                 | ११।१८०         |
| शोऽन्तर्देश।हात्तद् द्रव्य   | दा२२२          | सवत्तरे व्यतीने तु             | ५।७६           |
| सोऽपत्य भ्रातुरुत्पाद्य      | 38.813         | संवत्सरं तुगव्येन              | ३।२७१          |
| सोपानस्कश्च यत् भुङ्क्ते     | ३।२३८          | संवत्सरं यवाहार:               | १।६८           |
| सोऽभिध्याय शरीरात्स्वात्     | १।८            | संवाद्य रूपसंख्यादीन्          | <b>≒1</b> ₹    |
| सोमपा नाम विश्राणां          | 21१६७          | सविभागश्च भूतेभ्यः             | ४।३२           |
| सोमपास्तु कवेः पुत्राः       | ३।१६८          | संविशेत् यथोकाल                | <b>७।२</b> २५  |
| सोमविक्रयिणे विष्ठा          | ३।१⊏०          | संशोध्य त्रिविधं मार्गं        | ७।१८५          |
| सोमाग्न्यकानिलेन्द्राराम्    | ५। ६ ६         | संश्रयस्येव तच्छीतं            | १०१६०          |
| सोमाय राज्ञे सत्कृत्य        | <b>ह</b> ।१२६  | संसारगमनं चैव                  | १।११७          |
| सोमारौद्रन्तु बह्वेना        | ११।२५४         | <b>सं</b> सारान्प्रतिपद्यन्ते  | १२।५४          |
| सोऽमंवृतं नाम तमः            | 81 = \$        | संमृष्टास्तेन वा ये स्युः      | १।२१६          |
| सोऽसहायेन मूढेन              | 19130          | संस्पर्ता चोपहर्ता च           | प्राप्त १      |
| सोऽस्य कार्यांगि संपद्येत्   | <b>⊏</b> ।१०   | संस्कारस्य विदेशाच्च           | १०।३           |
| सौरान्मंत्रान्यथोत्साह       | ५।८६           | संस्कारार्थ शरीरस्य            | २।६६           |
| सङ्करापात्रकृत्यासु          | ११।१२५         | संस्थितस्यानपत्यस्य            | 03913          |
| संकरीकरण ज्ञेय               | ११।६८          | संस्पृष्टं नैव शुध्येत         | ४।१२३          |
| संकरे जातयस्त्वेताः          | १०१४०          | संहतस्य च मित्रेण              | ७।१६५          |
| संकल्पमूलः कामो वै           | २।३            | संहतान्योधयेदल्पान्            | १३१।ए          |
| सङ्क्षीर्णयोनयो ये तु        | १०।२५          | संहत्य हस्तावध्येयं            | २।७१           |
| संक्र मध्वजयष्टीनाम्         | ६।२८५          | संहातं च सकाकोलं               | 3718           |
| सक्षिप्यते यशो लोके          | ४६।७           | स्कन्धेनादाय मुसलं             | ⊏।३१५          |
| <b>संग्रामेष्वनिव</b> तित्वं | ७।८८           | स्तेनगायनयोश्चान्नं            | ४।२१०          |
| सनिधात् आ मोषस्य             | ६।२७=          | स्तेनस्यातः प्रवक्ष्यामि       | ≒।३०१          |
| संनियम्यं तु तान्येव         | २।६३           | स्तेनानां निग्रहादस्य          | द <b>।३</b> ०२ |
| संन्यस्य सर्वेकर्माणि        | ६।६५           | स्तेनानां पापबुद्धीनां         | <b>ह</b> ।२६३  |
| संन्यासेनापहर्त्यनः          | ६।६६           | स्तेनान्राजा निगृह्णीयात्      | ६।३१२          |
| <b>संप</b> र्यतः सभृत्यस्य   | <b>ं।१४३</b>   | स्तेयं च साहसं चैव             | <b>⊏</b> 1€    |
| संपूज्या गुरुपत्नीवत्        | २।१३१          | स्तेयदोवापहतृ णा               | ११।१६१         |
| संप्राप्ताय त्वतिथये         | 3315           | स्तेये च इत्रपदे कार्य         | <b>६</b> ।२३७  |
| संप्राप्नुवन्ति दु:खानि      | १२।७४          | स्त्रियं स्युशेददेशे यः        | द ३४द          |
| सत्रीत्या भुज्यमानानि        | ⊏।१४६          | स्त्रियञ्चैव विशेषेण           | ७१ <b>१</b> ५० |
| संयमे यत्नातिप्ठेत्          | २।८८           | स्त्रियः श्रियदच गेहेपु        | રાર <b>દ</b>   |
| संयुक्तांश्च वियुक्तांश्च    | ७।२ <b>१</b> ४ | स्त्रिया क्लीबेन च हुने        | ४।२०५          |
| संयोगे विप्रयोगे च           | \$13           | स्त्रियान्तु यद् भवेद् वित्तम् | ह1११ ह         |
|                              |                |                                |                |

### मनुस्मृतौ

| स्त्रियां तु रोचमानायां                  | ३।६२                    | स्नात्वाऽर्कं मर्चं यित्वा त्रिः    | २।१८१          |
|------------------------------------------|-------------------------|-------------------------------------|----------------|
| स्त्रियाप्यसम्भवे कार्यं                 | 5130                    | स्नात्वा सचैलः स्पृष्ट्वाऽग्नि      | प्रा१०३        |
| स्त्रिवोऽप्येतेन कल्पेन                  | १२।६९                   | स्नानं समाचरेन्नित्य                | ४।२०३          |
| स्त्रियो रत्नान्यथो विद्या               | २।२४०                   | <b>स्नास्यस्तु गुरु</b> णाऽऽज्ञप्तः | २।२४५          |
| स्त्रीक्षीरं चैव वर्ज्यानि               | 31%                     | स्नाने प्रसाधने चैव                 | ७।२२०          |
| स्त्रीरगामसंस्कृतानान्तु                 | ५। ७२                   | स्पृशन्ति बिन्दवः पादौ              | प्रा१४२        |
| स्त्रीणां च प्रेक्षणालम्भं               | ३६१।६                   | स्पृष्ट्वा दत्त्वाच मदिराम्         | ११ १४८         |
| स्त्रीणां साक्ष्यं स्त्रियः कुर्युः      | <b>८</b> ।६८            | स्पृष्ट्वैतानशुचिनित्यं             | ४।१४३          |
| स्त्रीराां सुखोमद्यमक्त्रं               | २।३३                    | स्पयशूर्पशकटानांच                   | प्रा११७        |
| स्त्रीधनानि तु ये मोहात्                 | <b>३</b> 1५२            | स्यन्दनाइत्रः समे युद्धचेत्         | ७।१६२          |
| स्त्रीथर्मयोगं तापस्यं                   | १।११४                   | स्याच्चाम्नायपरो लोको               | ভাবত           |
| स्त्रीपुंधर्मी विमागरच                   | 519                     | स्यात् साहसं त्यन्त्रयवत्           | <b>८।३३</b> २  |
| स्त्रीबालबाह्मणघ्नांश्च                  | १।२३२                   | स्रग्विण तत्य ग्रासीनं              | 313            |
| स्त्रीवालाम्युगपत्ती च                   | १०।६२                   | स्रवत्यनोङ्कृतं पूर्वं              | २।७४           |
| <i>स्</i> त्रीबालोन्मलवृद्धानाम्         | <b>ह</b> ।२३०           | स्रवन्त्यामाचरन्स्नानं              | ११।२५४         |
| स्त्रीबुद्धेरस्थिरस्वात्तु े             | <b>८।७७</b>             | स्रोतसां भेदको यइच                  | ३।१६३          |
| स्त्रीमृक्षः स्तोक्तको वारि              | १२।६७                   | स्वकर्मं ख्यापयन्द्र्यात्           | 35188          |
| स्त्रीम्लेच्छत्र्याधितव्यङ्गान्          | <b>७</b> ।१४६           | स्वकर्मणां चत्यागेन                 | १०१२४          |
| स्त्रीविप्राभ्युपपत्ती च                 | 51३∙६                   | स्वकर्मभ्यो निवर्तन्ते              | १।५३           |
| स्त्रीशूद्रपतिताश्चैव                    | ११।२२३                  | स्वकादिः च वित्ताद्धिः              | 33913          |
| स्त्रीशूद्रवि <b>ट्क्षत्रव</b> धः        | ११।६६                   | स्वक्षेत्रे संस्कृतायान्तु          | 81 <b>9</b> 55 |
| स्त्रीष्वनन्तरजातासु                     | १०१६                    | स्वजातीयगृहादेव <b>ँ</b>            | ११।१६२         |
| स्त्रीसम्बन्धे दशैतानि                   | ३।६                     | स्वदेशे वा विदेशे वा                | <b>८।१६७</b>   |
| स्थलजौदकशाकानि                           | ६११३                    | स्वधनादेव तद् दद्यात्               | ⊏।१६२          |
| स्थाणुच्छेदस्य केदारं                    | <b>६</b> ।४४            | स्वधर्मेण नियुक्तायां               | ८।१६७          |
| स्थानासनाभ्यां विहरेत्सवनेषू             | ६।२२                    | स्वधर्मो विजयस्तस्य                 | ३१११०१         |
| स्थानामनाभ्यां विहरेदशक्तः               | ११।२२४                  | स्वधाकारः परा ह्याशीः               | ३।२५२          |
| स्थाने युद्धे च कुशलान्                  | ७। <b>१</b> ६०          | स्वधास्त्वित्येव तं ब्र्युः         | ३।२४२          |
| स्थानं समुदयं गुन्ति                     | ७।५६                    | स्वप्ने सिक्त्वा ब्रह्मचारी         | २।१८१          |
| स्थापयन्ति तुयां वृद्धि                  | <b>न।१</b> ५७           | स्वप्नाऽन्यगेहवासश्च                | <b>E183</b>    |
| स्थापयेत्तत्र तद्वश्यं                   | ७।२०२                   | स्वभाव एष नारीणां                   | ३।२१३          |
| स्थापयेदासने तस्मिन्                     | <i>१</i> ३११ <i>६</i> / | स्वभावेनैव यद् ब्रूयुः              | 5195           |
| स्थ <sup>्</sup> वरं ज <b>ङ्गमं चै</b> व | प्रा२८                  | स्वमांसं परमांसेन                   | ५1 <b>५</b> २  |
| स्थावराणि च भूतानि                       | ११।२४०                  | स्वमेनोऽवभृथस्नातः                  | ११।८२          |
| स्थावराः कृमिकीटाइच                      | १२।४२                   | स्वमेत्र ब्राह्मणो भुङ्कते          | १।१०१          |
| स्थीललक्ष्यं च सततं                      | ७।२११                   | स्वयमीहितलब्धं तत्                  | २०५१३          |
| स्नातकव्रतकलाञ्च                         | ४।२५६                   | स्वयमेव तुयो दद्यात्                | ८।१८६          |
| स्तातकवतलोगे च                           | १११२०३                  | स्वयमेवात्मनो ध्यानात्              | १।१२           |
| स्ततिशस्य च राज्ञःच                      | २।२३८                   | स्वयंकृतञ्च कार्व्यार्थम्           | ७।१६४          |
| स्तात्वा तु विशे दिखासा                  | ११।२०१                  | स्वयंदत्तञ्च शोद्रश्च               | ६।१६०          |
| स्नान्वाओश्यासहः केलं                    | ११।२०४                  | स्वयं वा शिश्तवृष्णी                | १९।१०४         |
|                                          |                         |                                     |                |

| इलोकाना मुभ | ार्त क्रिय <b>्य</b> ा | रक तिता <del>का</del> |
|-------------|------------------------|-----------------------|
| ष्लाकानामुभ | यप।क्त-भ•              | द्रक्रमाणका           |

| w                                  |                        |                              |               |
|------------------------------------|------------------------|------------------------------|---------------|
| स्वरवर्णेङ्गिताकारै:               | 517 <b>X</b>           | हत्वा लोकानपीमांस्त्रीन्     | ११।२६१        |
| स्वराष्ट्रे न्यायवृत्तः स्यात्     | ७।३२                   | हत्वा हंसं बलाकाञ्च          | ११।१३५        |
| स्वर्गायुष्ययशस्यानि               | ४।१३                   | हन्ति जातानजातांइच           | 3312          |
| स्वर्गार्थमुभयार्थं वा             | १०।१२२                 | हन्त्यल्पदक्षिणो यजः         | ११।४०         |
| स्वर्गं गच्छत्यपुत्रः पि           | ४।१६०                  | हन्यते प्रेक्षमाणाना         | <b>८</b> ।१४  |
| स्वल्पकेनाप्यविद्वान्हि            | ४।१६१                  | हन्याच्चित्र विधोपार्यः      | ६।२४८         |
| स्ववीर्याद्राजवीर्यास्च            | ११।३३                  | हरेत्तत्र नियुक्तायाम्       | ६।१४५         |
| स्वयीयेंगीव ताञ्चिद्धव्यान         | ११।३१                  | हर्षयेद बाह्यरगांस्तुव्टः    | ३।२३३         |
| स्वशक्ति परशक्ति च                 | ह।२६५                  | हविद्निन विधिवद्             | ३।२११         |
| स्वाचैव कुयत्सिर्वेषां             | <b>ह</b> । ५           | हवियंश्चिररात्राय            | ३।२६६         |
| स्वात्स्वादंशाच्चतुर्भागं          | E1885                  | हेतिषा कृष्णवत्सेत           | २।६४          |
| स्वादानाद्वर्शसंसर्गा              | <b>८</b> ।१७२          | हविष्यभुग्वाऽनुसरेत्         | ११।७७         |
| स्वाध्यायभूमि चाशुद्धां            | ४।१२७                  | हविष्पान्तीयमभ्यस्य          | ११।२५१        |
| स्वाध्याये चैव युक्तः स्थाद        | ४।३५                   | हविष्ये <b>रा यवाग्वा</b> वा | ११।१०६        |
| स्वाध्यायेन व्रतैहोंमै:            | २।२८                   | हब्यकव्याभिवा <b>ह्या</b> य  | १।६४          |
| स्वाध्यायेनाचंयेहबीन्              | ३।५१                   | हन्यानि तु यथान्यायं         | <b>३1१३</b> ४ |
| स्वाध्याये नित्य युक्तः स्याद् दा  | म्तो ६।५               | हस्तिगोऽब्वोब्द्रदमकः        | ३।१६२         |
| स्वाध्याये नित्ययुर्वतः स्याद्दैवे | ३।७४                   | हस्तिनश्च तुर्रगाश्च         | १२।४३         |
| स्वाध्याये भोजने चैव               | ४।५८                   | हेस्त्य इव रथहतृ श्च         | ह1२८०         |
| स्वाध्यायं श्रावयेत्पित्र्ये       | ३।२३२                  | हितेषु चैव लेकिस्य           | <b>१</b> ।३२४ |
| स्वानि कर्माणि कुर्वाणा            | 5185                   | हिमवद्विन्ध्ययोर्मध्यं       | २।२१          |
| स्वानि स्वान्यभिषद्यन्ते           | १।३०                   | हिरण्यभू मिसं प्राप्त्या     | अ२०५          |
| स्वामिनां च पशूनां च               | <b>८</b> ।२४४          | हिरण्यं धान्यमन्नं च         | १०।११४        |
| स्वां प्रसृति चरित्रं च            | <b>७</b> ।३            | हिरण्यं भूमिमश्वं गां        | ४।१८८         |
| स्वाम्यमात्यौ पुरं राष्ट्रम्       | ४३५।३                  | हिरण्यमायुरन्नं च            | 818=8         |
| स्वाभ्यं चन स्यात्कस्मिश्चित्      | ७।२१                   | हिसाप्रायां पराधीनां         | १०।८३         |
| स्वायम्भुवस्यास्य मनोः             | १।६१                   | हिंसारतश्च यो नित्यं         | ४।१७०         |
| स्वायम्भुवाद्याः सप्तैते           | १।६३                   | हिसोषधीनां स्त्र्याजीवः      | ११।६३         |
| स्वायंभुवो मनुधीमान्               | १।१०२                  | हिस्राणां च पिशाचानां        | १२।५७         |
| स्वारोखिषदचीत मदच                  | शहर                    | हिस्राणां चैव सत्वानां       | १२।५६         |
| स्वालक्षण्यपरीक्षार्थं             | 3913                   | हिस्रा भवन्ति कथ्यादाः       | १२।५६         |
| स्वेदजं दंशमशकं                    | १।४४                   | हिस्नाहिस्रो मृदुक् रे       | १।२६          |
| स्वेभ्योंऽशेभ्यस्तु कन्याम्यः      | <b>ह</b> ।१ <b>१</b> ८ | हिस्रो वृषलवृतिश्च           | 31868         |
| स्वेभ्यः स्वेभ्यस्तु कर्मभ्यः      | १२।७०                  | ह्रियमाणानि विषयैः           | इाप्रह        |
| स्वे स्वे धर्मे निविद्यानां        | ७।३४                   | होनक्रियं निष्पुरुषं         | ३।७           |
| स्त्रे स्वेदन्तरे सर्वमिदं         | ११६३                   | हीनजातिस्त्रियं मोहात्       | <b>318</b> X  |
| स्वंच धर्मं प्रयत्नेन              | داع                    | हीनाङ्गानतिरिक्ताङ्गान्      | ४।१४१         |
| स्वंस्वं चरित्रं शिक्षेरन्         | २।२०                   | हीनातिरिक्तगाको वा           | ३।२४२         |
| <b>ह</b> े                         |                        | हीनान्नवस्त्रवेषः स्यात्     | २११६४         |
| हत्वा गर्भमविज्ञातम्               | ११।८७                  | होनाहीनान्त्रयुवन्ते         | १०।३१         |
| हत्वा छिल्वाच भित्त्वाच            | ३।३३                   | हीनं पुरुषकारेण              | द।२३२         |
| •                                  |                        | ` `                          | • • •         |

१०६८ मनुस्मृतौ

| हुङ्कारं ब्राह्यसम्योक्तवा  | ११।२०४ | हेनन्तग्रीष्मवर्षास्       | ` <b>३</b> ।२ <b>≂१</b> |
|-----------------------------|--------|----------------------------|-------------------------|
| हुतांग्निव्यक्तिणांश्चाच्यं | ७।१४५  | हैत्कान्वकवृत्तींश्च       | ४।३०                    |
| हुत्वा अनौविधिवद्होमान्     | ११।११६ | होता वापि हरे <b>दश्वं</b> | ≒।२०६                   |
| हूयमानस्च यजेषु             | ६।३१८  | होता स्यादिग्निहोत्रस्य    | <b>११</b> ।३६           |
| हृदयेनाभ्यनुज्ञातः          | २।१    | होमादच सकला नित्यं         | ११।२००                  |
| हृद्गाभिःपूर्यते विप्रः     | २।६२   | होमे प्रदाने भोज्ये च      | ३।२४०                   |
| हुँद्यानिचंव मासानि         | ३।२२७  | होमो देवो बलिभौतो          | ३१३०                    |

# इति मनुस्मृतिक्लोकानामुभयपंक्ति-श्रनुक्रमिएका



# मनुस्मृति - शब्दसूची

| अंशः ६.२०६: ९.४७: २११                 | अक्रोधना ३.१९२                        | अगारम् ६.४१                         |
|---------------------------------------|---------------------------------------|-------------------------------------|
| अंशकस्पना ९.११६                       | अक्रोधनान् ३.२१३                      | अगारवाही ३.१५८                      |
| अंशप्रकल्पना ८.२११                    | अक्रोधम् ३.२३४                        | अगाराणि ९.२६५                       |
| अंशम् ८.३६, २०७;                      | अक्लेशेन ४.३                          | अगारात् ११.१७                       |
| ९.११७ १४१, १४३, १६४,                  | अ <b>श</b> ० ७.४७                     | अगुजान् ३.२२                        |
| <b>१७</b> ९                           | अक्षतः ८.१२४                          | <b>अगुप्तम्</b> ८,३७४, ३७४          |
| अंशाः ९.१५७                           | अक्षतम् ८.३८०                         | अगुप्ताम् ८.३७६                     |
| अंशात् ९.११८, २०७                     | अक्षतयोनिः ९ १७६                      | अगुप्तायाम् ८.३८२, ३८४              |
| अंशान् ९.१५३                          | अक्षतयोनिषु १०.५                      | अगुप्ते ८.३८४                       |
| अंशुपट्टानाम् ५.१२०                   | अक्षत्रम् ९.३२२                       | अग्नयः २.२०४ [२३०];                 |
| अंशेभ्यः ९.११८                        | अक्षभंगे ८.२९२                        | ३.१०३; ४.२=                         |
| अंशी ९.१४१                            | अक्षमाला ९.२३                         | अग्नि० १.२३                         |
| अकन्या ८.२२४                          | अक्षयः ७.८२, ८३                       | अग्निः २.२०६ [२३१];                 |
| अकन्यासु ८.२२६                        | अक्षयफलः ६.९७                         | ₹.२ <b>१२: ४.</b> ५ <b>८, २४९</b> : |
| अकर्म ५.८७                            | <b>अक्षयम्</b> ३.७९, २७३, २७५;        | ४.९६, १०४, १३३: ६.४,                |
| अकामतः २.१४६ [१८१];                   | €'€&: ='\$&&                          | १७, ४३; ७.७, ९; ६.१०६,              |
| ९.२४२: ११.४४, ४६, =९,                 | अक्षयाम् ४.२३                         | ११४, ११६; ९.३१४, ३१७,               |
| १२७                                   | अक्षयाय ३.२०२                         | ३२१                                 |
| <b>अकामता</b>                         | अक्षये ४.२२६                          | अग्निकार्यम् २.४४ [६९]              |
| अकामस्य १.१२३ [२.४]                   | अक्षय्यम् ४.१५६, २२९                  | अग्निकारिते ४.११६                   |
| अकामाम् ८.३६४                         | अक्षरम् २.५३ [७८],                    | अग्निज्यतितः ७.९०                   |
| अकारः २.१०० [१२४]                     | २.४९ [=४]; ११.२६४                     | अग्नित्रेता २.२०६ [२३१]             |
| अकारणात् ९.१७७                        | अक्षाः ७.५०                           | अग्निबग्धान् ३.१९९                  |
| अकारम् २.४१ [७६]                      | अक्षारलवणः ५.७३                       | अग्निबान् ९.२७८                     |
| अकारण परित्यक्ता ३.१५७                | अक्षारलवजम् ३.२५७                     | अग्निमा ८.१८९                       |
| ४१                                    | अक्षेत्रिणः ९.४९, ४१                  | <b>अग्निम्</b> २.२३ [४८], १६२       |
| अकार्यकारिणः ५,१०७:                   | अक्षेत्रे १०.७१                       | [9=६]; ३.२६०; ४.५३,                 |
| ११.२्३९                               | अक्षेः ४.७४                           | १४५; ४.१०३; ८.११४,                  |
| अकार्यम् ११.९६                        | अक्ष्णोः २.१४३ [१७६]                  | ३३३; १२.६६, १२१, १२३                |
| अकार्याणि १०.९६                       | अखिलः १.१२४ [२.६];                    | अग्निपरिक्रयया २.४२                 |
| अकाले ३.१०५; ७.१६४;                   | ९.३२४                                 | अग्निमान् ३.१२२; ४.२७               |
| 5,800                                 | अखिलम् १.५९, ११४:                     | अग्निवर्णाम् ११.९०, ९१              |
| अकुलताम् ३.६३                         | 9.939, 932                            | अग्निशुभूवाम् २.२२३                 |
| अकुशलम् ११.३४                         | अखिलाम् ९.६७                          | [38=]                               |
| अकृतात्मिषः ७.२८                      | अखिले ६,३०१                           | अग्निषु ४.१०४, १०६; ५.८४            |
| अकृतान् ८.१६८                         | अखिलेन ५.१०७: ८.२१८,                  | अग्निष्टुत् ११.७४                   |
| अकृतान्नेन १०.९४                      | २६६                                   | अग्निष्टोमादिकान् २.११६             |
| अकृत्चूडानाम् ५.६७                    | अगदः ८.१०७: ११.२३७                    | [88]                                |
| अकृतबुद्धिना ७.३०                     | <b>अगवै:</b> ७.२१८                    | अग्निष्वात्ताः ३.१९४                |
| अक्तान् ५.१२६                         | अगर्हितः ९.१०९                        | अग्निष्वात्तान् ३.१९९               |
| अक्रय्याबान् ११.१३०                   | अगर्हितम् ५.२४<br>अगर्हितैः ४.३; ९.७५ | <b>अग्निष्</b> ४.१०४, १०६;<br>५.८४  |
| अक्रूरम् २.८[३३]<br>अक्रोधः १.१२२,६९२ | अनहितैः ४.३; ९.७४<br>अनस्त्यः ४.२२    | र.८०<br>अग्निसंयोगम् ३.१७१          |
| अक्रोधः १.१२२, ६.९२                   | जगरत्यः                               | जानतमारम् २.१७१                     |

|                                   |                  | <b>ड्गा</b> रे           | ६.५६              | अज्ञातान्       | ५.१७                |
|-----------------------------------|------------------|--------------------------|-------------------|-----------------|---------------------|
|                                   |                  | ड्गिरः                   | ३.१९८             | अज्ञातिम्       | ४.२०३               |
| अग्निहोत्रम् ४.२५; ६.४            | ४, <b>९: अ</b> र | ड्निरसः                  | 9. <b>३</b> ४     | अज्ञातेन        | ४.१४०               |
| 99.82                             | अ                | <b>ङ्गुलि०</b> ८.३       | ६८: ९.२७७         | अज्ञान०         | ११.१६०              |
|                                   | १.३६ <b>अ</b> र  | <b>इ</b> गुलिमूले        | २.३४ [५९]         | अज्ञानतः        | ६.६९; ८.२८८;        |
| अग्निहोत्री १९                    | ۹.४۹ <b>अ</b>    | <b>ड्</b> गुल्योः        | 5.₹७०             | ११.१७५          |                     |
| अग्निहोत्रेज ५.                   | १६७ अर           | <b>ड्</b> गुल्यी         | ३६७               | अज्ञानम्        | १२.२६               |
| अग्निहोत्रेभ्यः ५                 | 9.58 <b>37</b>   | <b>ड्ग्</b> डमूलस्य      | २.३४[४९]          | अज्ञानात्       | <b>5.995, 9</b> 79, |
| अग्नीन् ४.१६⊏:६                   |                  | <b>इ</b> .ने             | પ્ર.૧૪૧           | २४३, २          | ६४; ११.१४६,         |
| ३८: ११.४१                         | अ                | <b>ड्</b> गेन ८.         | २७९, ३३४:         | १५०; ११.        | २३२                 |
| <mark>अग्नीन्धनम्</mark> २.८३ [९  | 90=] 9           | 9.99                     |                   | अज्ञानाम्       | ६.८४: ११.४३:        |
| अग्ने ३.८४, २१२: ४.५              |                  | ड्∙गै:                   | ३.१७८             | 92.993          |                     |
| ७.४; ९.३०३                        |                  | चेक्ः                    | ४.७७              | अज्ञे           | २.१३३ [१४८]         |
| अग्नो ३.६७, ७६,                   |                  | चराः                     | ५.२९              | अज्ञेभ्यः       | १२.१०३              |
| २१०, २१४, २८२: ४                  | . પ્રરૂ: અજ      | चरे                      | <b>ሂ.</b> ሄሄ      | अज्ञी           | ४.२९४               |
| द.१०६: ११.७३, १ <b>१</b> ९        |                  | चिरस्थितान्              | 90.90             | अज्येष्ठः       | ९.२१३               |
|                                   |                  | च्छलेन                   | 5,950             | अज्येष्ठवृत्तिः |                     |
|                                   |                  | ज:                       | १२.६७             | अञ्जनम्         | २.१५३ [१७८];        |
| अग्न्याधेयम् २.११८ [ <sup>५</sup> |                  | जड:                      | E.98E             | ૪.૧૫૨ે          |                     |
| •                                 |                  | जम्                      | <b>३.२६०</b>      | अञ्जयन्तीम्     | ¥,88                |
| अंग्रजः ९.                        | ११४ अ            | जमेची                    | 99.935            | अञ्जलिः         | ४.१५४               |
| अग्रजन्मनः १.१३९ (२.              | २०]; अ           | जरामरा २.                | १२३   १४८]        | अञ्जलिना        | 8,53                |
| ३.१३; १०.७५                       | अ                | <b>जा</b> ३.६: ८.३       | २९८: े९.४८,       | अञ्जली          | 99.908              |
| _                                 | ९.५⊏ ५           | ४. ११९;                  | १०.११४:           | अञ्जती          | २.२१९ [२४४];        |
| अग्रजे ३.                         |                  | २.५५                     |                   | ۹ <b>۰</b> ۹.   | . ,                 |
| अग्रम् १                          | 9.⊏३ <b>अ</b> र  | जातान्                   | <b>5.99</b>       | अटनम्           | 9.93                |
| अग्रेविधिषूपतिः ३.                | १६० अ            | जाविकवधः                 | 99.85             | अणीयांसम्       | 92.922              |
|                                   | ४. <b>५४ अ</b> र | जाविके                   | <b>⊏.२३</b> ५     | अणुः            | ३.४१: ६.४०          |
| अघदोषः :                          | ४.९३ अर्ग        | जितात्मनः                | ७.३४              | अजुमात्रिकः     | ٩.५६                |
| <b>अघमर्चणम्</b> ११.२४९,          | २६० अ            | जिनम्                    | २.३९ [६४]         | अर्णोः          | 92.922              |
| अधम् ३.                           | .११८ अर          | जिह्नः                   | <b>૭</b> .३२      | अण्डजाः         | 9.88                |
| अग्रेयमद्ययोः १                   | ૧.૬૭ અત          | जिह्मगः ६.३              | 9: 99.908         | अण्डम्          | 9.92                |
| <b>अङ्कानि</b> ८.                 | २३४ अत           | जिह्नस्य                 | ३.२४६             | अण्डे           | 9.92                |
| अङ्ग० ८.                          | ২≍৬ আপ           | जिह्माम्                 | ४.११              | अण्य्यः         | १.२७                |
| अङ्गतः ४.                         | १६७ अर           | जीगर्तः                  | १०.१०५            | अतन्द्रितः      | २.४८ [७३];          |
| अङ्गना '                          | २.४५ <b>अ</b>    | जीर्षे                   | ४.१२१             | २.४७ [=३        | ], २६१ [१८६]:       |
| अङ्गम् ४.८३: ९.                   | २९७ अ            | जीवन्                    | १०.६१, ६२         | 8.98, 98        | १र्. १४७, १४४,      |
| अङ्गविद्यया 🧐                     | ६.५० अ           | जुनुप्सितान्             | ३.२०९             | २२६: ७.२        | १०, १००, १२०;       |
|                                   |                  | <b>ज</b> ः २.            | १२८ [१४३]         | 5.392           |                     |
|                                   |                  |                          | <b>१२</b> ≂ [१४३] | अतन्द्रितान्    | ७.६१                |
|                                   |                  | <b>ज्ञातभुक्तशुद्ध</b> य |                   | अतन्द्रितौ      | 9२.9९               |
| अङ्गान् ४.                        |                  | जातम्                    | 99.944            | अतपाः           | ४.१९०               |
| <b>अङ्</b> गारान् ८.              | २५० आ            | जाता                     | ९.१७३             | अतिकल्पम्       | ४.१४०               |
|                                   |                  |                          |                   |                 |                     |

| अतिकृच्छ्रम् ११.२०८, २१३ | अविजाः ३ १९६                   | अधनाः ४१६                  |
|--------------------------|--------------------------------|----------------------------|
| अतिक्रमम् ११.१२०         | अत्रिजाः ३.१९६<br>अत्रिम् १.३४ | अधमः ३.२१, ३४, ५४०.        |
| अतिक्रमेण ३.६३           | अत्रिवर्षस्य ५.७०              | १०.१२, १६, ९६, १२.३        |
| अतिगान् ७.१४९            | <b>अत्रे:</b> ३.१६             | अधमयोनिजा ९.२३             |
| अतितृष्णया ७.१३९         | अत्वराम् ३.२३५                 | अधमर्ज ८.४७                |
| अतिथयः ३.८०              | अथवरिंगरसीः ११.३३              | अधमर्णस्य ८.५२             |
| अतिषये ३.९९              | <b>अदण्ड्यः</b> ८.२०२          | अधमर्जात् ८.४७             |
| अतिथः ३.७२, १०२.         | अदण्ड्यान् ८.१२८               | अधमर्णिकः ८.१७७            |
| १०४, १०८, ११०, १३०:      | अवत्ताबायिनः ८.३४०             | अधमर्णिकम् ८.४८            |
| ४.२९, १७९, १८२           | अदत्तानाम् १२.७                | अधमर्णिकात् ८.५०           |
| अतिथिधर्मिणौ ३.११२       | अबातरि ८.१६१                   | अधमाः १२.४१, ५२            |
| अतिथिधर्मेण ३.१११        | अबाता ९.४                      | अद्यमान् ४,२४४             |
| अतिथिपूजनम् ३.७०, १०६    | अवातुः ४.१९३                   | अधमेषु ६.६५                |
| अतिथिभ्यः ३.११४          | अवायादबान्धवाः ९.१४८,          | अधरः ७.२१                  |
| अतिथिम् ३.९४, १०३,       | १६०                            | अधरोत्तरम् ७.२१            |
| १०६: ४.१२२               | अबासम् १०.३२                   | अधरोत्तरान् ८.५३           |
| अतियीन् ४.२५१            | अदित्सन् १०.११३                | अधर्मः १.२९: ४.१७२,        |
| अतिपरिक्षतम् ७.९३        | अदित्सवः ९.११८                 | १७३: ६.६४: ८.१२२, ३५३:     |
| अतिप्रगे ४.६२            | <b>अवुष्टम्</b> ५.३५५          | ९.२४९: १०.१०६, १०५:        |
| अतिप्रसक्तिम् ४.१६       | अदूषितानाम् ९.२८६              | <b>૧૨</b> .૨૦              |
| अतिभोजनम् २.३२ [५७]      | <b>अवृष्टाम्</b> ८.१५३         | अधर्मजी ८.४९               |
| अतिमध्यंविने ४.१४०       | <b>अवेवान्</b> ९.३१४           | अधर्मतः १२.२३              |
| अतिलोमाम् ३.८            | अदेश्यम् ८.५३                  | <b>अधर्मदण्डनम्</b> ८.१२७  |
| अतिवर्तनानि ८.२९०        | अदैवम् ३.२४७                   | अधर्मम् ११.२२८: १२.२१      |
| अतिवादान् ६.४७           | अदोषवत् १०.११४                 | अधर्मस्य ८.१८              |
| अतिसायम् ४.६२, १४०       | अद्भिः २.२८ [४३], ३४           | अधर्मात् २.१८१ [२०६];      |
| अतिसांवत्सीम् ६.१५३      | [६०], ३६ [६१], ३७ [६२]:        | €.₹o¥                      |
| जतातरारायः ५.२७          | ३.३४, २६७, २८३; ४.१४३;         | <b>अधर्मे</b> ४.१७१; १२.११ |
| अतीतानाम् ७.१७८          | ५.५५, १०९, १११, ११२,           | <b>अधर्मेण</b> १.८९: २.८६  |
| अतीतायाम् ९.१९६, १९७     | ११⊏, १२७, १३१; ६.५३;           | [१११]; ५.१२, १४, १७४;      |
| अतीते ७.१७९              | ९,१६५; ११.२०२                  | ११.२ू२=, २२९               |
| अतुष्टिकरम् ४.२१७        | अविभर्मूलफलेन ४.२९             | <b>अधर्मी</b> १.२६         |
| अतैजसानि ६.५३            | <b>अद्भुतेषु</b> ४.११८         | अधर्म्यो ३.२४              |
| अत्ता ५.३०               | अदुभ्यः १.७८; ३,८८;            | अद्यार्मिक: ४.१७०          |
| असारः ५.३०               | <b>९</b> .३२१                  | अद्यार्मिकजनः ४.६१         |
| अत्तारम् ८.३०९           | अद्रंष्टिणः ५.२९               | अधार्मिकम् ४.१३३;          |
| अत्ययम् ८.१४५, ४००:      | अब्रोहेण ४.२, १४८              | E.390                      |
| 90.908                   | अद्वारेषः ४.७३                 | अद्यार्मिकाणाम् ४.१७१      |
| अत्यये ५.२७: ८.६९, २४३   | अद्विजम्                       | अधार्मिके ४.६०             |
| अत्यशनम् २.३१            | अष्टः २.३४ [४९]; ६.३४,         | अधिकः ११.१८४               |
| अत्युच्छितम् ७.१७०       | ३७: ७.४३: ११.१४३, १७२.         | अधिकद्षितान् १०.२९         |
| अत्युष्णम् ३.२३६         | २२४                            | अधिकम् १.९५; ८.३२०;        |
| अत्राणम् ११.११३          | अधःशय्याम् २.८३ [१०८]          | ९.१५४: ११.७                |

| अधिकाः ७.१७७; ८.१४२    | अध्येष्यमाणम् २.४८ [७३]     | अनन्तरास् १०.७                     |
|------------------------|-----------------------------|------------------------------------|
| अधिकाङ्गीम् ३.८        | अध्यमः ८.३४१                | अनन्तरासु १०७<br>अनन्तरे ८,१८४,१८६ |
| अधिकान ४,१४१           | अध्वनम् ११.१                | अनपकर्म ८.४                        |
| अधिकारः १.१३४ [२।१६]:  | अध्वनः ११.१३२               | अनपक्रिया ८.२१४: ११.६४             |
| 90.978                 | अध्वनि ८.४०५                | <b>अनपक्रियाम्</b>                 |
| अधिकृतः ८.११           | अध्वरे ६.५३                 | <b>अनपव्यस्य ९.१९०, २१७</b>        |
| अधिके ३.४९, ४९: ८.३२१  | अध्वरैः ४.२६                | अनपसरः ८.१९८                       |
| अधिपतिः ८.३७.३९        | अध्वर्यः = २०९              | अनपेक्षितमर्यादम् ८.३०९            |
| अधिपतिम् ७.११४         | अध्वर्युम् ३.१४५            | अनम्यनुज्ञातः २.२०४, २२९           |
| अधियज्ञम् ६.८३         | अध्वानम् ४.६०: ७.१२७        | अनम्यासेन ५.४                      |
| अधिविन्ता ९.८३         | अनंशी ९.२०१                 | अनयम् १०.९४, १०२                   |
| अधिष्ठानस्य १२.४       | <b>अनः</b>                  | अनर्चितः ३.१००                     |
| अधिष्ठितम् ८.३४        | अनिष्नः ६.२५                | अनर्चितम् ४.२१३                    |
| अधीकारः ११.६३          | अनिग्नबग्धान् ३.१९९         | अनर्थाय ४.१९३                      |
| अधीनः ⊏.६६, १६३        | अनिग्नदूषिताः २.२२ [४७]     | अनहर्ति ३.१५०                      |
| अधीयानात् २.९१ [११६]   | <b>अनघः</b>                 | अनलप्रेषवम् ५.१                    |
| अधृतिः १२.३३           | अनडदुदः ४.२३१               | अनले ३.२६१                         |
| <b>अधैर्यम्</b> १२.३२  | अनड्बाहम् ११.१३६            | अनवाप्तम् ९.२०९                    |
| अधोगतिम् ३.१७, ५२:     | अनदन् ५.१०२                 | अनवेक्षया ७.१११                    |
| . <b>⊏.</b> ३०९        | अनधीयानः २.१३२ [१५७];       | अनश्नता ११.१६                      |
| अधोवृष्टिः ४.१९६       | ३.१६⊏                       | <b>अनश्नन्</b> ३.१०४               |
| अध्यक्षान् ७.८१        | अनधीयानम् ३.१४१             | अनस्थनाम् ११.१४०, १४१              |
| अध्यग्नि ९.१९४         | अनध्ययेन ३.६३               | अनुसूयः ४.१४८                      |
| अध्यधीनः ८.१६७         | अनध्यायः ४.१०६, १०७,        | अनसूयकः १०.१२८                     |
| अध्ययन० ११.६२          | १०८, ११७                    | अनसूयया १.९१; ४.२२८                |
| अध्ययनम् १.८८, ८९, ९०: | अनध्याय• २.८१ [१०६]         | अनसि ११.१४०                        |
| २.२१६ [२४१]; १०.७४,    | अनध्यायम् ४.१०३, १०४,       | <b>अनहंकृ</b> तः ९.३३४             |
| ७९                     | ११⊏, १२६                    | अनाक्षारितः ८.३५४                  |
| अध्ययने २.१६६ [१९१]    | अनध्यायवचट्कृतम् २.८१       | अनाख्याय ८.२२४; ९.७३               |
| अध्ययनेन ११.२२७        | [१०६]                       | अनाभया ९.१९९                       |
| अध्यर्धम् ९.११७        | अनध्यायान् ४.१०१, १०४       | <b>अनातुरः</b> २.१६२ [१८७];        |
| अध्याचरिते २.९४ [११९]  | अनध्याये २.८० [१०४]         | 8,988                              |
| अध्यात्मरतिः ६.४९      | अनध्यायौ ४.१०२, १२७         | अनवाता ८.६                         |
| अध्यात्मवित् ६.८२      | अननुज्ञातम् २.९१ [११६]      | अन्बर्ताः २.२०९ [२३४]              |
| अध्यापकः ३.१५६         | अननूचाने २.२१७ [२४२]        | अनावेयम् ८ १७०                     |
| अध्यापनम् १.८८; ३.७०;  | अनन्तम् ४.१४९: ७.८४         | अनादेयस्य ८.१७१                    |
| १०.७४, ७७              | अनन्तरः ९.१८७; १०.१४,       | अनाद्यभक्षणे ११.१४४                |
| अध्यापनात् १०.१०३,     | 59                          | अनाचादनस्य ११.१६१                  |
| 909: 99.950            | अनन्तरजाः १०.४१             | <b>अनापवि</b> ४.२; ४.१००;          |
| अध्यापनेन ८.३४०        | अनन्तरम् १.१३८ [२।१९];      | ¥,३३; =,६२; ९,४=, २=२,             |
| अध्यायज्ञाः ४.१०२      | 3.२४२, २६०; ७. <b>१</b> ४८, | ३३६: ११.२८: १२.७०                  |
| अध्याबाहनिकम् ९.१९४    | 5,92 <b>9</b>               | अनाप्तेः                           |
| अध्येष्यमाणः २.४५ [७०] | अनन्तरस्त्रीजाः १०.१४       | अनामयम् २.१०२ [१२७]                |

| अनाम्नातेष्            | 97.90=         | अनिच्टेषु ७.१३; ९.३१९      | अनुरुपतः १.८४; ७.१२४          |
|------------------------|----------------|----------------------------|-------------------------------|
| अनायुष्यम्             | २.३२ [५७]:     | अनिसृष्टः २.१८० [२०४]      | <b>अनुरूपेच</b> ८.२०६         |
| 8.938                  |                | अनीकेषु ७.१९३              | <b>अनुरोधः</b> २.८० [१०४]     |
| अनारोग्यम्             | २.३२ [५७]      | अनीशाः ९.१०४               |                               |
| अनार्जवम् 💮            | ९.१७           | अनीश्वरान् ६.७२            | अनुलोमजाः १०.२४               |
| अनार्तः                | <b>≂.२१</b> ४  | अनुकम्पकः ६.८              | अनुवाते २.१७८ [२०३]           |
| अनार्यः                | १०.६७          | अनुकल्पः ३.१४७             | अनुविद्धापतः ९.४३             |
| अनार्यकर्मिषम्         | १०.७३          | अनुकल्पेन ११.३०            | अनुवेश्यी ८.३९२               |
| अनार्यता               | १०.५८          | अनुस्तृनिष्कृतीनाम् ११.२०९ | <b>अनुब्रज्या</b> २.२१६ [२४१] |
| अनार्यम्               | १०.५७, ७३      | अनुगतैः ९.२६७              | <b>अनुब्रज्याम्</b> ३.१०७     |
| अनार्यात्              | १०.६६, ६७ :    |                            | <b>अनुशयः</b> ८.४, २२२, २२८   |
| अनार्यान्              | ९.२६०          | <b>अनुजः</b> , ९.११७       | अनुशासन ६.५०                  |
| अनार्यायाम्            | १०.६६, ६७      | अनुजस्य ९.५७               | अनुशासनम् २.१३४ [१४९];        |
| अनिविलम्               | ७.६९           | अनुजाते ५.५८               | २३९, २७९; ९.२३९               |
| अनविष्कृतः             | ११.२२६         | अनुषे ११.६०                | <b>अनुराष्टः</b> ६.८६         |
| अनावृताम्              | <b>Y,YY</b>    | अनुतापेन ११.२२७            |                               |
| अनिशिनी                | ۲.9 <b>۲</b> ٪ | अनुसमम् ४.१४८; ८.३४३       | <b>अनुषड्यिषः</b> ७.४२        |
| अनाहिताग्निः           | ११.१४; ३८      | अनुत्तमाम् २.२१७ [२४२];    |                               |
| अनाहिताग्निता          | ११.६४          | 5.59                       | <b>अनुष्यनम्</b> ७.१००        |
| अनिकेतः                | ६.२४           | अनुद्धते ९.११६             |                               |
| अनिवेप्तारम्           | <b>८.१९०</b>   | अनुद्वेगक्राः २.२२ [४७]    |                               |
| अनिच्छतः               | =.४१२          | अनुषरोधेन २.११ [२३६]       |                               |
| अनिच्छ्या              | ११.१२४         | अनुपस्कृतः ७.९८; १०.६२     |                               |
| अनिन्धा                | ३.४२           | अनुपस्कृतम् ३.२५७:         |                               |
| अनिपाते                | ۵.9 <b>5</b> ع | ४.११२                      | अनूपे ७.१९२                   |
| अनिबद्धः               | <b>८.७</b> ६   | अनुपाकृतमांसानि ५.७        | •                             |
| अनिमित्ततः             | ४.१४४          | अनुपूर्वशः १.१०२; २.६४     |                               |
| अनियुक्ता              | ९.१४७          | [=9], ६६ [९१]; ३.३९,       |                               |
| अनियुक्तासुतः          | ९.१४३          | २०१, २१९; ५.४७; ७.३४,      |                               |
| अनिर्णियतैः            | ११.१८९         | ३६; ८.९७, ११९, १४२         | <b>अनृत०</b> १, ८२            |
|                        | .२१२, २१७;     | अनुबन्धम् ८.१२६            | अनृतभाषचे ८.१०१               |
| ४.७४, ७९               |                | अनुभावी ८.६९               | अनृतम् ३.२२९, २३०;            |
| अनिर्वशायाः            | ¥.=            | अनुमतः ३.४                 |                               |
| अनिर्वशाहाम्           | <b>5.787</b>   | अनुमतेः ५.१५१; ८.२३१,      |                               |
| अनिर्विष्टान्          | ٧.٩٩           | ३४८                        | 998; 8.95; 99.44, 55;         |
| अनिर्वेश्यम्           | 99.988         | अनुमत्ये ३.८६              | 97.5                          |
| अनिर्वृत्तम्           | 9.89           | अनुमन्ता ५.४१              | <del>-</del>                  |
| अनिल० ४.९६             |                | अनुमानम् १२.१०४            | •                             |
| अनिलम्<br>अनिले        | 92.920         | अनुमानेन ८.४४              | •                             |
|                        | 8,902          | अनुमारिकम् ३.१२२           | अनृताभ्याम् ४.४               |
| अनिष्कृतैनसः<br>अनिष्ट | 99.43          | अनुरक्तः ७.६४              | •                             |
| अनिष्टम्               | 42.4           | अनुरस्तम् ७.२०९            | अनृतिनः ४.२१४                 |
| जानण्डम्               | ७.१३: ९.२१     | अनुरागपरागी ७.१४४          | अनृते १.२९, ८.९८, ९९          |

| अनृतेन ४.२३७; ८.१४             | अन्त्यकर्मीण ५.१६८                                            | १०.५४, १०४, ११४, १२५;                      |
|--------------------------------|---------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| अनृतौ ४.१०४, १०५;              | अन्त्यजः ८.२७९                                                | ११.३, १४२, १४७, १६०,                       |
| <b>४.</b> १४३                  | अन्त्यजन्मनः १०.११०                                           | २४३                                        |
| अनेक० ९.२६१                    | अन्त्यजातिताम् १२.९                                           | अन्नशेषम् ३.२५३                            |
| अनेकानि ५.१५९                  | अन्त्यजासु ११.५२, १७०                                         | अन्नस्य ३.१२१, २२४                         |
| अनेनाः ८.१९                    | अन्त्यजैः ४.६१                                                | अन्नहर्त्त ११.५१                           |
| अनोड्कृतम् २.४९ [७४]           | अन्त्यपर्वतनामिकाम् ३.९                                       | अन्नरितायनाम् ३.१०४                        |
| अन्तः १.४९, ५१; ५.७९,          | अन्त्यम् ११.२१३                                               | अन्नादी २.१६३ [१८८]                        |
| १४१; ६.६३, ७३; ८.६९;           | अन्त्ययोनयः ८.६८                                              | अन्तावे ५.३१७                              |
| १२.८७                          | अन्त्यस्त्रियम् ८.५९; ८.३८५                                   | अन्नाद्यजानाम् ११.१४३                      |
| अन्तःपुरप्रचारम् ७.१५३         | अन्त्यात् २.२१३ [२३८]                                         | अन्नाचम् ३.२४४; ४.११२;                     |
| अन्तःपुरम् ७.२१६, २२४          | अस्मानम् ६६८                                                  | <b>૭.</b> ૨૧૭                              |
| अन्तःपरे ७.२२१                 | अन्त्यावसायिनाम् १०.३९<br>अन्त्यावसायिकिः ४.७९                | अन्नाद्येन ३.८२, २३३                       |
| अन्तःपुरे ७.२२१<br>अन्तकः ३.८७ | अन्त्यावसायिषिः ४.७९                                          | अन्नानाम् ५.५४; ११.९३                      |
| <b>अन्ततः</b> २.३७ [६२]; ३.८६; | अन्त्यैः ४.७९                                                 | अन्तेन २.११७ [१४२];                        |
| 99.998                         | अन्धः ३.१६१, १७७;                                             | ₹.७=                                       |
| अन्तम् १.७३; ४.१२३;            | ७.१४९; ८.९३, ९४, ३९४                                          | अनैः ३.=१, १२४; ६.११                       |
| 99.238                         | अन्धकारे ४.४१                                                 | अन्यगेहवासः ९.१३                           |
| अन्तरजातासु १०.६               |                                                               | अन्यगेहानाम् २.१४९                         |
| अन्तरप्रभवाणाम् १.२            | अन्धतामिस्रम् ४.८८<br>अन्धतामिस्रे ४.१९७<br>अन्धनामित्रे १२०१ | [9=8]                                      |
| अन्तरपुरुषः ८.८४               | अन्धवधिरौ ९.२०१                                               | अन्यगोत्रतः ९.१४१                          |
| अन्तरम् १.१३६ [२.१७],          |                                                               | अन्यगोषु ९.५०                              |
| 989 [2.22]                     | अन्ते ६९४.                                                    | अन्यंतमः ३.१४६; ११.१२४                     |
| अन्तरात्मनः ४.१६१              | अन्धचञ्चु - १०.४६                                             | अन्यतमम् ११.७४, ⊏६                         |
| अन्तरात्मा १२.१३               | अन्ध्रमेवी १०.३६                                              | <b>अन्यतमया</b> ४.१३; ६.३२                 |
| अन्तरालानाम् १.१३७             | अन्तर २.१६९ [१९४];                                            | अन्यतमस्य ४.२२२                            |
| [7.95]                         | X.233; E.X3, X9;                                              | अन्यतमे ८.११९                              |
| अन्तरिक्षगतान् ७.२९            | ७.११८; १०.३x                                                  | अन्यतरः २.८६ [१११];                        |
| अन्तर्गतम् ८.२४, २६            |                                                               | <b>९.</b> २११                              |
| अन्तर्गतशवे ४.१०५              | अन्नदोषात् ५.४                                                | अन्यत्रेन ९.१७१                            |
| अन्तर्वशाहात् ८.२२२            | अन्नवः ४.२२९<br>अन्नवोषात् ५.४<br>अन्ननिषेकम् ४.१४१           | अन्यपरिष्रह ४.१६२                          |
| अन्तर्निवेशेन ७.६२             | अन्नपक्त्याम् ९.११                                            | अन्यबीजजाः ९.१८१                           |
| अन्तर्वेश्मनि ७.२२३            | अन्नप्राशनम् २.९ [३४]                                         | अन्यया ९.८७                                |
| अन्ताः १.५०                    | अन्तम् २.२६ [४१], २८                                          | अन्यवेश्मतः ११.१६४                         |
| अन्तिकम् २.१७२ [१९७];          | [ 1 3]; 3.64, 99, 904,                                        | अन्यंगनास् ९.४८                            |
| ₹.9                            | ११३, ११८, १८२, २२४,                                           | अन्यायवर्तिष् ७.१६                         |
| अन्तिके २.१७७ [२०२]            | २२९, २३६, २३७, ४.२७,                                          | अन्याये ९.२९२                              |
| अन्ते १.७४; २.४९ [७४],         | ¥x, 9==, 9=9, 209,                                            | अन्यायेन २.८५ [११०]                        |
| ९९/[१२४], २.१०० [१२४];         | २१०, २१२, २१३, २१४,                                           |                                            |
| •8:26                          | २१=, २१९, २२०, २२१,                                           | <b>अन्यास्</b> ३.४०<br>अन्योत्यन्त्र ५.१६२ |
| अन्तेश्तिमनः ४.३३_             |                                                               | अन्योन्यय्यतिषक्तः १०२४                    |
| अन्त्यः ८,६६                   |                                                               | अन्योन्यसंयोगः ३.३२                        |
|                                | €.9°€; =.3°€3; °€.3°€3;                                       | अन्वयज्ञाः ३.१६४                           |
|                                |                                                               | ***                                        |

#### मनुस्मृति-शब्बसूची

| अन्वयवत्                          | <b>⊏.३३</b> २                 | अपराधाः                             | <b>८.२९९</b>            | अपुत्रासु     | <b>د</b> .२ <b>د</b>             |
|-----------------------------------|-------------------------------|-------------------------------------|-------------------------|---------------|----------------------------------|
|                                   | <b>४.</b> ९५०                 | अपराम्                              | ४.९३                    | अपुमान्       | ३.४९                             |
| अन्वहम् २.१                       | ४२ [१६७].                     | अपराह्नः ३                          | .२५५, २७=               | अप्डवः        | 9.8%                             |
| 94= [9=3]. 9                      | ९२ [२१७]:                     | अपरिच्छदाः                          | · = .४० <u>५</u>        | अपूतैः        | २.१५ [४०]                        |
| ३.७८, ८४, १२                      | ४: ७.१३६:                     | अपरिपूतेषु                          | ८.३३०                   | अपूपशाला      | ९.२६४                            |
| ११.२४५, २२२                       |                               | अपरिव्रतम्                          | <b>८.२३</b> ८           | अपृषक्जितम्   | ७.९७                             |
| अन्वाधेयम्                        | ९.१९४                         | अपवादेन                             | ४.२३७                   | अपोगण्डः      | ۵,985                            |
| अन्वाहार्यम्                      | 3.923                         | अपविद्धः 🤄                          | ५.१४९, १७१              | अप्पति०       | 9.50                             |
| अन्वितः                           | 8.5=                          | अपव्ययमानः                          | द. <b>६</b> ०           | अप्पत्योः     | ५.९६                             |
| <b>अपः</b> १.८: ३                 |                               | अपव्ययमानम्                         | ۵.۲۹                    | अप्रकाशन्     | =.3¥9                            |
| ४.४८, २५०: ५                      |                               | अपसदाः १०.९                         | १०, १६, १७,             | अप्रकाशान्    | ९.२५६                            |
| १४४: ६.२२:                        |                               | ४६                                  |                         | अप्रजाबाम्    | ९.१९७                            |
| ११.१४७, १४=                       |                               | अपसय्यम्                            | <b>३.२</b> १४           | अप्रजीतः      | ९.३१७                            |
| अपकर्षम्                          | १०.४२                         | अपसव्यमतन्द्रि                      |                         | अप्रजोद्यः    | ३.१०५                            |
| अपकारिणः                          | 99.39                         | अपसव्येन                            | ३.२१४                   | अप्रतर्क्यम्  | <b>१२.२</b> ९                    |
| अपकृते                            | ७.१६४                         | अपस्नानुम्                          | ४.१३२                   | अप्रतिपूजिताः | ₹.ሂ≂                             |
| अपकृष्टः                          | ९.२४                          | अपस्मारि                            | €.\$                    | अप्रतिवारिताः |                                  |
| अपकृष्टजः                         | E. 2 E 9                      | अपहरणम्                             | ११.५७                   | अप्रतीकाराम्  | 97.50                            |
| अपकृष्टम्                         | ४.१६३                         |                                     | c.980, 988              | अप्रत्यक्षम्  | 5. <b>9</b> ¥                    |
| अपचमानेभ्यः                       | ४.३२<br>- २०:-                | अपहर्तृजाम्                         | 99.989                  | अप्रमत्तः     | . ७. १४६                         |
| अपचारिणी                          | 5.390                         |                                     | २४४: ११.४१              | अप्रमाबिने    | २.९० [११५]                       |
| अपण्यानाम्                        | 99.53                         | अपहारिषु                            | २.६३ [८८]               |               | १.२०७ [२३२]                      |
| अपत्यतया                          | <b>३.</b> 9६                  |                                     | (२, ४३, <b>१३९</b>      | अप्रमेयम्     | १२.९४                            |
| अपत्यप्राप्तिः                    | ९.१०३                         | अपांक्त०                            | ३.9६३                   | अप्रमेयस्य    | ٩.३                              |
| अपत्यम् ६.२: ९                    | <b>९.२८, १२७,</b>             | अपाड्कतदाने                         | <b>३.</b> १६९           | अप्रमोदात्    | ₹.६٩                             |
| १४६, २०३                          | 0.5.0                         | अपाड्नत्याम्                        | 99.200                  | अप्रशस्तम्    | 99.244                           |
| अपत्यलोभात्                       | ४.१६१                         | अपाड्नत्येषु                        | ३.9=२                   | अप्राज्ञतया   | ४.१६७                            |
| अपत्यविक्रयी                      | 7.49                          | अपाड्सतेयान्                        |                         | अप्राणि       | 8,999                            |
| अपत्यस्य                          | ६.२; ९.२७,                    | अपाड्यतेयैः                         | ३.१७०<br>३. <b>१७</b> ६ | अप्राणिभिः    | <b>९.</b> २२३                    |
| 995; 99.89                        | 0 C - 010Y                    | अपाड्त्यः                           |                         | अग्रियकरम्    | 8.208                            |
| अपत्यार्थम्                       | ९.६८, १७४                     | अपात्रकृत्यासु                      |                         |               | <b>ሪ.</b> ዓ ፣ ር. ሂ. ዓሂ ዩ         |
| अपतितान्                          | ۳.۶ <b>۲</b> ۹                | अपात्रीकरणम्                        |                         | अप्रियवादिनी  | <b>९.</b> = 9                    |
| अपतिवृता                          | ९.२०<br>४. <b>१९</b> ६        |                                     | 9.93; 7.09              | अप्रिये       | ९.१७३                            |
| अपदेशेन                           | °.1\~<br>=.9=2                |                                     | = 1: \ \. 9 9 7;        | अप्रियेषु     | <b>६.७९</b><br>६.६२              |
| अपवेशैः                           | = XX                          | ९.२ <b>८</b> १: १९.<br><b>अखयेन</b> | 9.90                    | अप्रियैः      | <b>6.6</b> 5                     |
| अपवेश्यम्                         | 90.89, 88                     |                                     | 5.95                    | अप्रीतिकरम्   | 97.75                            |
| अपर्ध्वसजाः                       | 99.242                        | अकर्षकम्                            | ¥.¥ <b>?</b>            | अप्सरतः       | 9.३७; 9२.४७<br>४.१८३             |
| अपनोवनम्                          | 11.535                        | अपुष्यकृत्                          | २.३२ [४७ <u>]</u>       | अप्सरसाम्     | •. १५२<br>७.७२                   |
| अपपात्राः                         | 99.94                         | अपुष्यम्                            | <b>९.</b> १२७           |               |                                  |
| अपयतः                             | 11.124<br>' ७. <b>५</b> ९     | अपुत्रः                             | ९.१३२, <b>१</b> ८४      | -, ,, ,, ,, , | ९ [६४]; ३.८८,<br>· ४ ५६:         |
| अपराङ् <b>मुखाः</b><br>अक्टारिकाम | ( \ \ \ \ \ \                 | अपुत्रस्य                           | X.14 1-\<br>X.9\o       |               | : ४.५६: =.१००,<br>२४४,      २७९; |
| अपराजिताम्                        | , ५.५ ।<br>८.४०६, ४० <b>९</b> | अपुत्रा                             | 4.145<br><b>9.</b> 934  | 11.           |                                  |
| अपराधतः                           | a. 50a, 505                   | अपुत्राबाम्                         | 3.175                   | ११.१४९,       | 130, 143,                        |

| २०२, २४४                         | अभाषः ९.२१३              | अपृते ८.२३१              |
|----------------------------------|--------------------------|--------------------------|
| अफलः २.१३३ [१४८],                | अभावे ८.१८२, २४८,        | अभोजनम् ११.१६६, २०३,     |
| 933 [9Xs]                        | २४९; ९.१६६, १६९          | <b>२१</b> %              |
| अफलम् वर्ष २.१३३ [१४८]           | अभिकांकियः ४.९१          | अभोज्यम् ११.१६०          |
| अफलाः पारन २.१३३ [१४८],          | अभिचातान् १२.७७          | अभोज्यानाम् ११.१४२       |
| २०९ [२३४]; ३.५६                  | <b>अभिचारः</b> ११.६३     | अभोज्यान्ताः ४.२२१       |
| अफेनाणः २.३६ [६१]                | अभिचारम् ११.१९७          | अभ्यक्ताम् ४.४४          |
| अवलागम् ८.१७२                    | अभिचारेषु ९.२९०          | अभ्यंगम् २.१४३ [१७८]     |
| अबान्धवम् १०.४४                  | अभिजनस्य ४.१८            | अभ्यञ्जनम् २.१८६ [२११]   |
| अबीजकम् १०.७१                    | अभिजनेन १.१००            | अभ्यञ्जनात् १०.९१        |
| अबीजम् ९.७९                      | अभिजित् ११.७४            | अभ्यतीतेषु ४.२५२         |
| अबीजविक्रयी ९.२९१                | अभिन्नोहेण ८.२७१         | अभ्यधिके ८.३२२           |
| अबुद्धयः ३.१०४                   | अभिधानवत् २.८[३३]        | अभ्यनुज्ञातः ३.२४३       |
| अब्जम् ५.११२                     | अभिनिर्मुक्तः २.१९६      | अभ्यर्थ ३.३०             |
| अब्जेषु                          | [229]                    | अभ्यर्थितः २.१६४ [१८९]   |
| अव्यर्पये ११.२७                  | अभिनिवेशः १२.४           | अभ्यवहारेण ६.४९          |
| अव्यम् २.८२ [१०७];               | अचिप्रायम् ७.५७          | अभ्यस्य २.५४ [७९]; ६.९५; |
| . ११.९२, १२ <b>८, १२९, २</b> ५२, | अभिमन्तारम् १.१४         | ११.२४४, २४७, २४८, २६२    |
| २४६, २४७                         | अभिमर्शेषु ८.३४२         | अभ्याचातेच् ९.२७२        |
| अव्यशतम् ११.२०६                  | अभिम्खः २.१७२ [१९७]      | अभ्यासः १२.३१            |
| <b>अव्यसहस्राणि</b> ११.२०७       | अभिम्खाम् २.१६८ [१९३]    | अभ्यासात् १२.७४          |
| अध्यस्य ३.२८१                    | अभियोक्ता ८.४२.४८        | अभ्युवये ३.२५४           |
| अब्बान् ४.१६८                    | अभिरक्षिता ७.३४          | अभ्युवयेषु ९.८४          |
| अब्बार्धम् ११.२४४                | अभिक्षम् ३.१४४           | अभ्युदितः २.१९६ [२२१]    |
| अब्दुर्गम् ७.७०                  | अभिरूपाय ९.८८            | अभ्युदितान् ४.१०४        |
| <b>अब्बे</b> २.१० [३४], ११       | अभिवादन० २.९६ [१२१]      | अभ्युदियात् २.१९४ [२१९]  |
| [३६]; ९.५१                       | अभिवादनम् २.१९२ [२१७]    | अभ्युपपत्ती ८.३४९: १०.६२ |
| अब्बेन ११.१२३, १६२               | अभिवाबने २.९९ [१२४], .   | अभ्युषायान् ११.२१०       |
| अधीवतम् ११,५३२                   | १०० [१२४]                | अभ्युपायैः ११.२१०        |
| अब्राह्मणः ८.३४९                 | अभिवादनैः २.१८४ [२१०]    | अच ६.२३                  |
| अबाह्मणात् २.२१६ [२४१]           | अभिवादम् २.९८ [१२३]      | अश्वदरनि ४,१०४           |
| अज्ञाहमचे २.२१७ [२४२];           | अभिवादयन् २.९७ [१२२]     | अधिम् ११.१३३             |
| ٥. <b>٢</b> ٧                    | अभिवादस्य २.१०१ [१२६]    | अमत्या ४.२२२; ५.२०       |
| अवस्यविकाः १२.५९                 | अभिवादात् २.९७ [१२२]     | अमत्सरः ३.२३१            |
| <b>अभक्षम्</b> ५.२६; १२.१४२      | अधिवादाच्याम् २.९५       | अमन्त्रम् ३.१२१          |
| अभक्ष्यांचि ५.५                  | [9२०]                    | अमन्त्रवित् ३.१३३        |
| अभयदक्षिणम् ४.२४७,               | अभिशस्तः ३.१४९           | अमन्त्राणाम् १२.११४      |
| ३०३                              | <b>अजिशस्तस्य</b> ४.२११; | अमन्त्रात् ९.१८          |
| अभवप्रवः ४.२३२                   | <.99 <b>६</b> , ३७३      | अमन्त्रान् ३.१२९         |
| अषयम् ४.२२४; ६.३९                | अभिशस्तान् २.१६० [१८४]   | अमन्त्रिका २.४१          |
| अभयस्य ८.३०३                     | अभिसन्धकः ४.१९५          | अममः ६.२६                |
| अभयानि ७.२०१                     | अभिसम्बन्धात् ५.६३       | अमरलोकताम् १.१२४         |
| अभरजानि १०.४६                    | अधीप्सितानाम् ७.२०४      | [२.४]                    |
|                                  |                          |                          |

| _                         |                                         |                                       |
|---------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------|
| अमराः ७.७२                | अम्बच्ठ्याम् १०.१९                      | अरिक्चीयम् ९.१४७                      |
| अमात्यः ७.१४७             | अम्बद्धनाम् १०.४७                       | अरिपुरम् ७.१८१, १८४                   |
| अमात्यमुख्यम् ७.१४१       | अम्बु ६.६७                              | अरिप्रयुक्ताम् ७.१०४                  |
| अमात्याः ९.२३४            | अम्बुचारिणाम् १२.५७                     | अरिम् ३.१४४; ७.१४८                    |
| अमात्यान् ७.६०            | अम्मस्त ३.१७९: ४.१९०;                   | १७३, १९४, २१०                         |
| अमात्ये ७.६५              | ७.३३, ३४                                | अरिराष्ट्रम् ७.१८१<br>अरिष्टकै: ४.१२० |
| अमानुषीषु ११.१७३          | अम्ल० ५.११४                             |                                       |
| अमानुषेषु ९.२८४           | अयः ५.११४                               | अरिसेविनम् ७.१५८                      |
| अमायया २.२६ [५१]:         | अयःकांस्योपलानाम् ११.१६७                | अरीजाम् ९.२७५                         |
| ७.१०४                     | अयज्यनाम् ११.२०                         | अरीन् ३.२३०; ७.१९४,                   |
| अमावस्या ४.११४            | अयज्वा ११.१४                            | <b>१९</b> =; ११.३२, ३३                |
| अमावस्याचतुर्वश्योः ४.११३ | अयत्नेन ५.४७                            | असंतुबः २.१३६ [१६१]                   |
| अमावस्याम् ४.१२८          | अयथातथम् ३.२४०                          | अरुनोदये १०.३३                        |
| अमितौजस् १.१६, ३६         | अयनम् १.१०                              | अरेः ७.१०२, १४६                       |
| अमितौजाः १.४              | अयनस्य ४.२६                             | अरोगः ७.२२६                           |
| अमित्रस्य १२.७९           | अयन्त्रितः २.९३ [११८]                   | अरोगाः १.५३                           |
| अमित्राः ७.८३             | अयशः ६.१२६                              | अरोचमानायाम् ३.६२                     |
| अमित्रात् २.२१४ [२३९];    | अयाज्ययाजनैः ३.६४                       | अर्कः ५.९६: ७.७                       |
| ७.२०७                     | अयाज्यसंयाज्य ११.५९                     | अर्ककाली ४.१०५                        |
| अमुक्तहस्तया ५.१५०        | अयुक्ष ३.२७७                            | अर्कम् २.१५६ [१८१]                    |
| अमूत्र ३.१८१: ४.१६८,      | अयुग्मासु ३.४८                          | अर्कव्रतम् ९.३०४                      |
| २३९: ४.४४: ९.३२२:         | अ <b>युतै</b> ः १२. <b>१</b> १३         | अर्कस्य ९.३०३                         |
| 92.58                     | अद्ध्यमानम् ७.९२                        | अर्काणम् ७.४                          |
| अमुत्रार्थम् ७.९४         | अय्ध्यमानस्य ४.१६७                      | अर्थः २ १९९ [२२४]:                    |
| अमुत्रैः ९.१३९            | अयोगवः २०.२६                            | ७.६०, १५७; =.१४१;                     |
| अमुसले ६.४६               | अयोगवस्य १०.४८                          | ९.४२; १२.३=, १०२                      |
| अमृतत्वाय ६.६०            | अयोगवे १०.३२                            | अर्थकामेच १.१३२ [२.१३]                |
| अमृतभोजनः ३.२८४           | अयोगुडान् ३.१३३                         | अर्थकामी ४.१७६<br>अर्थछ्ती ९.५०       |
| अमृतम् २.२१४ [२३९]:       | अयोनिष् ११.१७३                          | अर्थछी ९.५०                           |
| 3.2=x; Y.X; =.49;         | अयोमयः ८.२७१                            | अर्थीचन्तकम् ७.१२१                    |
| 97.54, 908                | अयोमये ११.१०३                           | अर्थात: २६४ [२०९]                     |
| अमृतस्य २.१३७ [१६२]       | अयोमुखम् १०.५४                          | अर्थबृद्यम् ७.४६                      |
| अमृताभ्याम् ४.४           | अरक्तानि १०.८७                          | अर्थद्वमे ७.४१                        |
| अमेध्य ५.१२६: १२.७१       | अरक्षितारम् ६.३०६, ३०९                  | अर्थधर्माभ्याम् ७.४६                  |
| अमेध्यप्रभवाणि ५.४        | अरण्यम् २.७९ [१०४];                     | अर्थम् १.२६, ३१, ८७,                  |
| अमेध्यम् ४.५३; ९.२८२      | €.२, ¥                                  | 907, 38=: 7.970                       |
| अमेध्यिलप्तम् ४.५६        | अरण्ये ५.४३, ६९; ७.१४७;                 | [947;] ६.३०, ४३, ६९;                  |
| अमेध्यात् २.२१४ [२३९]     | E. E. S. 3 X E: 99.909,                 | ७.१२४, २१३; ८.४३, ४४,                 |
| अमेध्यानि ४.१३२           | २ <u>४</u> =                            | ¥७, ४८, ४९, ५०, ५१, ५४,               |
| अमेध्ये ११.९६             | अरयः ७.७३                               |                                       |
| अमेध्येन ४.१२८            | अराक्षसान ३.२३                          |                                       |
| अम्बच्छः १०.६, १३         | अरयः                                    | 944                                   |
| अम्बष्ठकन्यायां १०.१४     | अराजन्यप्रसूतितः ४.५४                   | अर्थवत् ४.१३४                         |
|                           | -1 -1 -1 -1 M M M M M M M M M M M M M M |                                       |

| अर्थवित्                     | ٩.३                                       | अर्धेन                 | 9.37; =.790                     | अल्पायुः               | ४.१५७                       |
|------------------------------|-------------------------------------------|------------------------|---------------------------------|------------------------|-----------------------------|
| अर्थवैकल्यम्                 | ۳. <b>९</b> ४                             | अर्यमणम्               | 99.248                          |                        | ३.२१९; ७.१६९;               |
| अर्थशीचम्                    | ४.२०६                                     | अर्शसम्                | €. €                            | १०.११७                 |                             |
| मर्थसम्प्रदनार्थ             | म् ७.१६८                                  | अर्ह:                  | <b>5.9</b> 9                    | अल्पीयसीम्             | <b>⊏.३६</b>                 |
| अर्थसम्बन्धिनः               |                                           | अर्हजम्                | ३.५४                            | अरुपे                  | ३.४९                        |
| अर्थस्य                      | ४.१८, ९.११                                | अर्हणीयताम्            | ९.२३                            | अवकारोषु               | ३.२० <b>७</b>               |
| अर्थीसद्वपर्यम्              | <i>ح.</i> لان                             | अर्हत्तमाय             | ३.१२⊏                           | अबकीर्जिनः             |                             |
| अर्थसिद्धये                  | ७.२१४                                     | अर्ही                  | <b>=.३९</b> २                   | अवकीर्जी               | ₹. <b>१</b> ४५;             |
| अर्थाः                       | ४.२५६                                     | अलक्षणम्               | १.४; ४.१४६                      | 99.995                 |                             |
| अर्थात्                      | ۳. <b>५</b> ६                             | अलड्कारः               | ९.१००, १५०;                     | अवकीर्जीव              |                             |
|                              | २.७४ [१००];                               | १०.५२                  |                                 | अवकीर्जीवर             | <del>ग्</del> म् २.१६२      |
|                              | ७.१०६; ⊏.५३,                              | अलड्कारम्              | ४.६६; ९.१७,                     | [१८७]                  |                             |
| १६८, १७४                     | -14                                       | ९२, २१९                |                                 | अवकृष्टजा              |                             |
| अर्थानधी                     | ۵,२४                                      | असङ्कारेषु             | ७.२२०                           | अवकृष्टस्य             |                             |
| अर्थानाम्                    | ه.۲۰۶<br>د د د د د د د د                  | अलड्कृतः               | ७.२२२                           |                        | <b>४.२१३</b> ; <b>४.१२४</b> |
|                              | २.१५७ [१८२]                               | अलब्धम्                | ७.९९, २०१                       | अवगुण्ठितः<br>र्       |                             |
| अर्थाम्याम्                  | ¥ <i>0.</i> ⊅                             | अलय्धान्               | ९.२४१                           | अवगूर्य                | ११.२०६, २०६                 |
| अर्थिता                      | <b>९.२०३</b>                              | अलाघवम्                | 99.233                          | अवगूर्यम्              | ४. <b>१</b> ६५              |
|                              | <b>⊏.२५०; १२.२</b>                        | अलाबुम्                | ξ. <b>χ</b> Υ                   | अवचनीयेषु              |                             |
| [05]                         |                                           |                        | २.१४९ [१८४];<br>                | अवचानि                 | ₹.३=                        |
| अर्थिप्रत्यर्थिसर् <u>ग</u>  |                                           | <b>६.४७; ९.</b> १      |                                 | अवचेषु                 | ६७.३<br>१६.४                |
| अर्थी                        | 5. E. | अलिङ्गी                | ¥,200                           | अवधः                   | र. २ <b>२</b><br>४. १२४     |
|                              | , १०६; ७.१४,                              | अलीकनिर्वन्ध           |                                 | अवधूतम्                |                             |
| ६२; =.५२<br><b>अर्थेष</b> १  | .१२९ [२.१०];                              | अलुध्धः                | <i>७७.</i> २<br>६३.२            | अवधूननम्<br>अवध्यस्य   | <b>9.789</b>                |
|                              | ; = .903, 90 <b>९</b>                     | अलुब्धाः               | 7.93 <b>६</b> [9 <b>६</b> 9]    | अवनिष्ठीव              |                             |
| ण । १२, २.०२<br><b>अर्घः</b> | = 104, 104<br>= 24=                       | अलास्यान्<br>अलोपान्   | २.१२५ [ १५ I]<br>९. <b>१</b> =० | अवनेजनम्               | 7.958 [208]                 |
| अर्घवण्डः                    | <b>⊏.</b> २४३                             | अलोमिकाम्<br>अलोमिकाम् | 7. [=5                          | अवपीडनाय               |                             |
| अर्धप <del>ञ्च</del> मान्    | <b>४.</b> ९४                              | अल्पः<br>अल्पः         | ३.४३; ६.४ <b>९</b> ;            | अवश्रयस्य              | n: 99.⊏२                    |
| अर्धपणम्                     | E. 808                                    |                        | ७. १२९; <b>=</b> .२१७           | अवभृषस्ना<br>अवमंस्याः | E,E¥                        |
| अर्घपादिकः                   | <b>=.३२</b> ४                             | अस्पदक्षिणः            | 99.80                           | अवमतः                  |                             |
| अर्धबलाबनम्                  |                                           | अस्पदक्षिणैः           | 99.38                           | अवमताः                 | <b>હે.</b> ૧૪૦              |
| अर्घमाक्                     | 5.39                                      | अस्पद्रोहेण            | 8.7                             | अवमन्ताः               |                             |
|                              | =, २९६, ३ <b>९</b> ८,                     | अस्पधनः                | 99.80                           | अवमानस्य               | 7 2                         |
|                              | २; ११.२४४                                 | अरुपधनानि              |                                 | अवमानितः               |                             |
| अर्धमासान्ते                 | <b>४.</b> २४                              | अस्पबुद्धयः            | 97.08                           | अवमूत्रयतः             |                             |
| अर्धरात्रे ४                 | ८,१३१; ७.१४१                              |                        | २.१२४ [१४९]:                    | अवयवाः                 | ৭.৭৩                        |
| अर्धवृद्धिः                  | <b>≒.१</b> ४०                             | ७.८६, १२               |                                 | अवयवान्                | 9.98                        |
| अर्धशतम्                     | =.२६७, ३३१                                | अरुपविद्यः             | 99.38                           | अवयवैः                 | 9.95                        |
| अर्धसंस्थापनम्               | र् ६.४०२<br>१.२७                          | अल्पशः                 |                                 | अवरजः                  | २.१९८ [२२३]                 |
|                              | 9.२७                                      |                        | म् ११.१६४                       | अवरवर्णज               |                             |
| अधिकम                        | ₹.9                                       | अस्पानाम्              | ે ૪.૧૧૬                         | अवरवर्णज               |                             |
| अर्धिनः                      | <b>5.</b> 290                             | अस्पान्                | ७.१९१                           | अवरा                   | १२.११०, ११२                 |
|                              |                                           | _                      |                                 |                        |                             |

# मनुस्मृति-शब्दसूची

| अवरात्                    | २.२१३ [२३८]                  | अविलुप्त ब्रह्मचर्य                          | : ३.२                                   | अशुचिम्                 | ४.१२७                                         |
|---------------------------|------------------------------|----------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------|-----------------------------------------------|
| अवरान्                    | ₹.२३                         | अविवादः                                      | <b>=.९</b> २                            | अशुद्धा                 | ሂ.ሂ⊏                                          |
| अवरुद्धानाम्              | <b>८.२३६</b>                 | अविवाहिनः                                    | ९.२३⊏                                   | अशुद्धाम्               | ४.१२७                                         |
| अवलिप्तैः े               | ४.७९                         | अविशेषतः                                     | ९.१२४                                   | अशुष०                   | 92.3                                          |
| अवशः                      | ५.३३                         | अविशेषेण                                     | <b>⊏.</b> १९२                           | अशुषम्                  | 92.5                                          |
| अवशिष्टम्                 | ३.११६                        | अविषद्यायाम्                                 | <b>⊏.२६</b> ४                           | अशुष्काणाम्             | ११.६४                                         |
| अवसरिषकाम्                | १ ४.११२                      | अवीरायाः                                     | ४.२१३                                   |                         | २.४९; २.४१;                                   |
| अवसाने                    | २.४६ [७१]                    | अवृतः                                        | ४.५७                                    | ३.१२४, १६५              | ९, १९३, २६६;                                  |
| अवसायिषिः                 | ४.७९                         | अवृत्तिकर्षितः                               | १०.१०१                                  | ४.२६; =                 | .३७, १३१;                                     |
| अवस्थितान्                | ७.६०                         | अवृत्ती                                      | ४.२२३                                   |                         | २४; <b>१</b> २.२४,                            |
| अवाक्रिराराः              | ३.२४९;                       | अवेषायाः                                     | ७.१०१                                   | ३०, ६७, २०              | 90                                            |
| ९.९४; ११.                 |                              | अवेदविदि                                     | ४.२९२                                   | अशीचम्ः                 | ४.९=                                          |
| अवाड्नरकम्                |                              | अवेदविहिताम्                                 | <b>4.83</b>                             | अश्वतः                  | <b>३.२३९</b>                                  |
| अवि०                      | ३.६; १२.४४                   | अवेद्या                                      | १०.२४                                   | अश्नता                  | ११.९४                                         |
| अविकम् ९.                 | .११९, १०.११४                 | अव्य <b>ङ्गाङ्</b> गीम्                      | ₹.90                                    | अश्नतीम्                |                                               |
| अविकस्य                   | ९.४४                         | अव्यक्तिचारः                                 | ९.१०१                                   | अरनन्                   | ११.२६१                                        |
| अविकानाम्                 | ८.२९८                        | अव्यक्षिचारार्थम्                            | <b>⊏.</b> १२२                           | अश्मः                   | <b>६</b> .१७                                  |
| अविकारिणः                 | ७.१९०                        | अय्ययः                                       | १.५७                                    |                         | २५०; ९.३२१;                                   |
| अविकासु                   | ९.४६                         |                                              | ۹۵, ۵.388                               | १०.८६                   |                                               |
| अविचक्षणः                 | <b>३.</b> ११५;               |                                              | २.५६ [८१]                               | अश्मप्लवेन              | 8,990                                         |
| 5.9X0                     |                              | अय्ययात्                                     | <b>२.१९</b>                             | अश्ममयम्                | ४.११२                                         |
| अविचारितः                 | <b>⊏.२९</b> ४                | अय्यसनीः                                     | ₹ <b>火</b> .७                           | अश्ममयस्य               | ४.१११:                                        |
| अविजानताम्                |                              | अन्नणः                                       | २.२२ [४७]                               | ७.१३२                   | - 0                                           |
|                           | 90.40; 99.50                 | अव्रतानाम्                                   | 97.998                                  | अश्ममयेषु               | 5.900<br>V 224                                |
| अविज्ञानात्               | २. <b>१९</b> ४ [२२०]         | अव्रतान्                                     | 90.30                                   | अभद्रपा                 | ¥.                                            |
| अवितयम्                   | २.११९ [१४४]                  | अव्रतेः                                      | oep. €                                  | अश्राद्धिनः             | 8.223                                         |
| अविद्यमाने                | 99.99                        | अशक्तः ५.१४                                  |                                         | अभु०                    | ۶.१३ <u>४</u><br>३ १३६                        |
|                           | २.२२३ [२४ <b>८]</b><br>९.२०४ | अशक्यम्                                      | 97.98                                   | अभेयान्<br>अभोत्रियतते  |                                               |
| अविद्यानाम्<br>अविद्वान्  |                              | अशड्कतः                                      | १२.१०=<br>३.२४६                         | अभाग्यतत<br>अभोत्रिये   | •.₹○ <i>₹</i><br>¥. <b>=</b> ₹                |
| जावक्कान्<br>९.३१७        | ४.२८८ <sub>,</sub> १९१;      | अशठस्य                                       | ¥. ₹ • ₹<br>¥. <b>9</b> 9               | अजातिय<br>अश्लीलम्      | ۲۱<br>۲.२०६                                   |
| ९.२१७<br>अविद्वांसः       | 97.47                        | अशवम्                                        |                                         | भ रतातम्<br>अस्य        | २. <b>१७९ [२०४]</b>                           |
| आवद्वांसम्<br>अविद्वांसम् | २. <b>१</b> =९ [२१४]         | <b>अशनम्</b> २.२ <sup>५</sup><br>[५५]; ३.११८ | \ [ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | (37 <del>931</del> · ). | २.१७ <b>२</b> [२७७]<br>३.१६२; ४.१ <b>५९</b> ; |
| अविधानतः                  | 4.988                        | वशनशय्याणिः<br>अशनशय्याणिः                   | ४.२९                                    |                         | <b>९</b> =, <b>१४६, ३४२</b> ;                 |
| अविद्याय                  | ९.७४                         | अशनस्<br>अशनस्                               | 90.31                                   | 4.144, =.<br>9.85;      | <b>1 1 1 1 1 1 1 1 1</b>                      |
| अविधिना                   | ¥.३३, ३३                     | अशनि<br>अशनि                                 | 9.35                                    |                         | <b>⊏.२४</b> ६                                 |
| अविनयात्                  | હે.૪૦, ૪૧                    | अशनैः<br>अशनैः                               | <b>३.</b> ४९                            | अश्वत्यः<br>अश्वदः      | 8.239                                         |
| अविनीतैः                  | 8.80                         | अशासन्<br>अशासन्                             | <b>९.२</b> ४७                           | ** / * * * *            | २.२२१ [२४६];                                  |
| अविभरतान                  |                              | अशिराः                                       | ९.२३७                                   |                         | 9==; 0.95;                                    |
| अविभावितः                 |                              | अशीतिभागम्                                   | 5.980                                   |                         | 9.3=; 97.50                                   |
| अविरुद्धम्                | =.४६                         |                                              | ४.७२, <b>१</b> २४,                      |                         | े १ १ २ २६०                                   |
| अविरोधिना                 |                              | १४२, १४३;                                    |                                         |                         | <b>४.</b> ५३; ११.७४                           |
| अविलुप्तः                 | २.२२४ [२४९]                  | ७९, ६२, ६४,                                  |                                         | अश्वस्तन०               | 99.98                                         |
|                           |                              | - 3, 1 () 1-1                                | •                                       |                         |                                               |

| अश्वस्तनिकः           |              | असमृद्धिणः    | ४.१३७ ,            |
|-----------------------|--------------|---------------|--------------------|
| अश्वसारप्यम्          |              | असमी          | १०.७३              |
| अश्वस्य               |              | असम्पत्ती     | १२.३६ ;            |
| अश्वहारकः             | 99.47        | असम्बद्धः     | १२.६ ;             |
| अश्विसालोक्य          | म् ४.२३१     | असम्बद्धकृतः  | =.9€3 ;            |
| अरवैः                 |              |               | .१६० [१८४];        |
|                       | ४.११४; ७.४८  | ७.२००; ५.७०   | o; ११.२७           |
| <b>अ</b> ष्टकासु      |              |               | .१८४ [२१०]         |
| १५०                   |              | असरर्जासु     | ३.४३               |
| अष्टगुणम्             | <b>5.800</b> | असहायता       | ६.४४               |
| अष्टमांशः             | ११.१२६       | असहायेन       | ७.३०, ४४           |
| अष्टवर्षाम्           | 9.98         | असाक्षिकेषु   | ۵.90 <b>९</b>      |
| अष्टापाद्यम्          | <.३३७        | असाधुम्पः     | 99.98              |
| अष्टविद्यम्           | ७.१५४        | असाध्वृत्ता   | <b>९.</b> 50       |
| असंक <u>ु</u> सुकः    | ६.४३         | असाध्य        | ३.१८२              |
| असं <del>ख्</del> याः | १२.१४        | असिचर्म०      | ७.१९२              |
| असंख्यानि             | 9.50         | असिपत्रवनम्   | ४.९०; १२.७४        |
| असंदितानाम्           | <b>⊏.३४२</b> | असुख े        | ४.७०; १२.१८        |
| असंवृतम् <b></b>      | ४.=१         | असुखोदर्कम्   | ४.१७६;             |
| असंशयम्               | २.६८ [९३];   | 99.90         |                    |
| ७.१२                  |              | असुराः        | <b>३.२२</b> ४      |
|                       | .१७८, [२०३]  | असुरान्       | १.३७               |
| असंस्कार्यी           | १०.६=        | असून्         | ३.२१७              |
| असंस्कृतः ्           | ११.३६        | असूयकाय       | २. <b>८९ [११४]</b> |
| असंस्कृतप्रती         | तानाम् ३.२४५ | असूया         | 9.85               |
| असंस्कृताः<br>-       | २.१४ [३९]    |               | .१८२; ४.१६९;       |
| असंस्कृतान्           | ४.३६         | <b>४.</b> १३४ |                    |
| असंस्कृतानाम्         | १ ४.७२       | असृक्षतेः     | £.88               |
| असन्तानाम्            | 9.9३२ [२.9३] | असृग्         | ४.१६७              |
| असमोत्रा              | ₹.ሂ          | असुरिवरधी     | ३.१३२              |
| असंग <u>ै</u> ः       | ६.७४         | असेवया        | २.७१ [९६]          |
| असच्छत्रः             | 99.44        | असोमपः        | 99.93              |
| असज्बरः               | ४.9≂५        | अस्तम्        | 8.30               |
|                       | 9.988; 92.99 | अस्तमिते      | ४.७४               |
| असत्कार्यः            | 97.37        | अस्तेनमानिन   |                    |
| असत्पुत्रः            | ९.१५४        |               | ६.९२; १०.६३        |
| असत्यस्य              | 99.58        | अस्थ्नाम्     | ५.४९               |
| असब्                  | 9.99, 98, 68 |               | .9=2; ४.२२9;       |
| असपिण्डम्             | ४.१०१        | ४.५७; ६.७     |                    |
| असपिण्डा              | <b>3.</b> X  | अस्थिकपाला    |                    |
| असपिण्डेषु            | ४.१००        | अस्थिवन्तमय   | स्य ४.१२१          |
| असमावर्तक             | : ११.१४७     | अस्थिभेदकः    | <b>5.25</b>        |
| असमिध्य               | २.१६२ [१८७]  | अस्थिमताम्    | ११.१४०, १४१        |

अस्पिरत्वात् 5.99 अस्थिराम् 9 و. ۵ ४.६८ अस्थिसंचयात् अस्थीनि **5.**₹₹0 अस्नेहायतम् **X. X** अस्तमिते 99.298 3.228, 230 असम् ९.८६ अस्वजाति 9.7 अस्वतन्त्राः अस्वर्ग्यम् २.३२ [५७]; ८.१२७ 4.908 अस्वर्ग्या ७.२२६ अस्वस्थ अस्वामिना 5.988 अस्वामिविक्रयः 5.8 अस्वामी 5.990 अहः १.६४, ६६, ६७, ७२, ७३, ७४; २.१४७ [१८२], १५७ [१८२]; ३.८२, २४०; ४.७, **१**००; ५.२०, ६२; **=.308: 99.308, 333** अहंकारम् 9.98 अहिन १.६६; २.५७ [८२], १०७ [१३२]; ४.४१, ९६; ¥.30; **६.६**८; ८.४9९; 99.958 ११.१४७, १६७, अहम् २११, २१३, २४९ 99.285 अहरहः अहर्निशम् ४.९७, १२६ 9.08 अहर्निशस्यान्ते ५.२९ अहस्ताः अहस्य 9.45; 5.223 99.243 अहातु ४.८४: ११.१४७, अहानि २१३ अहार्यैः ७.२१७ अहिः २.४४ [७९]; ११.२२६, २४०; १२.र७ अहिंसकानि अहिंसपा २.१३४ [१४९]; ६.६०, ७४

| अहिंबः ४.२४                               | ६ आनतमन्यवः २.१२७                       | आचारान् ३.१६७                                      |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------|----------------------------------------------------|
| अहिंसे १.२                                | \. \ \ \                                | <b>आचार्येण</b> १.१०९                              |
| अहिंसा १०.६३; ११.२२                       |                                         | आच्छादः ७.१२६                                      |
| अहिंसाम् ५.४                              |                                         | आच्छादन० ३.४९                                      |
| अहिण्डिका १०.३                            | <b>अगमम्</b> ८.४०१; ९.२४६,              | आच्छाबनम् ९.२०२                                    |
| अहितानु ३.२० [१९                          |                                         | <b>आजातीः</b> ४.१६६                                |
| अहिप्रेष्यनाम्नीम् ३.                     |                                         | आजीवनार्थम् १०.७९                                  |
| अहीनम् े ११.१९                            |                                         | आजीव्यम् ७.६९                                      |
| अहीनानाम् २.१४८ [१८                       |                                         | आजप्तः २.२२० [२४४]                                 |
| अहुतः ३.७                                 |                                         | आज्ञया १०.५६                                       |
| बहुतम् ३.७                                | ३ <b>आगरे</b> ४.५८                      | आज्यपाः ३.१९८                                      |
| महें ५.७                                  |                                         | आज्यपानाम् ३.१९७                                   |
| अहेन १०.९                                 | २ आवयणम् ६.१०                           | आद्यः                                              |
| अहो १.६४, ६                               | <sup>५</sup> आदि्गरसः २.१२६ [१५१]       | आततायिनाम् ८.३५०                                   |
| अहोषिः ३.४                                | <sup>६</sup> आचतुर्विशतेः २.१३[३८]      | आततायिवधे ८.३४१                                    |
| अहोरात्रम् ४.११                           | ः आचान्तः ५.१३८, १४३                    | आतप० १२.७७                                         |
| 99.9=3                                    | आचारतान ३.२४१                           | आतिरेक्यम् ११.५०                                   |
| अहोरात्रविदः १.७                          | <sup>३</sup> <b>आचारः</b> १.१०७, १०८,   |                                                    |
| <b>अह्नः</b> ११.२४                        | ९     १२५ [२.६], १३७ [२।१८];            | आतुरम् ६.७७                                        |
| अह्ना ४.६४, १०२; ६.६                      | ९ २.१६८ [१९३]; ४.१४४,                   | आतुराणाम् ४.२०७; ८.७९,                             |
| आकरकर्मान्ते ७.६                          |                                         | <b>३</b> 9२                                        |
| आकरान् ८.४१                               |                                         |                                                    |
| <b>आकार्-अन्</b> ३.२४<br><b>आकारः</b> ७.६ |                                         | आतुरासु ८.२८                                       |
| •                                         | [ ` · · ]                               | आत्मकम् १.११, १४, ७४;                              |
| आकारम् ७.६                                |                                         | 92.28                                              |
| आकारैः ८.२                                |                                         |                                                    |
| आकालिकम् ४.१०३, ११                        |                                         | आत्मचिन्ता १२.३१, ८३                               |
| आकासिकान् ४.१०                            |                                         | आत्मज्ञानम् १२.६५<br>आत्मज्ञाने १२.९२              |
| आकाराः ४.१८                               | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | आत्मज्ञाने १२.९२                                   |
| आकाराम् २.७४; १०.१०<br>आकारात् १.७        |                                         | <b>आत्मता</b> १०.५८<br><b>आत्मनः</b> १.१२, १४, ३२, |
| आकाशात् १.७<br>आकाशे ३.९                  |                                         | 924 [2188], 939                                    |
| आक्रन् <b>बम्</b> ७.२०                    |                                         | [२।१२]; २.१५० [१७४],                               |
| <b>आक्षारलवजम् ११</b> .१०                 |                                         | 9xx [9=0], 209 [228],                              |
| <b>आसारितः</b> ५.३४                       |                                         | २२३ [२४ <b>=</b> ]; ३.७२, ११४;                     |
| <b>आविकम्</b> ५.१४                        |                                         | Y.XX, =2, 2X2, 2X=;                                |
| <b>आख</b> : १२.६                          |                                         | ¥.= <b>९</b> , 9४९; ६.२, २४, ४९,                   |
| <b>आसुच्छिच्टम्</b> ११.१४                 |                                         | ६३, ७३; ७.४७, ७६, १०४,                             |
| <b>आबुधिः</b> ४.१२                        |                                         |                                                    |
| <b>भाक्याः</b> ७.१४                       |                                         | E.EY, 397, 3¥8, 380;                               |
| माच्यानानि ३.२३                           |                                         | ९.२, २८, ९४; २२.३४, ७३,                            |
| आख्यायिनाम् ७.२२                          |                                         | 993, 998, 980, 298;                                |
| मानः ९.२४                                 | १ आचारात् १.१०९; ४.१४६                  | 97.97, 28, 25, 909                                 |
|                                           |                                         | •                                                  |

| आत्मना                                  | ७.४६; ९.१२;                                               |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| 92.924                                  |                                                           |
| आत्मनि                                  | 9. <b>५</b> 9; ४.9७३;                                     |
| <b>६.</b> 9२, २४,                       | ३८; ९.१३०;                                                |
| 92.20, 99                               | , ११८, ११९                                                |
| आत्मि :                                 | ६.७३                                                      |
| <b>आत्मभूतैः</b>                        | ७.२१७                                                     |
| बात्ममात्रासु                           | 9.9६                                                      |
| आत्मया जी                               | 97.89                                                     |
| आत्मवत्                                 | १२.८६                                                     |
| आत्मवशम्                                | ४.१४९, १६०                                                |
| भारमचान्                                | १.१०८; ४.४३;                                              |
| ७.४ર્                                   |                                                           |
| मात्मविक्रया                            | 99.45                                                     |
| आत्मविश्हर                              | ार्थम् ११.७२                                              |
| आत्मशुद्धये                             | ११.१६४                                                    |
| <b>आत्मसंति</b> उपे                     |                                                           |
| <b>आत्मसुख</b> ०                        | ሂ.४ሂ                                                      |
| भारमहितेषु                              |                                                           |
| मात्मा १.५२                             | १, ४४; ४.२४४,                                             |
| २४४; ७.३९                               | ; =.=४; ९.४४,                                             |
|                                         | .२८; १२.३७,                                               |
| 998                                     |                                                           |
| आत्मानम्                                | 9.94; 2.34                                                |
| [६०]; ३.३७                              | ; ४.१२७, २५३;                                             |
| २४४; २४४                                | ; ५.४२; ७.६८,                                             |
| प्रस्, प्रक                             | , २१३; =.४४,<br>५.७, १२, १७७;                             |
| = <b>5</b>                              | (.u, 14, 10u;                                             |
| 44.45, 65                               | ; २२.९२, १२४                                              |
| <i>वात्माचम्</i>                        | 9.२१२; ११.६४<br><b>-</b> : 19.83                          |
| भा <i>र</i> मापजा। व                    | <b>नः ७</b> .१३८<br><b>च</b> ८.३६२                        |
| आत्मोपजीवि<br>आत्मोपजीवि<br>आत्पन्तिकम् | 2.296                                                     |
| [२४२], २१                               |                                                           |
| ारण्यायके<br>आत्यायके                   | <u> ७.</u> १६४                                            |
| आत्रायम                                 | 99.50                                                     |
| आवाननित्याः<br>आवाननित्याः              |                                                           |
| आवानम्<br>आवानम्                        | ي ۱۱۰۱۲<br>نام کو کار |
| आवागम्<br><b>आवाग</b> त्                | 5. \0 5, \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \              |
| आदिकम्<br>आदिकम्                        | <b>5.</b> 79                                              |
|                                         | 9.38, 15, 65,                                             |
| ₹¥: ₹.¥¥                                | [६९]; ३.२१९;                                              |
| <b>≒.</b> २9६                           | [, ij,, i                                                 |
|                                         |                                                           |

आदित्यः **९.३०**४ आवित्यम् ३.७६; ४.३७, ४८ **आ**दित्यवत् ₹.0 मारित्पाः 99.229 मारित्यात् ₹0.5 3.258 **आ**दित्यानु आदिषिः **9.**२६; ३.**१७**०; ७.१०७, १४९ आविष् 9.53; 3.39; द.२**९६**; १२.७४ आविष्टी ¥.55 आदीनाम् ७.१०९; ८.३२१, ३२९: ९.२२० आदीनि 9.995 आदीनु 9.45; 5.39; 9.750 ७.१५० मावृतः २.२०९ [२३४] आ दुताः 5.900 आवेषम् आरेयस्य 5.9**9**9 मारी 9.29, 69; 2.88 [७४]; ३.५४; ४.२६, ५.३९१ **8.28** भाग्रन्ते ७.१२९; ८.३३३; माचम् 99.254 9.40, ६३; ३.४७; मचाः ¥.30 9.20 आचाचस्य आचानु ३.२४, २२६; ५.३०; 9.93 4.334 मचा भयः मधैः ¥.939: 9.230 आधमन ० **5.9**€¥ 4.985 मधानम् 5.209 आधाने माघिः **5.988, 988,** १४९, १६३ आधिषयम् ७.१६९ आधिवैविकम् €.⊏३ माघिपत्यम् 92.900 मधिम् 5.9X0 5 ¥ P. 2 माघेः माधी 5.983

[११७]; ६.८३ **आनतस्तम**न्तम् 9.49 3.20X आनम्तम् **आनन्तर्यात्** 90.35 आनन्तयम् ६.८४; ९.१०७, १३७ ३.२६६, २७२ भानन्तयाय आनिधनात् **₹.२७९ आनिपातात्** 99.908 आनुपूर्व्या 3.23 आनुपूर्व्येष २.१६ [४१]; 9.989 **आन्**लोम्यात् 90.92 **आन्**लोम्पेन 90.4 आनृष्यम् ४.२५७; ९.२२९ 3.48, 992 आनुशंस्यम् 9.909 आनृशंस्पात् 9.983 आनृशंस्यार्चम् आनृशंस्पेन 5.899 आन्वाहिकीम् 3.50 आन्वीक्षिकीम् 5 Y.O 9.90, ७5; ४.७६, आप: ۵.5**ξ**, 994; १२८: 99.288 **आपत्क**रपेन 99.25 आपत्काले २.२१६ [२४१] भापत्स् 99.28 6.298 आपवः आपवम् 9.393; 99.38 ७.२१३ व्यापदर्वम् आपि २.१५ [४०], २.८८ [993]; ३.9४; ሂ.४३: ९.५६, १०३, १६८, ३३६; 10.995; 99.220 9.253 आपवृगतः 9.998 आपद्धमेम् आपद्धर्माः 90.930 २.58 [909]; माप्तः **□.२९३; ९.**9४३ आप्तकारिणः 9.97 आप्तरक्षिणैः 90.0 5.23 मप्ताः

**आध्यात्मिकम्** 

2.92

| बाप्तान् ४.१०१; ७.१९०       | ७६, ७८, ९४, १४६, १८९,                   |
|-----------------------------|-----------------------------------------|
| बाप्तैः ७.५०                | २१८, २३०, २३७, ७.१३६;                   |
| आपृदेवतेन ८.१०६             | 99.80                                   |
| आप्यम् ११.१८४               | मायुष्टः ७.७४                           |
| आप्यायनम् ३.२०३, २११        | आयुंधम् ४.९९                            |
| आप्यायने ३.२१३              | बार्यद्यम्यसनप्राप्तम् ७.९३             |
| आप्यायितः ९.३१४             | आयुंघागार े ९.२८०                       |
| बाप्रयतः ५.१४२              | आयुधीयम् ७.२२२                          |
| आप्रसचात् ९.७०              | आयुंधैः ७.९०, २९२                       |
| आप्साच्य ३.२४४              | आयुषः १.५३; ४१; ४.१६९;                  |
| आध्यिकः ७.१२९               | <b>६.३</b> ३                            |
| आव्यिकम् ३.९                | आयुष्मान् २.१०० [१२४]                   |
| <b>मापरणः</b> ७.२१९; इ.२    | आयुष्यकामेन ९.४१                        |
| आं अरंपानि ७.२२२            | आयुष्यमन्तम् ३.२६३                      |
| माणीरः १०.१४                | आयुष्यम् १.१०६; २.२७                    |
| आध्यः ३.८४                  | [47]; 3.904                             |
| आमन्त्रितः ३.१९१            | <b>आयोगवः</b> १०.१२, १६                 |
| मामपात्रम् ३.१७९            | आयोगबीचु १०.३४                          |
| आमम् ४.२२३                  | आयोगच्याम् १०.१४                        |
| आमयांबी ३.७; ११.४१          | आरक्षमूलम् ३.२०४                        |
| आमरचात् ४.१४८; ९.८९;        | आरक्षवर्जितम् ३.२०४                     |
| 99.89                       | आरण्यकम् ४.१२३                          |
| आमरणान्तिकः ९.१०१           | आरण्यपशु० १०.४६                         |
| आमिषम् ४.११२                | आरच्यान् १०.५९                          |
| आमिषेण ३.१२३                | आरण्यानाम् ५.९                          |
| आमृत्योः ४.१३७              | आरजमाजम् ९.३००                          |
| आमीव्जिबन्धनात् २.१४६       | आरम्भरुविता १२.३२                       |
| [909]                       | आरामम् ८.२६४                            |
| माम्नायपरः ७.५०             | आरामस्य                                 |
| बायतिम् ७.१७८               | आरोग्य २.१०२ [१२७]                      |
| आयतिसंयुक्तः ७.१६३          | आर्कदर्शनात् २.७६ [१०१]                 |
| आयतिकमम् ७.२०८              | आर्जवम् ११.२२२                          |
| आयत्तम् ७.२०४               | आर्तवदर्शने ४.४०                        |
| आयत्याम् ४.७०; ७.१६९,       | आर्तवे ३.४८                             |
| 909                         | <b>आर्तः</b> २.१३६ [१६१];               |
| आयनम् ६.१०                  | आतः र.१२५ [१५1],<br>४.२३६; ६.२६; ८.६७,  |
| आयव्ययी ८.४१९               |                                         |
| आयसम् ८.३१४                 | १६३, २१६, २१७;                          |
| आयसे ८.३७२                  | १०.१०६; ११.३६; २०२<br><b>आर्तम</b> ७.९३ |
| <b>बायुः</b> १.५३, ५४; २.९६ |                                         |
| [929]; 4.20, 49, 42,        | - •• • • • • • • • • • • • • • • • • •  |
| [111], 0.10, 01, 01,        | आसिंग् ६.११४                            |
|                             | <b>बार्तेव</b> २.२०० [२२४]              |
|                             | <b>जार्सः</b>                           |

5.3**9**¥ आर्ती मार्चाम् 8.94 मर्जन व ¥.98, 98 वार्वपरस्तु 8.9€ वार्ववासा **६.२३** आर्ज्ञान 92.909 आर्धिकः **४.२**५३ भार्यः 90.40 आर्यकर्माणम् 90.03 आर्यता **७.२**११ आर्यप्रायम् **७.६९** आर्यम् 5.39X; 90.03 आर्यस्पमु 90.40 आर्यीलिड्गनः 9.740 आर्यवाचः 90.84 आर्यीवप्रहितः 2.98 [38] आर्यवृत्तानाम् **९.२**४३ आर्यवृत्तेषु 8.904 आर्यसंसदि 5.9X आर्यात् 90.40, 49 आर्यायाम् 90.40, 49 आर्यावर्तम् 9.989 [2.22] आर्ये 4.90° आर्येच २.१८२ [२०७] मार्चः ३.२१, २९ आर्वजम् 9.40 आर्चमु 92.908 आर्षे 3.43 आर्ची द्वाजः 3.35 आलम्प ¥.50 भालस्यात् **X.**8 90.29 *आवन्त्यवार* धानी आवरचे 3.963 आवश्यकम् 8.93 आवसवात् 8,949 भावसंची 3.900 आवहनीयः २.२०६ [२३१] 5.380 आवहानु आवासम् €.७७ आविक० 2.98 [88] आविकम् ¥.5 आविकयोः ४.१२० आविकानि २.9६ [=9], 90.50, 3

| आविष्कृततैनसः ११.२२६                   | <b>३.९९, १०७; ४.२९</b>                               | इन्द्रितम् ७.६७                                        |
|----------------------------------------|------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| आबीति २.३८ [६३]                        | आरमनाणम् ९.३००                                       | इर्डिनतेः ८२६                                          |
| आपृतः १०.१४; १२.२०                     | भासनम् े२.१७३ [१९३];                                 | इच्छकी ४.१९४                                           |
| मानृतम् ४.७३                           | ¥. 49, 9xx; x.9x;                                    | इच्छव्भिः १०.११३                                       |
| मानृता ३.२४८                           | ७.१६०, १६१, १६६;                                     | इच्छन्या ८.३७८                                         |
| बाबृते ४.६१; ७.१९२                     | 5.3Xb; <b>9.9</b> 6                                  | इच्छ्या ३.३२; ५.१०३;                                   |
| आवृत्तानाम् ७.८२                       | <b>आसनस्यः</b> २.१७७ [२०२]                           | ७.१६४; ९.९४; १०.६६;                                    |
| आवृत्तिकर्षिता ९.७४                    | आसनानि ४.२०२                                         | ११.७३, १२४                                             |
| आवेशनानि ९.२६४                         | भासनाभ्याम् ६.२२                                     | इजानी ११.८७                                            |
| आवतस्य ५.८८                            | आसने २.९४ [११९];                                     | इज्य १.८९, ९०                                          |
| आशरीरविमोधनात् २.२१८                   | ३.२३४; ४.७४; ७.१४२                                   | <b>रज्यवा</b> २.३ [२८]                                 |
| [283]                                  | आसनेन ६.४९                                           | इज्याः ११.२४२                                          |
| आशिषः १.८४                             | भासनेषु ३.२०८, २०९                                   | इज्याणिः ८.३११                                         |
| आशीः ३.२४२                             | मासपिण्डकिया ३.२४७                                   | <b>इतरस्य</b> ९.१८१                                    |
| आशीर्वाद॰ २.८[३३]                      | आसप्तमात् १०.६४                                      | इतराः ३.२७६                                            |
| <b>बाशुः</b> २.१४३ [१६८];              | आसमार्वातनात् २.८३, १०८                              | इतरान् ३.११३; ९.१०७                                    |
| <b>3.9</b> %, %6, %%; %.9%, 69,        | आसबम् १२.९४                                          | <b>इतरे</b> १.१०१; ९.१४६,                              |
| १७१, १८६, २४३; ७.१२;                   | आसारम् ६.२०३                                         | २४२                                                    |
| ८.२२, ३४६, ३६७; ९.२८२;                 | आसीनः ११.१११                                         | इतरेतरकाम्यया ३.३४                                     |
| 99.980, 289, 288                       | आसीनस्य २.१७१[१९६]                                   | इतरेतरम् ९.१०२                                         |
| आश्रुनैः ४.६८                          | <b>आसीतान्</b> ३.१८१, २१९                            | इतरेम्यः १०.२; ११.३                                    |
| आशीचम् ५.५९, ६१, ६२,                   | आसीनासु ११.१११                                       | इतरेषाम् ३.३४; ८.३७९;                                  |
| 50, 90                                 | आसुरः ३.२१, २४, ३२                                   | 9.959; 90.93                                           |
| आशीचस्य ५.७४                           | आसुरम् ३.२४                                          | <b>इतरेषु</b> १.७०, ८२; ३.४१,                          |
| आधमः, ३.७८; ६.७                        | आसुरस्बम् ११.२०                                      | 9=7                                                    |
| आधमम् ६.३४                             | आसुरादिषु ९.१९७                                      | इतरै: ३.४६                                             |
| आभमाः २.२०४ [२३०];                     | आस्थिता ९.७४                                         | इतरी १०.१                                              |
| ३.७७; ६.८७; १२.९७                      | आस्पवम् ७.१८४                                        | इतिकर्सव्यम् ७.१४२                                     |
| आधमाणाम् ७.१७, ३४                      | आस्यम् ५.१३०, १४१                                    | इतिहासान् ३.२३२                                        |
| आधमात् ६.३४                            | आस्पात् १.९४                                         | इद्धः ५.११४                                            |
| <b>आधमिषः</b> ३.७८; ६.९०;<br>१२.१११    | आस्ये ८.२७१, २९१                                     | इन्धन॰ ७.१९६                                           |
| ारःगा।<br><b>आध्यमिषिः</b> ६.९९        | आस्येन १.९४                                          | <b>इन्दुअये</b> ३.१२२                                  |
| <b>आधमे</b> ३.५०; ६.६६;                | आहवे ४.९८; १०.११९                                    | <b>इन्बुभ्यः</b> ३.८७<br><b>इन्बुम्</b> १२.१२१         |
| 99.95; 97.907                          | आहवेषु ७.८९                                          | इन्दुम् १२.१२१                                         |
| गा.७५; १२.१०२<br><b>आभमेष्</b> ६.३९०   | आहारः ५.१०५                                          | इन्द्रः ३.८७; ७.४; ९.३०४<br>इन्द्रधन्षि १.३८           |
| <b>आभगतु</b> १.१३० [२।११]              | <b>आहारम्</b> ६.२<br>आहारेण ६.७२                     |                                                        |
|                                        |                                                      | इन्द्रम् ११.२४४; १२.१२३<br>इन्द्रलोकेशः ४.१८२          |
| आभितानाम् ५.९०                         |                                                      |                                                        |
| आधितानाम् ५.९०<br>आश्वर्यजे ६.१५       | आहुतम् १२.६८<br>आहुतिः ३.७६; ५.१०४                   | इन्द्रवतम् ९.३०४<br>इन्द्रस्य ९.३०३                    |
| आवोडशात् २.१३ [३८]                     | आहुतिः ३.७६; ५. <b>१०४</b><br>आहुतीः ११.१ <b>१</b> ९ | इन्त्रस्य ९.३०३<br>इन्त्राणाम् ४.९५<br>इन्ताय्यम् ४.५९ |
| <b>आसनः</b> २.१९० [२१४];               | आह्वानम् ९.१२६                                       | इन्तायुधम् ४.५९                                        |
| \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | <b>हेब्</b> : ८.३४                                   |                                                        |
|                                        | इडि्गतः ७.६३, ६७                                     | \$.6X                                                  |
|                                        | माक्षातः ७.६३, ६७                                    | 1                                                      |

| इन्द्रियप्रामः २.१९० [२१४]                | उन्नः ६.२४; १०.९                      | 97.993                                      |
|-------------------------------------------|---------------------------------------|---------------------------------------------|
| इन्द्रियकामम् २.७५ [१००],                 | उन्नकन्यायाम् १०.१४                   | <b>उत्तमम्</b> १.१२ <b>८ [२.९]</b> ;        |
| 140 [90X]                                 | उन्नाम्नम् ४.२१२                      | २.२४४ [२४९]; ३.१०६;                         |
| इन्द्रियनिष्रहः ६.९२;                     | उन्नायाम् १०.१९                       | ¥.२२९, २३०; ¥.४२; ६.९;                      |
| 90.53; 97.39                              | उग्नेच् १२.७४                         | c.cv;                                       |
| इन्द्रियम् २.७४ [९९];                     | उप्रै: ६.७४                           | 99.288                                      |
| ¥.220                                     | <b>उग्नी</b> १०.१३                    | उत्तमर्चः ६.५०                              |
| इन्द्रियाचाम् २.६३ [८८],                  | उच्चावचानि १.३८; १२.१४                | उत्तमर्जिकः ८.४८                            |
| \$ = [                                    | उच्चावचेषु ६.७३; १२.१४                | उत्तमर्जेन ६,४७                             |
| 69; 6.88; 92.82, 53                       | उच्छैः ७.१२१                          | उत्तमसाहसम् ९.२४०, २७९                      |
| <b>इत्यियाणि</b> १.१४; २.६४               | उच्छिच्टः २.३१ [४६];                  | <b>उत्तमाः</b> १.३३; ३.१२;                  |
| [= <b>9</b> ]; <b>\(\)</b> ; <b>99.80</b> |                                       | .4.7=; 97.88, 80, 97                        |
| when y ac. aa yy                          | ४.७४, =२, १०९, १४२,<br>१४१            | उत्तमांने ८.३००                             |
| इत्त्रियेषु ४.१५, ११.००                   | ारा<br>उच्छिच्टभोजिनः ४.२१२           | उत्तमाङ्गोद्भवात् १.९३                      |
| इन्त्रियेषु ४.२२<br>इन्ह्यार्थम् १९.६४    | उच्छिच्टमोजने २.१८४                   | उत्पत्तिः १.९८; ३.१९३                       |
| इंग्यने १११२                              |                                       |                                             |
|                                           | [२०९]<br><b>उच्छिप्टम्</b> २.३१ [४६]; |                                             |
| इरियस्यः ४.१२०                            |                                       | उत्तमानुत्तमान् ४.२४५                       |
| <b>14:</b> 6.83                           | <b>३.२४९, २४४; ४.८०, २१९;</b>         | उत्तमम् ५.३६६; १२.४०                        |
| इष्टकः ६.२५०                              | ¥.9¥9; 90.9₹¥                         | उत्तमेषु ३.१०७; ६.६४                        |
| इच्टाम् ४.२२९                             | जि <del>ष्</del> यच्टेन ४.१४३         | <b>उत्तरीः</b> ४.२४४<br><b>उत्तरः</b> १०.६८ |
| इष्टिम् ६.३८; ११.२७                       | उच्छीर्वके ३.८९                       |                                             |
| <b>इच्टी</b> : ४.१०                       | उच्छेषचम् ३.२४६, २६४                  | उत्तरम् २.२४ [४९] १११                       |
| इच्टेषु ७.१३                              | उञ्चः १०.११२                          | [१३६]; १२३८                                 |
| ईव्रणिकैः ९.२४८                           | -जञ्ज्यः ३.१००                        | उत्तराणि ७.७२<br>उत्यानम् ९.२१४             |
| ईसरः ९.३९                                 | उञ्च १०.११२                           | उत्पानम् ९.२१४                              |
| ईप्सवः १०.१२७                             | उञ्चन्तीन् ८.२६०                      | उत्पत्तिः १.९८; ३.१९                        |
| इंप्सितम् २.२३ [४८]                       | उञ्छरितम् ४.५                         | उत्पत्तिम् ६.६४                             |
| इंग्सिता ४.१४६                            | उत्रथ्यतनयस्य ३.१६                    | उत्पत्तिच्यञ्जकः २.४३                       |
| ईप्सुणिः ३.४४                             | उत्कर्षम् ४.२४४; ९.२४;                | [६८]                                        |
| शिरवे २.८८ [११३];                         | 90.87                                 | उत्पथम् २.१८९ [२१४]                         |
| 3.987                                     | उत्कृष्टः १०.९६                       | उत्पन्नः ९.१७०; १०.१९                       |
| र्शवर्ष ७.४६                              | जल्कृष्टम् ४.१६३; ८.३६४;              | उत्पन्नतन्तूनाम् ९.२०३                      |
| र्शाः ७.११४; ९.२४४,                       | ९.३४                                  | उत्पवनम् ४.११४                              |
| २४४                                       | उत्कृष्टवेदने ३.४४                    | उत्पत्त ६.४०                                |
| ईशाः ४,१६४                                | उत्कृष्टशुभूव ९.३३४                   | उत्पादकः २.१२१ [१४६];                       |
| ईरोन ७.११६                                | उत्कृष्टस्य ७.१२६; ८.२८१              | ९.४६                                        |
| ईश्बरः १.९९; ७.१४;                        | उत्कृष्टाम् ९.३३४                     | उत्पादकाम् ९.३२                             |
| 9.705                                     | उत्कृष्टाय ९.८८                       | उत्पादनम् ९.२७                              |
| र्शवरम् १.१४; ४.१५३                       | उत्तमम् १.१२८[२.९];                   | उत्पादितान् १०.६                            |
| इहितलब्धम् ९.२०५                          | २.२४४[२४९]; ३.१०७                     | उत्सन् ४.६३                                 |
| उकारम् २.४१ [७६]                          | उत्कोचकाः ९.२४८                       | उत्सर्गम् ४.९७                              |
| उबेचु ३.२०७                               | उत्तमः १.६२; ८.१३८;                   | उत्सर्ने ४.११९; १२.१२१                      |

| उत्सर्वेन ११.१९३          | उदितान् ९.१८०           | उपजीवनम् ९.२०७              |
|---------------------------|-------------------------|-----------------------------|
| उत्सवेषु ३.४९             | , उदियात् २.१९५ [२२०]   | <b>उपजीविनाम्</b> १२.११४    |
| उत्साहयोगेन ९.२९०         | : उद्गयनम् १.६७         | उपतापिनः १.११               |
| जित्सक्तमनसाम् ८.७°       | उद्गाता ८.२०९           | उपविशत्सु २.१८१ (२०६)       |
| · उत्सृतीः े ५.४ <i>०</i> | उद्धतवण्डः ७.१०२        | उपविष्टम् २.१६५ [१९०]       |
| उत्सुब्दम् ९.१७१; १०.७९   | उद्धतदण्डस्य ७.१०३      | उपवेशम् १२.१०६              |
| उदक् ४.४२; ४.११           |                         | <b>उपधर्मः</b> २.२१२ [२३७]; |
| उवकक्रिया ४.६९, ७०, ५     |                         | <b>४.</b> १४७               |
| उदकवायिनः ५.६             |                         | <b>उपद्यापिः</b> ८.१९३      |
| उदकम् २.७४ [९९]           |                         | उपधीम् ८.१६४                |
| ३.१०१, २१०, २१४, २१६      | , उद्घारः ९.११२, ११४    | उपनायनम् २.११ [३६]          |
| २२३; ४.२४७; ४.८८          | ; उद्धारम् ७.९७, ९.१२३, | <b>उपनिधिः</b>              |
| ९.१६६, २१९, २८१           | ; १५६; १०.८५            | · <b> </b>                  |
| ११.९१, १६२                | उद्घारे ९.११६           | उपनिधिहर्त्तारम् ८.१९२      |
| <b>उदकस्य</b> ६.२४        |                         | उपनिहितस्य ५.१९६            |
| उदकान् ३.२०               | न <b>उद्यतेः</b> ५.९८   | उपन्यासम् ९.३१              |
| उदकुम्मः ३.६              |                         |                             |
| उबकुम्भम् २.१४७ [१८२      |                         | उपपतिम् ४.२१७               |
| उरके ३.९९; ४.३८, १०९      |                         | उपपातकम् ११.६६              |
| १९४; ११.१४७               | उद्यानगृहाचि ४.२०२      |                             |
| <b>उदकेन</b> ३.८२; ४.१२९  |                         | उपपातकिनः ११.१०७,           |
| <b>૭.</b> ૭૪              | <b>उब्बहनम्</b> ८.३७०   |                             |
| <b>उदक्</b> ३.२१          |                         |                             |
| उवस्यया ४.५७, २०          |                         | उपभोगम् ८.२८४               |
| उदयम् १४.८                |                         | उपनोनेन २.६९ [९४]           |
| उदस्यायाम् ११.१७          |                         | उपरोधेन ११.१०               |
| उदगयनम् १६                |                         |                             |
| उदर्मुखः २.२७ [४२], ३     |                         | उपवनानि ९.२६४               |
| [६१], ४५ [७०], ४.५०       | उन्मत्तजडमूकाः ९.२०१    | उपवासः ११.२१२               |
| उदश्नमुखान् ८.८           | 3                       |                             |
| उद्पात्रम् ३.९            |                         | उपवाससमा २.१६३ [१८८]        |
| उदपानानि ८.२४             | -                       | उपनीतम् २.१९ [४४], ३९       |
| उरबम् ४.७                 | _ =                     | [६४]; ४.६६                  |
| उदरः ४.१७                 |                         | ं <b>उपबीती</b> २.३८ [६३]   |
| उदरम् ८.१२                |                         | उपसंप्रहणम् २.४७ [७२]       |
| <b>उदर्का</b> न् १२.१     |                         | उपसम्पन्नैः ४.६८            |
| उवासीनगुजोबयः ७.२१        |                         | उपसर्जनम् ९.१२१             |
| उदासीनप्रचारम् ७.१४       |                         | उपस्जनि ४.१०४               |
| उदासीनम् ७.१४             | -                       |                             |
| उवितः ९.९                 |                         |                             |
| उदितम् ९.११               |                         | उपसेवा ७.१२; १२.३२          |
| <b>उदिता ९</b> .२         | ४ उपजापकान् ९.२७४       | उपसेविनाम् ११.४३            |

| उपस्कर:                       | ₹.६८                   | उल्का ०                | 9.35                   | ऋवा २.४४                        | ( [८०]; ८.१०६;                            |
|-------------------------------|------------------------|------------------------|------------------------|---------------------------------|-------------------------------------------|
| उपस्करम्                      | १२.६६                  | उल्कानाम्              | ४.१०३                  | 99.995                          |                                           |
| उपस्करया                      | ४.१५०                  | उल्कामुखः              |                        | ऋजवः                            | २.२२ [४७]                                 |
| उपस्थम्                       | <b>⊏.</b> १२४          | उल्लेखेन               | ४.१२४                  | ऋजीवम्                          | <b>४.९०</b>                               |
| उपस्पृष्ट०                    | ३.२०८                  | उष्ट्रः ३.१            | ६२; ८.१४६,             | ऋजुना                           | ₹.९३                                      |
| उपहतचेतनः                     | ९.६७                   | २३९, २६९;              | ९.४८, ५५;              | ऋजम्                            | ८.१०७, १०८,                               |
| उपहता                         | ₹.95३                  | १२.६७                  |                        |                                 | , १६१; ९.१०७                              |
| उपहर्ता                       | <b>ሂ.</b> ሂ ዓ          |                        | ०; ११.१३७              | ऋणावानम्                        | ۲,۲                                       |
| उपांशुः                       | २.६० [८४]              |                        | १७९ [२०४]              | ऋणादिषु                         | 5.909                                     |
| उपाकर्मीच                     | ४.११९                  | उष्ट्रयानम्            | ११.२०१                 | ऋजानाम्                         | ११.६४                                     |
| उपाञ्जनम्                     | ५.१०५                  | उष्ट्राचाम्            | १२.४४                  | ऋणानि                           | ६.३४                                      |
| उपाञ्जनेन                     | ४.१२४                  | उष्णम्                 | ३.२३७                  |                                 | <.93 <b>९</b> ; <b>९</b> .२9<             |
| उपाञ्जनैः                     | ४.१२२                  | उष्णान्                | ११.२१४                 | ऋत०                             | 8.8; <b>5.90</b> 8                        |
|                               | ७.१२; =.४१७            | उच्चे                  | 99.993                 |                                 | .२७ [४२]; ४.५;                            |
|                               | २. <b>११६</b> [१४१]    | उष्णेन                 | ४.११७                  | <b>८.६२, ८७</b>                 |                                           |
| उपाध्यायम्                    | <b>५.</b> ९१           | <b>जनद्विवार्षिकम्</b> | ४.६=                   |                                 | ०; ३.४६; ४.२६                             |
|                               | २.१२० [१४४]            | <b>जनस्य</b>           | <b>=.२१७</b>           |                                 | गामी ३.४४                                 |
|                               | २.१४३ [१७८]            | <b>ऊन्</b> नाम्        | <b>९.</b> १२३          | ऋतुकाले                         | ४.१४३                                     |
| उपानहो                        | ४.६६, ७४               | কর্দ্                  | २.३० [४४]              | ऋतुकाले<br>'ऋतुपर्यये<br>ऋतुमती | 9.30                                      |
| उपाययोगैः                     | 8.90                   | कर्मम् १.९२;           | २.१४ [३९],             |                                 |                                           |
|                               | ७.१०९, २००.            | ९५ [१२०]; ३.           |                        | ऋतुमतीम्                        | ९.९३                                      |
| उपायान्                       | 90.2                   | ४.१३२;                 |                        | ऋतूनाम्                         | ९.९३                                      |
|                               | ७.१०६, १७७;            | २६६, २७८;              |                        | ऋती                             | ¥.9₹ <b>=</b>                             |
|                               | ९.२४८, ३१२             | १०४, १८७, २            | २६; ५५.९८,             | ऋत्वन्तासु                      | 8.999                                     |
| उपासनाम्                      | ₹. <b>१०७</b>          | ११०, २४७               | 5 66 500               | ऋत्विक्                         | ₹.99= [9४३];                              |
| उपासीनाः                      | ४.९३                   |                        | <b>7.98 [88]</b>       |                                 | 9४=; ४.9७ <b>९</b> ;                      |
| उपेक्षकः                      | <b>ξ.</b> ¥३           | जवरे :<br>जवै:         | २.८७ [११२]             |                                 | 55; 99.957<br>5.05 × 503.57               |
| उपेतारम्<br>उपेयम्            | ७.२ <b>१</b> ४         |                        | ४.१२०                  | ऋत्विजः                         | ₹.90¥ [9₹0];                              |
| उपयम्<br>उ <b>पोडेष्</b>      | ७.२१४                  | ऊष्मणः                 | ۶. ۹.۷ <u>۷</u>        |                                 | 9.95, 5.355;                              |
| उपादपु<br>उम्रोव <b>ण</b> म्  | <b>६.४</b> 9           | ऋक् १.२                | ३; १ <b>१.१४२</b>      | ११.४२<br>ऋत्विजे                | 3 7=                                      |
| उप्तम्<br>उप्तम्              | ય.૧૫૫<br>.૧૪૦          | ऋक्संहिताम्            | ११.२६२<br>१२.६७        |                                 | ₹.२ <b>८</b>                              |
| उत्तम्<br>उत्यिवित्           | ५. <b>०</b> ०<br>९.३३० | ऋकः<br>ऋकविभावनात्     | 14.46<br><b>2.</b> 68  | ऋषयः<br>[१४४];                  | 9.4; 7.97 <b>%</b><br>3.50; <b>4.9</b> 4; |
| उपयात्मकम्<br>उपयात्मकम्      | २.६७ <b>[९</b> २]      | [909]                  | 7.04                   |                                 | २.५०; •. <b>५</b> ०,<br>११.२३६, २४३;      |
| उपयोदतः<br>उपयोदतः            | 9.38, 83               | म् <b>अध्य</b>         | <b>६.</b> 90           | 97.88                           | 11.774, 707,                              |
| उत्त०                         | 1.45, 64<br>9.39, 50   | ऋग्यज् <b>वी</b>       | ५. १८<br>४. <b>१२३</b> | त्रार.०५<br>ऋषिभ्यः             | ₹.२०१                                     |
| उरुपज्यानाम् <b>ः</b>         | 90.88                  | ऋग्वेदम् ४.१२          |                        | ऋषितिः                          | २. <b>९९ [१२४]</b> ;                      |
| उ <b>र्वाम्</b>               | 10.8x<br>=.2x\$        | ऋग्वेदवित्             | 99.997                 | Æ1414.<br>६.३०                  | 1.35 [ 17 °],                             |
| उत्त <u>म्</u><br>उत्कासकनाम् | 99.939                 |                        | २. <b>५२ [७७]</b> ;    | ५.२७<br>ऋषियज्ञम्               | 8.29                                      |
| उस्कै:                        | 92.98                  | 99.758                 | [00],                  | ऋषिवत्                          | २. <b>१६४ [१</b> ८९]                      |
| उसूचसस्य                      | x.990                  |                        | १४६ [१८१];             | ऋषी <b>णाम्</b>                 | 3.998                                     |
| उलुखिलकः                      | ે                      |                        | १४९, २५२,              |                                 | (0; 3.59, 990                             |
| उल्रुखले                      | 3,55                   | २५६                    | , ,, ,,,,              |                                 | 99.97                                     |
| <b>~</b> - ·                  | 1                      | , , ,                  |                        | A majorage                      |                                           |

| एककृष्णलम् ८.१३४      | एनः ९.९६; ११.८२, ८४,         | <b>गौरसः ९.१४</b> ४, १४९,   |
|-----------------------|------------------------------|-----------------------------|
| एककेबारे ९.३८         | २४१, २४६, २६१; ४.३४;         | 963, 968                    |
| एकग्रामीचम् ३.१०३     | 5.9°; 90.999; 99.5°3,        | औरसबेत्रजी ९.१६२; १६२       |
| एकचरानु ४.१७          | १०३, १४४                     | औरसम् ७.१३४; ९.१६६          |
| एकजातानाम् ९.१४८, १८२ | एनम् ११.२६४                  | और्धवेहिकम् ११.१०           |
| एकजातिः =.२७०; १०.४   | एनसः २.४४ [७९];३.३७;         | औषधस्य ५.३२४; ९.२९३         |
| एकतोदतः ४.१८          | <b>≒</b> ,90¥                | <b>बीचधानि</b> ११.२३७       |
| एकदेशम् २.११६ [१४१]   | एनसाम् ११.२४७; २५२           | <b>भीषधीः</b> १०.८७         |
| एकपत्नीनाम् ९.१८३;    | एनसि ११.१२२                  | औष्ट्रम् ५.८                |
| ¥.9¥=                 | एनस्विजिः ११.१८९             | कक्षम् ७.११०                |
| एकपलाघिकम् ८.३९७      | एनस्वी ११.२४४                | ककान्तरम् ७.२२४             |
| एक प्रस्तास् ८.३६३    | <b>एनांसि</b> ११.७१, २१०     | कच्छपाः १.४४                |
| एकमाचकम् ११.१३३       | एवंकर्मा ८.३१४               | कटपूतनः १२.७१               |
| एकयोनियु . ९.१४८      | एवंविधान ९.२६६               | कटारिनना ८,३७७              |
| एकरात्रः, ११.२१२      | ऐकशकम् ५.८                   | कटेषु २.१७९ [२०४]           |
| एकरात्रम् ३.१०२       | <b>ऐम्बनम्</b> ११.१२४        | कट्याम् ८.२८१               |
| एकरात्रिकम् ४.२२३     | <b>ऐन्ड्रम</b> ५.९३; ८.३४४   | कजान् ११.९२                 |
| एकरात्रेच ११:१७८      | <b>ऐश्यर्वम्</b> ४.२३२       | कचान्तता ११.१६७             |
| एकरिविषनी ९.१६२       | <b>ऐश्वर्धात्</b> ८.३१३      | कण्टकानाम् १.११४;           |
| एकवासा ४.४४           | ऐश्वर्षे ६.९४                | ९.२४३                       |
| एकवेश्मनि ३.१४९;      | <b>ऐष्टिकपौर्तिकम्</b> ४.२२७ | कण्टकै: ८.९४                |
| ११.१७६                | ऐहिक: ४७                     | कण्टकोद्धरजे ९.२४२          |
| एकशकम् ९.११९          | ऑक्सरपूर्विकाः २.५६ [८१]     | कण्ठनामिः २.३७ [६२]         |
| एकशकाम् ४.११; १०.८९   | ऑकरम् २.५० [७४].             | कण्ठसण्जने २३८ [६३]         |
| एकशुस्केन ८.२०४       | ओषवात् ९.५४                  | कण्ठे ११.२०४                |
| एकहायनम् ११.१३६       | ओवनस्य ८.३२९                 | कण्डनी ३.६८                 |
| एकोशः ९.१४०           | <b>ओषध्यः</b> १.४६; ५.४०     | कतकवृक्षस्य ६.६७            |
| एक्विकृतः ७.१६४       | <b>ओषधीनाम्</b> ११.६३, १४४   | कथा ३.२३१                   |
| एकाकी ४.२४८           | <b>ओच्छी</b>                 | कथाम् ४.७२                  |
| एकाकरम् २.४८ [८३]     | औ्रजसः १.३६                  | कदर्यस्य ४.२२४              |
| एक्तप्रम् १.१         | औजसाम् १.१६, १९              | <b>कनिष्ठः ९.</b> ११३, १२२, |
| एकवशगुजम् ८.३२०,      | औड़ १०,४४                    | · <b>२१</b> 9               |
| ३२२                   | औरक० ६.१३                    | कृतिष्ठ्यपाम् ९.१२२         |
| एकधिकम् ९.११७         | औवकानि १.४४                  | कनिष्ठेभ्यः ९.२१४           |
| एकानुहिष्टस्य ४.१११   | अग्रैवकेन 🖣 ३.२१४            | कम्या ८.२०४, ३६७, ३६९;      |
| एकन्तरे १०.१३         | औदुम्बरी २.२० [४४]           | ९.४७, ८९, ९२, ९७९ १७२.      |
| एकारते २.३६ [६१]      | बीबारिकम् ९.१९०              | 959; 99.35                  |
| एकहम् ४.४९, ७१        | बौद्वाहिकम् ९.२०६            |                             |
| एकैकशः ११.१३८         | औषधिकाः ९.२४८                | कन्यादानम् ३.३४             |
| एकोबकानाम् ५.७१       | औपनायनिकः २.४३ [६८]          | कन्याद्वकः ३.१६४            |
| एकोडिय्टस्य ४.११०     | औपनिषवीः ६.२९                | कन्यानाम् ७.१४२             |
| एषस्य ३.२६९           | औरविक: ३.१६६                 | कन्याप्रवानम् ३.२९, ३०      |
| ्रष्यः ११.२४६         | <b>औरबेज</b> ३.२६८           | <b>३</b> 9                  |

| कन्याभ्यः         | ९.११⊏                       |
|-------------------|-----------------------------|
| कन्याम्           | 3 = = = > > 8,              |
|                   | , ३६५, ३६७                  |
| 3 6 9 3 90        | . <b>૧.</b> ૭૧. ૭૨.         |
| 93. 55. 9         | : ९.७१, ७२,<br>३, <b>९४</b> |
| कन्यायाः ३        | .२७, ३२, ५१;                |
| <b>९.६९:</b> ११.६ |                             |
| कन्यायाम्         | 9.90                        |
| कन्यायै           | ₹.₹9                        |
| कन्यासमुद्भव      |                             |
| कन्यासु           |                             |
| कन्याहरणम्        | 3.33                        |
| कपालम्            | <b>£.</b> 8%                |
| कपालिका           | ۳.२ <u>५</u> ०              |
| कपालेन            | E, <b>९</b> ३               |
| कपिकाकयोः         | 99.948                      |
| कपिलाम्           | ₹.⊏                         |
| कमण्डलुम्         | २.३९ [६४]:                  |
| ¥.3€              |                             |
| करः               | ७.१२९                       |
| करकम्             | 8, ६ ६                      |
| करजैः             | 8.90                        |
| करण:              | ٩٥.२२ <sup>-</sup>          |
| करणम्             | ⊏.५२. १५४                   |
| करणेन             | <b>۳.</b> ሂ٩                |
| करम् ७            | .933; =.300.                |
| ३९४: ९.३०         | ¥                           |
| करम्भः            | १२.७६                       |
| करसंज्ञितम्       | ७.१३७                       |
| करान्             | ७.१२७. १२=                  |
| करीवम्            | ۳.२ <u>५</u> ०              |
| करूणवेदिता        | ७.२११                       |
| ककरे              | ४.१३६                       |
| कर्णश्रवे         | ४.१०२                       |
| कर्णिभिः          | <b>७.९</b> ०                |
|                   | २.१७५ [२००]:                |
| द.पु२४. २३        | 8                           |
| कर्त्तव्यता       | ७.६१                        |
| कर्तव्यी          | ३.२४                        |
|                   | २.१२५ [२०४]:                |
|                   | १२६: ६.३४४:                 |
| १२.२०७            |                             |
| कर्त्तारः         | १.९७                        |

कर्त्तरम =.9
-.9
-.9 कर्तः 8,907, 903 कत्तीभः 305 कर्त्तप 9.99: 97:59 कर्तीण x.90x कर्म० १. ४२. ४४. ६६. ९१. 907. ११७: 2.999 [936], 986 [969], 968 [980], १६५ [990]: ₹.२८, ६७, २४७; ४.9४, ७०. १४९. १६१: ४.८४. २०५: ६.६१, ९५: ७.४४, ४९, ६६, १२४, १३८, १४४; = **२०६, २१४, २१७, २७३,** ३३२: १०.१२३: ११.४४, १२४, २२९, २२१, २३२: 92.3, 4, 4, 34, 44, 49, EZ. EX. EE. EE. EQ. 90. 900 कर्मकारिभिः 9.789 कर्मजम 92.909 कर्मजाः 92.3 कर्मणः X.95: 5.790: 92.49 **४.94. 999**; कर्मणा **5.900: .9.229: 90.59:** 99.983: 92.38, 43 कर्मणाम 9.28, 84, 58. 900, 990: 3.5 %: 0.92 ~: **९.२९**=: **१**०.७६: ११.२०३: 97,9, 98, 57, 58, 58 9.25: 2.988 [9=9]: 3.64, 989, 280: E. 87, 70E, 3EE; 9,787; 99.233 कर्मत: 92.95 कर्मदोचै: 9.908: 97.9 कर्मीनष्ट्य 3.938 कर्मफलोवयम 99.239 कर्मीभ: 9.7 [78]. 95: X.3: E. & Y. & X: 90. XE, ४७. ९६. १०० कर्मभ्यः १.५३; २.४३ [६८]; 

कर्मयोगः 9.939 [3.3]; 90.991 कर्मयोगम् २.४३ [६८]: ६.८६: १२.११९ कर्मयोगे 92.50 कर्मविद्या 92.89 कर्मीविधिः 9.374. 334 कर्मीविधिम 9.374 कर्मविशेषेण 99.42 कर्मस **४.9 % %: ७.9 ? %:** 9.302 कर्महेत्ना 9.88 कर्माणि 9.29, 30, 50; २.११७ [१४२]: ६.९४, ९६: ७.७८: ८.४२, २११, ४११ ४१८: ९.३००: १०.७४, ७४, ७६: १२.१२, ९२ कर्मात्मनाम् 9.22 कर्मातुमानः 9.43 कर्मान्तान **5.899** कर्मारस्य **४.२१**1 कर्मेन्द्रियाणि २.६६ [९१] कर्षे: 90.50 कर्मीपकरणाः 90.930 कलविड्-कम् **x.9**? कलहे 7.939 कला 9.88, 88 कला मृतम् 7.909 [138] कलाम् 7.49 [44]: 4.34 कति: 9.309, 302 कलियगे 9.58 कल्पयोनिजम् १०.४७, ४८ कली 9.58 कस्प: 80. x :08P. F करुपे 9.220 कल्पेन ४.७२: १२.६९ कल्मवः १२.१८, २२ कल्याचः = 99 कल्याजम 3.50 कस्याचे 6.397 कवकानि ¥. ¥: \ \ . 9 \ \ : 92.944 कवय: 3.28: 0.89 कविः २.१२६ [१४१]

| <b>कवे</b> : ३.१९८      | ५.९०; ९.६३, २४२;                       | कायोद्वाजः ३.३८                        |
|-------------------------|----------------------------------------|----------------------------------------|
| कव्य० १.९४              | 90. <b>९३:</b> 99.४६, = <b>९,</b> 9२०, | <b>कारवः</b>                           |
| कव्यानि १.९४; ३.१३२.    | <b>२०१</b>                             | <b>कारणम्</b> १.११; ४.९४;              |
| 934                     | कामम् १.२४; २.८८                       | 5.700; <b>9</b> 9.58                   |
| कश्यपाय ९.१२९           | [993]; 7.943 [965].                    | कारणात् ८.३४४                          |
| कवायान् ११.१४३          | १६४ [१८९], १९१ [२१६]:                  | कारणैः                                 |
| कष्टतमम् ७.५०           | <b>3.999, 988, 222</b> ;               | कारावरः १०.३६                          |
| कच्टतरः ७.१८६           | x.9xo; o, 989; =.20;                   | कारिणः ९.२४९                           |
| कष्टम् ७.४१. ४३, २१०    | <b>९.9७, =९; 9०.९०, 99७;</b>           | कारिता ५:१४३                           |
| कांक्षन् २.२१७ [२४२]    | 99.93                                  | कारककर्मीचः १०.९९                      |
| कांस्यम् १२.६२          | कामवृत्तः ५.१५४                        | कारुककर्मणि १०.१००                     |
| कांस्यरैत्यानाम् ५.११४  | कामसम्भवः ३.३२                         | कारुककुशीलवी ८.६५                      |
| कांस्ये ४.६५            | कामसमृत्यानि ७.४५                      | कारुकानु ७.१३८                         |
| काकः ७.२९; ११.१४९;      | कामस्य १.१२३ [२.४]                     | कारुकान्नम् ४.२१९;                     |
| १२.६२, ७६               | रे.१२२ [१४७],                          | <b>९</b> .२६४                          |
| काकताम् ११.२४           | कामात् १५५ [१८०];                      | कारुकुशीलवान् ८.१०२                    |
| काकोलम् ५.१४            | =.११ <b>=</b> , १२१; ९.१७ <b>=</b> ,   | <b>कारुवः</b> १०.२३                    |
| काञ्चन० ४.२३३           | २४८; ११.१६२                            | कारुहस्तः ५.१२९                        |
| काञ्चनम् २.२१४ [२३९];   | कामात्मता १.१२१ [२.२]                  | कार्ल्स्न्यॅन ३.१८३                    |
| <b>५.</b> १ <b>१</b> २  | कामात्मा ७.२७                          | कार्पास० १२.६४                         |
| काणः ३.१४४, १७७, २४२    | कामान् १,१२४ [२.५];                    | कार्पसकीटजीर्जानाम् ११.१६८             |
| काणम् ८.२७४             | ३.२७७; ११.२४२                          | कार्पासम् २.१९ (४४)                    |
| काजेन ११.११=            | कामानाम् २.६९ [९४]                     | कार्पासास्यः ४.७८                      |
| काण्ड० १.४६, ४८         | कामार्तः ८.६७                          | कार्यतत्त्वार्थीवत् १.३                |
| कानीनः ९.१६०            | कामार्थम् ९.७६<br>कामार्थी २.१९९ [२२४] | कार्यवर्शनम् ८.९, २३<br>कार्यवर्शन ८.९ |
| कानीनम् ९.१७२           | कामनीच् २.१९९ (२२०)<br>कामिनीच् ६.११२  | कार्यम् २.४७ [७२]; १३४                 |
| कामः १.१२२ [२.३]; २.६९  | कामे ११.९०                             | [948]; 3.50, 285, 208;                 |
| [98]; 9.40, 37=: 97.99; | <del>कामेव</del> ६.४१                  | ¥.980, 980; 6.90, 980,                 |
| 97.3=                   | कामै: ९.३०४                            | 959, 903; 5.83, 60,                    |
| कामकारतः ११.४१          | काम्बोजाः १०.४४                        | ११७, १८६, २३४, २३७,                    |
| कामकारकृते ११.४४        | काम्यम् १२.८९                          | २९३, ३२४; ९.२९९;                       |
| कामक्रोधवंशानुगम् २.१८९ | काम्यवा ५.२७; १२.११७                   | 99.9=7; 97.7 [30], 904                 |
| [२१४]                   | कायवलेशान् ४.९२                        | कार्यवान १.७४                          |
| कामक्रोधी ८.१७४         | कायमतम् ११.९७                          | कार्यविनिर्णयम् ६.६                    |
| कामचारतः २.१९४ [२२०]    | कायत्रैदशिकाभ्याम् २.३३                | कार्यशेषम् े ७.१५३                     |
| कामजः ७.४७              | [乂드]                                   | कार्यशेवज्ञः ७.१७९                     |
| कामजम् ९.१४७            | कायदण्डः १२,९०                         | कार्याणाम् १.११४                       |
| कामजान् ९.१०७           | कायम् २.३४ [४९]                        | ्कार्याणि २.१८६ [२११];                 |
| कामजे ७.५०              | कायिकम् १२.५                           | ७.६१, १२०, २२१: ६.२,                   |
| कामजेषु ७.४६            | कायिका ८.१५३                           | १०, २४, १७४, १७८, २४८;                 |
| कामतः ३.१२, १७३;        | कायिणाम् ८.३१२                         | ९.२३१, २४१                             |
| ४.१६. १३०, १३२, २०७;    | कायेन १२.८                             | कार्यार्थम् ७.१६४; ८.११०;              |
|                         |                                        |                                        |

#### मनुस्मृति-शब्बसूची

| 11.44                  |                        | काष्ठम्                                  | 90,58             | कुटुम्बिभ्यः     | ₹.50           |
|------------------------|------------------------|------------------------------------------|-------------------|------------------|----------------|
| कार्यार्थीसद्वये       | ७.१६७                  |                                          | २.१३२ [१५७]       | <b>फुटुम्बे</b>  | <b>३</b> .99२  |
| कार्यिके भ्यः          | <b>७.</b> १२४          | काळलोळः                                  | 8.289             | कुड्मलम्         | 8.59           |
| <b>अधिनाम्</b> ८.२, २  | १४; ९.२३१              | काष्ठलोष्ठ०                              | 8.89              | कुँचेपाशी        | 92.09          |
| कार्ये ७.१६५; ८.       | 50, 225,               | काष्ठलोष्ठमयेष                           |                   | क्षर:            | 3.908          |
| ३९०                    |                        | काष्टवत्                                 | ४.६९              | कुण्डगोलकी       | ३.१४६, १७४     |
| कार्येक्षणे            | ७.१४१                  | काष्ट्र                                  | १.६४              | कुण्डले          | ¥. 3 Ę         |
| कार्येष                | ९.२३१                  | काष्ट्रानि ८                             | .३७२; १२.७=       | कुण्डाशी         | ३.१४⊏          |
|                        | ५७: ८.६३               | किशुकान्                                 | <b>⊏.२४६</b>      | कुतपम्           | <b>३.२३४</b>   |
| कार्यापचः              | <b>⊏.</b> 9३६          | कितवः                                    | ३.१४९             | कुतपस्तिलाः      | ₹.२३४          |
| कार्यापणम्             | <b>⊏.३३६</b>           | कितवम्                                   | ₹.9ሂ9             | कुतपानाम्        | ४.१२०          |
| कार्जापणावरम्          | <b>5.</b> २७४;         | कितवाः                                   | ९.२५=             | कुतूहली          | 8,             |
| १०.१२०                 |                        | कितवान्                                  | ९.२२४             | कुत्सनम्         | ४.१६३          |
| कार्यापणी              | <b>९</b> .२ <b>=</b> २ | किन्नरान्                                | 9.38              | कुबृष्टयः        | १२.९४          |
| कार्षिक:               | <b>5.9</b> ₹           | किराताः                                  | 90,88             | कुनखी            | <b>३.</b> १४३  |
| कार्ष्यरीरववास्तानि    | २.१६                   | किल्लिचम्                                | ६.७२: ८.४०,       | कुपिता           | ९.३१३          |
| [४१]                   |                        | २३४, २९६,                                | ३००, ३१६,         | कुपुत्रैः        | ९.१६१          |
| कार्जायसम्             | १०.५२                  | ३१७, ३३७,                                | ३४२, ४२०:         |                  | ९६: १०.५१३     |
| कार्जायसीम्            | 99.933                 | 92.90=                                   |                   | कुप्लवैः         | ९. १६ १        |
| कालकारिते              | <b>5.3</b> 8 م         |                                          | ३.९६;             | कुवेरः           | ७.७, ४२        |
| कालज्ञै:               | ७.२१७                  | 90.99=: 9                                | १.९०, २३९         | कुट्यकनुरमान्    | <b>⊏.२४७</b>   |
| कालपनवभुक्             | ६.१७                   |                                          | ३, ९४, १४२,       | कुम्बीधान्यकः    | <b>४.७</b>     |
| कालपक्षैः              | ६.२१                   | २३६                                      |                   | कुम्भीपाकान्     | १२.७६          |
| कालम् १.२४, ४          |                        |                                          | १.४०: २.१७६       | कुम्भेभ्यः       | 5.370          |
| ४४: =.३२, ४            | ४. ३२४:                | [२०१]; १२.:                              |                   | कुमारब्रह्मचारि  |                |
| ९.२९३                  |                        | कीटाः ११                                 | .२४०: १२.४२       | कुमाराजाम्       | ७.९४२          |
| कालविभक्तीन्           | 9.28                   | कीनाशः                                   | ९.१५०             |                  | ३.११४; ९.९०    |
| कालवृद्धिः             | <b>5.9</b> ₹₹          | कीर्तितम्                                | १.४२              | कुमारीषाम्       | <b>३.</b> ५४   |
| कालशाकम्               | ३.२७२                  | कीर्तिनाशनम्                             | <b>⊏.</b> १२७     | कुमारीभागः       | 4.939          |
| काससंरोघात्            | <b>⊏.१४३</b>           |                                          | १.१२= [२.९]:      |                  | ११.५६, १७०     |
|                        | 19: 8.55               |                                          | <b>६६: ८.८</b> 9: | कुरुक्षेत्रम् १. |                |
| कालस्य                 | <b>⊏.२</b> १६          | 99.80                                    |                   | कुरुक्षेत्रान्   | ७.१९३          |
|                        | (१: ९.९०               | कुक्कुट:                                 | ३.२३९, २४२        | कुलगोत्रे        | ₹. <b>१०९</b>  |
| कालिकै: ६              | .१९, १९                | कुष्कृटकः                                | 90.9=             | कुलजे            | 5.9 <b>6</b> 9 |
| कालिकतया               | १२.९६                  | कुक्कुटानाम्                             | 99.944            |                  | 1.995, 5.89    |
| काले १.५१; २.          |                        | कुचर्याम्                                | ९.१७              | कुलम् ३.५७,      |                |
|                        | , २०४:                 | कुचेलम्                                  | £.88              | ७.९१ ११९         | <b>९</b> ;     |
| <b>=.</b> ₹₹₹, ४००; ९. |                        | कुञ्जरस्य                                | ३.२७४             | 9.909            |                |
| कालेन                  | ९.२४६                  | कुटीम्                                   | 99.७२             | कुलिमत्रम्       | ४.२५३          |
| कालेषु                 | ७.१८३                  |                                          | 988: 99.98        | कुलयोः           | ९.५            |
| कालोपपाविते            | ९.३६                   | कुटुम्बाभ्याम्<br><del>कटार्कार</del> ्य | 99.98             | कुलयोषितानाम्    | ३.२४५          |
| कालोप्तानि             | ९.३८                   | कुटुम्बार्यम्                            | 5.9 <b>६</b> ६    | कुलसंख्याम्      | ₹.६६           |
| काव्यान्               | ३.१९९                  | कुटुम्बार्थे                             | <b>⊏.१६७</b>      | कुलसंततिम्       | ४.१४९          |

|                           |                                               | 9=0, 0 5'0                   |
|---------------------------|-----------------------------------------------|------------------------------|
| कुलसन्निधौ ८.१९४, २०१;    | कूलम् ६.७८                                    | <b>कृते</b>                  |
| ९.⊏३                      | क्ष्माण्डैः ८.१०६                             | कृतोपनयनः २.८३ [१०८]         |
| कुलानि ३.७. १४, ६३, ६४.   | कुच्छः ११.१६२, २१४                            | कृतोपनयनस्य २.१४८            |
| ६६                        | कृष्णुम् ४.२२२: ४.२०,                         | [903]                        |
| कुलीनम् ७.२१०             | २१; ११.१०४, १२४, १३९.                         | कृत्यासु ९.२९०               |
| कुलीनानाम् ८.३२३          | १४⊏, १६४, १७३, १७७.                           | कृत्त्याहतानि ३.४८           |
| <b>कुले</b> २.९ [३४], १४९ | २०८, २१२                                      | कृत्येषु ७.६७: ९.२९७         |
| [१८४], २१८ [२४३];         | कृष्य्वत् ६.७८                                | कृतिमः ९.१४९, १६९            |
| ३.६०. २७४: ४.१४९:         | क्ष्य्व्रतिक्ष्य्वै १२,२०८                    | कृत्सनः २.१४० [१६४],         |
| ૭.७७; ૧૦.૬૦               | क्च्छ्रन् ११.१९१                              | ४.१४६: १०.१३१:               |
| कुलोब्गतम् ७६३, १४१       | क्च्छ्रैः ११.१९७                              | ११.२६६: १२.४१                |
| कुलोब्गतान् ७६२           | कृतकृत्यः १२.९३                               | कृत्स्नम् ३.२८३: ४.८२,       |
| कुसोब्भवान् ७.५४          | कृत्कृत्यता ४.१७: १०.१२२                      | ७.१०३, १४४; ८.२२, २०७:       |
| <b>क्षिबोहै</b> : ३,६३    | कृतक्रियः ४.९९                                | ११.१३०, १४४                  |
| भर्शलः ८,३९८              | कृतक्रियौ ९.१०२                               | क्त्स्नशः ७.२१४              |
| कुशनता १२.७३              | कृतध्वस्य ४.२१४; ८.८९                         | कृत्स्नाम् १.९०४; ७.१४६      |
| फुशलम् २.१०२ [१२७];       | कृतघ्नान ११.१९०                               | कृपणम् ४.१८४                 |
| \$. ¥E                    | कृतचूडे ४.४८                                  | क्मयः १२.४९                  |
| कुशवारि ११.१४८            | कृतज्ञम् ७.२०२, २१०                           | कृमिः १.४०; २.१७६            |
| कुशान् २.१४७ [१८२];       | कृतदण्डः ८.३१८                                | [२०१]: १२.४२, ४६             |
| ¥.2×0; 90,55              | कृतवारः ४.१: ४.१६९:                           | क्मिकीटवयः ११.७०             |
| कुशारमन्तकबस्बजैः २.१८,   | 99.4                                          | <b>कृमिणिः</b>               |
| [83]                      | कृतदुर्गः १.२४२                               | कृमिभूतः १०.९१               |
| कुशीलवः ३.१४४             | कृतनिर्णेजनान् ११.१८९                         | कृमीणाम् ३.९२                |
| <b>कुशीलवान्</b> ९.२२४    | कृतबृद्धयः १.९७                               | कृशम् ७.२०६                  |
| जुशोदकम् ११.२१२           | कृतबृद्धिषु १.९७                              | कृशानु ४.१३४                 |
| कृष्ठि ३.७                | कृतम् ९.३०१, ३०२                              | <b>कृषिः</b> १०.११६          |
| कुष्ठिन्या ३.७            | कृतय्गे १.८४, ८६                              | कृषिनोरक्षम् १०.८२           |
| कुसीवपथम् ८.१४२           |                                               | कृषिजानाम् ११.१४४            |
| कुसीदम् १९०: ८४१०:        | •                                             | कृषिजीवी ३,9६४               |
| 90,998                    | •                                             | कृषिम् १९०: ८.४१०;           |
| <b>जुसीववृद्धिः</b> ८.१४१ | कृतवापनः ११.७८<br>कृतशीचः ४.९३: ७.१४४         | 90.53, 58                    |
| कुमुमस्तयम् ११.७०         | कृतसंज्ञान ७.५०. ७.१९०                        | क्वीवलः १०.९०                |
| क्स्म्भवान् ६.४२          | कृतसंस्कारः ९.३२६                             | क्वीवलैः ९.३८                |
| क्सूलधान्यकः ४.७          | कृता <b>१.</b> १३६                            | कृष्णः १.६६                  |
| कह्व ३८६                  | कृता <b>ङ्कः</b> ५.२६९                        | कृष्णपक्षे ३.२७६             |
| कृटकारकाः ३.१४८           | कृताञ्जलिम् ७.९९                              | कृष्णपक्षेषु ४.९८            |
| कृटशासनकर्तृन ९.२३२       | कृतात् १०,११४                                 | कृष्णलम् १११३७               |
| क्ट: ७.९०                 | • •                                           | कृष्णलानि ८.२१५: ९.८४        |
| <b>कूप॰</b> ४.२०२         | कृतानुसारात् ८.१५२<br>कृतान्तम् ९.२१९: १०.८६, | <b>कृष्णले</b>               |
| कूपवापीजलानाम् ११.१६३     | •                                             | कृष्णवर्त्मा २,६९ [९४]       |
| कृषात् ८.३१९              | ९४; ११.३; १२.६५<br>कृतायाम् ९.१३४             | <b>कृष्णसारः</b> १.१४२[२.२३] |
|                           | -                                             | कृष्ये ६.२०: ११.२१६          |
| कूम ७.१०५                 | कृतावस्यः ८.६०                                | 4. 0, 11. 14                 |

| कृष्या                | 3,58                                  | की शेय                 | ४.१२०                  | क्रियात्रिधौ                 | १२.८७                   |
|-----------------------|---------------------------------------|------------------------|------------------------|------------------------------|-------------------------|
| कृष्याम्              | 90.90                                 | की शेयम्               | १२.६४                  | क्रित                        | ९.१६०                   |
| क्सरसंयावम्           | પ્ર.હ                                 | कौसीवीम्               | <b>⊏.</b> १४३          | क्रीतकः                      | ९.१६०                   |
| केतनम्                | 8.990                                 | क्रतुभिः               | ७.७९                   | क्रीतम्                      | <b>८.४</b> १३           |
| केतितः                | <b>३.</b> १९०                         | क्रतुम्                | 9.₹¥                   | <b>ज्ञुद्धः</b>              | ४.१६४: ८.६७             |
| केतृन्                | ٩.३=                                  | क्रतुराट               | ११.२६०                 | क्रूरकर्ग०                   | १२.५=                   |
| केवारम्               | ९.४४                                  | क्रतुविक्रयिणः         |                        | क्रूरता                      | १०.५८                   |
| केलिः                 | <b>5.3</b> ₹.3                        | क्रमजम्                | ६.६३                   | क्रूरस्य                     | ४.२१२                   |
| केवल:                 | ४.२३९                                 |                        | 9.45: 3.97:            | क्रूराचारविहा                | रवान् १०.९              |
|                       | २.१७४ [१९९]:                          |                        | ३४, ८८; १६४.           | क्रूराचारैः                  | ४.२४६                   |
| ३.५४, ११=             | ः १०.७१                               |                        | १ १२.५३, ८७            | क्रूरानु                     | <b>९</b> .२२५           |
| केवला:                | 8.90                                  | क्रमयोगम्              | 9.87                   | क्र्रे                       | १.२९                    |
| केवलान्               | २.७० [९४];                            |                        | २.१३९ [१६४];           | क्रोधजः                      | ७.४=                    |
| ४.२०४                 |                                       | ६.⊏४                   |                        | क्रोधजानि                    | ७. १४५                  |
| केवलै:                | ३.६४: ६.२१                            |                        | [٦.٩٤] وو٩.٩           | क्रोधजे                      | <b>૭</b> .૪૧            |
| केवली                 | <b>≂</b> .२४                          | क्रमात्                | ⊒⊊.oP                  | क्रोधजेषु                    | ७.४६                    |
| केश:                  | ४.३४: ६.४२                            |                        | २.१४८ [१७३]:           | क्रोधम्                      | 9.74; 7.943             |
| केशकीटावप             |                                       | ३.६९; <b>१०.</b> ९     |                        | [9=0]; X.                    |                         |
| केशकीटै:              | ४.१२४                                 | क्रयः<br>क्रयविक्रयम्  | 90.99%                 | क्रोधात्<br>क्रोधे           | ⊏.११⊏, १२१              |
| केशप्रहान्            | ४.⊏३                                  | क्रयावक्रयम्<br>९.३३२  | ७.१२७: =.५:            | क्राध<br>क्रोधी              | ७.११                    |
| केशान्<br>केशान्तः    | 8.95<br>2 V - 55 13                   | र. २२ र<br>क्रयविक्रयी | <b>ሂ.</b> ሂዓ: =.४००    | क्राधा<br>क्रीञ्चः           | 9२.99<br>9२.६४          |
| कशास्तः<br>केशान्तिकः | 7.80 [ <b>६</b> ४]                    | क्रयविक्रयौ            | 5.X1, 4.800<br>5.X09   | क्राञ्चः<br>क्रीञ्चम्        | 99.938                  |
| कशानाम्<br>केशानाम्   | 7.79 [88]                             | क्रयेण                 | =. <b>२०</b> १         | क्राञ्चन्<br>क्रीर्यम्       |                         |
| केशेष्<br>केशेष्      | २.१ <b>६६ [२</b> ११]<br><b>५.२</b> ६३ | क्रव्य:                | 7. Y. 9 3 9            | क्रायम्<br><b>क्लीवः</b>     | 9२.३३<br>३. <b>१६</b> ४ |
| कैवर्तनम्             | 7. t = 4                              | क्रयाद                 | 99.98                  | न्ताच <i>ः</i><br>न्तीबपतितौ | <b>9.</b> 709           |
| कैवर्तान्             | =.२ <b>६</b> ०                        | क्रय्याद् <b>षिः</b>   | 99.988.                | <b>क्लीबम्</b>               | ७.९१: ९.७९              |
| कोटि०                 | <b>4.63</b>                           | क्रयावाः               | 97.48                  | क्लीबस्य                     | <b>9.9</b> 80           |
| कोप:                  | <b>३.२३</b> ०                         |                        | .99: 99.930:           | क्लीबाः                      | ₹.9⊀0                   |
| कोपात्                | 5.250                                 | 97.X=                  |                        | क्लीबादीना मु                | 9.203                   |
| कोयष्टि               | ¥.93                                  | क्रान्ते               | १२.१२१                 | क्लीबेन े                    | ४.२०५                   |
| कोशवण्डी              | 9.298                                 | क्रियया                | २.४४ [=०]:             | ब्लप्तः                      | 8.34: €.42              |
| कोशराष्ट्रे           | ં ૬ પ્ર                               | ९.२९=                  |                        | <b>र</b> सुप्ताः             | 3 6 9                   |
| कोशस्य                | 9.99                                  | क्रिया '               | <b>१.१२३   २.४ ]</b> : | वलृष्तानाम्                  | ११.२७                   |
| को शहीनः              | ७.१४=                                 | २.२०९ [२३              | ¥]; ३.५६, <b>८</b> ४;  | क्लेशम्                      | २.२०२ [२२७]             |
| कोशे                  | ٦٤.٦                                  | ६.=२: ७.६४             | ৻, २०५: ९.१⊏,          | क्लेशान्                     | 92.50                   |
| कोषम्                 | <b>८.४१९</b>                          |                        | १८०: ११.६४:            | क्षणम्                       | £.388                   |
| कोचहर्तृन्            | ९.२७४                                 | 92.39                  |                        |                              | १.२४६, २५०              |
| कोष्ठागार०            | ७.२८०                                 | क्रियाम्               | 8.28; <b>=.9</b> 48    | भतृषेवेहकी                   | १०.१३                   |
| कौरसम्                | ११.२४९                                | क्रियारम्भः            | 99.58                  | भत्ता                        | १०.१२, १६               |
| कौनस्यम्              | ዓዓ.ሄ९                                 | क्रियालोपात्           | \$4.0P                 | <b>अत्तुः</b>                | 90.98                   |
| क्रमारे               | ९.३                                   | क्रियालोपैः            | 3,53                   | क्षत्रजातिः                  | १०.२६                   |
| कौशीलय्यः             | 99. ६ ४                               | क्रियाविधिः            | <b>९</b> .२२०          | क्षत्रधर्महतस्य              | ४.९⊏                    |

| <b>क्षत्रबन्ध्</b> म् २.१०२ [१२७]  | शयात् १२.५४                | क्षेत्रम् २.२२१[२४६];        |
|------------------------------------|----------------------------|------------------------------|
| क्षत्रबन्धोः २.१३ [३८]             | शर्पी ९.३१४                | <b>इ.२६४</b> ; १०.७०, ७१     |
| क्षत्रम् ९.३२०, ३२१, ३२२;          | <b>अयेण</b> ६.६०           | क्षेत्रात् १०.११४; ११.१७     |
| 90.939                             | <b>क्षयैः</b> १२.१२४       | क्षेत्रिकः ९.५३              |
| क्षत्रवद्यः ११.६६                  | क्षात्रम् ७.८७             | क्षेत्रिकस्य ८.२४१, २४३;     |
| क्षत्रविट्शूब्रयोनयः ८.६२          | भान्त्या ५.१०७             | <b>९. ५४, १४</b> ५           |
| क्षत्रविट्शूबयोनिः ९.२२९           | बारः ५.११४                 | क्षेत्रिजम् ९३२              |
| क्षत्रशृह्वपुः १०.९                | विज्वन् ९.३१४              | केत्रिणाम् ९.४१, ४२          |
| क्षत्रस्य ३.२३, २६; ९.३२०;         | विती ४.२४१; ५.७३;          | क्षेत्रे =.२४०: ९.३६, ४४:    |
| 90.08; 99.23x                      | E. 3E, 39; 9.7E3           | 99.998                       |
| <b>क्रियः</b> २.२० [४४], २.४४      | <b>जिपताम्</b>             | क्षेत्रेषु ८.२४१             |
|                                    | विषयताच् ५.३१५             |                              |
| [=o]; <b>3.999</b> ; <b>x.99</b> ; | क्षिप्तः ६.३१३             | क्षेमम् २.१०२ [१२७]          |
| ७.९८; ८.२६७, ३७४, ३८२,             | बिप्रनिश्चयः ७.१७९         | भ्रेम्याम् ७.२१२             |
| ३८३, ३८४; १०.४, ८१,                | <b>अत्</b> ५.९३; १०.१०४    | क्षीबम् १०.८८                |
| =३, ११७, ११=; ११.३४;               | <b>अुतृष्याः</b> ८.६७      | श्रीम• १०.८७                 |
| 9२.७9                              | बुद्धः ७.२७                | क्षीमम् १२.६४                |
| श्रित्रयजातयः १०.४३                | क्षुंबकाणाम् ८.२९७         | शीमवत् ५.१२१                 |
| क्षत्रियम् १.३१; ४.१३४;            | मुबच्याधिपीडितैः ४.६७      | श्रीमाणाम् ४.१२०             |
| द.११३े, ३७६, ४ <b>१</b> १;         | बुधा ७.१३३, १३४; ४.३३,     | खनः १२.६३                    |
| 90.99                              | 9=0; 99.29                 | खड्जः ३.२४२                  |
| अत्रियया ३.४४                      | अवार्तः १०.१०७, १०६        | सञ्जम् ८.२७४                 |
| क्षत्रियस्य १.८९: २.६ [३१],        | बुधाशक्तः ४.३४             | स्टजरीटकम् ४.१४              |
| 90 [87]; 3.78;0.988;               | <b>ut:</b> 9.292           | खट्बा ८.३४७                  |
| E. २६८, ३३७; 90.50;                | भ्रुरः<br>भ्रवतीम् ४.४३    |                              |
|                                    |                            |                              |
| 99.79, 975                         | भीजवृत्तिः ८,३४१           | खड्गकूर्मशशान् ४.१८          |
| भित्रया १२.४६                      | शीचस्य ७.१६६               | खड्गलीहामिषम् ३.३७२          |
| क्षत्रियाचाम् २.१३० [१४४];         | श्रीचे ३.४९                | खनित्रेण २.१९३ [२१८]         |
| ३.१९७                              | <b>श्रीरणृतः</b>           | <b>खम्</b> १२.१२०            |
| मियात् १०.९, ११, १७,               | कीरम् ४.८; १०.८८;          | <b>खरः</b> २.१७६ [२०१];      |
| ĘX                                 | ११.२१२                     | 9२.४४                        |
| क्षत्रियाम् ८.३८२                  | <b>धीरविक्रयात्</b> १०.९२  | <b>खरम्</b> ४.१२०; ११.१३६    |
| <b>भत्रियायाम्</b> ८.३८४.          | <b>क्षीरस्य</b> ८.३२६      | खरयानम् ११.२०१               |
| <b>अत्रियावैश्ये</b> ८.३८४         | <b>क्षीरिण:</b> ८.२४६      | खराश्वोष्ट्रमृगेभानाम् ११.६८ |
| <b>अत्रियासुतः ९.१५१,</b> १५३      | क्षेत्रकूपराजागानाम् ८.२६२ | <b>खरे</b> ण                 |
| क्षत्रिये ८,२७६                    | क्षेत्रगृहस्य १९.१६३       | खरोष्ट्राजाम् ११.१४४         |
| <b>अत्रियेण</b> ७.२; ११.१८         | क्षेत्रजः ९.१४९, १६७, २२०  | खलातु ११.१७                  |
| अत्रुप्रपुक्कसानाम् १०.४९          | क्षेत्रजस्य ९.१६४          | खले ११,११४                   |
| अपनम् ४.११९, २२२                   | क्षेत्रजाबीन् ९.१८०        | खशरीरिजम् ४,२४३              |
| <b>খ.</b> ৬৭                       | क्षेत्रज्ञः = ८,९६; १२,१४  | खशाः १०,४४                   |
| <b>अपा</b> १.६=                    | क्षेत्रज्ञम् १२.१२         | बसः १०.२२                    |
| क्षमा ६.९२; ११.२४४                 | क्षेत्रबोचगुजस्य ९.३३०     | खादकः ४.४१                   |
| क्रमान्वितः ७.३२                   | क्षेत्रबीजसमायोगात् ९.३३   | खादिरम् ८.३१४                |
| अयरोगित्वम् ११.४९                  | क्षेत्रभूता ९.३३           | खानि २.२६ [४३], ३४           |
| 11.67                              | 2.44                       |                              |

| [६o]: ¥.9¥¥; ¥.9३२,                                  | 7   |
|------------------------------------------------------|-----|
| 9३८                                                  | 7   |
| खिन्नः ७.१४१                                         | 1   |
| खिलानि ३.२३२                                         | 1   |
| के ९.४३                                              |     |
| चेच् १२.१२०                                          |     |
| ख्यातिम् १२.३६                                       |     |
| <b>ख्यापनेन</b> ११.२२७                               | , , |
| गङ्गाम् ८.९२                                         | 1   |
| नजः <b>-</b> .२९६                                    | 1   |
| <b>गजम्</b> १९,१३६                                   | 1   |
| नजः १.११८; ७.४७; ४८                                  |     |
| <b>गजम्</b> १.११५, ७.०७, ०.                          |     |
| <b>गणाः</b> ३.२००: १२.४=                             | •   |
| गणाभ्यन्तरः ३.१४४                                    | . • |
| गमानाम् ३.१६४                                        | . 4 |
|                                                      | ,   |
| नजान् १.३७                                           |     |
| गणान्तम् ४.२०९, २१९                                  |     |
| गणिकान्नम् ४.२०९, २१९                                |     |
| गर्जे ७.५०, ५१                                       |     |
| नजी २.६७ [९२]; ७.४९                                  |     |
| गण्डमाली ३.१६१                                       |     |
| नतन्तमः ७.२२४                                        |     |
| गतप्रत्यागता ९.७६                                    |     |
| नतम् १.१००                                           |     |
| गतयः १.५०: १२.३                                      | •   |
| गतिः २.१७४ [१९९]:                                    |     |
| E.EY: 92.80, 89, 82,                                 |     |
| 83, 88, 8X, 8E, 80, 8E,                              |     |
| 89                                                   |     |
| गतिम् १.११०: २.२१७                                   |     |
| [ १४२ो: ४ १४: ४ ४२:                                  |     |
| [२४२]; ४, <b>१४; ५,४२;</b><br>६,७३, ८८, ९३, ९६;      |     |
| E. 820: 90.930: 92.40.                               |     |
| 196, 176                                             | •   |
| गतीः ६.६१: १२.२३                                     |     |
| गताः ५.५।. । ५.५४<br><b>गत्या</b>                    |     |
| गन्धः १७६, ७⊏: ४,११९:                                |     |
| 4.974: 97.95                                         | •   |
| ्राप्यः १४.४५<br><b>गन्धम्</b> २.१४२ [१७७]:          |     |
| <b>गन्धम्</b> २.१४२ [१७७]:<br><b>१</b> १. <b>१४९</b> | •   |
| ा । । • ५<br><b>गन्धमाल्यै</b> ः ३.२०९               |     |
| गरधभाल्यः ५२०९                                       | •   |
| गन्धर्व० १.३७                                        |     |

|                               | 0.0 \                             |
|-------------------------------|-----------------------------------|
| गन्धर्वाः                     | 92.86                             |
| नन्धर् <del>वीर</del> नर      |                                   |
| गन्धवर्णरसा<br>               |                                   |
| <b>गन्धान्</b><br>१२.६४       | ¥.२४०; १०.८८;                     |
|                               | 0 3 7 0                           |
| गन्धानाम्<br>गन्धीचिधर        | ९.३२९<br>सानाम् ७.१३१             |
| गम्बापायर<br>गमनीयतमः         | લાવા <b>વું છે. ૧૨૧</b><br>૭,૧૭૪  |
| गमगामगामः<br><b>गरदः</b>      | ₹.9%=                             |
| नरीयः                         | २.१११ [१३६]                       |
| <b>गरीयसः</b>                 | 99.708                            |
| <b>गरीयसी</b>                 | २.१०८ [१३३],                      |
| २०६ [२३                       | 91: <b>९</b> .४२                  |
| नरीयान्                       | २.१२१ [१४६]                       |
| गरुडेन                        | ७.१८७                             |
| नर्तप्रसवजेव                  | <b>ु</b> ४.२०३                    |
| .गर्तेषु                      | ४.४७                              |
| गर्वष्र०                      | ۲.२ <b>९</b> ६                    |
| गर्वजाजिनम्                   | <b>्</b> ११.१२२                   |
| गर्वभेन्                      | 8.80                              |
| गर्भः                         | ९.⊏, १७३                          |
| गर्भम्                        | ११.८७                             |
| गर्भमर्तृद्रुहा               |                                   |
| गर्भवासेषु                    | 92.95                             |
| गर्भस्रावे                    | ४.६६                              |
| नर्भात्                       | २.११ [३६],                        |
| गर्भाष्टमे                    | २.११ [३६]                         |
| गर्भिणी                       | 3.998; 5.800;                     |
| ९.१७३, ३<br>—ж                |                                   |
| नर्भे<br>————                 | <b>६.६३</b>                       |
| गर्भेष्<br><del>वर्षकार</del> | ९.१२६                             |
| गर्हजाम्<br>गर्हितम्          | २.४४ [८०].                        |
| गहिताः<br>गहिताः              | 90. <b>३९</b><br>9२.४३            |
| गर्हितात्                     | 17.87<br>\$0P.0P                  |
| गरितानाध्य                    |                                   |
| गर्हितेन                      | 99.983                            |
| गहर्षे                        | X.986.                            |
| गवा ३.३:                      | ४.२०९: ४.४२४.                     |
| गवास ४ ५                      | 15 (93. A 35A.                    |
| =. 9 9 7 <b>;</b> 9 9         | ।. <b>१२९. १९६</b>                |
| गवार्ये 🕯                     | 1.978. 988                        |
| गवि                           | २. <b>१३३ [</b> १४८] <sup>°</sup> |
|                               |                                   |

गव्यम् ሂ. ६ नच्येन 3.209 **गाः** ४.४८, १६२; १०.१०७; 99.990, 998, 978. १३०. २४७ नात्रः 3.282 <u> पात्रात्</u> ४.१२२, १६९ गात्राणाम् 2.958 [209] गात्राणि 8.983: X.909 गात्रोत्सादनम् 7.9=€ [299] नाया 9.82 गाधिजः 9.83 गान्धर्वः 3.29, 28, 32 गम् २.२२१ [२४६], ९४, २६०; ४.३९, ४९, १८८: ४.८७; ८.२४२; ११.११४. १३४, १४४, २०२; १२.६४, 920 नार्चिकम २.२ [२७] नार्चैः 9.7 [79] नाईपत्यः २.२०६ [२३१] गिरम 99.34 गिरिदुर्गम् ७.७०, ७१ गिरिप्ष्ठम् 9.989 गिर्यो: 9.989 गीतवादनम **२.9** ¥ ३ न्च्छ 9.85 ग्डम 90.55: 97.58 गंडस्य ८.३२६: ११.१६६ गुजः (गुज्ज) १.२०, ७६, 990: 3.22, 35; 5.309; 92.24, 39, 32, 33, 38, ३४, ३७, ९८ ग्जतः 99.954 गुजवोषज्ञः 9.999 गुणबोचविचक्षणम् 9.989 गुजबोची १.१०७; २.१८७ [२१२]; ३.२२; ७.१७= ग्जन्नयम गुजम् १.२०, ७४, ७७, ७९ गुजवत्तरः ¥.993 गुजवन्ति 7.997 [930]

| <b>गुजवेदिभिः</b> ७.१६७      | 7 |
|------------------------------|---|
| गुजवैशेष्यात् ९.२९६          | 1 |
| ग्जहीनाय ९.८९                | 7 |
| र्गुगाः १.७ <b>८ ; ९.</b> २२ | 7 |
| गुजानुजान् ९.३३१             | 1 |
| गुणानाम् १२.३०. ३४           | 7 |
| गुँजान् ३.२२६, ३२८:          | ſ |
| ६ं.७२े: १२.२४                | 7 |
| गुणान्विते २.४ [३०]: २२२     | 1 |
| [२४७]                        |   |
| गुणिद्वेधे ८.७३              | 1 |
| गॅंभेन ९.२२: १२.३९           | 1 |
| गुणैः २.६०[८४]: ३.२३३:       | 1 |
| . ४.१५४: ९.३६, <b>१४</b> १:  | 1 |
| 90.50                        |   |
| गुणोत्कृष्टान् ८.७३          | • |
| ग्दम् ८.२८२                  | • |
| मुवे ८.१३६                   | • |
| गुप्तम् ७.७६: ८.३७४,         |   |
| ইডড                          |   |
| मुध्यके १,९४, ९९             |   |
| गुग्ताम् ८,३७८,३८२           |   |
| र्गुप्तिले १.८७              | • |
| र्गुप्तिम् ७.५६              |   |
| गुप्ते ८,३८३                 | • |
| गुरवे २.२६ [४१], २२०         |   |
| [रॅ४४], २२१ [२४६]            |   |
| <b>ग्</b> रु: २.४४ [६९], ४८  |   |
| [७३], ११७ [१४२], २०६         | • |
| [२३१]; ३.११०, १५६;           |   |
| <b>૧</b> ૧.૪९                |   |
| ग्रुक्लात् ७.८२              |   |
| गुरुगताम् २.१९३ [२१८]        |   |
| ग्रुजा २.१६६ [१९१].          |   |
| १७८ [२०३], १७९ [२०४],        |   |
| १८० [२०४], २२० [२४४];        |   |
| ₹.४                          |   |
| गुरुतरम् ७.५२: ९.२९५         |   |
| गुरुतस्पगः ९.२३४;            |   |
| प्ते.४९, २ <b>५</b> ९: १२.५⊏ |   |
| गुरुतस्पन्नतम् ११.१६९        |   |
| नुरुतस्पतमम् ११.४८           |   |
| गुरुतल्पापनुत्तः ११.५०६      |   |
|                              |   |

रुतस्पी 99.903 गुरुतस्पे ९.२३७ गुरुवारे २.२२२ [२४७] ग्रुवारेष् २.१९२ [२१७] ग्रुवेवद्विजार्चकः 99.228 गुरून् २.१०५ [१३०]. १⊏० [२०४]: ४.१४३, २४५ २.१८६ [२१५] ग्रूपतन्या गरूपत्नी २.१८७ [२१२] ९.५७ ग्रुपत्नीनाम् 2.989 [२१०] गुरुपत्नीवत् २.१०६ [१३१] २.958 [२०१] ग्रुपत्रस्य २.२२२ [२४७] गुरुपुत्रे गुरुप्त्रेष् २.9=२ [२०७] ग्रुमार्यया २.१०६ [१३१] गरुमु २.१२४ [१४९], २१९ [२४४]; ३.१४=; ४.११४, १६२: **४.९**१: ७.१७४: 5. **39** X. ३५०: 99.55, 929 ग्रुवोषितः २.१८५ (२१०) ग्रुलाघवम् 9.799 २.9=० [२०४], ग्रुवत् 957 [206], 953 [205]. १८४ [२१०], २२२ [२४७]: 9. ६ २ गुरुश्भृपया २.२०८ [२३३] 8.282 गुरुसन्निधी 7.988 [१९४], 903 [99=]: 99.9=7 7.953 [705] ग्रुस्तः **गरुस्त्रीगमनीयम्** 99.907 २.४६ [७१], ४७ ग्रोः [७२], =३ [१०=], १४९ [१८४], १६७ [१९२]. १६८ [9९३], १७३ [१९८], १७४ [२००], १७६ [२०३], १६० [२०४]. १८२ [२०७]. २१६ [२४१]. २१८ [२४३]; **३.९४, १४३. १४७: ४.१३०:** 

**ሂ.६ሂ: =.२७ሂ: ٩٩.ሂ**ሂ **ग्रो** २.४२, १३९ [१६४], १४० [१७४], १८० [२०४]. २१७ [२४२]; ३.१; ४.१; ४.४३, ८२: ८.३१७ न्वड्शनागमः 99.48 न्वर्षम् २.२२० [२४४]; ११.१ **ग्**ल्म० 92.45 9.85: 9.998 ग्रमम् **ग्**रमबस्सीनगेष् ग्रमबस्लीसतानाम् ११.१४२ न्स्मान् 6.980: E.286 न्स्मै: 9.266 ग्ह्यः 99.25% नुह्यकाः 92.80 ग्ह्यम् 92.999 गृढः 9.900 गुढे 9.958 गुढै: 9.289 नु द्वोत्पन्नः 9.949 **4.4.99** गृञ्जनम् नुधः 97.53 **गृधोच्छिच्टे**न 99.28 गृहकारी 97.88 नृहकार्येष् ४.१४० **5.89**4 गृहजः गृहवः 8.230 नृहबीप्तयः 9.78 गृहबलिम् 3.75% गृहम् ३.१११, ११३: ७.७६: **5.75**₹; 99.95 गृहमेधिनः 8.39 गृहमेधिना **3.37, 90**% **नृहमेधिनाम्** 3. ६९: ४. ⊏ गृहमेधिष् ६.२७ गृहसंवेशकः 3.983 गृहस्यः ३.१९७, ६.८७, ८९ **गृहस्यमाभित्य** नुहस्थस्य **३.६७: ४.२५९** 80P.F गृहस्थाः **गृहस्थानाम्** ५.१३७: **. ८.३३४** 

| <b>गृहस्थाश्रमम्</b>       | ₹.२           | गोप्तारम्                       | ७.१४            | प्रनिथनः                 | 97.903              |
|----------------------------|---------------|---------------------------------|-----------------|--------------------------|---------------------|
| गृहस्ये                    | <b>६.९</b> ०  | गोबासान्                        | <b>5.</b> २५0   | <b>ग्रन्थिना</b>         | २.१६ [४३]           |
| गृहस्येन                   | ₹. 50         | गोबीजकाञ्चनैः                   | 5,55,           | वृत्यिष्यः               | 92.903              |
| गृहस्यैः                   | €.30          | 993                             | ,               | प्रनिथ मेवस्य            | <b>૧</b> .૨७७       |
| गृहस्य                     | <b>=</b> .₹₹₹ | गोबाह्मणस्य                     | ४.९४            |                          | 5.950, 9 <b>९</b> ४ |
|                            | Ŋ: ₹.₹₹.      | गोबाह्मजहिते                    | 99.05           |                          | .98= [903]          |
| ¥.२¥o; ६.३=                |               | गोबाहमणानलान्                   |                 | <b>ग्रहणान्तिकम्</b>     | 3.9                 |
| <b>⊑.३३३: ९.</b> ⊏३: १     |               | गोभिः ३.६                       | ४: ११.१९६       | <b>ग्रहम्</b>            | ७.१२१               |
| गृहान्तिके                 | 99.9==        | गो भ्यः                         | <b>८.३३९</b>    | <b>प्रहाणाम्</b>         | ४.११६               |
| गृहार्थः                   | 2.82          | गोमयम्                          | 99.292          | <b>प्रहान्</b>           | 9.28                |
| गृहा भमे                   | €.9           | गोमयस्य                         | = 378           | प्रहे                    | ९.२७७               |
| गृहिणः                     | = ६२          | गोमयेन                          | ३.२०६           | <b>ग्राम</b> ०           | ६.१६                |
| <b>गृही</b> २.२०५          |               | गोमाय्:                         | <b>४.</b> ११५   | <u>प्रामकुक्कुटम्</u>    | ४.१२. १९            |
| ३.६७, ७८, ९४;              |               | गोमार्योः                       | 99.948          | <b>न्रामघाते</b> े       | ९.२७४               |
| गृहे ३.७१, १०              |               | गोमिथुनम्                       | <b>३.२९, ५३</b> | ग्रामजातिसमूहेर          | र् =.२२१            |
| १९०, १४४; ४.५              |               | गोमृत्रम् १                     | १.९१, २१२       | ग्रामवशेशाय              | ७.११६               |
| २४२: ४.४३, १०              |               | गोमूत्रेष ४.१२                  | १; ११.१०९       | <b>न्नामवेशसंचाना</b> म् |                     |
| ८.२३०, ३६४; ९.             |               | गोयाने                          | ११.१७४          | ग्रामबोचान्              | ७.११६               |
| १७०; ११.११४                |               | गोरक्षकान्                      | ५.१०२           | ग्रामप्रति <b>भयौ</b>    | ३६.०१               |
|                            | [ ( ع ا       | गोरक्यम्                        | १०.११६          | ग्रामम् २.               | १६० [१८४];          |
| <b>गृ</b> हेषु             | ४.१४७         | गोलकः                           | ३.१७४           | 8.93; €.83;              | ७.११९               |
| <b>गृहष</b> न्             | ३.५१          | गोवधः                           | ११.४९           | <b>ग्रामयाजिक्</b> ते    | ४.२०५               |
| गृह्यम्                    | €.४           | गोवृषः                          | ९.१५०           |                          | =.२४५, २६१          |
| गृह्याः                    | ३.११७         | गोव्रजात्                       | ११.१९५          | <b>ग्रामवासिनः</b>       | ሂ.ባባ                |
| गृह्याणि                   | 9.95          |                                 | ′.४ሂ,           | <b>ग्रामवासिषिः</b>      | ७.९१८               |
| गृह्ये                     | ₹,⊏४          | 99.95                           |                 | न्नामशताध्यकः            | ७.११९               |
| गेहानि                     | ₹. १८         | गोशकृत् २.९                     |                 | <b>ग्रामश</b> तानाम्     | ७.११४               |
| नेहे ३.१०१: ४.२            | ९; ९.२६       | गोशकृतरसम्                      | 99.89           | <b>ब्रामसन्धिषु</b>      | =.२६१               |
| गोः २.१३३[१४               |               | गोषु                            | <b>⊏.३२</b> ४   | ग्रामस्य ३.९             | ४३: ७.११४:          |
| [२०४]: ३.६, १६२            |               |                                 | <b>!</b>        | <b>5.</b> २३७            |                     |
| ४.८, ८: ८.२९६: '           |               | ११.१०८, १९४                     |                 | ग्रामाः                  | ۳.२ <u>५</u> ٣      |
| ११.७९, ११३; १२             |               | गोसवेन                          | ११.७४           | ग्रामात् ६.४,            | २८: १०.४१:          |
| गोध्यः ११.१८               |               | ग्रेस्वामी                      | <b>८.२३</b> १   | 99.925                   |                     |
| गोत्ररिक्यानुगः            | ९.१४२         | गोहत्याकृतम्                    | 99.994          |                          | <b>८.२४०</b>        |
| गोत्ररिक्यांशभागिनः        |               | गीः ३.१४                        |                 | ब्रामान्ते ४.            |                     |
| गोत्ररिक्ये                | ९.१४२         | १८९, १९१; ४.                    |                 |                          | 9.998. 995          |
| गोदः                       | 8.239         | E.29, 9E; 9.8                   |                 | प्रामीयककुलानाः<br>      |                     |
| गोधा                       | १२.६४         | गौडी<br>-                       | 99.98           |                          | १९४ [२१९]:          |
| गोधाम्                     | ¥.9¤          | गौजिकी                          | 92.89           | ¥. €0, 90=,              |                     |
| नोपः                       | c.239         | गोमिनाम्                        | ९.५०            |                          | ०७: ९.२७१:          |
| गोपान्                     | 5.250         | गौरवेण २.९                      | 150 [188]       | 90.48                    |                     |
| गोपालः<br><del>चेन्न</del> | <b>४.२५३</b>  | गौ <b>्सर्चपः</b><br>गौरसर्चपैः | €. 9 3 3        | ज्ञाम्यम्<br>———————     | £ 3                 |
| गोप्ता                     | ११.७९         | गारसचपः                         | ४.१२०           | ग्राम्याणि               | ७.१२०               |

| _                 |                       |                     |                   | _             |                         |
|-------------------|-----------------------|---------------------|-------------------|---------------|-------------------------|
| ग्राम्यैः         | ११.१९९                |                     | १७३ [१९८];        | 'चरित्रम्     | <b>9.</b> 9३९ [२।२०];   |
| ग्रास०            | <b>९</b> .२०२         | ४.४१, ४२,           | १८९ २२९:          | ९.७           |                         |
| <b>ग्रासम्</b>    | 99.293                | <b>=.१२४; १२.९</b>  | 8                 | चरुपाम्       | <b>'</b> ሂ. <b>૧</b> ૧७ |
| प्रासान्          | ३.१३३; ६.२८           | चक्षुचः             | २.६५ [९०]         | चक्म्         | <b>६.</b> 99            |
| ग्रासार्थम्       | <b>८.३३९</b>          | चक्र्या             | <b>5.</b> ₹       | चरूपिः        | <b>5.90</b> ¥           |
| प्राहात्          | ६.७⊏                  | चअंषि               | <b>૭</b> .૬       | चरैः          | ७.१२२                   |
| ग्राह्यम्         | <i>= .</i> ७ <i>=</i> | चण्डालः १०.१        | १२, १६, २६,       | चर्म          | २.१४९ [१७४]:            |
| न्नाह्यौ          | २.४६ [७१]             | ५१, १०=; ११         |                   | ४.२१८:        | ६.६: ८.२३४, २८९         |
| ग्रीष्मे          | ६.२३                  | चण्डालात्           | १०.३७, ३९         | चर्मकारः      | 90.38                   |
| ग्रीवायाम्        | 5.253                 | चण्डालान्त्यस्त्रिय |                   | चर्मकार्यम्   |                         |
| ग्लानिम्          | 9.X3                  | चण्डालेन            | 90.35             | चर्मणा        | 99.908                  |
| घटम् ८.           | ३१९: ११.१⊏३.          | चतुरः ३.२३.         |                   | चर्मणाम्      | ४.११९; ७.१३२            |
| 9=9               |                       | 99,929, 299         |                   | चर्ममयः       | २.१३२ [१४७]             |
| घण्टाता इः        | 90.33                 | चतुर्गुजम् ४.९      |                   | चर्माणि       | २.१६ [४१]               |
| वातकाः            | ሂ.ሂባ                  | चत्र्जम्            | ३.२० [११]         | चर्मावनवर     |                         |
| षुष्टान्नम्       | ४.२०९                 | चतुर्यकालम्         | 99.908            | चर्याणाम्     | <b>६</b> .३२            |
| वृतकुम्भम्        | 99.938                | चतुर्थाशाः          | द <u>.</u> ३१०    | चलचित्रार     |                         |
| <b>यृतपराम्</b>   | . ४.३७                | चतर्चे              | २.९ [३४]          | चासुवः        | 9.52                    |
| <b>गृतप्रा</b> शः | 99.983                | चर्त्वशी            | 8.998             | বাৰ্ডাল:      | <b>३.२३९</b> ; ४.9३9;   |
| वृतप्राशनम्       | ሂ.9४४                 |                     | २७६: ४.१२=        | 9.50          |                         |
| वृतिबन्दुः        | ४६.७                  |                     | १७६: ९.११=        | चाण्डालैः     | ४.७९                    |
|                   | २.६२ [१०७];           | -                   | .Xo; =.982        | चाण्डात्या    |                         |
| ३.२२६; ४.         | ३९, १८८, १८९:         | चतुष्टयम्           | <b>5.9</b> ₹0     | चातुर्मास्या  |                         |
| ४.१०३: ५          | .90६; 90.55;          | चतुष्यबम्           | <b>४.३९, १३</b> १ | चातुर्वर्ण्यस |                         |
| 99.89,            | १४९, २५६:             | चतुष्ययाः           | ९.२६४             | चात्र्वर्ण्ये |                         |
| १२.६२             |                       | चतुष्यवे            | 99.99=            | चान्द्रवति    | <b>ह</b> : ९.३०९        |
| वृतस्य            | <b>5.32</b> 5         | चतुष्पत्            | 9.59              | चान्द्रायणः   |                         |
| <b>वृता</b> चतः   | ९.६०                  | ৰন্ত্ৰ -            | <b>૭</b> .૪       | चान्त्रायण    | र् ११.४१, १०६,          |
| घोरः              | ` ४.⊏६                | चन्द्रम्            | ९.३०९             | ११७, १        | प्रेष्ठ, १६३, १७१,      |
| घोररूपम्          | ७.१२१                 | चन्द्रस्य ९.३०      | ३: ११.२२०         |               | १६, २१७                 |
| घोरान्            | 97.48                 | चन्द्रसालोक्यम्     | ४.२३१             | चापैः         | ७.१९२                   |
| घोरायाम्          | २.८८ [११३]            | चन्द्राकिंग्नियमा   | नेलाः ८.८६°       | चारचकुः       | ९.२४६                   |
| घोरे              | १.५०                  | चमसानाम् ं ५        | .99६: ६.४३        | चारणबारे      |                         |
| न्नाजकर्णीवट्     | ¥.3X                  | चरणः                | 92,88             | चारानु        | ७.१९४                   |
| <b>ग्रा</b> जेन   | ३.२४१                 | चरणैः               | ६ ७४              | चारेण         | <b>९.२९</b> =           |
| चक्रभङ्गे         | <b>⊏.२९</b> १         | चरम्                | ३.२०१             | चारैः ९.      | २६१, २६६, ३०६           |
| चक्रम्            | ४.⊏४                  | चराचरम्             | १.४७, ६३;         | चार्मिकचा     | <b>ण्डेष्</b> ८.२८९     |
| चक्रयत्           | १२.१२४                | <b>३.७४: ४.४४</b>   |                   | चाचम्         | 99.939                  |
| चक्रवृद्धि        | <b>5.9</b> ₹₹         | चराजाम्             | ५.२९              | चिकित्सक      | स्य ४.२१२, २२०          |
| चक्रवृद्धिम्      | <b>⊏.१</b> ५६         | चराणि               | ७.৭४              | चिकित्सक      |                         |
| चक्राह्वम्        | ४.१२                  | चरिता               | ४.१७२             | चिकित्सव      |                         |
| चक्रिपः           | 7.993 [935]           | चरिते               | ११.१८६            | चिकित्सव      | बन् ३.१४२               |
| चक्रे             | ९.१२⊏                 | चरिष्णुः            | <b>१.</b> ५६      | चित्रम्       | 99.80                   |
|                   |                       | •                   |                   |               |                         |

जटिलम्

7.949

| चित्रै:           | ९.२४⊏                                    |
|-------------------|------------------------------------------|
| चित्याम्          | 8,86                                     |
| विरम् े १.        | ४४: ४.६०, ९३                             |
| चिररात्राय        | ३.२६६                                    |
| चिरस्यितम्        | ¥. <b>२</b> ¥                            |
| चिह्नता           |                                          |
| ग्यह्नसा<br>चीनाः | १०.४४<br>१०.४४                           |
|                   |                                          |
| चीरम्             | <b>ξ.</b> ξ                              |
| चीरवासा           | 99.909, 90%                              |
| चुल्ली            | ३.६⊏                                     |
| चूडाकर्म          | २.१० [३४]                                |
| चेतसा             | ९.२१: १२.२३                              |
| चेलचर्मामिषा      | <b>जाम्</b> ११.१६६                       |
| चेष्टया           | <b>८.२६</b>                              |
| चेष्टज्ञम्        | ७.६३                                     |
| चेष्टाः           | ७.१९४                                    |
| चेष्टाम्          | ७.६७                                     |
| चेष्टायै          | 9. <b>६</b> ४                            |
| चेष्टास्          | 9.55                                     |
| वक्टानु           |                                          |
|                   | २.१७४ [१ <b>९९</b> ];                    |
| ७.२२३: <b>८</b> . |                                          |
| चेष्टितेन         | <b>5.2</b> X                             |
| चेष्टितः          | ७.६७                                     |
| चैत्यब्रुमः       | १०.५०                                    |
| वैत्यवृक्षः       | ९.२६४                                    |
| वैत्रम्           | ७.१६२                                    |
| वैलनिर्वेजकर      |                                          |
| वैलवत्            | ४.११९                                    |
| चैलाशकः           | १२.७२                                    |
| चोदितान्          | <b>९</b> .२७२                            |
| चोरीवाकः          | 9२.६३                                    |
| चीरः              | <b>८.३००, ३४२</b>                        |
| चौरकित्विष        | म् ५.१९६                                 |
| चीरवण्डेन         | े <b>८.२</b> ९                           |
| चीरम्             |                                          |
| चौरवत्            | ९.२७०, २७६<br>६. <b>१९</b> १, <b>२९६</b> |
| चौरव्याचावि       | Pw: 99.992                               |
| चीरस्य            | = ¥0                                     |
| चौराणाम्          | ९.२७१                                    |
| चौरान्            | 5.38; <b>9.3</b> 93                      |
| चौरिक <i>०</i>    | 9.57                                     |
| चीरै:             | 8,995; 5,80,                             |
| वारः<br>१८९, २३३  | U,   . H, H, HO,                         |
| 167, 433          |                                          |

| 435710-11-4                       | d'ai                   |
|-----------------------------------|------------------------|
| चौर्यम्                           | ९.२७६                  |
| चौलमौञ्जीनिबन्धनैः                | 7. 7. 7                |
| [२७]                              |                        |
| च्युताः                           | ४.१३२                  |
| च्युती                            | 5.895                  |
| छद्मना ४.१९९                      | १: ९.७२                |
|                                   | ९६, ९७                 |
| छन्दस्कृतम्                       | 8.900                  |
| छन्दांसि ३.१८८                    | ; ¥. <b>९</b> ¥,       |
| ९८                                |                        |
| छन्वेन                            | <b>⊏.१७६</b>           |
| छन्दोगम्                          | ३.१४५                  |
| छन्नम् ९.९                        | 5, 900                 |
| छत्रधारणम् २.१४३                  |                        |
| छत्रम्                            | ७.९६                   |
| <b>छत्राकम्</b>                   | ४.१९                   |
| छत्रोपानहमासनम्                   | २.२२ <b>१</b>          |
| [386]                             |                        |
| छलेन                              | 5.8 <b>९</b>           |
| ख्र <b>गमासे</b> न                | <b>३.२६९</b>           |
| छादिमकः                           | ¥.9 <b>९</b> ¥         |
| छाया ४.१८४;                       |                        |
| ख्रयाम्                           | ४.१३०<br>४.४१          |
| छायायाम्<br><b>छित्रम्</b> ७.१०५: | °.२१<br>८.२३ <b>९</b>  |
| छिद्रानुसारी                      | <b>७.</b> १०२          |
| छ्छ्न्द <b>री</b>                 | 97.5%                  |
| जुज्जु.प.।<br>जुरिकायाः           | =.₹₹¥                  |
| छेबम् ८.२७०, ३६                   | 5 300                  |
| छेवने                             | <b>5.</b> २ <b>९</b> २ |
| छेरवर्जम्                         | <b>⊏</b> .२७७          |
| जंगमम् १.४                        | <b>१: ५.२</b> =        |
| जगत् १.४२:                        | <b>३.२०</b> १;         |
| ७.२२, १०३; ८.४९                   |                        |
| जगतः १.१००;                       | ۶. <b>१</b> १६;        |
| ९.२४५                             |                        |
| जगतीगतम्                          | 9.900                  |
|                                   | ०, ३६६;                |
| 97.30                             |                        |
| जचन्यम्                           | <b>₹</b> ₹ ₹           |
|                                   | ४२, ४४                 |
| जटाः                              | €. <b>€</b>            |
| जटिलः २.१९                        | ४ [२१९]                |
|                                   |                        |

जटी 99.82, 925 जरः 5.398 जडमूकान्धवधिरा **७.9**४९: 99.42 जडवत्-7.54 [990] जनः **⊏.३३६** जनने 4.59 जनन्याम् 9.997 ७.२२२, २२४ जनम् **२.9 ४४** [9७९] जनवादम् 8.905 जनस्य **जनाः** १.७३, १०१; ४.२२: 99.289 जने **E. X E 8.280: 90.9** जन्तुः 90.30 जन्तुम् ६.६८; १२.६९ जन्तृनाम् जन्तून् ६.६९ जन्तोः 92.99 जन्म० ४.७७; १२.७८, ९३, 928 जन्मज्येष्ठेन 9.975 जम्मतः २.१३० [१४४]; **९.9२**४, **१२६**; **१०.४**२ २.१२४ [१४०]; जन्मनः 90.45 जन्मनाम्नोरवेदेन ५.६० जन्मनि १.४२; ४.३८, ७१; 90.93 **5.90** जन्मप्रमृति 9.900; 97.73 जन्मस् जपः **3.68**; 90.999 9.999 जपजप्यान 8.988 जपताम् २.४३ [७८], ७६ जपनु [१०१], ७७ [१०२], १९४ [२२०], १९७ [२२२] २.६० [=४] जपयज्ञ: २.६१ [=६] जपवज्ञस्य 99.38 जपैः २.१९७ [२२२]: जप्यम् 99.982

| जप्येन २६२ [८७];                             | ४.१४८, १४९; ८.२७३;                              | जीविका १०.७६, १०४                 |
|----------------------------------------------|-------------------------------------------------|-----------------------------------|
| ¥.90७; 99.9 <del>९३</del>                    | 9,33x; 90,5x                                    | जीविकाम् १०.६२                    |
| जयः १०.११४                                   | जातिहीनाः १०.३४                                 | जृम्जमाजाम् ४.४३                  |
| जयप्रेप्सुः ७.१९७                            | जातिहीनान् ४.१४१                                | जेहम्यम् ११.६७                    |
| जयम् ७.१६३                                   | जातु ९.४१                                       | ज्ञातयः ३.४४, ११०                 |
| जये ७.४४                                     | जातेषु ९.१४९                                    | ज्ञातस्य ४.२१                     |
| जरवा ६.६२                                    | जातौ ३.१७५: ९.१९१                               | ज्ञाता ९.१७३                      |
| जरा ६.७७                                     | जामयः ३.५७. ५८: ४.१८३                           | <b>ज्ञाति०</b> ४.१७९, २३९;        |
| जराम् १२.५०                                  | जामिषिः ४.१८०                                   | 99.9=?                            |
| जरायुजा १.४३                                 | जाया ९.४४                                       | ज्ञातिकार्याणि ११.१८७             |
| जलभीरयृतानिसम् ११.२१४                        | जायात्वम् ९.५                                   | ज्ञातिकुलबन्धुचु २.१४९            |
| जलम् ४.७८: ६.४६:                             | जायाम् ६.२७५; ९.७                               | ज्ञातिनुषदर्पिता ८.३७१            |
| ९.१६१: ११.२२३: १२.६२                         | जायायाः ९.८                                     | ज्ञातित्वेन ११.१७२                |
| जलमाप्सृत्य ५.७७                             | जारजातककामजौ ९.१४३                              | ज्ञातिप्रायम् ३.२६४               |
| जलवृक्षसमन्वितम् ७.७६                        | जालान्तरगते ८.१३२                               | ज्ञातिभ्यः ३.३१, २६४              |
| जलाशये ४.१२९, ११.१८६                         | जालपाबान् ५.१३                                  | ज्ञातिम् ५.१०३                    |
| जले ४.४६; ११.१७३<br>जलेन ८.१८९               | जि <mark>षांसया</mark> ११.२०६<br>जिजीविषः ४.२७  | ज्ञातिमरजम् ५.७७: ८.१०८           |
|                                              | जिजीविषः १.२७<br>जिजीविषः ४.२७<br>जितकोधः ८.१७३ | ज्ञातिसम्बन्धिषः ९.२३९            |
| जाड्सम् ७.६९                                 | जिते २.६७ [९२]                                  | <b>ज्ञातिसम्बन्धियोचितः</b> २.१०७ |
| जातः <b>९.२</b> १६<br>जातकर्मः २.४ [२९], २.२ | जितेन्त्रियः २.४५ [७०,] ७३                      |                                   |
|                                              | [ <b>9</b> = ];                                 | <b>ज्ञानचक्षुवा</b>               |
| [२७]<br>जातवन्तस्य ४.७०                      | 6.88; E.963; 99.38, 6X                          |                                   |
|                                              | जितै: ४.१८१                                     | ज्ञानतः २.१३० [१४४]:<br>८.२८८     |
| जातवसः १२.१०१                                | जिती २.६७ [९२]                                  | ज्ञानवः २.८४ [१० <b>९</b> ]       |
| जातब्राह्मण॰ १०.१२२                          | जिह्न २.६४ [९०]:                                | <b>ज्ञाननिच्छाः</b> ३.१३४         |
| जातमात्रेष ९.१०६                             | <b>₹.9</b> ₹¥                                   | ज्ञाननिष्देष् ३.१३५               |
| जातयः १.४६; १०.४०, ४४                        | जिह्वायाः ६.२७०                                 | ज्ञानपूर्वम् १२.८९                |
| जातस्य ९.२७, ४९; १०.६०                       | <b>जीतकार्मुकबस्तावीन् ११.</b> १३८              | <b>ज्ञानम्</b> १.८६; २.९२:        |
| जात्या १०.५; १०.१६                           | <b>जीर्जः</b> ४.४६; ९.२६४                       | x.90x; 99.23x; 92.24,             |
| जातानाम् ९.१२५; १०.७;                        | जीर्जमलवत् ४.३४                                 | ₹9, ⊏₹                            |
| ११.१४४<br>जातान् ६.९९                        | <b>जीर्जाः</b> १०.१२४                           | ज्ञानमूलाम् ४.२४                  |
|                                              | जीर्जानि ६.१४: १०.१२४                           | ज्ञानविज्ञानवेदिना ९.४१           |
| जाति <b>० ९.२०</b> १<br>जातिजानपदान् ८.४१    | जीवः १२.२२, ४३                                  | ज्ञानाग्निना ११.२४६               |
|                                              | जीवजीविकः १२.६६                                 | ज्ञानाज्ञानकृतम् ११.१४४           |
| जातितः १०.११, ६७<br>जातिताम् ९.१२            | जीवतः ११.१०                                     | ज्ञानात् ११.१७५, २३२              |
| जातिधर्मान् १.१९८                            | जीवनहेतवः १०.११६                                | ज्ञानिनः १२.१०३                   |
| जातिश्रंशकरम् ११.६७.                         | जीवनाय ११.७६                                    | ज्ञानिभ्यः १२.१०३                 |
| वर्ष<br>१२४                                  | जीवन् ५.४५; १०.८३                               | ज्ञानेन २.७१ [९६], १२६            |
| जितमात्रोपजी <b>वी</b> ८.२०:                 | जीवन्तम् ७.१३७                                  | [949]: 3.65; 8.88;                |
| 12.998                                       | जीवन्तीनाम् ८.२९                                | <b>४.</b> १०९                     |
| जातिम् २.१२३ [१४८]:                          | जीवसंज्ञकः १२.१३                                | <b>ज्ञानोत्कृष्टाय</b> ३.९३२      |
| (                                            | जीवस्य १२.२३                                    | ज्या २,१७ [४                      |
|                                              |                                                 | -                                 |

| ज्यायस्याम् २.१०८ [१३३]              | तडागाराम० ११.६१                        | तपोनिष्ठाः ३.१३४           |
|--------------------------------------|----------------------------------------|----------------------------|
| ज्यायसीम् १०९४                       | तडानेष ४.२०३                           | तपोबीजप्रभावैः १०.४२       |
| ज्यायसे ९.११४                        | तस्वतः ७.१०, १६, १५४,                  | त्रपोविशेषैः २.१४० [१६४]   |
| <b>ज्यायांसम्</b> २.९७ [१२२];        | १७८; ८.३२, १२६, २७७,                   | तप्तः ६.३७२; ११.१२४        |
| ३.१३७                                | २७८; ८.१८२; ९.२६२;                     | तप्तकृष्ट्रम् ११.१५६, २१४  |
| ज्यायान् ४.८: ८.१६७                  | 97.9, 907                              | तप्तम् ८.२७२               |
| <b>ज्येष्ठः</b> ३.७८; ४.१८४;         | तस्वेन ७.६८                            | तप्ते ६.३७२; ११.१०३        |
| <b>९.</b> ४६, १०४, १०६, १०९,         | तत्परः ४.१९६                           | तमः १.४, ४४; ४.८१,         |
| ११०, ११३, ११७, १२४,                  | तथ्येन ८.२७४                           | २४२; ९.१६१; १२.२४, २६,     |
| २०४, २११, २१३, २१४                   | तबात्वम् ७.१७८                         | २९, ९४                     |
| ज्येष्ठकनिष्ठाभ्याम् ९.११३           | तबात्वे ७.१६९, १७९                     | तमम् १.९२                  |
| <b>ज्येच्ठता ९.</b> १२६, १३४,        | तद्वतः ३.४५                            | तमसः १२.३८                 |
| ११.१८५                               | तद्विदः ९.६१                           | तमसा १.४९                  |
| <b>ज्येष्ठभार्यायाम् ९</b> .१२०      | तनयम् ८.२७५                            | तमसि ८.९४                  |
| <b>ज्येच्ठवृत्तिः ९</b> .११०         | तनयाम् ११.१७१                          | तमोनुबः १.६                |
| <b>ज्येष्ठवृंचाः ९</b> .१२३          | तनुः २.३ [२८], ७४ [१००];               | तमोभूताः १२.११४            |
| ज्येष्ठसामगाः ३.१८४                  | ४.१८४, १८९                             | <b>तरः</b> १.९२; ८.४०६     |
| ज्येष्ठस्य ९.४७, ११२, १ <b>१</b> ९   | तनुम् ६.३२                             | तरत्समन्दीयम् ११.२४३       |
| ज्येच्यंशम् ११.१८४                   | तनुलोमकेशवशनाम् ३.१०                   | तरे ८.४०४, ४०७             |
| ज्येष्ट्रायाम् ९.१२२, १२४            | तन्तुबायः ू.८.३९७                      | <b>तर्की</b> १२.१११        |
| <b>ज्येष्ठे</b> ६.२४४; <b>९</b> .१०६ | तम्मूतान् स्थाप                        | तर्केण १२.१०६              |
| ज्येष्ठेन ९.१०६                      | तपः १.२४, ३३, ३४, ४१,                  | तर्पणम् ३.७०               |
| <b>ज्येष्ठी</b> ११.१ <b>८</b> ४      | <b>८६, ९४; २.५८ [८३], १४</b> १         | तल्प॰ ३.३                  |
| <b>ज्यैष्ठ्यम्</b> २.१३० [१४४];      | [१६६], १४१ [१६६], १३९                  | तत्त्वजः ९.१६७, १७०        |
| ९ ६ ६ ४, १२४, २१०                    | [१६४], १४२ [१६७], २०३                  | तष्टिः १०.४६               |
| ज्येष्ट्यात् १.९३                    | [२२=], २०४ [२२९];                      | तले २.३४ [४९];             |
| ज्योतिः १.७७                         | ३.१३४; ४.२३७; ४.१०५;                   | तपोवृद्धपर्यम् २.१५० [१७४] |
| ज्योतिर्गणान् ४.१४२                  | ६.२३, २४, ३०, ७०;                      | तस्करः ६.६७                |
| ज्योतिषः १.७८                        | ११.४७, २३३, २३४, २३४,                  | तस्करप्रतिचेधार्यम् ९.२६६  |
| ज्योतिवाम् ४.१०५                     | २३७, २३८, २४०; <b>१</b> २.३ <b>१</b> , | तस्करम् ४.१३३              |
| ज्योतींचि १.३८; १२.४९                | ≒३, <b>१०४</b>                         | तस्कराः ९.२७६              |
| ज्वलनाम्बुसमा १०.१०३                 | तपनम् ४.८९                             | तस्करात् ८,३४५             |
| ज्ञस्तः १०.२२                        | तपसः १.११०; ६.७४,                      | तस्करान् ९.२५४, २५६        |
| प्रत्नाः १२.४४                       | 99.२४४                                 | ताड्याः ८.२९९              |
| टिट्टिभम् ५.११                       | तपसा ४.१४८, २३६, २४३,                  | तान्तवम् १०.८७; १२.६४      |
| डिम्नाहवहतानाम् ५.९४                 | ४.१०७; १०.१११;                         | तान्तवस्य ९.२२९            |
| तक्षचम् ४.११४                        | ११.१००, १०१, १९३,                      | तापस्यम् १.११४             |
| तक्ष्णोः ४.२१०; १०.१०७               | २२७, २३६, २३७, २३८,                    | तापसाः १२.४८               |
| तक्रस्य ६,३२६                        | २३९, २४१, २४२, २४३;                    | तापसेषु ६.२७               |
| तडागमेवकम् ९.२७९                     | 92.908                                 | तापसैः ६.५१                |
| तडागम् ८२६४                          | तपस्विनः ४.१६२                         | तापान् १२.७६               |
| तडागस्य ९.२८१                        | तपांसि २.७२ [९७];                      | तामसः १.६२                 |
| तडानानि ७.१९६; ८.२४८                 | तपोधनाः ११.२४१                         | तामसम् १२.३३, ३४           |

| तामसाः                         | १२.४०                      | तुरंगाः                    | १२.४३                         | तेजस्वी                          | ९.३१०, ३१८                                    |
|--------------------------------|----------------------------|----------------------------|-------------------------------|----------------------------------|-----------------------------------------------|
| तामसि                          | १२.४२, ४३                  | तुरायजम्                   | ६.१०                          | तेजोमयाः                         | ६.३९                                          |
| तामसीषु                        | १२.४४                      | तुरीयः                     | ११.१२६                        | तेजोमूर्तिः                      | ३.९३                                          |
| तामिस्रम्                      | 8,55                       | तुरीयचाक्                  | ४.२०२                         | तैक्ष्यम्                        | ४.१६३                                         |
| तामिश्रे                       | ४.१६५                      | तुरीयम्                    | <b>९</b> .११२                 | तेजसाम्                          | <b>ሂ.</b> ዓ ዓ                                 |
| ताम्रः                         | ४.११४                      | तुलामानम्                  | €.¥03                         | तैर्यग्योनाः                     | ७.१४९, १५०                                    |
| ताग्ररूप्यसुवर्णा              |                            | तुलायोगान्                 | ९.३३०                         | तैलपकः                           | 97.53                                         |
| तामस्य                         | ११.१६७                     | तुस्यः                     | ४.८६; ८.३६४                   | तैलविन्दः                        | ७.३३                                          |
| ताम्रिकः                       | <b>⊏.१३६</b>               | तुल्यासु                   | १०.५                          |                                  | 5.2 <b>6</b> 2; 90.55;                        |
| तामिस्रः                       | १२.७४                      | तुषान्                     | ४.७८; ८.२५०                   | 97.53                            |                                               |
| तारिकम्                        | 5.800                      | तुष्टः                     | ३.२३३                         | तैलस्य                           | 5.375                                         |
| तार्यम्                        | <b>≒.४०</b> ४              | तुष्टप्रकृतिम्             | ७.२०९                         | तैलिकः                           | ३.१३⊏                                         |
| ताबान्                         | <b>८.१९४</b>               | तुष्टिकरम्                 | 99.२३३                        | तैलेन                            | ४.८३                                          |
| तास्वर्धम्                     | <b>९</b> .२२२              | तुष्टिम्                   | 5.755                         | तोयम्                            | ९.३०५                                         |
| तिसिरी                         | 99.938                     | तुष्टेषु                   | २.२०३ [२२८]                   | तोये                             | ् ८.४०९                                       |
| ंतिचयः                         | ३.२७६                      | तूर्यघोषैः                 | ७.२२४                         | तोयै:                            | ४.१०=                                         |
| तिची                           | २.४ [३०]                   | तूष्वीम्                   | 5.980                         | तौर्यीत्रकम्                     | ७.४७                                          |
| तिरस्वाम्                      | १२.५७                      | तृचम्                      | ११.२५४                        | त्यक्ताग्निः                     | ३.१५३                                         |
| तिरोहितम्                      | <b>=</b> .२०३              | तृचेन                      | <b>5.90</b> €                 | त्यानः                           | २.७२ [९७]                                     |
| तिर्यक् ८.                     | २९१; १२.६=                 | तृष ी                      | १.४८; १२.५८                   |                                  | =.३ <b>=९</b> ; १०.११३                        |
| तिर्यक्जाः                     | १०.७२                      | तृषकाच्छबुमा               |                               | त्यागिनाम्                       | ३.२४५; ५.⊏९                                   |
| तिर्यक्त्वम्                   | १२.४०                      | तृषकाच्छम्                 | ४.१२२                         | त्यागेन                          | १०.२४, १११                                    |
| तिर्यक्योनी                    | ४.२००                      | तृषच्छेबी                  | ४.७१                          | त्रपुषः                          | ४.११४                                         |
| तिर्यञ्चः                      | ५.४०                       | तृषम्                      | ४.७०; ६.१४;                   | त्रयाणाम्                        | २.२०४ [२२९]                                   |
|                                | २२३; ४.२३३                 | <b>5.339</b>               |                               | त्रयी                            | ११.२६४                                        |
| तिलब्रोजम्                     | 99.938                     | तृषस्य                     | <b>८.३२६</b>                  | त्रयीनिष्कर्ष                    |                                               |
| तिलप्रवः                       | ४.२२९                      | तृषाग्निः                  | ₹.9६⊏                         | त्रयीविद्याम्                    |                                               |
| तिलसम्बद्धम्                   | ¥,७ <u>५</u>               | तृषानि                     | ₹.909                         | त्रयोवशी                         | ३.२७३                                         |
|                                | (XX; ¥.955;                | तृषेन                      | ४.१६६, १६९;                   | त्रयोवशीम्                       | ₹. <b>२७</b> ४                                |
| <b>९.३९</b> ; १०.९४            |                            | ११.२०४                     |                               | त्रसरेणवः                        | ۶.۹३३<br>- ۵.3.3                              |
| तिलान् ३.२                     | १९०; ४.९८८;                | तृतीयां शाः                | ۳.२ <b>१</b> ०                | त्रसरेजुम्                       | 5,937<br>- 2,937 × 4                          |
| १०.९०<br><b>त्रिलै</b> : ३     | 737 75%                    | तृतीयिनः                   | ۳.२ <b>१</b> ०                |                                  | ४४ [७९]; ७.४१;                                |
|                                | १.२३४, २६७                 | तृप्तान्                   | <b>३.२</b> ४१                 | ≒.१४२<br><del>किलक</del> ∙       | = 331a                                        |
| १०.⊏६, ९१<br>तिसिरिः           | 97.60                      | तृप्तिः                    | ३.१४६, २७१                    | त्रिगुजः<br>त्रिगुजम्            | 0 F F . 7                                     |
| तासार.<br><b>तीक्ष्य</b> ः     | 97.58                      | तृप्तिम्                   | ¥.२२९                         | त्रिणचिकेत                       | ४.१३७; =.१२१<br>३.१ <b></b> ६५                |
| ताक्य.<br>तीक्ष्यम्            | 089.0                      |                            | .४१, ४२, १८६,<br>. १९३८: १३०३ | त्रिवण्डम्<br>त्रिवण्डम्         | . २.१५२<br>११.१२                              |
| ताक्जन्<br><b>तीक्जे</b>       | 5.39X                      |                            | ; ७.२६; ९.३०३,                | त्रवण्ड <b>म्</b><br>त्रिवण्डवत् | १,२ <b>९</b> ६                                |
| ताक्य<br><b>तीर्वम्</b> २.३४ [ | 9.70E                      | ्ररपः पपः<br><b>तेजनैः</b> | १२१; १२.१२०                   | त्रिवण्डी                        | 7. 7. 4<br>9 7. 9 0                           |
|                                | . X S J;                   | तजनः<br>तेजसः              | ७. <b>९</b> ०<br>१.३६, ६३     | त्रिविवम्                        | १२.१३<br><b>९</b> .२४३                        |
|                                | २५; 11.154<br>}३ [४=], ३६  | तजसः<br>तेजसा              | १.२५, ६२<br>७.५               | त्रि <b>विवी</b> कसः             |                                               |
| [६9]                           | ( T [ T ] , Y Y            | तेजसाम्                    | 99.28 <b>६</b>                | त्रिपदा                          | २.५६ [ <b>८</b> १]                            |
| तिरितम्                        | <b>९.</b> २३३ <sup>.</sup> | तेजस्कामः<br>तेजस्कामः     | 8,88                          | त्रिपकात्                        | ۶. <u>۲</u> ۲ ۹ ۹ ۹ ۹ ۹ ۹ ۹ ۹ ۹ ۹ ۹ ۹ ۹ ۹ ۹ ۹ |
|                                | 7.744                      | स मरचन च -                 | 0.00                          |                                  | , (                                           |

| त्रिभिः             | २.१८ [४३], ५०      | त्र्यवरै:               | 5.50                       | ३०१, ३३०,          | ३३१, ३७४,             |
|---------------------|--------------------|-------------------------|----------------------------|--------------------|-----------------------|
| [৬খ]                |                    | ऋष्टवर्षः               | 9.98                       | ३७९, ३८८           | ; ११.१४१;             |
| त्रियवम्            | ۶.۹३४ م            | त्र्यहम् ४.२२           | २; ५.४९, ६३;               | 92.90, 900         |                       |
| <b>विरात्रम्</b>    | ४.११९; ५.७६,       | ६९, ७३; १               | १.१२५, १४८,                | वण्डजम्            | <i>ه</i> .४۶          |
| ५०, ५१;             | ११.१३२, १६६        | १६८                     |                            | वण्डजितः           | ७.२१                  |
| <b>त्रिरात्रात्</b> | ४.६७, ७१, ८८,      | त्र्यहात्               | ५.६४, ७२                   | वण्डवासः           | ८.४१४.                |
| 909                 |                    |                         | [९०]; ४.२२१                | दण्डधरः            | ९.२५५                 |
| त्रिरात्रैः         | ४.६४               | त्वक्षेदकः              | c 5c8                      | बण्डनीतिम्         | ५४.७                  |
| त्रिवर्गः           | २.१९९ [२२४]        | त्वक्सारव्यवह           | ारान् १०.३७                | वण्डपा रूष्यम्     | <b>इ.२७</b> ५         |
| त्रिवर्गेज          | ७.२७               | त्वचम्                  | ४.१८९                      |                    | २३ [४८], ३९           |
| त्रिवारम्           | ११.८०              | त्वचा                   | २.५४ [७९];                 | [६४]; ४.१६४        |                       |
| त्रिवार्षिकम्       | 99.9               | 99.225                  |                            | ७.२०; =.३२,        |                       |
| त्रिविधम्           | १२.५; ७.१२,        | त्वड् कारम्             | ११.२०४                     | १९४, २०५, ३        |                       |
| १८४, २०             | Ę                  | वंशः                    | १२.६२                      |                    | २७४, २८०,             |
| त्रिविधस्य          | १२.४               | वंशम्                   | १.४०; ४५                   |                    | २९२, २९३,             |
| त्रिविधा            | ११.९४              | वंष्ट्रिणः              | १०.५९                      | ३०७, ३१५,          |                       |
| त्रिवृता            | २.१८ [४३]          | वंष्ट्रिजाम्            | ४.२९; १२.४⊏                | ३२४, ३४१,          | ३४९, ३६१,             |
| त्रिवृति            | 99.783             | वक्षः                   | ७.६४; ९.१२८                | ३६७, ३८२,          | ३८३, ३८४,             |
| त्रवृत्             | २.१९ [४४];         | वक्षम्                  | ७.६३                       |                    | .; २३६, २४४,          |
| ११.७४, २            | ६४                 | <b>बक्षया</b>           | ४.१५०                      | २९३ॄ; ११.२१        |                       |
| त्रवृत्वेदः         | ११.२६४             | <b>दक्षस्य</b>          | <b>६.</b> 90               | वण्डलेश्म्         | 5.49                  |
| त्रवृत्समा          | २.१७ [४२]          | वकान्                   | ७.६१, ६२                   | वण्डच्यूहेन्       | ७.१८७                 |
| त्रिवेदः            | २.९३ [११८]         |                         | ४७ [७२], २०६               | वण्डवाचिके         | <b>۳.</b> ٤           |
| त्रिंशत्वर्षः       | 9.98               | [२३१]                   |                            | वण्डविकल्पः        | ९.२२=                 |
| त्रिषवषम्           | ६.२४; ११.१२३,      |                         | ९१; =.२, ३०३               | वण्डविधिः          | ८.२७८                 |
| २१६                 |                    | दक्षिणम्                | ¥, ¥=                      | वण्डविधिम्         | <b>5.</b> २२ <b>१</b> |
| त्रिषु              | २.२०३ [२२८]        | विभाग                   | <b>3.9</b> 89              | <b>बण्डनिर्णये</b> | <b>5.</b> ₹09         |
| त्रिसुपर्णः         | ३.9⊏४              | विश्वणानाम्             | द.३ <b>४९</b>              | वण्डविशेषान्       | <b>5.99</b> %         |
| त्रिहायनम्          | ११.१३४             | दक्षिणाप्रवणम्          |                            | वण्डशुल्कावशे      | षम् - ८.१४९           |
| त्रेता              | १.६३; ९.३०२        | विश्वणाभिमुख            |                            |                    | .२२, २४, ५१;          |
| त्रेतायाम्          | ዓ.ፍሂ, ፍ६           | विभागमुखः               | _ २.२७ [४२];<br>_          | द. <b>१२४,</b> २७७ |                       |
| त्रेतायुगम्         | ९.३०१              | ३.२१४, २३               |                            | वण्डात्            | ९.२६३                 |
| त्रैलोक्यम्         | ११.२३६             |                         | ३. <b>१४३, २</b> ५८;       | वण्डान्            | २.२० [४४];            |
| त्रैविद्यः          | 97.999             | €.३=: <b>१</b> 9.₹      |                            | ۳. <b>٩</b> २२     |                       |
| त्रैविद्यवृद्धान्   |                    | विभाषायनम्<br>विभाषासु  | 9. <i>६७</i>               | वण्डी<br>-         | <b>६.</b> ५२          |
| त्रैविद्याः         | ९.१८८              | वाकाणासु<br>दक्षिणे     | 5.200                      | रण्डे              | ७.६४                  |
| त्रैविद्येन         | २.३ [२८]           |                         | २.३= [६३]<br>४७ [७२]; ५.९२ |                    | १३, २७, १०१,          |
| त्रैविद्येभ्यः      | ७.४३               | वाक्रणन २.०<br>विभ्रजैः | 30 [04]; x.54<br>\$0€.≃    |                    | ८; ८.३४४;             |
| त्रैवेदिकम्         | ۶.۹<br>۵.۵.۵.۵.۵.۵ |                         |                            | ९.२७३              | 242 6 2               |
| त्र्यस्वपूर्वम्     | २.१०९ [१३४]        |                         | ९ [१७४]; २१०               |                    | .३४२; ९.२७ <b>४</b>   |
| त्र्यसम्            | ۳.३o               |                         | , 9¢, २४, २¢,              | वर्ग्डी<br>        | <b>5.9</b> ₹0         |
| त्र्यवात्           | 5,30               |                         | =.२४३, २७६,<br>- २९७ २९=   | रतः                | <b>९.</b> १४९         |
| ·त्र्यवरान्         | ₹.95७              | ·420, 44x               | ., २९७, २९८,               | वत्तशुल्कयाम्      | ९.९७०                 |

| बत्त्रिमः                                | ९.१४१, १४२;             | दशगुजम्                 | <b>⊏.</b> १२१                  | बात्पृहम्           | ४.१२                            |
|------------------------------------------|-------------------------|-------------------------|--------------------------------|---------------------|---------------------------------|
| <b>१६</b> =                              |                         | वशप्रामपतिम्            | ७.११४                          | बात्रा ं            | 3.738                           |
| <b>वधिः</b>                              | २.६२ [१०७];             | दशचक्रसमः               | ४.⊏५                           | बानधर्मम्           | ४.२२७                           |
| ३.२२६; ४                                 | <sup>(,२५०; ५,१०;</sup> | वशध्यजसमः               | ४,ፍሂ                           | वानप्रति भुवि       | <b>5.9</b> 50                   |
| 90.55; 99                                | .२१२; १२.६३             | बशयलम्                  | <b>८.३९७</b>                   | बानम् १.८           | ६, ६६, ६९, ९०;                  |
| <b>द</b> िष्टसम्बरम्                     | ५.१०                    | वशवन्धम्                | 5.900                          | २.१३३               |                                 |
| रछः                                      | <b>=.३२६</b>            | वशमासानु                | ३.२७०                          |                     | ₹७; ७. <b>೯</b> ४, २०४;         |
| बन्तः                                    | ५.१४१; ६.१७             | वशमीस्थस्य              | 7.993 [93=]                    |                     | ९; ११.२, ६०                     |
| बन्तजाते                                 | <b>X.X</b> =            | वशम्यावी                | ३.२७६                          |                     | 3. 705; 0.58                    |
| बन्तधावनम्                               | 8.9 4.2                 | वशम्याम्                | २.४ [३०]                       | वासत्               | 90.89                           |
| वन्तैः े                                 | 8.69                    | <b>बशरात्रयः</b>        | e8.\$                          | वानानाम्            | 8.233                           |
|                                          | ; =.२६४, २६=,           | वशरात्रस्य              | પ્રે.હપ્ર                      |                     | .90७; 99.9३९,                   |
|                                          | , ३२९, ३३१,             | वशरात्रेण               | પ્રે. ૬ પ્રે                   | २२७                 |                                 |
|                                          | , ३८३, ३८४;             |                         | २. <b>११० [१३</b> ४]           | बान्तः १            | ८.३५, २४६; <b>६.</b> ८          |
| 9.258                                    | ,, . ,                  | वशवेशसम:                |                                | बान्तम्             | ७.9४9                           |
| दमकः                                     | <b>३.</b> १६२           | दशस्त्रासमम्            | ٧. <b>= پ</b>                  | बान्ताः             | 9.955                           |
| दमदाना भ्याम्                            |                         | दशसूनासहस्रा            | •                              | बाप्यः              | = २१३                           |
|                                          | (९, १०=, १९१,           | वशा ।                   | 3,88                           | बाप्यानि            | 5. YOX                          |
|                                          | :, २ <u>४७, २७३,</u>    | दशाङ्गुल:               | र.२७ <b>१</b><br>इ.२७ <b>१</b> | बाप्यी              | <ul><li>5 48, 989</li></ul>     |
|                                          | , ३९७; ९.२३०,           |                         | २.१०९ [१३४]                    | वामेन               | ७.१९८                           |
| २, २, २, २, २, २, २, २, २, २, २, २, २, २ | , 450, 5.740,           |                         | 17.990, 999                    | वास्मिकः            | <b>3.9</b> x <b>9</b>           |
| <b>बम्पती</b>                            | ₹.9६                    | वशायरा<br>वशाहम्        | । र. । । ७,  । । ।<br>४. ५९    | वान्भिकस्य          | 8.299                           |
| वस्मम्<br>वस्मम्                         | ४. १ ५<br>४. १६३        | वशाहरू<br>वशाहे         | ४.४ <i>९</i><br>४.७९           | दाम्भिकाः           | 97.88                           |
| वरवाः<br>वरवाः                           | 90,88                   | वशाहेन<br>वशाहेन        | ५.७९<br>५. <b>५३,</b> १०२      |                     | =0, 9 <b>९</b> ५, 9 <b>९९</b> : |
| वरवाः<br>वरिद्वाणाम्                     |                         | व साहत<br><b>वशी</b>    |                                | ९.७९; १०            |                                 |
|                                          | ९.२३०                   |                         | ७.११९                          |                     |                                 |
| वर्दरः                                   | १२.६४                   | वरोशः                   | ७.११६                          | दायभागम्            | ९.१०३                           |
| -                                        | ।३, २१४, २७३,           | वस्यवः                  | १०.४४                          | •                   | ७७, १६४, २०३,                   |
| २८२                                      |                         | <b>वस्युः</b>           | <b>८.६६</b> ; १०.३२            | २१७                 |                                 |
| वर्पिता                                  | <b>5.</b> ₹७9           | <b>बस्युनिष्क्रिययो</b> |                                | बायात्              | ९.१४१                           |
| वर्षेज                                   | <b>⊏.२७</b> १, ३६७      | •                       | .१३१; ७.१४३                    | बायाबाः             | ९.१४८, १४९.                     |
| दर्भपाणिना                               | ३.२७९                   | बाध्यम्                 | १०.१२४                         | २००                 |                                 |
| वर्षाः                                   | ३.२४४, २४६              | बाढ़िकायाम्             | <b>द.२</b> ६३                  | <b>बायाबान्</b>     | <b>⊏.</b> १६०                   |
| वर्षेषु                                  | ३.२१६, २४४              | बाता                    | ३.१४२, १७६;                    | दारकर्मीण           |                                 |
| वर्शकः                                   | ६.२६४                   |                         | .८: ८.३०३;                     | बारक्रियाम्         | ४.१६⊏                           |
| वर्शनप्रतिभाव                            |                         | ११.९, ४३                |                                | <b>बारपरिव्रह</b> ा | <b>र</b> .३२६                   |
| वर्शनसम्पन्नः                            |                         | बातारः                  | ३.२४९                          | बारलक्षणम्          | <b>⊏.२२७</b>                    |
| वर्शन                                    | ४.८६, ८.२५३             | बातारम्                 | ७.२१०                          | <b>बारवाणाम्</b>    | ४.११४                           |
| वश्निन                                   | ६.७४                    | बातुः ३.१६              | ९, १७७, १७६,                   | बारा०               | <b>१.११२: ३.१७</b> १            |
| वरनिः                                    | <b>९.२६</b> =           | १९१, २४२:               |                                | <b>बाराः</b>        | ⊏.३४९, ४०९                      |
| वर्शम्                                   | <b>६.</b> ९             | बातृ                    | ४.१९४                          | बाराधीनः            | ९.२=                            |
| वर्रीन                                   | ₹.२⊏२                   | बातृषिः                 | ३.९७, १२=                      | दारान्              | ७.२१३: ११.४                     |
| वशकुलानि                                 | ₹.€                     | <b>बातृयाजकः</b>        | ३.१७२                          | वाराणाम्            | 99.89                           |
| दशगुज:                                   | <b>८.२४३</b>            | बातृन्                  | ३.१४२                          | वारु०               | 5.33 <b>९</b>                   |
| -                                        |                         | 2.7                     |                                |                     |                                 |

# मनुस्मृति-शब्बसूची

| वारूणम् १२.७८                                       | विवास्वप्नः ७.४७                          | बुर्गम् ४.७७; ७.२९, ७४;                                   |
|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| बारुजया ५.२७०                                       | <b>विवि</b> २.२०७ [२३२];                  | 99.23=                                                    |
| बारुणान् १२.७६                                      | ४.५९, १४२                                 | <b>बुर्गसमाभितम्</b> ७.७३                                 |
| बारुपात्रम् ६.५४                                    | विवीकसः ११.२४२                            | <b>बुर्नाणि</b> ११.४३                                     |
| बारुबत् ४.१८८                                       | विशः १.१३; ८.४७;                          | <b>बुर्गा</b> त् ३.९८                                     |
| बारेणु १०.२९                                        | 92.929                                    | बुगिभितान् ७.७३                                           |
| <b>बारै</b> ः ७.२१३; ९.२०३                          | विशम् ७.१८९: ११.१०४                       | बुर्जनसंसर्गः ९.१३                                        |
| बाशा ८.४०९                                          | विशाम् ३.२४८; ४.११४                       | बुजनिः १२.७९                                              |
| बाशानाम् ८.४०८                                      | बीका ६.२९                                 | बुर्जयम् १२.८०                                            |
| बारी: ८.४०८                                         | बीक्रितः २.१०३ [१२८]                      | <b>बुर्जेयाम्</b> ६.७६                                    |
| बासः =.२९९, ३४२, ४१६                                | बीधितस्य ४.१३०, २१०                       | <b>बुर्धरः</b> ७.२८                                       |
| बासजीवनम् १०.३२                                     | बीक्षिताः ५.३६०                           | <b>बुर्वलम्</b> ३.१४१                                     |
| बासबास्याम् ९.१७९                                   | बीनाः ९.२३८                               | रुर्वलाः ९.६                                              |
| बासनापितौ ४.२५३                                     | <b>बीपब</b> ः ४.२२९                       | बुर्बलान् ७.२०                                            |
| बासम् १०.३४                                         | बीर्घकालम् ८.१४४                          | बुर्बलेन्द्रियः ३.७९                                      |
| बासयोनयः ९४१४                                       |                                           | <b>वृर्षिक </b>                                           |
| बासवर्गः ४.१८४                                      | <b>बीर्चम्</b> ४.२७, ७६, ७८, <b>९४</b> ,  | र्बुर्मतेः ११.३०                                          |
| बासवर्गस्य ३.२४६                                    | २३०                                       | बुर्बोनिः १०.५९                                           |
| बासवर्गेज ४.१८०                                     | <b>रीर्घवर्णान्तम्</b> २.८ [३३]           | वुर्लमः ७.२१                                              |
| बासेन ८.७०                                          | बीर्चसंघ्यत्वात् ४.९४                     | दुर्लगम् ४.१३७                                            |
| बासी ९.४४: ११.१८३                                   | <b>बीर्चस्य</b> ८.२१६                     | बुर्विवाहेषु ३.४१                                         |
| बासीचु १.४८                                         | बीर्चाध्वनि ५.४०६                         | बुश्चरितम् ११.२६३                                         |
| बास्यम् ८.४१०, ४१२,                                 | बीर्घान् ७.१९३                            | बुश्चरितैः ११.४८                                          |
| ¥93                                                 | बु:ख॰ १.२६, ४९: १२.२८,                    | दूषकान् ९.२३२                                             |
| बास्यात् ८.४१४                                      | 99                                        | बुष्करम् २ ५९ [८४];                                       |
| बास्याम् ९.१७९                                      | दु:खजीविनि ११.९                           | ७.४४: ११.२३८                                              |
| बास्याय ८.४१३                                       | बु:खभागी ४.१५७                            | बुष्कुलात् २.२१३ [२३८]                                    |
| विग्धै: ७.९०                                        | बुःखमूलम् ४.१२                            | बुष्कृतकर्मणः ४.२४८                                       |
| <b>दिग्वासाः</b> ११.२०१                             | दःखम् ४.१६०, १६७:                         | बुक्तूनम् ३.१९१: ४.२४०;                                   |
| विधिष्पतिः ३.१७३                                    | <b>□.२</b> □६: 9२.9३                      | ६.७९; ७.९४; ११.२२९<br>——————————————————————————————————— |
| विनम् २.१९४: ६.२२:                                  | दु:खयोगम् ६.६४<br>द:खानि १२.७४            | बुष्कृतांशेन ४.२०१                                        |
| 99,988                                              | · .                                       | <b>बुष्कृतिनाम्</b> १२.१६                                 |
| <b>विनर्सेष्</b> ३.२७७<br><b>विवम्</b> १.१३: ४.१४९: | दु:खाय ८.२८६<br>द:खिता ९.२८८              | बुष्कृतीम् ३.२३०                                          |
| <b>विवम्</b> १.१३: ४.१५९:<br>११.२४०                 | बुराखता १८२२<br><b>ब्रितक्रमम्</b> ११.२३८ | बुष्टचेतसः ३.२२४<br>बष्टबाक ८.३८६                         |
| ा । २००<br><b>दिवा</b> ४.५०, १०२, १०६:              | ब्रातमान् ।।. १२ व                        | 3                                                         |
| €.9 <b>९</b> , <b>८.२३०</b> : 90.44:                | द्राचारः ४.१५७                            | 3                                                         |
| 99.990. 908                                         | ब्रात्मनः ९.७३: ११.४८                     | <b>बुष्टस्य</b> ६.३७३<br><b>बुष्येयुः</b> ७.२४            |
| विवाकीर्तिम् ५.८४                                   | ब्रात्मनाम् ६ १७४                         | बुस्तरम् ४.२४२; ११.२३६                                    |
| विवाकृतम् २.७७ [१०२]                                | बुरापम् ११.२३८                            | <b>बहितर:</b> ९.१९३                                       |
| दिवाचरेभ्यः ३.९०                                    | व्रुपसर्पिणम् ७.९                         | ब्हितरम् ९.९५                                             |
| विवानिशम् ७.४४: ९.२                                 | ब्र्गः ७.१५७                              | <b>बहिता</b> ४.१८४; ९.१३०                                 |
| विवारात्रम् ४.५०                                    | द्गीन्धम् ६७६                             | बुहितृबिक्रयम् ९.९८, १००                                  |
|                                                     | 3                                         | gregion is the fit                                        |

| बुहित्रा           | २.१९० [२.४];         | वेवत्वम्            | 97.80                        | वे |
|--------------------|----------------------|---------------------|------------------------------|----|
| <b>४.</b> ९८०      |                      | वेववत्ताम्          | ९.९५                         | वे |
| बूतः ३.९           | १६३: ७.६४, ६६        | वेवदानवगन्धव        |                              | वे |
| बूतम्              | ७.६३                 | वेववैवत्यः          | ४.१२४                        | ٩  |
| दूतसम्प्रेषणः      | म् ७.१४३             |                     | २.१६४ [१८९]                  | रे |
| बूते               | ७.६५                 | देवनद्योः १         | .१३६ [२।१७]                  | वे |
| बूरतः              | १७.४                 | वेवनसमाह्ययी        |                              | वे |
| बूरतरे             | ११.१२८               | वेवनिकायान्         | 9.35                         | वे |
|                    | २.१७७ [२०२]          | वेवपश्न्            | न्.२४२                       | ₹  |
| बूरस्थस्य          | २.१७२ [१९७]          | वेवपूर्वकम्         | <b>३.२०९</b>                 | 3  |
| बूरात्             | २.१६१ [१८६];         | वेवब्राष्ट्रमणसारि  | नध्ये ८.५७                   | à  |
| 3.930; 8           | .9 ሂ 9               | वेवमानवाः           | ३.२०१                        | Ì  |
| बूरे               | 5.85                 | वेवयज्ञम्           | ४.२१                         | •  |
| बूरेज              | <b>5.</b> २०३        | देवरः               | 9.59                         | वे |
| बूचजम्             | २.१८८ [२।३];         | देवरात्             | ९.४९, १४७                    | ŧ  |
| 99.89              |                      | वेवराय              | 9.90                         | 7  |
| दूषणे              | <b>९.२</b> =६        | देवरै:              | ३.४४                         | 7  |
| ब्रिका             | <b>४.</b> १३४        | वेवर्षिः            | २.१४१ [१७६]                  | वे |
| दूषितः             | ६.६६                 | वेवर्षिपितृसेवि     | तान् ११.२१०                  | वे |
| बूपितम्            | ४.१२४                | वेवलकान्            | <b>३.</b> १४२                | 9  |
| बूचिताः            | <b>⊏.</b> ६४         | वेवलके              | ३.१८०                        | रे |
| वृदकारी            | ४.२४६                | वेवलोकस्य           | ४.१८२                        | वे |
| वृद्वतः            | ११.८१                | देववत् ः            | २.२०७ [२३२];                 | वे |
| वृतेः              | २.७४ [९९]            | પ્ર.૧૫ે૪            |                              | वे |
| वृषद्वती           | 9.93६ [२.९७]         | वेवस्वम्            | ११.२०, २६                    | [  |
| <b>वृष्टवो</b> षाः | <b>۳.</b> ६४         | <b>देवा</b> : २.१२५ | 9 [947]; 939                 | ş  |
| <b>बृष्ट्</b> योः  | 97.970               |                     | 50; ¥.22¥;                   | à  |
| बृष्टभ्तात्        | <b>८.७</b> ४         |                     | 9 <b>६, =</b> ४, <b>९६</b> ; | वे |
| बृष्टिनिपातेन      | १ ३.२४१              |                     | .२४४; १२.४९                  | वे |
| बृष्टिपूतम्        | ६.४६                 | वेवानाम्            | ٩.२२, ७٩;                    | 9  |
| वेवः १.४२;         | <b>5.9</b> 7; 97.98, |                     | .२०६,   २५७;                 | रे |
| ·११७               |                      |                     | ४, ९५; १२.९०                 | वे |
| वेवकार्यात्        | <b>३.२०३</b>         |                     | 9.35; 2.920                  | 3  |
| देवसातेषु          | ४.२०३                |                     | 9; ४.३२, ४२;                 | 4  |
|                    | .५६, ७२; ११७;        |                     | ,, २०१: ९.३१४                | à  |
| ¥. 2×9; 9.         | .८: १२.११९           | वेवान्नानि          | ٧.७                          | ş  |
| वेवतागारः          | ٧.२८०                | देवायतने            | 8.86                         | 3  |
| देवतानाम्          | ¥.9 <b>३०, 9</b> ५२, |                     | EX, 80, 209                  | 1  |
| 9 ६ ३              |                      |                     | . 990: 99.25                 | 1  |
| वेवताभ्यः          | ३.५४; ६.१२           |                     | .93= [२।9९],                 |    |
| वेवताSभ्यर्च       | नम् २.१४१            |                     | रार0], १४२                   | t  |
| [१७६]              | •                    | [२।२३]              |                              | \$ |
| वेचतायत्नानि       | द.२४ <b>८</b>        | वेशकालवित्          | ७.६४                         | \$ |
|                    |                      | •                   | ,                            |    |

शिकालव्यवस्थितः ८.१५६ रशकालार्चवर्शिनः 5.9X9 शिकाली ३.१२६; ७.१०, १६: =.१२६, १४६ राक्लजातीनाम् **58.** ₽ ।शबुष्टैः **⊑.३** शिधर्मान् 9.99= 9.938 [2190]; राम् ३.२०६; ७.६९; ८.३२, ४५, १७३ वेशानाम् 9.339 बेशानु १.१४३ [२।२४]; ९.२५१, २६६ वेशान्तरस्थे X.95 रेशे 9.930 [2195]; २३३. ३४⊏ रियम् **5.**₹₹ **₹.9**₹७; **5.9**₹₹; हः 92.3 हिचैः 9.908 हतः 8.933 हत्या गः 90.82 हम् 9.37; 7.773 २४६]: ६.२४, ४७, ७६ देहसंयता ४.१६६: ९.२९ बेहातु ५.१३२; ६.४०, ६३ देहिनः 9.30; 92.8 देहिनाम् ४.४९, १०४: 92.93, 25 हे **४.**999; 92.21 देहेच् **६.६**५ त्यवानवः 3.998 त्याः 92.85 **T**: 7 वेवकर्मणि \$ .9 X वितम् 8.39 वितम् ९.३१७, ३१७,३१९; 99.58 वतैः 5.90X वतानि **४.9**4३ वतेन **5.90€** वेबिपञ्चाति वेयानि 3.75

| वैवम् २.३४ [४९]; ३.२८, २०३, २०४; ७.२०४ वैवमानुषम् ११.२३४ वैवमानुषे ७.२०४ वैवात् ७.१६६ वैवाद्यन्तम् ३.२०४ वैवात् १.५५ ८.४०९ वैविकम् १.५५ ८.४०९ वैवी ११.२३७ वैवीम् ६.५५, १४५, १२४, १२४, १२४, १४९, १४९, १६९, १४०, २४४; ७.१९७ वेवोद्धाः १.१३४ वोवः १.६६१; १०.१०३; ६.३४; १२.६६१; १०.१०३; ८.३६६ वोवम् २.६६ [९३]; ७.१७६; ८.२२४, ३४४; १२.६९, १०१ वोववतीम् ६.५९; १२.२९, १०१ वोववतीम् ६.५९; १४; ६.१०१, २०४; ९.२६२; १२.१६ वोवं ६.५२, १४; ६.२४२ वोवं ६.५२, १४६ ६.२४२ वोवं ६.५०, ३४४                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| २०३, २०४: ७.२०४ वैषमानुषम् ११.२३४ वैषमानुषे ७.२०४ वैषात् ७.१६६ वैषायान्तम् ३.२०४ वैषिकम् १.७९ वैषिकम् १.७९ वैषिकानाम् १.७२ वैषिकं १.६४, ८.४०९ वैषी ११.२३७ वैषीम् ८.१०१ वेषोखाः ३.३८ वेषोक्यः ३.३८ वेषोक्यः १.५८, २४०, २४४; ७.१९७ वेषोखाः १.१९७ वेषोखाः १.१९७ वेषोखाः १.१९७ वेषोक्यः १.१७६; ८.३४१; १.१६६, १०.१०३; ८.३४१; १.१६६, १०.१०३; ८.३४१; १.६९, १०९ वोषव्यताम् ६.७२, १४; ६.१०३ वोषाः ६.७१; ११.२३९ वोषान् ६.७२, ९४; ८.१०२ वोषान् ६.७२, ९४; ८.१०२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| वैवमानुषम् ११.२३४ वैवमानुषे ७.२०४ वैवातृ ७.१६६ वैवायन्तम् ३.२०४ वैविकम् १.७९ वैविकम् १.७९ वैविक १.६४, ८.४०९ वैवी ११.२३७ वैवी ११.२३७ वैवीम् ८.१०९ वेवोग्राजः १.९९७ वेवोग्राजः १.९९० वेवोग्राजः १.९२९० वेवोग्राजः १.२६९ वर्षाणाः १.९२९ वर्षाणाः १.२६९ वर्षाणाः १.९२९ वर्षाणाः १.२९२० विवाग्राजः १.२९२ वर्षाणाः १.२९२० वर्षाणाः १.२२४२ वर्षाणाः १.२२४२ वर्षाणाः १.२२४२ वर्षाणाः १.२२४२ वर्षाणाः १.२२४२ |
| विषान्षे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| वैवाविधः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| वैवात् ७.१६६ वैवायन्तम् ३.२०४ वैविकम् १.७९ वैविके १.६४, ८.४०९ वैवी १९६४, ८.४०९ वैवी १९.२३७ वैवी १९.६७: ३.७४, १२४, १२४, १२९, १४९, १६९, १४०, २४४: ७.१९७ वेवोग्रजः १.१९७ वेवोग्रजः १.१९० वेवोग्रजः १.१८६, १२६९, १०१ वेवांप्रजः १.६९, १४: ८.१९९ वोवां ६.७२, १४: ८.१०२, २०४: ९.२६२, १२४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| वैवाद्यन्तम् १.२०४ वैविकम् १.७९ वैविकानाम् १.७२ वैविके १.६४, ८.४०९ वैवी १.६४, ८.४०९ वैवी १.६७; ३.७४, १२४, १२४, १२९, १४९, १६९, १४०, २४४; ७.१९७ वेवोद्धाणः १.३८ विकानाम् ४.१३४ वोचः १.११७ व.१०६; ४.४६; ६.६१; १०.१०३; ८.३६८ वोचम् २.६८ [९३]; ७.१७६; ८.२२४, ३४४; १२.६९, १०१ वोचवतीम् ६.७२, १४; ६.१०२, २०४; ९.२६२ १२.१८ वोचम् १.७२, ९४; ८.१००, २०४; ९.२६२; १२.१८ वोचम् १.२६२; १२.१८ वोचम् १.७२, ९४; ६.२४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| वैविकम् १.७९ वैविकानाम् १.७२ वैविके १.६४, ८.४०९ वैवी १.६४, ८.४०९ वैवी १.६७: ३.७४, १२४, १२४, १२९, १४९, १६९. २४०, २४४: ७.१९७ वेगोग्राजः १.३६६ १.३४ १.३४ वेगोग्राजः १.९०३ ६.६९: १०.१०३: ८.३४२: ११.१६१ वेगोग्राजः १.४४: १२.६९, १०१ वोषव्यतीम् ६.७२, १४: ८.२३९ वोषाम् ६.७२, ९४: ८.२०९, २०४: ९.२६२: १२.१८ वोषाम् ६.७२, ९४: ८.१०१ वोषाम् ६.७२, ९४: ८.१०१ वोषाम् ६.७२, ९४: ८.१४२ वोषाम् ६.७२, ९४: ८.१००, २०४: ९.२६२: १२.१८ वोषाम् ४.३: ९.२४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| वैषिकानाम् विषेकं १.६४, ८.४०९ वैषी १९.२३७ वैषी १९.२३७ वैषी १९.६७; ३.७४, १२४, १२९, १४९, १६९, २४०, २४४; ७.१९७ वेषोद्धापः ३.३८ वैषिकानाम् ४.१३४ दोषः १.११७; ४.४६; ६.६१; १०.१०३; ८.३४१; १९.१६१ वोषम् २.६८ [९३]; ७.१७६; ८.२२४, ३४४; १२.६९, १०१ वोषवतीम् ६.७२, १४; ६.१०१, २०४; ९.२६२; १२.१८ वोषेण ४.३; ९.२४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| वैविकं १.६४, ८.४०९ वैवी ११.२३७ वैवीम् ८.१०२ वैवे १.६७: ३.७४, १२४, १२९, १४९, १६९. २४०, २४४: ७.१९७ वेगोग्राज: ३.३८ वैरिकानाम् ४.१३४ वेगेग्राज: १.११७ वेगेग्राज: १.१९७ वेगोग्राज: १.१९७ वेगोग्राज: १.१९७ वेगोग्राज: १.१९७ वेगोग्राज: १.१९७ वेगोग्राज: १.४१: १२.१९, १०१ वोषवतीम् ६.४२; १.७३ वोषा: ६.७१; ११.२३९ वोषाम् ६.७२, ९४: ८.१०१, २०४: ९.२६२: १२.१८ वोषेण ४.३: ९.२४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| विवी १९.२३७ विवीम् ८.१०२ विवे १.६७: ३.७४, १२४, १२४, १२४, १२४, १२४, १२४, १४४: ७.१९७ वेवोद्धाजः ३.३८ विकासम् १.१९४ वोदः १.१९०; ४.४६: ६.६१: १०.१०३: ८.३३८ वोदम् २.६८ [९३]: ७.१७६: ८.२२४, ३४४: १२.६९, १०१ वोदम् १.७२, १४: १२.६९, १०१ वोदम् १.७२, १४: ८.२२९ वोदम् १.७२, १४: ८.२२९ वोदम् १.७२, १४: ८.२२९ वोदम् १.७२, १४: ८.२२९ वोदम् १.२६२: १२.१८ वोदम् १.३: ९.२४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| वैवी ११.२३७ वैवीम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| वैतीम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| वैवे १.६७: ३.७४, १२४, १२४, १२९, १४९, १६९. २४०, २४४: ७.१९७ वेगेळाजः ३.३८ वेहिकानाम् ४.१३४ वेषाः १.९१०; १.९६६: ६.६१: १०.१०३: ८.३३८ वोषम् २.६८ [९३]; ७.१७६: ८.२२४, ३४४: १२.६९, १०१ वोषवतीम् ६.७२; ९.७३ वोषान् ६.७२; ९४: ८.१०२ वोषान् ६.७२, ९४: ८.१४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| १२९, १४९, १६९, २४०, २४४: ७.१९७ वेगोग्राजः ३.३६ विह्मानाम् ४.१३४ वेगाः १.९१५ १.५६: ६.६१: १०.१०२: ५.३६६: १०.१६६ व.३६६ विष्मु २.६६ [९३]: ७.१७६: ६.२२४, ३४४: १२.६९, १०१ वोषवतीम् ६.७२: ९४: ६.१०१, २०४: ९.२६२: १२.१६ वोषाम् ६.७२, ९४: ६.१०१, २०४: ९.२६२: १२.१६ वोषेण ४.३: ९.२४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| २४४; ७.१९७ वेवोद्धाजः ३.३८ वेहिकानाम् ४.१३४ वेषः १.९१७; ४.४६; ६.६९; १०.१०३; ८.३४९; १९.१६१ वेषम् २.६८ [९३]; ७.१७६; ८.२२४, ३४४; १२.६९, १०१ वोषवतीम् ८.२२४; ९.७३ वोषाः ६.७१; ११.२३९ वोषान् ६.७२, ९४; ८.१०१, २०४; ९.२६२; १२.१८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| वेवोद्याजः ३.३ म<br>वैहिक्सनाम् ४.१३४<br>वोषः १.९१७; ५.४६;<br>६.६१; १०.१०३; म.३४१;<br>१९.१६१<br>वोषम् २.६म [९३]; ७.९७६;<br>म.२२४, ३४४; १२.६९,<br>१०१<br>वोषवतीम् म.२२४; ९.७३<br>वोषां ६.७१; ११.२३९<br>वोषां ६.७२, ९४; म.१०१,<br>२०४; ९.२६२; १२.१म<br>वोषेण ४.३; ९.२४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| वैहिकानाम् १.१३४<br>वोषः १.९१७; १.४६;<br>६.६१; १०.१०३; ८.३४१;<br>१९.१६१<br>वेषम् १.६८ [९३]; ७.९७६;<br>८.२२४, ३४४; १२.६९,<br>१०१<br>वोषवतीम् ८.२२४; ९.७३<br>वोषाः ६.७१; ११.२३९<br>वोषान् ६.७२, ९४; ८.१०१,<br>२०४; ९.२६२; १२.१८<br>वोषेण १.३; ९.२४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| बोवः १.११७; ४.४६;<br>६.६१; १०.१०३; ८.३४१;<br>११.१६१<br>बोवपुणवित् ६.३३८<br>बोवपु २.६८ [९३]; ७.१७६;<br>८.२२४, ३४४; १२.६९,<br>१०१<br>बोववतीम् ८.२२४; ९.७३<br>बोवाः ६.७१; ११.२३९<br>बोवान् ६.७२, ९४; ८.१०१,<br>२०४; ९.२६२; १२.१८<br>बोवेण ४.३; ९.२४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ६.६१: १०.१०३: ८.३४१: ११.१६१<br>११.१६१<br>बोषम् १.६८ [९३]; ७.१७६;<br>८.२२४, ३४४: १२.६९,<br>१०१<br>बोषवतीम् ८.२२४: ९.७३<br>बोषाः ६.७१: ११.२३९<br>बोषान् ६.७२, ९४: ८.१०१,<br>२०४: ९.२६२: १२.१८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ११.१६१ बोचम् जिल्ला है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| बोचगुणवित्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| १०१<br>बोषवतीम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| १०१<br>बोषवतीम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| १०१<br>बोषवतीम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| बोषवतीम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| बोबा: ६.७१; ११.२३९<br>बोबान् ६.७२, ९४; ८.१०१,<br>२०४: ९.२६२: १२.१८<br>बोबेज ४.३: ९.२४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| बोषान् ६.७२, ९४; ८.१०१,<br>२०४: ९.२६२: १२.१८<br>बोषेण ४.३: ९.२४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| २०४: ९.२६२: १२.१८<br>बोवेज ४.३: ९.२४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| २०४: ९.२६२: १२.१८<br>बोवेज ४.३: ९.२४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| बोर्चण ५.३: ९.२४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| बोषै: ८.७७. ३४४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| बोची ९.२२१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| दीर्बस्यम् ८.१७१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| वीश्चर्म्यम् ११.४९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| बीहित्रः ३.२३४: ९.१३१,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 9% 1. 99 <b>9</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| बौहित्रम् ३.१४८, २३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| बीहित्रयोः <b>१.१०</b> ०, २२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| चुनिशोः ४.२४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| marries 6 2 2 a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| चूतवर्मम् ९.२२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| चूतपानप्रसक्ताः १२.४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| चूतपानप्रसक्ताः १२.४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| चूतपानप्रसक्ताः १२.४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

| <b>जूतवृत्तिः</b>  | ₹.9६0                             |
|--------------------|-----------------------------------|
| ची:                | <b>द.द</b> ६                      |
|                    |                                   |
| द्रवाणाम्          | <b>४.</b> ११४                     |
| इविड:              | १०.२२, ४४                         |
| द्रविषम्           | ७.१३६                             |
| द्रव्यशुद्धिषु     |                                   |
| इय्यहस्तः          | ४.१४३                             |
|                    |                                   |
| द्रव्याणाम्        | 9.993; ४.95७;                     |
| ४.११०;             | ९.२⊏६, ३३२;                       |
| ११.१६४             |                                   |
| द्रव्याजि          | ८.२८८, ३३३                        |
| द्रव्ये            | 99.5                              |
| द्रव्येषु          | 97.4                              |
|                    |                                   |
| द्रव्य०            | ८.४१७; १२.७९                      |
| द्रव्यवातुः        | 99.4                              |
| ब्रव्यम् ५.        | १४३; ८.३१, ३४,                    |
| १४८,               | १४३; =.३१, ३४,<br>२२२;     ९.२०९; |
| 99.92              |                                   |
| इव्यवृद्धी         | ९.३३३                             |
| ब्रव्यशुद्धिः      | र् <u>थ.</u> १४६                  |
| ब्रव्य सुरक्षः     |                                   |
| द्रव्यशुद्धिम्     |                                   |
| बुतम्              | <b>९</b> .२७२                     |
| द्रमः              | ९.२५५                             |
| <b>बुमां</b> समधुस | मर्पिषाम् ७.१३१                   |
| दुमाणाम्           | 99.58                             |
|                    |                                   |
| बुमान्             | 97.909                            |
| ब्रोहः             | 9.85                              |
| ब्रोहणावम्         | ९.१७                              |
| हुन्दु ०           | <b>६.</b> ⊏9                      |
| इन्द्रेः           | <b>9.</b> २६                      |
| द्वादश्याम्        | २.४ [३०]                          |
| द्वावशाहम्         | 99.294                            |
|                    |                                   |
| द्वावशाहेन         | ¥.53                              |
| द्वावशे            | २.११ [३६]                         |
| द्वापरम्           | <b>९.३</b> ०१, ३०२ <i>.</i>       |
| द्वापरे            | ዓ.ፍሂ, ፍ६                          |
| द्वाराणाम्         | 9.259                             |
| द्वारि             | ३.८८                              |
| द्विकम्            |                                   |
| । इ.क.म्           | =.9¥9,9¥ <del>2</del>             |
| द्विगुजः           | 5.328, 303                        |
| द्विगुणम्          | ४.१३७; ७.5४;                      |
| E. X8, 9           | १९, २६९, ३९३                      |
| द्विगुजाः          | <b>८.३३८</b>                      |
| -                  |                                   |

क्रिज: १.३३: १०८, १३० [२199]; २.२८ [४३]. ३८ [६३], ४४ [७९], ८३ [90=], 994 [980], 939 [१६४], १४२ [१६७], १४३ [944], 944 [949]: 3.8, **=3, ९४, १४०, १**==, २१२; ¥.9, 93, 28, 26, 49, 88, 900, 990, 994, 990, १२७, १२८, १९०, १९६, २२३: ४.9९, ३३, ४२, ४३: **६.९. ३७. ८४. ९४: ८.३४९:** 99.5, 25, 32, 80, 909, १०२, १३९, १४४, १४७, १४९, १६९, १७४, १७८, १९८, २११, २१३, २४६: 97.97, 93, 993, 975 द्विजकर्मणः २.७८ [१०३] द्विजधर्मिणः 90.89 द्विजन्मनः ३.२८२: ४.९२: 99.970 द्विजन्मना २.१४० [१६४] द्विजन्मनाम् 9.7 [74]: **5.890**; **9.98**; **90.98**, ९९ द्विजम ₹.9₹=; ₹.909; 99.58 द्विजलिडि:एन: 8.228 विजस्य 7.988 [988] विजा: 3.938; 5.55; ९.८४: ११.११७, १९२ विजाप्रेभ्यः 99.3 द्विजाप्रया **3.244** द्विजाग्रयार्चा : ₹.७४ द्विजाज्याजम् **3.3** X द्विजाग्रयान् 3.953 द्विजात €.४0 द्विजातयः १.१४३ [२।२४] ₹.9¥. २३६: 5.399: 90.9, 8, 20, 900: 99.940, 225 द्विजातिः ४.१६५: ४.१६७ द्विजातिप्रवरः 3.980

| द्विजातिणः ४.२५; ८.४६,            | द्विचन्त्याः ९.७९                          | धनिकस्य ८.४७, ४१                                |
|-----------------------------------|--------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| 385: 6.68                         | द्विचन्तीम् ९.७७                           | धनिकाय ८.१७७                                    |
| द्विजातिमुख्यवृत्तीनाम् ३.२८६     | द्विहायनाम् ११.१३४                         | धनिनम् १०.१२१                                   |
| द्विजातीनाम् २.१० [३४].           | हेचः १.१२० [२।१]; ६.६०                     | धनिनि                                           |
| ¥3 [6=]: 3.4. 97, 703;            | हेचम् ४.१६३                                | धनिभिः ८.६१                                     |
| ४.४, २६: =.२६९, ३४=               | <b>हेवेज</b> ८.२२४                         | <b>धनी</b> ८.१४७                                |
| ३९०: ११.१४१                       | द्वेगुण्यम् ८.१४१                          | घनुःशतम् ८.२३७                                  |
| द्विजातीन् ८,२७०                  | द्वेजातम् ८,३७४                            | धनुःशराजाम् ३.१६०                               |
| द्विजातेः ३,२४७                   | हैधम् ७.१६५, १६७                           | धनुर्धरः ७.७४                                   |
| द्विजाद्यमान् ३.१६७               | हैधीषावम् ७.१६०                            | धने ९.१९१, २१८:                                 |
| हिजानाम् २.२ [२७]: ४.८:           | इयधिके २.४० [६४]                           | 90.993                                          |
| ८.६८: १०.४६: ११.१९१               | इपेकान्तरासु १०.७                          | ंधनेन ११.३४                                     |
| डिजान् ३,9८९, २३९:                | धन•                                        | धनैः ३.१३८: ४.२२६:                              |
| ४.४२: ८.८७. ४१२                   | धनचौर्याणि ११.१६२                          | ७.२१३. २१३                                      |
| द्विजे ३.१८१; ४.१६९,              | घनजतानाम् ९.११४                            | <b>धनैश्वर्यम्</b> ७.४२                         |
| १९२: ६.३९२                        | धनवण्डम् ८.१२९                             | धनैषिणा ८.६०                                    |
| द्विजेभ्यः ८,३८                   | धनधान्यतः २.१३० [१४४]:                     | धनोष्मणा ९.२३१                                  |
| द्विजेषु ६.२७                     | 3 &                                        | धन्वन्तरये ३.८४                                 |
| क्रिजै: ३.१४१, १७०, २४३:          | धनज्धान्येन ७.७५                           | धन्यम् ३.१०६                                    |
| <b>6.99; 9.66: 90.6</b>           | धनम् ४.३३, १५६, १७०,                       | धन्यानि ४.१९                                    |
| द्विजोच्छिष्टम् ४.१४०             | १९३: ७.९६, २१३: ८.४०,                      | धन्बदुर्गम् ७.७०<br>धयन्तीम् ४.५९               |
| द्विजोत्तमः २.२४ [४९],            | ४०, १२४, १७६, २०१                          | <b>धयन्तीम्</b> ४.५९<br><b>धरजम्</b> ६.१३५, १३६ |
| 989 [988]; 3.990,                 | २०२, २१२, ३२०, ३४०,                        | <b>धरणम्</b> ५.१२४, १२५<br><b>धरणनि</b> ५.१३७   |
| २=३; ४,४४; ४,२१, १०=;             | ४१६; ९.१०५, ११३, १३०,                      | <b>धरा</b> ६.२६; ९.३११                          |
| 99.3४, १२७, १२९, १३३,<br>१६२      | 939, 934, 935, 944,                        | <b>धरिममेयानाम्</b> ८.३२१                       |
| डिजोत्तमाः ३.१२४; ४.१००           | १८७, १९४, १९७, २०४,<br>२०४, २०६, २०७, २१४, | <b>धार्यः १.२६, २९, ८१, ८२,</b>                 |
| द्विजोत्तमान् ३,२१३;              | २१६, २१७, २४३, ३१६,                        | <b>९</b> =, <b>९९,</b> 90७, 90=, 9२०            |
| ¥,9 ₹ ₹ ; □ ; € ₹ 9 . ¥ . ₹ , ₹ ; | ३२३; १०.४१, १२९;                           | [219], 924 [2.6], 924                           |
| द्विजोत्तमैः ३.१८३; ११.९४         | 99.20, 28, 954, 954,                       | [२.१०]; २.१९९ [२२४],                            |
| <b>18 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9</b>     | 993                                        | २१२ [२३७] २१४ [२४०];                            |
| द्विद्या ७.१७३                    | <b>धनसंचयः</b> १०.१२९                      | <b>3.76, 78, 39, 75%</b> ;                      |
| ब्रिपै: ७.१९२                     | धनसंचयम् ४.३                               | ¥.93=, 238, 2¥9; x.¥¥,                          |
| द्विमासादिः ६४०७                  | धनसंगुरतम् २६ [३१];                        | 945; ६.5६, ९१, ९२, ९७,                          |
| द्विलक्षणः ७.१६३                  | <b>९</b> .२३६                              | 988; 5.8, 6, 97, 98, 98,                        |
| द्विविद्यः ७.१६२, १६४,            | धनस्य ८,१९६                                | 9६, 9७, ७४, ८३, ८६,                             |
| 98=                               | धनवन्तः ३ ४०                               | २१८, २६६, ३४८, ३८९;                             |
| द्विविद्यम् ७.१६२, १६४,           | धनबन्तम् ३,२६३                             | ९.४४, ९६, १०१, १०३,                             |
| <b>१६६</b> , १६७                  | धनातु ९.१६४, १९३.                          | 999, 996, 970, 968,                             |
| द्विविद्यान् ९.२४६                | धनावानम् ११.६९                             | 9==, 284, 338, 90.5=,                           |
| द्विशफैक ११.१६८                   | धनानि ७.७९: ११.६                           | ७९, १०६, १०८, १२७;                              |
| विवत् ४.२१६                       | <b>धनार्थिनः</b> ५.३४                      | 99.94; 92.9, 39, 35,                            |
| द्विचता ३,9४४                     | धनिकम् ८,१७६                               | ५०, १०६, १०=, ११२,११३                           |

धर्मका म्यया 9.99 धर्मकामार्चकोविदम् ७.२६ धर्मकामार्थानु ७.१४१ धर्मकरणम् €. € € धर्मकार्यम 9.58 धर्मकार्याणि 9.75 धर्मकार्यार्थम 9.७€ धर्मक्रिया 97.39. 53 धर्मजः 9.900 धर्मजीवनः 9.203 धर्मज्ञम **9.989. 209** धर्मज्ञाः १०.१२७: ११.१२० 9.937 [7193] धर्मज्ञानम धर्मजे 5.999 धर्मतः १.९३; २.१० [३४]. २० [४४]. ८४ [१०९]: 3.29. 939. **285: 8.5**; **€.**₹€; **८.४८**, 90₹; **९.**६9, १०८, १२१, १३३, १४४, 9 4 8. २३३: 90.907; 99.990: 97.73 धर्मतत्त्वतः 5.228 धर्मध्यजी 8.994 धर्मिनश्चये 5.98 **धर्मनेप्ण्यकामानाम्** 8.900 धर्मनेप्ण्यम् 90..54 धर्मपत्नी 3.757 धर्मप्रतिरूपकः 99.8 धर्मप्रधानम 8.283 धर्मप्रवस्ता 5.20 धर्मपाठकः 92.999 धर्मीवसकान 99.2 धर्मम् १.११४, ११४, १२= [218]. 937 [7193]. 7.978 ११४४ी. 438 [9 49], 997, [296], 208 [२२९], २१३, [२३८]. ₹.२**६, ३०: ४.६०, ६**९, १४७, १७६, २३८, २४२, ६.६६, ९४, ९७: ७.१३, १८, **56, 93, 935; 5.5, 95,** ₹₹, ४८, १४१, २१८, ३९०. **9.5, 6, 85, 85, 85.** 

90. 43, 43, 909; 99.75; 97.98, 70, 79, 908, 990, 993, 994 धर्ममलम 9.924 [218]: 8.922 धर्मराट 9.9 धर्मवर्जिती 309.8 धर्मवितु २.३६ [६१], १०३, [925]. २२० [२४४]. **3.989**; **8.999**; **4.989**; **5.89**. २६४: 9.947: 99.39 धर्मीविधिः 90.939 धर्मविधिम 99.255 धर्मविवेचनम् 5.29 धर्मशास्त्रम् 9.928 [2190] **धर्मशास्त्राणि** 3.232 धर्मश्रुद्धिम् 97.904 धर्मवड्मानः ¥0€.₽ 99.23 धर्मचड्गागम् धर्मसमयातु 9.203 वर्गीसद्धयर्थम् 9.90 धर्मस्य: **5.** ₹9 धर्मस्य १.९८, ११०, १३१ [२।१२], १४४ [२।२४], **8.995**; **€.**९३: 9.99. E. 88, 922, 958; 99.53. 92.42. 999 धर्माः 9.54: 7.708 [२३४]: १०.७७ धर्मात 9.7: ७.२८, ९८: **⊏.१६४: ९. २७३: १०.१२६** 92.09. 02 धर्मात्मजम 9.98 धर्मात्मा **२.9२: ४.३** धर्मा धर्मी 5.28 धर्मान 9.995. 988 [7174]; 4.9, 984; 5.89; 9.9: 90.95 धर्माव 9.929 धमार्च० €.9२९ धर्मार्चम 9.99; F.95,

२१२: १०.९०. ११७ धर्मार्वी २.=७ [११२], २.१९९ [२२४]; ४.९२ धर्मासनम 5.23 धर्मिष्ठा 3.80 धर्मे ७.३४: ८.२२८: ९.९. 99, 95, 88; 90.928; 92.23 धर्मेच 3.903: 8.909. 964. 282: 6.988: 5.89. १७५, २६१, ३०६, ३३३, ३४९: ९.१२१: 90.59: 92.908 धर्मेप्सव: 90.939 धर्मेच 92.90= धर्मापवेशम् **5.20**₹ धर्मी 9.933 [2198] द्यर्म्यः 3.22 धर्म्यम **४.956**; **९.947**, २३६: १०.७, ११९ धर्म्या ₹.२**४**: **८.२**9**४**: 9.999: 90.99X ग्रम्यां चि 2.249 धर्म्यान् 3.73: 6.703 धर्म्याम् ७.१३४: ११.२२ घर्म्यी 3.78 द्याता \$0.0P धात्नाम् €.७9: =.39 धात्रा ¥. ₹0 धानाः **8.240 धान्यकप्य**० 99.88 धान्यचीरः 99.40 धान्पदः 8.232 धान्यत्रोजः **७.**9२६ धान्यम् २.२२१ [२४६], ७.९६, ११०: ८.२३८, ३२०: 90.998: 92.53 धान्यवत् 4.998 **धान्यवाससाम्** 4.995 धान्यानाम् 9.930: 90. 921 धान्यान्न ० 92.982 धान्ये 5.9×9. 330: 90.970

| प्राप्तेष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | धान्येन १०.९४               | नक्राः १.४४            | नरकम् २.९१ [११६]:                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|------------------------|-----------------------------------------|
| २४५, २०४, ३३६; ९.१२४, नक्षत्री १.२४; १२.४८ नक्षत्रे २.४ [३०] नक्षत्रे १.४ [३०] नक्षत्रे १.५२ नक्षत्रे १.५२ नक्षत्रे १.१५२ नक्षत्रे १.१५४ नक्षत्रे १.१५६ नक्षत्रे १.१५४ नक् | <b>धान्येषु</b> ८.३३१       | नक्षत्र ६.५०           | ३.१७२; ४.८८, २३४;                       |
| र०४  हारचात् १.९३; १०.३  हारचात् १.९३; १०.९०  हार्मकात् १.९३; १०.९०  हारकात् १.९३; १०.९०  हार्मकात् १.९३; १०.९०  हारकात् १.९०  हारकात | <b>धारणा</b> ४.३८; ८.१८४,   | नक्षत्राजाम् ७.१२१     | ८.९४, १२८, ३०७, ३१३;                    |
| शारणात्         १.२३; १०.३         नवतैः         ३.१६२         नरकत्         ४.८७; १२.४४           वारणाणिः         ६.७२         नवः         ४.३४; ६.४२         नरके         ४.९५; १२.७०           शार्षिकः         २.८४ [१०९];         नवाजेगाति         ४.६९         नरकेषु         १२.७०           शार्षिकः         २.८४ [१०९];         नवाजेगाति         ४.१२         नरकेषु         १२.७४           १.२००         वार्षिकः         २.१४४, १४४         ५.१४२ [१६७]         नरकेषु         १२.७४           शार्षिकः         २.१४३         नवाजेगाति         ४.१२         नरकेषु         १२.७४           शार्षिकः         १.१४३         नवाजेगाति         ४.१२         नरकेषु         १२.७४           शार्षिकः         १.१४३         नवर         ४.१२         नरकेष्व         १०.५०         नरक्ष्व         १०.५०         नरक्ष्व         १०.५०         नरक्ष्व         १०.५०         नरक्ष्व         १०.५०         नरक्ष्व         १०.५०         नरक्ष्व         १०.१०         नरक्ष्व         १०.५०         नरक्ष्व         १०.५०         नरक्ष्व         १०.१०         नरक्ष्व         नरक्ष्व         १०.१०         नरक्ष्व         नरक्ष्व         नरक्ष्व         १०.१०         नरक्ष्व         नरक्ष्व         नरक्ष्व         नरक्ष्व         नर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २४१, २८४, ३३६; ९.१२४,       |                        |                                         |
| ष्ठाराचा कि:         ६,७२         नखः         ४,३५; ६,४२         नरके         ४,१६४; १९३०,         नरके         ४,१६४; १९३०,         नरके         ४,१६५; १९,३००         नरकेखा कि         ४,७००         नरकेखा कि         २०००         नरकेख कि         १०००         १०००         नरकेख कि         १०००         नरकेख कि         नरकेख कि         १०००         नरकेख कि         नरकेख कि         १०००         नरकेख कि         १००००         नरकेख कि         १००००         नरकेख कि         १०००००         नरकेख कि         १००००००००००००००००००००००००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २०४                         | नक्षत्रे २.५ [३०]      | नरकात् ९.१३८                            |
| शारिष्यः         १२,००३         नखलावी         ४.७९         २०७           शार्षिकः         २.८४ [१०९];         नखलोगिन         ४.६९         नरकेषु         १२.०४           २.२००         नखारेक्षाः         २.१४२         नरकेषु         १२.०४           शार्षिकः         ३.२६३; ७.१०४;         नखारेक्षाः         २.१४२ [१६७]         नरम् ७.९६         नरम् ७.९६         नरम् ७.९६         नरम् ७.९५         नरम् ७.१५०         नरम् ७.९५         नरम् ७.९५         नरम् ७.९२         नरम् ७.९२         नरा         १.९६९, २.२३४;         १०.५५         नरम् ०.९२         नरा         १.९६९, २.२३४;         १०.१५         नरम् ०.९२         नरा         १.९६९, २.२३४;         १०.१५         नरा         १०.१५         नरम् ०.१२         नरम् ०.१२         नरम् ०.१२         नरम् ०.१२         नरम् ०.१२         नरमम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                             | नक्षत्रैः ३.१६२        | नरकान् ४.८७; १२.५४                      |
| हार्मिक: २.८४ [१०९]; नखनोमनि ४.६९ नरकेषु १२.७४ नरदेवसमानमे ११.८० वार्मिकम् ३.२६३; ७.१०४; नखार्पेयः २.१४२ [१६७] नखार्मिकम् ३.२६३; ७.१०४; नक्षार्पेयः २.१४२ [१६७] नखार्मिकम् ३.२६३; ७.१०४ नखार्म् ४.६९ नक्षरं ८.१३० नद्याः १.९६९ नक्षरं १९.९२ व्यक्तिकान् १९.१४३; ७.२०१ नक्षरं ८.२३० नद्याः १८६६, २०३४; १०.१४ नक्षरं १९.१०३ नद्याः १८.१४ न् |                             |                        |                                         |
| स.२९, १२३, २२१, २४४, नखिरिकराव् १.१३ नरदेवसमागमे ११.६२ १.२०० नखार्चेच्याः २.१४२ [१६७] नरम् ७.९: ६.३४४; १०.४७ नखार्वेच्याः २.१४२ [१६७] नरम् ७.९: ६.३४४; १०.४७ नखार्वेच्याः २.१४३ १०.४० नयरस्य ६.२३७ नराः १.९६; ९.२३४; धार्मिकं ११.१३ नगरे ७.१२१ नगरे १.१२१ नगरे १.१४३ ५१ वराध्यः १.२६६ नगरे १.१४३ ५१ वराध्यः १.१८६ नगरे १.१४३ वराध्यः १.१८६ वराः १.२६३ नगरे १.१४३ वराध्यः १.१३६ वराध्यः १.१३६ वराध्यः १.१३६ वराध्यः १.१३६ वराध्यः १.१३६ वराध्यः १.१४३ वराध्यः १.१३६ वराः १८४४ नराव्यः १.१४३ वराध्यः १.१४३ वराव्यः १.१४६ वराः १.१४१ नराव्यः १.१४६ वराः १२४४ नराव्यः १.१४६ वराः १२४४ नराव्यः १९.४६ वराः १२.४४ नराव्यः १९.४६ वराव्यः १९.४६ वराव्य |                             |                        |                                         |
| ९.२७०     नखावेष्यः     २.१४२ [१६७]     नरम् ७.९: ६.३४४; १०.४७       ११२१     नखान     ६.६     नरक्षेण     ७.८       ११२१     नखान     ४.६९     नरस्य     ५.४५       धार्मिकः     १९१२     नवरे     ५.१२१     नरामा     १.९६; ९.२३४;       धार्मिकः     ८.४६     नवरे     ७.१२१     नरामा     २.९८       धार्मिकः     ८.४६     नवरे     ७.१२१     नरामा     २.९८       धार्मिकः     ८.४६     नवरे     ७.१२१     नरामा     २.९८       धार्मिकः     ८.४६     नवरः     ४.४५,७५;     ८.१     नराधाः     २.९८०       धार्मिकः     १०.१०     नवरः     ४.४५,७५;     ८.१     नराधाः     १०.१६       धार     ६.९२;     १२.१२२     नवनः     ४.४५,७५;     ८.१     नराधाः     १०.२६       धार     ६.९२;     १२.१२२     नवनः     ४.४५,७५;     ८.१     नराधाः     १०.२६       धार     १.९०     नवः     १०.२२     नरामा     १०.१०     नराम्वराक्षाः     १०.१०       धार     १८००     नवः     १०.२०     नराम्वराक्षाः     १०.१०     नराम्वराक्षाः     १०.१०     नराम्वराक्षाः     १०.१०       धार     १८००     नवाः     १०.१००     नराम्वराक्षाः     १०.१००     नराम्वराक्षाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                             |                        |                                         |
| हार्मिकम् ३.२६३; ७.१०४; नखानि ४.६६ नस्त्ये ४.९४१  ग्रामिकम् ४.१४३; ७.२०० नगरस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>=.२९, १२३, २२१, २४४,</b> |                        |                                         |
| पुश्तिकान्         ४.१२३         ७.२०००         नवार्य         ४.२२३         नदाः         १.९६६         नदाः         १.९६६         २.२३५         नदाः         १.९६६         १.९६६         १.९६६         १.९२६         १.९२६         १९८६         १९८६         १९८६         १९८६         १९८५         १९८५         १९८७         १९८७         १९८७         १९८७         १९८७         १९८७         १९८७         १९८७         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १९८०         १८८०         १८८०         १८८०         १८८०         १८८०         १८८०         १८८०         १८८०         १८८०         १८८०         १८८०         १८८०         १८८०         १८८०         १८८०         १८८०         १८८०         १८८०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                             | _                      | नरम् ७.९; ८.३४४; १०.५७                  |
| धार्मिके         १९.१२         नगरी         ४.२१३         नगरी         ४.२१३         नगरी         ४.२१३         १९.४८; १२.४२         नगरी         ४.२१३         १९.४८; १२.४२         नगरी         ४.२१३         १९.४८; १२.५२         नगरी         ४.२१३         नगरी         ५.२१०         नगरी         ५.२१०         नगरी         ५.२१०         नगरी         ५.२१०         नगरी         ५.२१०         नगरी         ५.२००         नगरी         ५.२००         नगरी         ५.२००         नगरी         ५.२००         नगरी         ५.२००         नगरी         ५.०००         नगरी         ५.००००         नगरी         ५.००००         नगरी         ५.००००         नगरी         ५.००००         नगरी         ५.००००         नगरी         ५.०००००         नगरी         ५.००००         नगरी         ५.०००००         नगरी         ५.००००००००००००००००००००००००००००००००००००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                             |                        |                                         |
| ष्ठार्मिके         ११.११         नगरी         ४.२१३         ११.४८२         नराणाम्         २.१८८         नराणाम्         २.१८३         नराणाम्         २०.२६         नराणाम्         २०.२६         नराणाम्         २०.२६         नराणाम्         २०.३०         २०.३०         नराणाम         २०.३०         २०.३० <th>1 2 2 1 1</th> <th></th> <th></th>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1 2 2 1 1                   |                        |                                         |
| श्रामिकै:         ट.४६         नगरे         ७.१२५         नराषाम्         २.९८         १८१८         नराषाम्         २.९८०         नराषाम्         २.९८०         नराषामः         २.९८०         नराषामः         १०.२६         नराष्ट्रमः         १०.२६         नराष्ट्रमः         १०.२६         नराष्ट्रमः         १०.२६         नराष्ट्रमः         १०.२६         नराष्ट्रमः         १०.२६         नराष्ट्रमः         १०.२२         नराष्ट्रमः         १०.१६         नराष्ट्रमः         नराष्ट्रमः         नराष्ट्रमः         १०.१६         नराष्ट्रमः         नराष्ट्रमः         १०.१६         नराष्ट्रमः         १०.१६         नराष्ट्रमः         नराष्ट्रमः         <                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                             |                        |                                         |
| िष्टाच्चाः १०.१५ नगरेखु ४.१००; १०.४४ ह.९२ नराधाः १०.२६ विः ६.९२ ; १२.१२२ नगम् ७.९२ नगाम् ७.१३ १७४ विः १.९० नटः १०.२२ नगाम् ७.९५ नगाम् ७.१५ नगाम् ७.१५ नगाम् ७.१५ नगाम् ७.१५ नगाम् ७.२५ नगाम् ०.२५३ नगाम् ०.२५३ नगाम् ०.२५३ नगाम् ०.१५३ नगाम् ०.१५६ नगाम् ०.१६६ नगाम् ०.१५६ नगाम् ०.१६६ नगाम् ०.१५६ नगाम ०.१५६ नगाम् ०.१५६ नगाम ०.१५६ नगाम ०.१५६ नगाम ०.१५६ नगाम ०.१५६ नगाम ०.१५६ नगाम ०.१५६ नग  | 11111                       |                        |                                         |
| धिः चणानाम् १०.४९ नग्नः ४.४४,७४; द.९३ नराधाः १०.२६ धीः ६.९२ ; १२.१२२ नग्नम् ७.९२ नग्नाम् ७.९२ नग्नाम् ४.४३ १७४ । । । १०.३६ घीमात् १.१०२ नटः १०.२२ नग्नाम् ४.४३ १७४ । । । १९३ वटः १०.२२ नग्नाम् ४.४३ १७४ । । १९३ वटः १२.४४ नग्नाम् ४.४४ नग्नाम् ४.४४ नग्नाम् १.५० नटः १०.२२ नग्नाम् ७.१५ न्ताम् १.१५ न्ताम् १.२५ न्ताम् १.२५ न्ताम् १.२५ न्ताम् १.४७ न्ताः ६.९० न्तेम्नः १.२४३ न्तेम् १.५५ न्ताः १.२४६ न्तेम् १.५५ न्तामाम् १.७५ न्तामाम् १.५० न्तामाम् १.७५ न्तामाम् १.५० न्तामाम् १.२० न्तामाम् १.२२० न्तामाम् १.२२२ न्तामाम् १.२२२ न्तामाम् १.२२० न्तामाम् १.२२२ न्तामाम् १.२२० न्तामाम् १.२२२ न्तामाम्                                                                                                                                                                                                                                                                  |                             |                        |                                         |
| द्यीः ६.९२ : १२.१२२ नगम् ७.९२ नराधिषः ७.१३ : ८७३, विमता ७.३१ नगमम् ४.५३ १७४ वरा १०.२२ नराम् १.५३ १७४ वराः १०.२२ नराम् ७.९९३ वराः १२.४५ नराश्वरजतस्य १९.५७ धृतिः ६.९२; १०.१९६ नतांहः ११.२४१ नराश्वरजतस्य १९.५७ धृतिः ६.९२; १०.१९६ नतांहः १.२४१ नराश्वोष्ट्रवराहैः १९.१९९ धृतम् ४.४७ नवाः ६.९० नरेन्द्राः ९.२४३ धृतम् १९.४७ नवीः १.५०६; ६.७६, ९० नरेन्द्राः ९.२४३ चृतम् १९.१६ नवीतीरम् ४.४७ नरीः ३.४९ नरीमम् ६.७१ नवीतारम् ६.४०, २० नवीनाम् ६.४०, १० नवीनाम् ६.४०, ९० नवीनाम् ६.४०, ९० नवीनाम् १२.४० नवीनाम् १२.४० नविनम् १२.४३ [१७६] नर्णम् १२.४ नवीम् ४.४७, ९० नवतेः ३.१७७ स्थानम् १२.४ नवीम् ४.४७, १०३ नवतेः ३.१७७ स्थानम् ६.४३, ७९ नवीम् ४.४७, १०३ नवतेः ३.१७७ स्थानम् ६.४३, ७९ नवीम् ४.२०३ नवतः ३.१७७ स्थानम् ६.४२ नमस्कारः १.२३ नवतः १.२० स्थानम् १.२२ नमस्कारः १.२३० नवतः १.२० स्थानम् ३.२२० नयः १.२३० नवतः १.२२६ स्थानम् ३.२२० नयः १.२२६ नव्हम् ३.१८०; ६.२३२ नवः १.२२६ नवः १.२२६ स्थाम् ३.६०: ७.१६९, नवः १.२० स्थः १.२० नवः १.२६० नवः १.२६७ नवः १.२६० न |                             |                        |                                         |
| ष्टीमान् १, १० नरनाम् ४, ५३ १७४  धीमान् १, १०० नटः १०.२२ नरान् ७.१९३  धूर्षेः ४,६७ नटः १२,४४ नराश्वरजतस्य ११,४७  धूर्तिः ६,९२; १०.११६ नतामंह ११,२४ नराश्वरजतस्य ११,४७  धूर्तिः ६,९२; १०.११६ नतामंह ११,४४ नराश्वरजतस्य ११,४७  धूर्तिम् ४,४७ नताः ६,९० नरेन्ताः ९,२४३  धूर्तिम् ४,४७ नती ४,१०६; ६,७६,९० नरेन्ताः ९,२४३  धूर्तिम् ४,४७ नतीतिरम् ४,४७ नतीत्रम् १,४७ नर्तनम् २,१४३ [१७६]  ध्याममानाम् ६,७१ नतीत्रम् ४,७७,९० नर्तनम् २,१४३ [१७६]  ध्याममानाम् ६,७१ नतीम् ४,७७,९० नर्वनम् ४,२७३ (१९.२)  स्याममानाम् ६,७३,७९ नतीम् ४,७७,९० नवत्रमम् १,९५३ (१९.२)  स्याममान् १,७३,७९ नतीम् ४,७७,९० नवत्रमम् ४,२७,२७ नत्रमम् ४,२७,२७ नत्रमम् ४,२७ नत्रमम् ४,२७ नत्रमम् ४,२० नत्रमम् ४,२६ नत्रमम् ४,२६ नत्रमम् ४,२६ नत्रमम् ४,२६ नत्रमम् ४,२६ नत्रमम् १,२६ नत्रमम् ४,२६ नत्रमम् १,२६ नत्रममम् १,२६ नत्रमम् १,२६ नत्रमममम् १,२६ नत्रमममममममममममममममममममममममममममममममममममम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                             |                        | _                                       |
| ष्टीमान्       १.१०२       नटः       १०.२२       नरान्       ७.१९३         प्र्यीः       ४.६७       नटः       १२.४५       नराश्वरजातस्य       ११.४७         प्र्रितः       ६.९२; १०.१९६       नतांह       ११.२५२       नरेखाः       १.२५३         प्र्रितम्       ४.४७       नतीं       ४.१००६; ६.७८, ९०       नरेख       १.९५३       १.९५३         प्रेतृ       १९.१००       नतीं       ४.१४७       नरेख       १.९६३       १९६५       १९६५       १९६५       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३       १८५३०       १८५३०       १८५३०       १८५३०       १८५३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                             | -                      |                                         |
| ग्रुविः         ४.६७         नदाः         १२.४५         नराश्वरजातस्य         ११.४७           ग्रुतिः         ६.९२; १०.११६         नतांह         ११.२४१         नराश्वोष्ट्रवराहैः         ११.१९१           ग्रुतिम्         ४.४७         नवी         ४.१००=; ६.७=, ९०         नरेख         १.९६; ७.१६           ग्रुतिम्         ४.४७         नवी         ४.१०=; ६.७=, ९०         नरेख         १.९६; ७.१६           ग्रुतिम्         ४.४७         नवीतीरम्         ४.४७         नरेख         १.९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         नरेख         १.९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।         १९६ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                             |                        |                                         |
| पृतिः ६.९२; १०.११६ नतमंह ११.२४१ नराश्योष्ट्रवराहैः ११.१९९ पृतिवन्तम् ७.२१० नवाः ६.९० नरेन्ताः ९.२४३ पृतिवृ ४.४७ नवी ४.१००६; ६.७८, ९० नरेन्ताः ९.२४३ पृतिवृ ४.४७ नवी ४.१००६; ६.७८, ९० नरेन्द्र १.९६; ७.१६ विषुः ८.१४६ नरेंद्र ११.९६ नरेंद्र १.९६; ७.१६ विषुः ८.१४६ नरेंद्र ११.५३ [१७६] कर्मायवानानाम् ६.७१ नवीत्तीरेषु ३.१०७; ६.४०६ नर्सावृ २.१४३ [१७६] मर्जावृत्तामानाम् ६.७१ नवीत्तृ ४.७७, ९० नवतः १.२७; ११.२ विष्यानान् १.७३, ७९ नवीत् ४.२०३ नवतेः ३.१७७ मर्वावृ ४.१०३ नवतेः ३.१७७ मर्वावृत्तः १.५२ नवतः ४.३७ नवतः ४.२७, २७ व्यानान् १.५२ नवः ४.३७ नवतः ४.२६ प्रात्तान् ६.७२ नवः ११.३७ नवतः ४.२६ प्रात्तान् ६.७२ नवः ११.३५ नवेत ४.२६ प्रात्तान् ३.२२४ नवस्कार० ९.३६ नवेत ४.२६ प्रात्तान् ३.२२४ नवस्कार० ९.२३९ नव्यावृ ३.२२० नवः ७.१५० नव्यः ७.१८० नव्यः ७.४१ प्रात्तान् १.३७ पर्वः, २०६; १२.१६ नरः १.१०; २.७३ [९८], न्यावृ १.३७ परः १.१०; २.७३ [९८], न्यावृ १.३७ परः १.१०; २.७३ [९८], न्यावृ १.३७ परः १.१७ परः १.१०; २.४९; न्यावृ १.३७ परः १.१७, १७०, २४६; ७.२२ न्यावृतः ६.४१४ ८.२३, १९३, २९९, ३६४; न्यावृतः ६.४१४ ८.२३, १९३, २९९, ३६४; न्यावृतः १.२४७ नव्यावृतः ६.४१४ ८.२३, १९३, २९९, ३६४; न्यावृतः १.२४७ नव्यावृतः ४.१२६ १.१२, ४४, ६०, २२६; नव्यावृतः ४.१२६ १.१२६ १०.१९, ४४, ६०, २२६ नव्यावृतः ४.१२६ १.१२६ १०.१९, ४४, ६०, २२६ नव्यावृतः ४.१२६ १.१२६ १०.१९, ४४, ६०, २२६ नव्यावृतः ४.१२६ १०.१९, ४४, ६०, २२६ नव्यावृतः ४.१२६ १०.१९ १४, ६०, २२६ नव्यावृत्तः ४.१२६ १२.६२ १०.१९, ४४, ६०, २२६ नव्यावृत्तः १.१२६ १०.१९ १८, १८०, २८६ नव्यावृत्तः १.१२६ १०.१९ १४, ६०, २२६ नव्यावृत्तः ४.१२६ १२.६२ १०.१९, ४४, ६०, २२६ नव्यावृत्तः १.१२६ १०.१९ १८, १८०, २८६ नव्यावृत्तः १.१२६ १०.१९ १८, १८०, २८६ नव्याव्याव्याव्याव्याव्याव्याव्याव्याव्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                             |                        | •                                       |
| पृतिम स्तम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                             |                        |                                         |
| ष्ट्रीतम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                             |                        |                                         |
| चेनुः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                             |                        | _                                       |
| छेनुस         १९.१३७         नदीतीरेषु         ३.१०७;         ८.४०६         नर्तानम्         २.१४३ [१७६]           ध्यानम्         १२.४         नदीनाम्         ४.७७, ९०         नवतः         ३.९७;         नवतः         ३.९७         नवतः         १.९०         नवाः         १.९०         नवाः         १.९०         नवः         १.९०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                             |                        | _ ·                                     |
| प्रायमानामम् ६.७१ नदीनाम् ६.३४६ नर्जपृक्षनवीनाम्नीम् ३.९ प्राप्तम् १२.४ नदीम् ४.७७, ९० नव ४.२७; ११.२ प्राप्ताना ६.७३, ७९ नदीच् ४.२०३ नवतेः ३.१७७ प्राप्ताना १.१२ नद्याय १.२७, २७ प्राप्ताना ६.७२ नद्याः ४.३७ नवस्येष्ट्या ४.२७, २७ प्राप्तानम् ६.५२ नद्यः ४.३७ नवस्योष्ट्या ४.२५ २७ प्राप्तानम् ६.७२ नद्यः ४.३७ नवस्यामिषपर्धिनः ४.२६ प्राप्तान ३.२२४ नवस्वत्रर० ९.२३९ नव्दम् ३.१८०; ६.२३२ प्राप्तान ३.२२० नद्यः ७.१८० नव्दस्य ६.३२ प्राप्तान ३.२२० नद्यः ७.१८० नव्दस्य ६.३२ प्राप्तान ३.२२० नद्यः ७.१८० नव्दस्य ६.३२ प्राप्तान १.३५ प्राप्तान १.३७ प्राप्तान १.३७ प्राप्तान १.३७ प्राप्तान १.२६७ प्राप्तान १.२७ प्राप्तान १.२७ प्राप्तान १.२७ प्राप्तान १.२५७ प्राप्तान १.२५० प्राप्तान १.२५७ प्राप्तान १.२५० प्राप्तान १.२५७ प्राप्तान १.२५० प्राप्तान १.२५७ प्राप्तान १.२५० प्राप्तान १.२० प्राप्तान १.२५० प्राप्तान १.२५० प्राप्तान १.२५० प्राप्तान १.२५० |                             |                        |                                         |
| ष्ट्यानम्     १२.४     नवीम्     ४.७७, ९०     नव     ४.२०; १९.२       ध्यानात्     १.१२     नवतः     ३.१७७       ध्यानिकम्     ६.६२     नप्तृष्     ४.१७     नवास्मापिषपिर्धाः     ४.२०, २७       ध्यानिकम्     ६.६२     नप्तः     ४.३७     नवास्मापिषपिर्धाः     ४.२८       ध्यानिकम्     ६.७२     नपः     १९.२४६     नवेन     ४.२८       ध्यायाक्     ३.२२४     नयस्कार०     ९.२३९     नव्टस्य     ६.३२       ध्यायाक्     ३.२२०     नयः     ७.१६०     नव्टस्य     ६.३२       ध्यापा     ३.२२०     नयः     ७.१६०     नव्टस्य     ६.३२       ध्यापा     ३.२००     नयः     ७.१८०     नव्टस्य     ६.३२       ध्यापा     ३.२००     नवः     ७.१८०     नव्टस्य     ६.३२       ध्यापा     ३.६०:     ७.१६०     नवः     ७.१८०     नवः       १८०:     १८०:     १८०:     १८०:     नवः     १८०:     नवः     नवः     १८०:     नवः     नवः <th></th> <th>नवीतीरेषु ३.१०७; ८.४०६</th> <th></th>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                             | नवीतीरेषु ३.१०७; ८.४०६ |                                         |
| ध्यानयोगेन     ६.७३, ७९     नदीषु     ४.२०३     नवतेः     ३.१७७       ध्यानात्     १.१२     नप्तृषु     ४.१७३     नवस्येष्ट्या     ४.२७, २७       ध्यानिकम्     ६.६२     नमः     ११.२४     नवान्नामिषगिधिनः     ४.२८       ध्यानेन     ६.७२     नमः     ११.२३९     नवेन     ४.२८       ध्यायान्     ३.२२४     नमस्कार०     १.२३९     नष्टम्     ३.१८०; ६.२३२       ध्यायान्     ३.२२०     नयः     ७.१८०     नष्टस्य     ६.३२       ध्याप्     ३.६०: ७.१६९,     नयेन     ७.२५९     नष्टस्य     ६.३२       १८३, २०६; १२.१६     नरः     १.१०; २.७३ [९६],     नागान्     १.३७       १८३, २०६; १२.१६     १९३ [२१८]; ३.४१, २४९;     नामाकर्म     ९.२६७       १८३, १९३, १९३, १९४, १९४, १९४, १९४, १८४;     नामाक्योपजीविनः     ९.२४७       १०१९     १९१०, १९४, १९४, १८९, ३६४;     नामाक्याम्य     १.११०       १०१०     १९१०, १९४, १९४, १८२, १८४;     नामाविधानाम्     १.११०       १०१०     १०१०, ४४, ६०, २२६;     नामाविधानाम्     १९१००       १०१०     १०१०, ४४, ६०, २२६;     नामाविधानाम्     १९१०००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             |                        | = ,                                     |
| ध्यानात्     १.१२     नरतृष्     ४.१७३     नवसस्येष्ट्या     ४.२७, २७       ध्यानिकम्     ६.६२     नवसः     ४.३७     नवस्यामिषपिर्धनः     ४.२८       ध्यायान्     इ.२२४     नवस्वत्र     १.२३९     नव्टम्     ३.१८०; ६.२३२       ध्यायान्     ३.२२०     नयः     ७.१५०     नव्टस्य     ६.३२       ध्यायान्     ३.२२०     नयः     ७.१५०     नव्टस्य     ६.३२       ध्याया     ३.२२०     नयः     ७.१५०     नव्टस्य     ६.३२       ध्याप     ३.६०: ७.१६९     नयेन     ७.२५९     नहुषः     ७.४९       १८३     नर:     १.१०; २.७३ [९८]     नागान्     १.३७       प्याप     १९६५     १९६५     १९६५     नामाकर्म     ९.२६७       प्रत्याप     १९६५     १९६५     १९३     १९६५     नामाक्योपजीवितः     ९.३६       प्रत्याप     १९६५     १९३     १९३     १९३     १९३     १९३     १९३       प्रत्याप     १९६५     १९६५     १९३     १९६५     १९३     १९६५     १९३     १९६५       प्रत्याप     १९६०     १९६०     १९६०     १९६०     १९६०     १९६०     १९६०     १९६०     १९६०     १९६०     १९६०     १९६०     १९६०     १९६०     १९६०     १९६०     १९६०     १९६०     <                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Z _                         |                        |                                         |
| प्राप्तिकम् ६.स२ नश्चसः ४.३७ नवान्नामिषणिर्धनः ४.२६ प्राप्तेन ६.७२ नमः ११.२६ नवेन ४.२६ प्राप्तान् ३.२२४ नमस्वार० ९.२३९ नष्टम् ३.१८०; ६.२३२ प्राप्तान् ३.२२० नयः ७.१६० नष्टस्य ६.३२ प्राप्तान् ३.२२० नयः ७.१६० नष्टस्य ६.३२ प्राप्तान् १.३५ प्राप्तान् १.३७ परः १२.०६; १२.०६ नष्टाः ७.४९ नष्टाः ७.४९ नष्टाः १.१०; २.७३ [९६], नामान् १.३७ प्राप्ताः ४.६६ १९३ [२९६]; ३.४१, २४९; नामाकर्म ९.२६७ प्राप्तान् १.३५० प्राप्तान् १.३६७ प्राप्तान् १.३५० प्राप्तान् १.३५० प्राप्तान् १.३६० प्राप्तान् १.१२६० प्राप्तान् १.१२६० प्राप्तान् ४.१२६ प्राप्तान् १.१२६० प्राप्तान् ४.१२६ प्राप्तान् १.१२६० प्राप्तान् १.१६६० प्राप्तान १.१६ | , .                         |                        |                                         |
| स्थायान् ६.७२ नमः ११.२४६ नवेन ४.२८<br>स्थायान् ३.२२४ नमस्वार० ९.२३९ नच्टम् ३.१८०; ८.२३२<br>स्थायान् ३.२२० नयः ७.१८० नच्टस्य ६.३२<br>स्थाया् ३.६०: ७.१६९, नयेन ७.२४९ नहुषः ७.४१<br>१८३, २०८; १२.१६ नरः १.१०; २.७३ [९८], नागान् १.३७<br>स्वाप् १९.६४ १९३ [२९८]; ३.४१, २४९; नानाकर्म ९.२६७<br>स्वाप् ११.७२ ४.१६७, १७०, २४६; ७.२२; नानापण्योपजीविनः ९.२४७<br>स्वाप्ताह्तः ८.४१४ ८.२३, १९३, २१९, ३६४; नानारूपणि ९.३८<br>स्वाप्ता ११.२२ ९.१२, ७४,७६,२२८, २८७; नानाविधानाम् ४.१९०<br>नकुलः ४.१२६; १२.६२ १०.११, ४४, ६०, २२८; नानाविधः ११.१०७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                             |                        | A A!                                    |
| ष्ट्रायान् ३.२२४ नमस्कार० ९.२३९ नष्टम् ३.१८०; ६.२३२ विद्यमापे ३.२२० नयः ७.१८० नष्टस्य ६.३२ व्याप्तम् ३.६०: ७.१६९, नयेन ७.२४९ नहुषः ७.४९ १८३, २०६; १२.१६ नरः १.१०; २.७३ [९६], नागान् १.३७ व्यापः ४.६४ १९३ [२९६]; ३.४१, २४९; नामाकर्म ९.२६७ व्याप्तम् ११.७२ ४.१६७, १७०, २४६; ७.२२; नामापन्योपजीविनः ९.२४७ व्याप्तहतः ६.४१४ ६.२३, १९३, २१९, ३६४; नामारूपाणि ९.३६ व्याप्ती ११.२२ ९.१२, ७४,७६,२२६, २८७; नामाविधानाम् ४.१९० नकुलः ४.१२६; १२.६२ १०.११, ४४, ६०, २२६; नामाविधः ११.१०७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                             |                        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| शियमाचे ३.२२० नयः ७.१६० नष्टस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ()                          |                        | - 1                                     |
| युवम् ३.६०: ७.१६९, नयेन ७.२४९ नहुष: ७.४९ १८३, २०८; १२.१६ नर: १.१०; २.७३ [९८], नागान् १.३७ छज: ४.८५ १९३ [२९८]; ३.४१, २४९; नामाकर्म ९.२६७ छजम् ११.७२ ४.१६७, १७०, २४६; ७.२२; नामाकर्मा ९.२४७ छजाहृत: ८.४१४ ८.२३, १९३, २९९, ३६४; नामाकर्माणि ९.३८ छवी ११.९२ ९.१२, ७४,७६,२२८, २८७; नामाविद्यानाम् ४.१९० नकुल: ४.१२६; १२.६२ १०.११, ४४, ६०, २२८; नामाविद्य: ११.१०७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                             |                        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| 9=३, २०=; १२.१६ नर: १.१०; २.७३ [९=], नागान् १.३७ छ्वाः ४.६५ १९३ [२१=]; ३.४१, २४९; नामाकर्म ९.२६७ छ्वाम् ११.७२ ४.१६७, १७०, २४६; ७.२२; नामारण्योपजीविनः ९.२४७ छ्वाह्नाः ६.४१४ ६.२३, १९३, २१९, ३६४; नामारणाणि ९.३६ छ्वा ११.९२ ९.१२, ७४,७६,२२६, २८७; नामाविद्यानाम् ४.१९० नकुलः ४.१२६; १२.६२ १०.११, ४४, ६०, २२६; नामाविद्यः ११.१०७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             |                        | • • • •                                 |
| ष्ट्रजाः ४.न्४ १९३ [२१८]; ३.४१, २४९; नामाकर्म १.२६७ थ्रिजम् ११.७२ ४.१६७, १७०, २४६; ७.२२; नामापण्योपजीविनः १.२४७ व्यजाहृतः ८.४१४ ८.२३, १९३, २१९, ३६४; नामारूपाणि १.३८ व्यजी ११.९२ १.१२, ७४,७६,२२८, २८७; नामाविद्यानाम् ४.११० नकुलः ४.१२६; १२.६२ १०.११, ४४, ६०, २२८; नामाविद्यः ११.१०७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | • .                         |                        | _                                       |
| ष्ट्रजाम् ११.७२ ४.१६७, १७०, २४६; ७.२२; नानापण्योपजीविनः १.२४७ व्यजाहृतः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                             |                        | _                                       |
| <b>ध्वजाहृतः</b> द.४१४ द.२३, १९३, २१९, ३६४; नामारूपणि ९.३६<br><b>ध्वजी</b> ११.९२ ९.१२, ७४,७६,२२६, २६७; नामाविधानाम् ४.११०<br>नकुनः ४.१२६; १२.६२ १०.११, ४४, ६०, २२६; नामाविधः ११.१०७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                             |                        |                                         |
| ष्ट्राची ११.९२ ९.१२, ७४,७६,२२८, २८७; नामाविधानाम् ४.११०<br>नकुल: ४.१२६; १२.६२ १०.११, ४४, ६०, २२८; नामाविध: ११.१०७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                             |                        |                                         |
| नकुलः ४.१२६; १२.६२ १०.११, ४४, ६०, २२८; नानाविधः ११.१०७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                             |                        |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                             |                        |                                         |
| नवतञ्जारम्यः ३,९० ५२,६६ गायारमायु ५,३६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | -                           |                        |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | नक्तञ्चारभ्यः ३.९०          | 14.45                  |                                         |

| नाजिम् ४.१४३                              | नासिका २.६४ [९०]                   | निधिनाम् ८.३९                      |
|-------------------------------------------|------------------------------------|------------------------------------|
| नामिवर्धनात् २.४ [२९]                     | नास्तिकम् ८.३०९                    | निन्दकः २.१७६ [२०१]                |
| नाभे: १.९२; ४. १३२                        | नास्तिकवृत्तयः ३.१५०               | निन्दा २.१७५ [२००];                |
| नाम २.६७ [१२२], १३२,                      | नास्तिक्यम् ४.१६३:                 | द. <b>पे</b> ९                     |
| [१४७], १७४ [१९९],                         | ११.६६; १२.३३                       | निन्बाम् ५.१६१                     |
| ३.१२१, १२७, १९७, २२१;                     | नास्तिक्येन ३.६४                   | निन्दितः ३.१६४                     |
| ४.८१; ४.१४७; ६.६७;                        | नास्तिकाक्रान्तम् ८.२२             | ् <mark>निन्यिता</mark> ३.४२, ४७   |
| <ul><li>٩.३३४; ٩٥.٥, ٩, ٩४; ٩٩.</li></ul> | नास्तिकः १.१३० [२।११]              | निन्दितान्न० ११.६४                 |
| ४७, २१४                                   | निःशलाके ७.१४७                     | निन्दितेभ्यः ११.६९                 |
| नामजातित्रहम् ८.२७१                       | निःभेयसम् १.१०६, ११७;              | <b>निन्दितैः</b> ३.४२; १०.४६       |
| नामतः ८.२४४                               | ११.२६६                             | निन्छा ४.१६३                       |
| नामधेषम् २.४ [३०]                         | <b>निःभेयस्करम्</b> १२.८२, ८३,     | निन्धाम् ३.४२                      |
| नामधेयस्य २.९८ [१२३]                      | १०४, १०६                           | निन्धासु ३.५०                      |
| 99.85; 92.82                              | निःस्नेहम् ५.८७                    | निन्धः ११.५३                       |
| नामा २.९७ [१२२]                           | निःस्वान् ९.२३१                    | निपातेन ११.२०८                     |
| नामानि १.२१                               | निःस्वेभ्यः २.११                   | निपानकर्त्तः ४.२०१                 |
| नाम्नः २.९९ [१२४], १००                    | निकेतनः ६.२६                       | निपीडिता ७.२३                      |
| [974]; ९.१३८; १०.१४                       | निक्षेपः ८.४, १४९, १८४,            | निपुजम् ४.६१                       |
| नाम्ना २.१०३ [१२८];                       | 998                                | निपुनाः ९.२४९                      |
| 9.967                                     | निकेपम् ८.१७९, १८१,                | <b>निपुषे:</b> ९.२६७               |
| नाम्नाम् २.९९ [१२४]                       | 999; 99.55                         | निर्मित्तम् १०.१११                 |
| नाम्नि ५.७०                               | निकेपस्य ८.१९०, १९२,               | निमित्ताभ्याम् ६.५०                |
| नारवम् १.३४                               | 994; 99.46                         | निमित्ते ११.५०                     |
| नारम् ५.८७                                | निक्षेपेच द.१८६                    | निमन्त्रिताम् ३.१८९                |
| नाराः १.१०                                | निवेप्तुः ८.१८१, १८६               | निमिः ७.४१                         |
| नारायणः १. <b>१०</b><br>नारिम् ३.१३८      | निखिलम् १.१२७ [२।६]                | निमेचा १.६४                        |
|                                           | निगडस्य ४.२१०                      | निम्नगा ९.२२                       |
|                                           | निगमान् ४.१९                       | नियतः २.७९ [१०४], ८२               |
|                                           | निगमेषु ९.१९                       | [906], 3.744; 8.44;                |
| ६४, ८३; ११.१३८<br>नारीजाम् २.१८८ [२१३];   | निग्द० ७.६७                        | X.88; €.9, 8, X2, <b>=</b> €,      |
| E.353                                     | निगृदचारिजः ९.२६०                  | <b>९</b> ५; ७.२१=; ११.१११,         |
| नारीम् ४.४१                               | निगूद्धः                           | 925                                |
| नारीचु १०.३४                              | निग्रहः ६.९२;                      | नियतब्रह्मचारिणम् २.९०<br>[११४]    |
| नारीसन्द्रवणिन ९.१३                       |                                    |                                    |
| नार्यः ३.५६                               | निग्रहम् ७.१७५<br>निग्रहात् ५.३०२  | •                                  |
| नार्याम् ९.१४४; १०.६७                     | निष्रहे ५.३०२                      | _                                  |
| <b>नावम्</b> ४.१२०                        | .निप्रहेण <b>५.३</b> ९९            | नियतात् ८.१६४<br>नियतात्मनाम् ६.८६ |
| माबि ६.४०६                                | ानप्रहण २.२११<br><b>निधने</b> ८.१७ | नियतारमा ३.१८८;                    |
| नाशम् ८.१७: १२.७९                         | निधानस्य ८.३६                      | 99.295                             |
| नाष्टिकः ६.२०२                            | निधिः ७.८२, ८३                     | नियताहारा ११.७७                    |
| नासा                                      | निधिम् ८.३४, ३७, ३८                | नियतेन्त्रियः १ .१०६, १०९          |
| गसान्तिकः २.२१ [४६]                       | निधिपाय २.६० [१ <b>१</b> ४]        | नियती <b>=.४</b> १९                |
|                                           | (1.5 [113]                         | 3.017                              |

| नियमस्य १०.३                             | निर्णिक्तम् ५.१२७                   | निशान्ते ४.९९                                     |
|------------------------------------------|-------------------------------------|---------------------------------------------------|
| नियमाः २.७२ [९७]                         | निर्वेक: ५.१ <b>२३</b>              | निशायाम् ११.२२३                                   |
| नियमान् २.१४० [१७४],                     | निर्वेजकस्य ४.२१९                   | निशि ९.६०, ११.९२, ११६                             |
| ₹o¥                                      | निर्वयाः ९.२३९                      | निश्चयः १०.१, ६७;                                 |
| नियमाय                                   | निर्वशम् ४.७७                       | 99.89                                             |
| नियमैः ३.१९३                             | निर्वाता ७.११०                      | निश्चयम् ८.२४४                                    |
| नियमम् ९.७४                              | निर्विष्टफलबोक्ता ७.१४४             | निश्चयसंयुक्तम् ११.४७                             |
| नियम्य २.१६० [१८४],१६७                   | निर्वेशम् ६.४४                      | निश्छन्बः ३.७                                     |
| [9९२]                                    | निर्धनम् १०.९६                      | निश्वासोपहतस्य ३.१९                               |
| नियुक्तया ९.४९                           | निर्नमस्कराः ९.२३९                  | निवादः १०.८, ३४                                   |
| नियुक्ताः ९.२३१                          | निर्भयम् ९.२४४                      | निषाबस्त्री १०.३९                                 |
| नियुक्तायाम् ३.१७३;                      | निर्ममे १.१३                        | निषाबस्य ४.२१४                                    |
| ९.१४४, १४४, १६७                          | निर्मितम् ९.४६                      | निवादातु १०.१८, ३६                                |
| नियुक्ती ४.१६; ९.५८, ६३                  | <b>निर्मलः</b> े ११.२४०             | निवादानामु १०.४८                                  |
| नियुञ्जानाः ९.६४                         | <b>निर्मलाः</b> ८.३१८               | निचारेन १०.३७                                     |
| नियोनः ९.६४                              | <b>निर्सेपम्</b> ४.११२              | निषिद्धः ८.३६१                                    |
| नियोगात् १.४१                            | <b>निर्वपणम्</b> ३.२६०              | निवाद्याम् १०.१८                                  |
| नियोगार्वे ९.६२                          | निर्विशङ्कम् ७.१७६                  | निवेधनिकः २.१३५ [२.१६]                            |
| निरन्वयः ८.१९८                           | निर्वृत्तचूडकानाम् ५.६७             | २.१ [२.२६]                                        |
| निरन्वयम् ८.३३२                          | ्निर्वृत्तिम् १२.१                  | निवेकादीनि २.११७ [२४२]                            |
| <b>निरम्बये</b> ८.३३१                    | निर्म्नणानि ६.५३                    | <b>निष्कः</b> ६.१३७, २६४                          |
| निरपेकाः ६.४१, ४९                        | निर्हारम् ९.१९९                     | निकामणः २.९ [३४]                                  |
| निरये ६.६१                               | ्रीनजः ९.६९                         | निष्क्रयविसर्गाभ्याम् ९.४६                        |
| निरस्य ४.६३                              | निजाम् २.२४ [४०]                    | निष्क्रपात्मता १०.४८                              |
| निराकृतिः ३.१४४                          | नित्य॰ ४.१०७                        | निष्कान् ६.२२०                                    |
| निरादिष्टः ८.१६२                         | नित्यकालभ् २.३३ [५८],               | <b>निष्कामम्</b> १२. <b>८९</b>                    |
| निराविष्टधनः ८.१६२                       | ्र.४८ [७३]                          | निष्कुतासु ८.२८                                   |
| निरामिषः ६.४९                            | नित्यम् ६.८                         | निष्कृतिः २.२०२ [२२७];                            |
| निराय्धम् ७.९२                           | नित्ययुक्तः ३.७४; ९.३२६             | <b>३.9९; 5.9५०, २9३;</b>                          |
| निरिन्त्रियाः ९.१८, २०१<br>निरोधतः ८.३७५ | <b>नित्या</b> २.१८१ [२०६]           | 99.58, 85, 968                                    |
|                                          | नित्यानाम् ११.२०३                   | निष्कृतिम् ८.१०५                                  |
|                                          | नित्यशः २.७१ [९६],                  | निष्कृतीः ९.१९; ११.१७९                            |
|                                          | ¥.9xo; ७.३९; 9o.x२,                 | निष्कृत्यर्थम् ३.६९; ११.२७<br>निष्यः ८.२२७: १२.९४ |
| निम्हतिम् ११.११८<br>निर्गमम् ८.४०१       | १२.७७<br>निवर्शनम् <b>९</b> .२०     |                                                   |
| निर्वात <b>ः</b> १.३८                    |                                     | निष्युरता १०.४८<br>निष्युरुषम् ३.७                |
|                                          |                                     | निष्यतः ४.१७३                                     |
| निचति ४.१०५<br>निर्जिताम् ८.१५४          | निधनम् ५.४०<br>निवृत्त्वा ११.२३०    | निष्णसम् ३.१४४; ४.७०;                             |
| निर्मयः                                  | निवृत्त्वा ११.५२०<br>निवृत्तिः ४.५६ | 90.923                                            |
| <b>९.२</b> ५०: ११.२६६                    | ानवृत्तः १.२६<br>निवृत्तेः ९.६२     | निष्ण्लाः १२.९४, ९६                               |
| निर्णयम् २.१२; ४.११०;                    | निविष्टवेशः ९.२४२                   | निसर्गः ८.१४३                                     |
| 5.205                                    | निविच्टानाम् ७.३४                   | निसर्गजम् =.४१४; ९.१६                             |
| निर्णये १२.११२                           | निवीती २.३८ [६३]                    | निसृष्टः ८४१४                                     |
|                                          | 1.42 [44]                           | 3,0 (0                                            |

| निहस्ता                                      | <b>¥. ¥</b> 9                           |
|----------------------------------------------|-----------------------------------------|
| निहनवः                                       | <b>९</b> .२१                            |
| नीचम्                                        | २.१७३ [१९८]                             |
| नीतिज्ञः                                     | હ.૧હહ                                   |
| नीलान्                                       | 99.938                                  |
| नीलिम्                                       | 90.58                                   |
| नीहारे                                       | ४.११३                                   |
| नृषानाम्                                     | ४.६७                                    |
| <b>नृजाम्</b> १.८                            | ४; २.२२ [४७],                           |
| २०२ [२२७                                     | o], ३. <b>१२, ४२,</b>                   |
| २६७; ४.                                      | 9३४; ६.६9;                              |
| ७.६१, १४१                                    | ; =.=, २४, =४,                          |
| १७⊏, २२६                                     | , २४९, २६३.                             |
| ३१२; ९.१४                                    |                                         |
| १०.१२, १६                                    | ; १२.१६                                 |
| नृतम्                                        | २.१४४ [१७९]                             |
| नृबुर्गम्                                    | ७.७०                                    |
| नृपः १.७:                                    | 9,60<br>; ४.६४; ५.९६;                   |
| U. N. Y Y. U                                 | 7, 110, 145.                            |
| २१२; ८.३३<br>२२४, २८२                        | , १२३, १६९,<br>, ३०२, ३०३,              |
| 778, 757                                     | , ३०२, ३०३,                             |
| 2 4 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5      | , ३९९, ४०२;                             |
| 7.157, 42                                    | 9, २४३, २४ <b>८,</b><br>,   २७०,   २७६, |
| २०३, २० <b>९</b> ;                           | , 400, 40 <del>1,</del>                 |
| <b>404, 403,</b><br><b>aufa</b> : <b>c •</b> | 10.44<br>30 YY 64                       |
| 33E € 50                                     | 30, YY, EX,                             |
| नपते: ७३                                     | २, २३०, २३४<br>३, ३४; =.२०;             |
| ९.२२=, २४                                    | <b>e</b> : 90.90                        |
|                                              |                                         |
| नृपदाहमणसा                                   | ७.६४<br>न्नधी ८.६०                      |
| <b>नृपमानभाक्</b>                            | २.११४ [१३९]                             |
|                                              | 908; E. 309                             |
| <b>नृपाः</b>                                 | 5.399                                   |
| नृपाचाम्                                     | ७.=२                                    |
| नृषे                                         | <b>≂.११०, १७६</b>                       |
| नृपेष                                        | <b>5.</b> ₹९                            |
| नृषिः                                        | ४.६१; ७.६१                              |
| नृयज्ञ:                                      | 0 <b>0</b> .\$                          |
| नृयज्ञम्                                     | ¥.२१<br>× २०६                           |
| नृशंसस्य<br>नर्गम                            | ¥.२ <b>१</b> ६                          |
| नृशंसा<br>जन                                 | 9.8.6<br>YES = 3.3.0                    |
| नृषु                                         | ¥ <b>€</b> €.⊐ ;0⊃.⊌                    |

| जुन् ३.८१;             | 5.3X7; 90.33           |
|------------------------|------------------------|
| नेजकः                  | <b>□.३</b> ९६          |
| नेता                   | ७.१७, २४               |
| नेतृत्वम्              | 92.900                 |
| नेत्रचपलः              | ४.१७७                  |
| नेत्रवस्त्रविक         | प्ररैः ⊏.२६            |
| नेत्रे                 | 8,88                   |
| नेनिज्यात्             | <b>८.३९६</b>           |
| नै:भेयसम्              | <b>૧</b> ૨.૧૦ <b>૭</b> |
| नैःभेयसः               | ९.३३४                  |
| नैःभेयसिकम्            |                        |
| नैत्यकम्               | २.७९ [१०४]             |
| ९.८६                   |                        |
|                        | .८० [१०४], ८१          |
| [१०६]                  |                        |
| नेरुपतः                | 92.999                 |
| नैऋतीम्                | ११.१०४                 |
| नैवार्हः               | ९.१४४                  |
| नेशम्                  | २.७७ [१०२]             |
| नैशिकी                 | ¥. <b>६७</b>           |
| नेष्कृतिकः             | ४.१९६                  |
| नैस्नेह्यात्           | ९.१४                   |
| नी े                   | ७.१९२                  |
| नीकर्मजीविन            | म् १०.३४               |
| नौयायिनाम्             | 5.809                  |
| न्यग्रोधः              | <b>⊏.२४६</b>           |
| न्यस्तरास्त्राः        | <b>३.१९</b> २          |
| न्यायतः                | ७.३०; ८.२०१            |
| न्यायम्                | 9.9                    |
| न्यायवर्तिनाम्         |                        |
| न्यायवृत्तः            | ७.३२                   |
| न्यायैः                | 5.390                  |
| न्याय्यम्              | २.१२७ [१४२];           |
| <b>९.</b> २०२          |                        |
| न्यासधारिक             | •                      |
| न्यूनम्                | <b>८.२०३</b>           |
| पक्ति०                 | 9२.9२०                 |
| पक्तिम्                | ३.६७                   |
| पक्वानाम्              | 5.329                  |
| पक्वान्नम्             | ४.२३३                  |
| पक्षः<br><del></del> - | ₹.२ <i>⊑७</i>          |
| पक्षयोः<br>प्रमुखेन    | 9.55                   |
| पक्षवातेन              | ३.२४१                  |
|                        |                        |

पक्षान्तयोः **६.२०** पक्षि० 92.8 पक्षिगनधौषधीनाम् ११.१६८ पक्षिजग्धम् 4.924 पक्षिणः ٩.४४; ٤.४٥ पक्षिणाम् ३.१६२; ८.३२८; १२.४४, ४६ पक्षिणीम् ४.९७: ५.८९ पक्षी ₹.९ पक्षे **5.80** पड्कितपावनाः 3.9=8. 9=8 पड्-िक्तपावनान् 3.9=3 पड्-िवतम् 9.904 पङ्क्तौ ४.११५ पङ्कलग्नाम् 99.992 पड्केन ४.**१९**१; **५.२**१ पङ्गेन 90.908 पङ्गुताम् 99.49 पञ्चकम् **८.१३९, १**५२ पञ्चकुलानि 9.999 पञ्चकृष्यलः 5,330 पञ्चकृष्णलकः □.938 पञ्चगव्यम् 99.984 पञ्चगुजः 5.259 पञ्चतपाः **X. ? 3** पञ्चवशाहेन ¥.⊏₹ पञ्चनखान् ५.१७ पञ्चनखेषु 4.95 पञ्चिभ: २.95 [४३] पञ्चमहायज्ञानु 9.5 पञ्चमासिकः ८.२९८ पञ्चमे 97.7 [36] पञ्चयज्ञविधानम् 3.50 पञ्चयज्ञानु ३.७३; ४.१६९ पञ्चरात्रम् 99.989 पञ्चरात्रे 5.802 पञ्चवर्गम् 4×9.0 पञ्चाग्निः ३.१८४ पञ्चाग्नीन् 3.900 पञ्चाब्वाख्यम् 2.908 [889] पञ्चालाः १.१३८[२।१९]

| पञ्चालान्                | ७.१९३                     | पदम् ६                           | .৬४; =.४४;             | परपत्नी         | २.१०४ [१२९]          |
|--------------------------|---------------------------|----------------------------------|------------------------|-----------------|----------------------|
| -                        | ७.१२६; <b>=</b> .१३६      | 92.924                           |                        | परपरिग्रहे      | ९.४२, ४३             |
| पणम्                     | E. 789, 808               | पदा ४.२०७; १                     | 9,83,953               | परपाकम्         | ¥.90¥                |
| पणानाम्                  | ۳.٩३ <b>د</b>             | पदानि                            | و ۽                    | परपूर्वा        | <b>प्र.</b> 9६३      |
| पण्डिताः                 | ७.१०९                     | पवे                              | <b>≂.२२७</b>           | परपूर्वापति     |                      |
| पण्ययोचितः               | ९.२४९                     | पद्                              | 9.50                   | परबलानाम्       |                      |
| पण्ये                    | ४.१२९                     | पबुमा                            | <b>૭</b> .૧૧           | परमः            | े १.१०=; ६.९६        |
| पण्यानाम्                | ९.३३१; १०.९३              | पब्मेन                           | 9.955                  | परमम्           | 9.937 [२193];        |
| पतङ्गाः                  | ११.२४०                    | पर्यम्                           | १.९०                   | २. १४२          | [9६७], 9६९           |
| पतङ्गानाम्               | १२.५६                     | पथा                              | ३.९३                   | [१९४];          | ¥.9२; ६.७०;          |
| पतङ्गान                  | 9.80                      | पथि ४.४५; ८.                     | २२८, २४०,              | <b>૭.</b> ૪૬;   | <b>5.</b> ₹0२; ९.9६, |
| पतगोरगाः                 | ७.२३                      | २.९५;९.२७४;                      | १०.१०१                 | ३१९; १२         | .११७                 |
| पतत्रिणा                 | ४.२०=                     | पन्धा २.                         | ११३ [१३८]              | परमांसेन        | ४.४२                 |
| पतिः ५.१                 | <b>५३, १</b> ५४; ९.८      |                                  | ९०; ६.२७५              | परमा            | ७.१                  |
| ६९, ७७, ९                | ሂ                         | पयः २.८२ [१                      | ०७]; ३.५२,             | परमात्मनः       | •                    |
| पतितम्                   | ५.५५; ९.७९                | २२६, २५७; ४                      | .२५०; ५.५;             | परमाम           | ४.१४; ६.८८, ९३,      |
| पतितस्य                  | ११.१८२                    | ११.९१, १३२,                      | १४७, १६८,              | -               | ¥२o; 9o.93o;         |
| पतितानाम्                | ३.९२                      | १९४; १२.६२                       |                        | 92.99६          |                      |
| पतितान्नम्               | ४.२१३                     | पयसः                             | ४.२४                   |                 | १.५०; २.४२ [७७]      |
| पतितासु                  | 99.955.                   | पयसा                             | ३.२७१.                 | परयोषिति        | 9.89                 |
| पतितेन                   | ११.१६०, १६१               | पयस्विनीम्                       | ११.१३७                 | परराजीव         | कीर्षितम् ७.६८       |
| पतितैः                   | ३.१४७; ४.७९:              | पयोव्रतः                         | 99.988                 | परस्त्रियम्     | <b>□.३</b> ሂ६        |
| ११.१७९                   |                           | <b>परः</b> १.२०, १               |                        | परस्त्रिभः      |                      |
| पतितौ                    | ९.५८, ६३                  | २१२ [२३७];                       |                        | परस्परावि       | ह्यानाम् ७.१४२       |
| पतिभिः                   | ₹.ሂሂ                      | ७.१०५, १४१                       |                        |                 | १५३ [१७६], १५४       |
|                          | (४, १६३, १६४;             | ३१२, ३३४; १                      |                        | [१७९];          | ४.१३३, १६४;          |
| ९.२९, ९०                 |                           | परकीयनिपानेषु                    |                        |                 | ७.१०५, १७१;          |
| पतिलोकम्                 | ४.१४६, १६६                | परक्षेत्रप्रवापिणः               |                        |                 | <b>१९७</b> ; १२.६० ° |
| पतिलोकात्                | ४.१६१                     | परक्षेत्रात्                     | <b>5.3</b> ¥9          | परस्वादारि      |                      |
| पतिव्रता                 | ३.२६२                     | परक्षेत्रे                       | ३.१७४                  | परलोक०          | ४.२३=                |
| पतिव्रतासु               | 5.75                      | परजने                            | 99.8.                  | परलोकम्         | ४.२४३                |
| पतिसेवा                  | २.४२                      |                                  | ७५; ४. <b>१९३</b> ;    | परलोके          | ४.१४३                |
| पतीन्                    | 9.38                      | <u> </u>                         |                        | परवशम्          | ४.१५९, १६०           |
| पत्न्याः                 | 5.3 XX; 9.9E              | परत्राणि -                       | 5.97%                  | परशक्ति         | 7                    |
| पत्न्याम्                | ¥.50                      |                                  | .३४२; १२.७             | परा             | <b>३.२</b> ५२        |
| पत्नी                    | <b>३.</b> १२१             | परबारेषु                         | 99.9७६                 | पराकः           | 99.294               |
| पत्नीचु                  | K.op                      | परब्रोहकर्मधीः                   | २.१३६                  | पराक्रमः        | 9.49                 |
| _                        | 93, 96X, 98X              | [9६9]; ४.१७                      |                        | पराक्रमे        | 9.99                 |
|                          | ३.१७४; ४.१४७,<br>१९४, २०० | परवारेषु<br>परवारोपसेवनम्        | ४. <b>१७४</b><br>४.१३४ | पराकैः          | ११.२४६               |
|                          | १८२, २००<br>९.२१९         | परवारापसवनम्<br><b>परब्र</b> ध्य | •.1२ <b>•</b><br>९.२५६ | पराङ्गमु        |                      |
| पत्रम्<br>पत्रभाकतणा     |                           |                                  | ०.२२५<br>१९३; १२.६८    | [१ <b>९</b> ४]; |                      |
| पत्रशाकतृणा<br>पत्रशाकम् | 97.5                      | परब्रध्यम् ५.<br>परधर्मेण        | 90.89                  | पराङ्गम्        | <b>डस्य</b> २.१७२    |
| रत सामन्यू               | 17.44                     | 71477                            | 10.70                  | [१९७]           |                      |

| पराजयः                    | ७.१९९                            | परिवेत्ता ३.१५४, १७०,              | पवित्रा ११.८४                                       |
|---------------------------|----------------------------------|------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| पराधीनम्                  | 90.48                            | 909, 902                           | पवित्राणि ३.२३४; ४.१२७;                             |
| पराधीनाम्                 | 90.53                            | परिवेदनम् ११.६०                    |                                                     |
|                           | ; ४.१४२; ११.४                    | परिषत् १२.११०, १११,                | पवित्रैः २.५० [७४]                                  |
|                           | =. 90 x; <b>3.</b> ₹ 9 ₹;        | 197                                | पवित्रोपचितः ६.४१                                   |
| ٩ <b>૨</b> .٩             | ., , , , , , , , ,               | परिचल्चम् १२.११४                   |                                                     |
| परार्थे                   | <b>⊏.</b> १६९                    | परिसंख्यया १.७२                    | ४१; ६.२३६; १०.५६,                                   |
| परावरान्                  | 9.904; ३.३=                      | परिसंख्यातम् १.७१                  | 99. <b>२४०;                                    </b> |
| परावृत्तः                 | ७.९४                             | परिसंवत्सरात् ३.११९                | पशुः ४.१२६; ८.९८, २४१,                              |
| परावृत्तम्                | ७.९३                             | परिसाधने ८.१८८                     | YoY                                                 |
| परावृत्तहतस्य             | ७.९५                             | परिहारान् ७.२०१                    | पशुक्षिः १०.७९                                      |
| परिकीर्तनात्              | ४.२३७                            | परीक्षणम् १.११७                    | पशुताम् ३.१०४; ५.३५                                 |
| परिकीर्तितः               | 9. <b>९</b> २                    | परीक्षार्थम् ९.१९                  | पशुँघर्मः ९.६६.                                     |
| परिवये                    | . ९.४९                           | परीक्षिता ७.२१९                    | पशुना ४.२६, २७                                      |
| परिक्षीणः                 | ७.१७२; ६.१७०                     | परीक्षितान् ७.५४                   | पशुपालः ३.१५४                                       |
| परिखाः                    | ७ १९६                            | परीवादः २.१७५ [२००]                | पशुभिः ८.२९४                                        |
| परिखापाम्                 | <b>९</b> .२ <b>८९</b>            | परीवादात् २.१७६ [२०१]              | पशुम् ५.३७, ४२                                      |
| परित्रहः                  | 99.93                            | परीहारः                            | पशुरुक्षिणाम् ८.२३८                                 |
| परिव्रहम् १               | ०.१२४;११.१९६                     | परे ९.९९; १०.१७;                   | पशुरोमाणि ५.३८                                      |
| परिच्छवम्                 | ६.२, <b>४</b>                    | <b>१</b> १.२६; १२.१२३              | पशुवृद्धिकरीम् ७.२१२                                |
| परिच्छवाः                 | १०.१२४                           | परेण ७.९२; ८.३०, २२३               | <b>पशुष्</b> ८.२२९, २३४                             |
| परिचारकैः                 | ७.२१७                            | परेवाम् ११.१९७                     | <b>पशुस्म्भवम्</b> ८.३२८                            |
| परिषाह्यस्य               |                                  | परैः ७.९४; ८.१४७, १८३              | पशुसोमानाम् ११.२७                                   |
| परितुष्टेन                | 8.220                            | परोक्षम् २.१७४ [१९९]               | पशुस्तेयम् ११.६६                                    |
| परितोषः                   | 8.989                            | पर्याचान्तम् ४.२१२                 | पशुहच्येन ४.२८                                      |
| परित्राणे                 | <b>5.</b> ₹ <b>8</b>             | पर्याप्तभोगाः ३.४०                 | पशुहिरण्ययोः ७.१३०                                  |
| परिध्वंसात्<br>परिपन्थिनः | 90.89                            | पर्याप्तम् ११.७                    | पशुहिंसनम् १०,४६                                    |
| परिपालनम्                 | ७.१०७, ११०                       | पर्युपासीनः २.५० [७४]              | पश्नाम् १.९०; ८.२४४,                                |
| परिपृतेषु                 | ९.२७<br><b>5.३३</b> १            | पर्युषितम् ४.२११; ५.२४<br>पर्व ६.९ | २८६, २९७, ३२४, ४१०;<br>९.३२६, ३३१                   |
| परिपूर्णम्                | न.२२१<br>९.३० <b>९</b>           | पर्व ६.९<br>पर्वते ४.४६,६०         | पश् <b>न</b> १.३९; ४.३६, ४२;                        |
| परिभावजम्                 | 5.45 }<br><b>९</b> .२ <b>=</b> ३ | पर्वतमस्तके ४.४७                   | 6.9£; =.7¥0; 9.376,                                 |
| परिभोक्ता                 | २. <b>१७६ [२०</b> १]             | पर्वव्रजम् ३.४४                    | ३२ <b>६; १०.</b> ६९; ११.४०;                         |
| परिश्रष्टान्              | 90.30                            | पर्वसु ४.१४०, १४३                  | 97.50                                               |
| परिमाणतः                  | ج.٩ <b>३</b> ३                   | पलम् ८.१३४                         | परिचमात्समुद्रात १.१४१                              |
| परिरक्षणम्                | . ( ે ે                          | पलाण्डुम् ४.४, १९                  | [२।२२]                                              |
| परिवर्जितः                | પ્ર.૧૫૭                          | पलानि ८.१३४                        | परिचमाम् २.७६ [१०१],                                |
| परिवादः                   | 9.89                             | पलालभारकम् ११.१३३.                 | ७७ [१०२], ७६ [१०३]                                  |
| परिवादम्                  | २.१४४ [१७९]                      | पलालम् ५.१२२                       | परिचमे ७.१४४                                        |
| परिवासेन                  | પ્ર.૧૨૪                          | पलितम् २.१३१ [१४६];                | परिचमोत्तरपूर्वः ४.९२                               |
| परिवित्तः                 | ३.१४४, १७१,                      | <b>६.</b> २                        | पहलवाः १०.४४                                        |
| १७२                       |                                  | पुलितैः २.१२९ [१४४]                | पाकयज्ञविद्यानेन ११.११८                             |
| परिवित्तिता               | ११.६०                            | पवित्रम् ३.२४६; १०.१०२             | पाकयज्ञाः २.६१ [८६]                                 |
|                           |                                  |                                    |                                                     |

| 1115                                                    | 446510                 |                          |
|---------------------------------------------------------|------------------------|--------------------------|
| पात्रेषु ७.९९, १०१                                      | पाखण्ड० १.११८          | पापनुपत्तये ११.१३९       |
| पादः ४.१५१; ८.१८, ४०४                                   | पाखण्डम् ४.९०          | ्षापान् ११.२२६; १२.४२,   |
| पादग्रहणम् २.१९२ [२१७]                                  | पाखण्डस्थान् ९.२२४     | 90                       |
| पादच्छेदनम् ८.२८०                                       | पाखण्डगणः ४.६१         | पापिष्ठः ३.३४            |
| पादतः १.३१; ३.८९; ४.५४                                  |                        | पापिष्ठम् ९.२९२          |
| पादपानु ८.२४६                                           | पाड्यत्याम् ३.१७६      | पापीयसे १०.११७           |
| पादम् २.४२ [७७]; ६.४६;                                  | पाञ्चयाज्ञिकम् ३.२८१,  | पापीयान् ९.१८४           |
| <b>2.808</b>                                            | <b>२</b> =६            | पापे ११.४४               |
| पाबयोः २.१८४ [२०९].                                     | पाञ्चयात्रिके ३.५३     | पापेन ४.१९७: १०.१०४,     |
| 9=0 [292] =.2=3                                         | पाठीनरोहितौ ४.१६       | 904                      |
| प्रदर्भ: १.६२.६३                                        | पाण्डुसोपाकः १०.३७     | पाप्मा ११.९३             |
| <b>पावशः</b> १.८२, ८३<br><b>पावस्पर्शः</b> ३.२३०        | पाणिग्रहण० ३.४३        | 'पाप्मानम् ६.५४          |
|                                                         | पाणिग्रहणस्य ४.१४६.    | .पायसम् ३.२७४            |
| पादिकम् ३.१                                             | पाणिग्रहणिकाः ८.२२६,   | पायसापूपम् ५.७           |
| पाबात् २.७४ [५९]<br>पाबिकम् ३.९<br>पाबिनः <b>५.</b> २९० | <b>२२७</b>             | पायसेन ३.२७१             |
| <b>पादेन</b> ३.२२९; ८.२८०                               |                        | पायूपस्थम् २.६४ [९०]     |
| पादी २.४६ [७१] ४.४३,                                    | क्रक्रिक्टोब्रब्स ६२६० | पायवादीनि २.६६           |
| <b>६</b> ४; ४.9४२; <b>=.</b> 9२४                        | पाषितलेन ४.१४३         | पारक्यः १०.९७            |
| पान० ७.११८                                              | पाणिनः ४.१४२; ४.११६;   | पारत्र्यम् २.२११[२३६]    |
| पानम् ७.५०; ९.१३                                        | <b>६.२</b> =           | पारवाः १०.४४             |
| पानानि ३.२२७                                            |                        | पारवार्य० ११.४९          |
| पानीयस्य ८.३२६                                          |                        | पारम्पर्य० १.१३७ [२।१८]  |
| <b>पापः</b> ३.१९०; १०.३८                                |                        | पारशवः ९.१७८; १०.८       |
| पापकर्मसु ९.३१०                                         |                        | पारुष्य ७.४१; ८.३०१      |
| पापकारिषः ९.२८८                                         |                        | पारुष्यम् ७.४८; १२.६     |
| पापकृत० ८.३७२; ११.२२७                                   |                        | पारुषे ८.६,७२            |
| पापकृतः ८.८४                                            |                        | पार्थिवः ४.९४; ७.३७, ४१, |
| पापकृत्तमः ४.२४४; ८.३४४                                 |                        | 993, 984, 204; 4.9,      |
| पापकृताम् ११.१७९                                        |                        | १७०, १९२, २७२, ३०७,      |
| पाकृबुभ्यः ९.२४६                                        | ११.२४८, २४९            | ३३४, ३४६, ३६१; ९.२५४,    |
| पापचेतसः ७.१२४                                          |                        | २९२, ३११                 |
| पापबुद्धीनाम् ९.२६३                                     |                        | पार्थिवम्                |
| पापम् ४.१९८; ८.३७२,                                     |                        | पार्थिवन ७.४१            |
| ११.४६, ६६, १०२, ११४,                                    |                        | पार्वनान्तीयाः ४.१०      |
| १६९, १९८, २०९, २३०,                                     |                        | पार्वतेन ३.२६९           |
| २४६; १२.१९, ११४                                         | पापहा ७.२४             | पार्ठिजग्राहम् ७.२०७     |
| पापयोनिष् ४.१६६                                         |                        | पासः =.२३०, २३२, २३३,    |
| पापरोगिणम् ९.७९                                         |                        | २३६                      |
| पापरोगिणाम् ३.९२                                        |                        | पालनम ७.८८. १४४          |
| पापरोगी ३.१४९, १७६                                      |                        | पालानाम् ८.२२९, २४४      |
| पापरोगैः ४.१६४; ९.३०                                    |                        | पाले 🚊 २३०, २३१, २३४     |
| पापविनिग्रहः ९.२६३                                      |                        | <b>पावकः ९</b> .३१८      |
| पाकयज्ञान् २.११८ [१४३]                                  | पापनि ८.३१८; ९.२४२;    | पावकम् २.१६२ [१८७];      |
| पाकेन े ४.१२२, १२३                                      |                        | 99.939                   |
|                                                         |                        |                          |

११०, १२१, १४४, १६८,

| पावनः                            | २.१ [२६]                                     |
|----------------------------------|----------------------------------------------|
| पावनम्                           | 99.900                                       |
| पावनाय                           | ११.५४                                        |
| पावमानीः १                       | ८.६६; ११.२५७                                 |
| पावितः                           | २.४० [७४]                                    |
| पारी:                            | 5.57; 9.305                                  |
| पांसुवर्षे                       | X 9 9 V                                      |
| पांसुसमूहने                      | ४.१०२<br>४.१०२<br>१६८; ११.२०७                |
| पांसून ४.                        | १६८; ११.२०७                                  |
| पिड्•गलाम्                       | ₹.⊏                                          |
| पिण्डः                           | ९.१८६, १४२                                   |
| पिण्डनिर्वपणम्                   | १८५; ११.२०७<br>३.८<br>९.१८६, १४२<br>१ ३.२४८, |
| २६१                              | 3.486, 282;<br>0; 99.298                     |
| पिण्डम्                          | ३.२४७, २६२;                                  |
| ९.१३६, १४                        | o; 99.39\$<br>3.330                          |
| पिण्डाग्रम                       | ३.२२३                                        |
| 14491414                         | 11.440                                       |
| पिण्डान्                         | ३.२१४, २१६,                                  |
| <b>पिण्डान्</b><br>२१८, २        | ३.२१४, २१६,<br>२३, २६०;                      |
| ११.२१८, २                        | 1.5                                          |
| पिण्डान्तिके                     | . ३.२१८                                      |
| पिण्डान्साहार्यः<br>पिण्डेभ्यः   | कम् ३.१२२                                    |
| 144044                           | 4.713                                        |
| 14021                            | ९.१३२                                        |
| पिण्याकम्                        | ११.९२                                        |
| पितरः १.९५                       | (; ३.50, १5९,<br>, २०१, २०७,                 |
| १९२, १९४                         | , २०१, २०७,                                  |
| २३७, २५०,                        | २६७; ४.१७८,                                  |
| २४९; ९.१=                        | ५; १२.४९                                     |
| पितरम्                           | २.१४६ [१७१];<br>.१६२; ४.९१;                  |
| ३.२२०; ४                         | .१६२; ५.९१;                                  |
| E. 20 X; 8.9                     | ०५, १३८                                      |
| पितरि ३                          | .२२०; ९.२०४                                  |
| ापता २. <b>१</b> १               | ० [१३४], ११९                                 |
| [488], 450                       | ० [१४४], १२१                                 |
| [988], 93                        | २ [१४७], १२४                                 |
| [१४०], १२०                       | = [9                                         |
| [१७०], २००                       | २ [२२४], २०१                                 |
| [२२६] २०६                        | [२३१]; ३.११,                                 |
| X9, 93€,<br>X,9=२; 5<br>७,93X; 5 | १३७, २२१.                                    |
| क.पष्टर; ः                       | <b>४.६२, १</b> ४१.                           |
| ७.५३ <b>४;</b> ६                 | . ३३४,    ३६६,                               |
| ३=९; ९.३,                        | ४, २०, १०८,                                  |

| १८४, २०९, २        | <b>ጓ</b> ሂ       |
|--------------------|------------------|
|                    | ११० [१३४]        |
| पितामहः १          | .९; ३.२२१,       |
| २२२                |                  |
| पितामहाः           | ४.१७=            |
| पितामहान्          | ३.२८४            |
| पितामाता           | ४.२३९            |
| पितुः ३.३, ४,      | १४८, १४१,        |
| २२१; ९.१०४,        | १३२, १४०,        |
| १८४, २१७           |                  |
| पितुर्भीगन्याम्    | २.१०=            |
| [१३३]              |                  |
| पितृ० ४.२          | ५७, १२.९४        |
| पितृकर्मसु         | <b>३.२</b> ५२    |
| पितृकार्यम्        | ₹.२०३            |
| पितृकार्यस्य       | ३.२०३            |
| पितृ <b>कार्ये</b> | ३.१२४            |
| पितृगणाः           | ३.१९४            |
| पितृजाम् १         | .३७; ९.२०६ .     |
|                    | १४१ [१७६];       |
| ३.७४               |                  |
| पितृद्रव्यम्       | ९.२०=            |
| पितृवेवाः          | ३.9⊏             |
| पितृवैवतकर्मणि     | ४.४१             |
| पितृन्             | ६.२४             |
| पितृपूजनतत्पराः    | ३.२६२            |
| पितृषक्त्या २      |                  |
| पितृभ्यः ३.=       | २, ९१, २०१,      |
| २६६                |                  |
| पितृषिः ३          | .४४; १०.९१       |
| पितृमातृप्रवर्शित  | <b>T</b> : १०.४० |
| पितृमात्रर्थम्     | 99.9             |
| पितृमेधम्          | ५.६५             |
| पितृयज्ञः          | 9.७०             |
| पितृयज्ञम् ः       | १.१२२; ४.२१      |
| पितृयज्ञक्रियाफर   | नम् ३.२८३        |
| पितृरिक्थस्य       | ९.१६५            |
| पितृवत्            | ७.50             |
| पितृवेश्मनि        | ९.१७२            |
|                    | .१०५ [१३०]       |
| पितृष्यसा २        | . १०६ [१३१]      |
| पितृणाम्           | ३.७२, १२३,       |
|                    |                  |
|                    |                  |

१४६, २०८, २३१, २७४; 9.75 पितृन् २.५२० [१४४], १२६ [949]; 3.30, 59, 990, २११, २१७, २२४,३.२४८ २७७, २८३, २८४; ४.१४०; **4.37, 47** पित्रर्थे ₹.⊏₹ पित्रा 3.949: 8.958; **4.988; 8.98**5 पित्राद्यन्तम् **₹.२०**¥ पित्रे ९.९३, १३२ पित्र्यः **४.9२४**; **९.२०**४ पित्र्यम् २.३४ [४९]; ३.9२७, २७९; ९.९२, १०४, १६४, १९१, २१६: १०.५९ पित्र्यस्य 9.983 पित्र्ये 9. ६६; २. 9 ६४ [9=९]; ३.१२९, १४९, १६९, १८८. २३२, २४०, २४६, २५४ पिशाचाः 9.83: 92.88 पिशाचानु 9.30 **पिशाचवतु** ५.५० पिशाचानाम् 92.40 पिश्नः ३.१६१; ४.२१४; 99.40 पिष्टपशम् ५.३७ पीठसर्पी 5.398 पीडनम् ६.६२ पीडनानि 9.299 पीडामु ७.१६९ पीडितम् 5.22 पीड्यमानस्य 9.985 पुण्ये २.५ [३०]; ११.१८६ पण्यै: 9.2 [28] पीतसोमपूर्वः 99.5 पुरुकसः 90.95 प्रकसानाम् 92.44 पुरकस्याम् 90.35 पुटेन ६.२८ प्ण्य: २.४३ [६८]; ६.९७ पुण्यपापेक्षिता 5.89

| पुण्यफलम् ३.९        | x; x.x3               | पुत्री                        | ९.१०६                         | ******            | 99.929                |
|----------------------|-----------------------|-------------------------------|-------------------------------|-------------------|-----------------------|
| पुण्यम् १.७३; २.८    |                       |                               | x.50; <b>9.</b> 323           | पुरुह्तम्         | 11.171<br>5.35        |
| 5.90; 9.39; 99.      |                       |                               | २.५०, ५.४२४<br>.१६०; ९.१३०,   | पुरे              |                       |
| पुण्यानि             | . २१.३९               | <b>पुत्रेण</b> ४<br>१३७, १८२, |                               | पुरोडाशम्         | ७.२१<br>५.२३          |
| पुत्रः ३.१३६         |                       |                               |                               | पुरोडाशाः         |                       |
| 5.9 x 8, 2 8 8, 3 3  |                       |                               | १; ६.२; ९. <b>१४९</b>         | पुरोजशान्         | <b>4.99</b>           |
| Y 95. 9 Y 95         | ( <b>4</b> , 4 ~ 5,   |                               | ६.९४; ९.२०९                   | पुरोहितः          | ४.१७९; =.३३४          |
| X.98; 9.8, 90        | ט, זוט,<br>✓ פור      | पुत्री                        | ९. <b>१६</b> ४                | पुरोहितम्         | 9.95                  |
| 922, 930, 93         |                       | पुम्                          | <b>९.</b> १३⊏<br>४४०॥         | पुरोहिताः         | १२.४६<br>- " <i>-</i> |
| 989, 98X, 983        |                       | पुर्मासः                      | X08,8                         | पूर्वापरम्        | <b>⊏.</b> ሂξ          |
|                      | <b>६ [१४१]</b>        | <u>पुनासम्</u>                | 3.59; 5.302                   | पुसस्त्यस्य       | 7.3x                  |
| पुत्रगुर्जेर्युक्तम् | <b>९.</b> १६९<br>४२३० |                               | ३.४ <b>९</b> ; ४. <b>६</b> ३; | पुलस्तस्य         | ₹. <b>१९</b> ८        |
| पुत्रवारम्           | ¥.२३९<br>= 00×        |                               | १४, ३३, १४४,                  | पुलहम्            | ٧.٩                   |
| पुत्रवारस्य          | 5.998                 | २३७                           |                               | पुलाकाः           | १०.१२४                |
| पुत्रवारात्ययम्      | १०.९९                 | पुरद्वारेण                    |                               | पुलकसैः           | ४.७९                  |
| पुत्रपौत्रमनन्तकम्   | ₹.२००<br>• • • • •    |                               | , ११९; ९.२९४                  | पुंश्चल्या        | ४.२११, २२०            |
| पुत्रप्रतिनिधीन्     | <b>९.</b> 950         | पुराषः                        | <b>⊏.</b> १३६                 | पुष्कलम्          | ₹. <b>१</b> २९        |
| पुत्रभागम्           | ९.२१४                 | पुराषम्                       | द.३ <b>द</b>                  | पुष्कलान्         | 5.59                  |
| पुत्रम् ७.१३४; ९.    |                       | पुराषानाम्                    | <b>5.</b> ₹.                  | पुष्कलाम्         |                       |
| ६०, १२०, १४५         |                       | पुराचानि                      | ३.२३२                         | पुष्टम्           | ७.१७१                 |
| १६८, १६९, १७         | प, पषर,               | पुराषेषु                      | ४.२३                          | पुष्टाम्          | 8.239                 |
| १९०; १०.३९<br>——     |                       | पुरात्                        | ९.२२४                         | पुष्टिषु          | . ९.३७                |
| - 1                  | ९.१०=                 | पुरातनान्                     | <b>३.२</b> १३                 | पुष्टिसंयुक्त<br> | <b>ाम्</b> २.७ [३२]   |
| पुत्रवती             | ९.१८३                 | पुराविदः                      | ९.४२                          | पुष्पव            | 1.84; 4.17, 41        |
| पुत्रवान्            | ९.१८२                 | पुरीचम्                       | ४.५६; ५.१३८                   | पुष्पमूलफर        |                       |
| पुत्रशतम्            | ९.१४७                 | पुरीचयोः                      | <b>६.७</b> ६                  | पुष्पमूलफर्       |                       |
| पुत्रस्य ४.७७, १३    |                       | पुरीषैः                       | ४.१२३                         | पुष्पमूलफर्       |                       |
| २१७; ११.४८, १७       |                       | पुरुषः १.११                   | , ३२, ३३, ९२:                 | पुष्पमूलफर्र      |                       |
| पुत्राः ३.३९, ४      |                       |                               | ; ७.९७, ८.४३,                 | पुष्पम्           | ४,२५०                 |
| १९८; ९.३, १४१        | ६, १८१,               |                               | , ९. <b>१६, ४</b> ४;          | पुष्पिणः          |                       |
| १८४; १०.१४           |                       | १०.५३; ११                     | .993                          | पुष्पितानाः       |                       |
|                      | ३.१६०                 |                               | <b>=.२३२</b>                  | पुष्पेषु          | 5,330                 |
|                      | . ९.१२४,              | पुरुषज्ञानम्                  | ७.२११                         | पुष्ये            | ४.९६                  |
| २२०                  |                       | पुरुषम्                       | ४.१३६, २४३;                   |                   | [२९]; ३.४९, ६१;       |
| पुत्रात्             | ४.१६४                 |                               | ३००; १०.५५;                   | ११.१७६            |                       |
| पुत्रान् ६.३६; ९.१   |                       | १२.६४, १३                     |                               | पुंसा             | ९.४२                  |
| पुत्रार्थी           | 3.85                  | पुरुषस्य                      |                               | पुंसि             | ११.६७, १७४            |
| पुत्रिका ४.२३८       | ; ९.१२८,              | 8.8 [438]                     | ; ₹.٩                         | पूनान्            | <b>३.१</b> ४१         |
| 934                  |                       | पुरुषाः                       | 92.88, 88                     | पूजकः             | ७.5२                  |
| पुत्रिकाधर्मशङ्कया   | ३.११                  | पुरुवाणाम्                    | 9.98; 5.323                   | पूजा              | ९.५४                  |
| पुत्रिकाम्           | ९.१२७                 | पुरुषानृतम्                   | ९.७ <b>१</b><br>≂.२५९         | पूजार्हा          | ९.२६                  |
|                      | ३४, १३४               | पुरुषान्                      | 5. <b>4 4 9</b>               | पूज्यतमः          | ९.१०९                 |
| पुत्रिकासुतः         | 9.980                 |                               | ानम् ७.१००                    | पूज्याः           | <b>3. X X</b>         |
| पुत्रिज: ८.६२        | ; ९.१८२               | पुरुषे                        | ४.६०                          | पूतः              | २.४० [७४]             |
|                      | ९.१=३                 | पुरुषैः                       | <b>९</b> .२, <b>१</b> २       | पूतिगन्धे         | 8.900                 |
| पुत्रिण्या           | ९.१४३                 |                               |                               |                   |                       |
|                      |                       |                               |                               |                   |                       |

| प्तिवक्त्रताम् ११.४० प्रमुक् १२.७२ प्रमुक् १२.७२ प्रमुक् १२.०२ प्रमाणितः १.१२३ प्रकम् १.२८९ पूर्णक् ११.१८३ पूर्णक् ११.१८३ पूर्णक् १.७६; ८.३३८; ११.१८३ पूर्णक् १.७६; ८.३३८; ११.१८३ पूर्णक् १.७६; ८.३३८; ११.१८३ पूर्णक् १.१८५ पूर्णक् १.१८५ पूर्वक् १.१८५ पूर्वक् १.१८३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                    |                                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|-----------------------------------------|
| प्यम्क् १२.७२ प्यम् ४.२२० प्यमाणितः १.१२३ प्रकम् १.२८९ प्रक्षम् १.२८९ प्रक्षम् ११.१८३ प्रकम् ११.१८३ प्रक्षम् ११.१८३ प्रक्षम् ११.१८३ प्रक्षम् ११.१८३ प्रक्षम् ११.१८३ प्रक्षम् ११.१८३ प्रक्षम् १.७६; ८.३३८; ११.१८३ प्रक्षम् १.१८५; ८.३३८; प्रक्षम् १.१८५; ८.३८६ प्रक्षम् १.१८५; ८.१८५ प्रक्षम् १.१०३ [१२८] प्रक्षम् १.१०३ [१२८] प्रक्षम् १.१०३ [१२८] प्रक्षम् १.१०३ [१२८] प्रक्षम् १.२०० [२२४]; ३.१७९; ९.१२२, १२३ प्रक्षमार्थः १.२६७ प्रक्षमार्यः १.१६७ प्रक्षमारिणीम् १.१६०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | पुतिवक्त्रताम्     | ११.५०                                   |
| प्यम् ४.२२० प्यशोणितम् ३.१०० प्यशोणितैः ४.१२३ प्रकम् ९.२०९ पूर्णकुम्भम् ११.१०६: ८.३३८: ११.१०३ पूर्णम् ६.७६: ८.३३८: ११.१०३ पूर्णम् ६.७६: ८.३३८: ११.१०३ पूर्णम् ६.७६: ८.३३८: ११.१०३ पूर्णम् १.१०६: ८.३३८: पूर्णम् १.१०३ [१२८] पूर्ण ८.१२१: १.२०६ पूर्वम् १.१०३ [१२८] पूर्वम् १.१०३ [१२८] पूर्वम् १.१०३ [१२८] पूर्वम् १.१०३ [१२८] पूर्वम् १.१०३ (१२८) पूर्वम् १.२०० [२२४]; ३.१७१: ९.१२२, १२३ पूर्वमारिणीम् ४.१६७ पूर्वमारिणीम् ४.१६७ पूर्वमारिणीम् ४.१६७ पूर्वमारिणीम् ४.१६७ पूर्वमारिणीम् १.२४ [४९], ३४ [६०], ४९ [७४], २२० [२४४]; ३.९४, ११४, २०३, २०४, २१९, २२६; ४.१२४, १९९, २२६; ४.१२४, १०६८, १९४ पूर्वमाहसम् ८.३४४; ९.२००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | पंयभक े            |                                         |
| प्यशोणितम् १.9=० प्यशोणितैः ४.9२३ प्रकम् ९.२=९ पूर्णक् १.9=६ पूर्णम् ६.७६; ८.३==; १९.9=३ पूर्णम् ६.७६; ८.३==; १९.२=७ पूर्णम् ६.७६; ८.३==; पूर्णम् ६.७६; ८.३==; पूर्णम् ६.७२; १९.१== पूर्वम् १.२०३ [१२=] पूर्वम् १.२०३ [१२=] पूर्वम् १.२०० [२२४]; ३.१७९; ९.१२२, १२३ पूर्वमारियोः १.२६७ पूर्वमारियोः १.२६७ पूर्वमारियोः १.२६७ पूर्वमारियोः १.२६७ पूर्वमारियोः १.२६७ पूर्वमारियोः १.२४ [४९], ३४ [६०], ४९ [७४], २२ [२४४]; ३.९४, ११४, २०३, २०४, २१९, २२६; ४.१२४; ४.१३९; ७.१४, ७.४२; ६.१२०, १२१, २०४, ३४४, ३४४; ९.२=७, २९४; १०.६=, ११४ पूर्वमाहसम् ६.३४४; ९.२=०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | प्रम               |                                         |
| पूर्वशोजितैः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                    | 3.950                                   |
| पूर्वकम् १.२ ह ९ पूर्णकुम्भम् ११.१ ह ६.७६; ह.३३ ह : ११.१ ह ११.१ ह १.७६; ह.३३ ह : ११.१ ह ११.१ ह १.१ ह १ ह १ ह १ ह १ ह १ ह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                    | 4.170                                   |
| पूर्णकृम्भम् ११.१=६ पूर्णम् ६.७६; ८.३३=; ११.१=३ पूर्णम् ६.७६; ८.३३=; ११.१=३ पूर्णम् १.१=७ पूर्ण ८.१२९; ११.१४० पूर्वम् १.१०३ [१२=] पूर्वकृतेन ७.१६६ पूर्वकृतेन ७.१६६ पूर्वकृतेन ११.४=                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                    |                                         |
| पूर्णम् ६.७६; ६.३३६; ११.१८३ पूर्णिशंसितवर्षेण २.१८७ [२१२] पूर्णे ६.१२१; ११.१४० पूर्वम् ४.२२६ पूर्वः ६.३७, २७६ पूर्वक्म् २.१०३ [१२८] पूर्वक्तेन ७.१६६ पूर्वक्तेः ११.४८ पूर्वक्तेः ११.४८ पूर्वक्तेः ११.४८ पूर्वक्तेः १.२०० [२२४]; ३.१७१; ९.१२२, १२३ पूर्वक्तः १.२०० [२२४]; ३.१७१; ९.१२२, १२३ पूर्वक्तः १.२०० [२२४]; ३.१७१; ९.१४२, १२३ पूर्वक्ताः ३.१९२ पूर्वक्ताः ३.१९२ पूर्वक्ताः १.२६७ पूर्वक्ताः १.२८० पूर्वक्ताः १.२८० पूर्वक्ताः १.२८० पूर्वक्ताः १.२८० पूर्वक्ताः १.२८० पूर्वक्ताः १.२८० पूर्वक्ताः १.२४० पूर्वक्ताः १.२४० पूर्वक्ताः १.२४ [४९], ३४ (६०], ४९ [७४], ९२ [१९४]; ३.९४, ११४, २०३, २०४, २१९, २२६; ४.१२४; ४.१३९; ७.१४, ७.४२; ६.१२०, १२१, २०४, ३४४, १४६; ९.२६०, २९४; पूर्वकत् १९२१ पूर्वकत् १९२१ पूर्वकत् १९२१ पूर्वकत् १२२३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                    | 7.45                                    |
| प्रशिक्षं तिवर्षेण २.१८७ [२१२] पूर्णे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | पूर्णकुम्भम्       | ५५.५६६                                  |
| पूर्णिक्षंशतिवर्षेण २.१८७ [२१२] पूर्णे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                    | ६.७६; ८.३३८;                            |
| [२१२] पूर्के                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                    | _                                       |
| पूर्ण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                    | ण २.१८७                                 |
| पूर्ण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | [२१२]              |                                         |
| पूर्वः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | पूर्णे ८.          | १२१: ११.१४०                             |
| पूर्वः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | पर्तम              | 8.225                                   |
| पूर्वकम् २.१०३ [१२=] पूर्वकृतेन ७.१६६ पूर्वकृतेन ११.४= पूर्वचृतेः ११.४= पूर्वचृतेः ११.४= पूर्वचोदितौ ३.२६ पूर्वचः २.२०० [२२४]; ३.१७९: ९.१२२, १२३ पूर्वचः ९.३१ पूर्वच्दः ९.२६७ पूर्वच्दः ९.२६७ पूर्वच्दः ९.२६७ पूर्वच्दः १.२५० पूर्वच्दः १.२५। पूर्वच्दः १.२५ [४९], ३४ [६०], ४९ [७४], २२ [२४४]; ३.९४, ११४, २०३, २०४, २१९, २२६; ४.१२४; ४.१३९; ७.१४, ७.४२; ६.१२०, १२१, २०४, ३४४, ३४४; १.२=७, २९४; पूर्वच्दः १.४४ पूर्वच्दः १.४४ पूर्वच्दः १.३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                    | <b>5.39. 398</b>                        |
| पूर्वकृतेन पूर्वकृतेन पूर्वकृतेः पूर्वकृतेः पूर्वकृतेः पूर्वकृतेः पूर्वकृतेः पूर्वकृतेः पूर्वकृतः २.२०० [२२४]; ३.१७९; ९.१२२, १२३ पूर्वकिः पूर्वकृतः                                                                                                                                                                                                                 | पर्वक्रम           | 2 403 [42=]                             |
| पूर्वकृतैः ११.४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | पूर्वक <u>त</u> ेत | (, 10 4 [ 1 \ -]                        |
| पूर्वचोदितौ ३.२६ पूर्वचादितौ ३.२६ पूर्वचाः २.२०० [२२४]; ३.१७९: ९.१२२, १२३ पूर्वचैः ९.३१ पूर्वच्दः ९.२६७ पूर्वच्दः ९.२५ पूर्वच्दाः ३.१९२ पूर्वच्दाः १.२६० पूर्वच्दाः १.२६० पूर्वच्दाः १.२६० पूर्वच्दाः १.२६० पूर्वच्दाः १.२६० पूर्वच्दाः १.२५ पूर्वच्दाः १.२४ १६०], ४९ [७४], ९२ [१९७], १४९ [१८४], २२० [२४४]; ३.९४, ११४, २०३, २०४, २१९, २२६; ४.१२४; ४.१३९; ७.१४, ७.४२; ६.१२०, १२१, २०४, ३४४, ३४४; ९.२८७, २९४; पूर्वच्दाः १.४४ पूर्वच्दाः १.४४ पूर्वच्दाः १.३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                    |                                         |
| पूर्वचोदितौ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                    |                                         |
| पूर्वजः २.२०० [२२४]; ३.१७९: ९.१२२, १२३ पूर्वजैः ९.३१ पूर्वत्रकरैः ९.२६७ पूर्वद्रक्टः ९.८७ पूर्वद्रक्टाः ३.१९२ पूर्वनिष्ठद्रस्य ९.२८१ पूर्वनिष्ठद्रस्य ९.२८१ पूर्वन्रत्या ६.२४२ पूर्वन्रत्या ६.२४३ १.२००, १२९, १२००, १२४३ १.१००, १२९, २०६, २०४, १४८: ९.२८०, २९४: पूर्वन्त् १९.२०३ पूर्ववन् १९.२४४ पूर्वन्तः ९.४४ पूर्वन्तः १.३४४: ९.२८०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                    |                                         |
| ३.१७१: ९.१२२, १२३ पूर्वतीः १.३१ पूर्वतस्करैः ९.२६७ पूर्ववृद्धः ९.८७ पूर्ववृद्धः १.२८० पूर्ववृद्धः १.२८० पूर्ववृद्धः १.२४ [४९], ३४ पूर्ववृद्धः १.२४ [४९], ३४ (६०], ४९ [७४], २२ [२४४]; ३.९४, १९४, २०३, २०४, २१९, २२६; ४.१२४; ४.१३९; ७.१४, ७.४२; ६.१२०, १२१, २०४, ३४४, ३४४; ९.२८०, २९४; १०.६८, १९४ पूर्ववृद्धः १.२४४ पूर्ववृद्धः १.३४४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                    |                                         |
| पूर्वजी:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | पूर्वजः            | २.२०० [२२४];                            |
| पूर्वतस्करैः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ३.१७१; ९.१         | १२२, १२३                                |
| पूर्ववृष्टः १.८७ पूर्वविताः ३.१९२ पूर्विनिविष्टस्य १.२८१ पूर्वप्रकात् ३.२७८ पूर्वप्रकात् ३.२७८ पूर्वप्रकात् ६.२४२ पूर्वप्रत्या ६.२४२ पूर्वप्रत्या ६.२५२ पूर्वप्रत्या १.१६७ पूर्वप्रत्या १.१६७ पूर्वप्रत्या १.१६७ पूर्वप्रत्या १.१६७ पूर्वप्रत्या १.२४ [४९], ३५ (६०], ४९ [७४], ९२ [१९], ३५ (६०], ४९ [७४], २२० [२४४]; ३.९४, १९४, २०३, २०४, २०६, २२६; ४.१२४; ४.१३९; ७.१४, ७.४२; ६.१२०, १२१, २०४, ३४४, ३४४; ९.२८०, २९४; १०.६८, १९४ पूर्ववत् ११.२१३ पूर्ववत् १.४४ पूर्ववाहसम् ६.३४४; ९.२८१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                    |                                         |
| पूर्ववृष्टः १.८७ पूर्वविताः ३.१९२ पूर्विनिविष्टस्य १.२८१ पूर्वप्रकात् ३.२७८ पूर्वप्रकात् ३.२७८ पूर्वप्रकात् ६.२४२ पूर्वप्रत्या ६.२४२ पूर्वप्रत्या ६.२५२ पूर्वप्रत्या १.१६७ पूर्वप्रत्या १.१६७ पूर्वप्रत्या १.१६७ पूर्वप्रत्या १.१६७ पूर्वप्रत्या १.२४ [४९], ३५ (६०], ४९ [७४], ९२ [१९], ३५ (६०], ४९ [७४], २२० [२४४]; ३.९४, १९४, २०३, २०४, २०६, २२६; ४.१२४; ४.१३९; ७.१४, ७.४२; ६.१२०, १२१, २०४, ३४४, ३४४; ९.२८०, २९४; १०.६८, १९४ पूर्ववत् ११.२१३ पूर्ववत् १.४४ पूर्ववाहसम् ६.३४४; ९.२८१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | पूर्वतस्करैः       | ९.२६७                                   |
| पूर्वनिविष्टस्य पूर्वप्रतात् पूर्वप्रतात् पूर्वप्रतात् पूर्वप्रतातः पूर्वप्रताः पूर्वप्रताः पूर्वमारिणीम् पूर्वमारिणीम् पूर्वम् पूर्वम् र.२४ [४९], ३५ [६०], ४९ [७४], ९२ [१९७], १५९ [१६४]; ३.९४, ११५, २०३, २०४, १९५, २२६; ४.१२५; ४.१३९; ७.१४, ७.५२; ६.१२०, १२१, २०४, ३४४, ३४५; ९.२६०, २९५; १०.६६, ११४ पूर्ववत् पूर्ववतः पूर्ववितः पूर् | पूर्वदृष्टः        | 9.50                                    |
| पूर्वनिविष्टस्य पूर्वप्रतात् पूर्वप्रतात् पूर्वप्रतात् पूर्वप्रतातः पूर्वप्रताः पूर्वप्रताः पूर्वमारिणीम् पूर्वमारिणीम् पूर्वम् पूर्वम् र.२४ [४९], ३५ [६०], ४९ [७४], ९२ [१९७], १५९ [१६४]; ३.९४, ११५, २०३, २०४, १९५, २२६; ४.१२५; ४.१३९; ७.१४, ७.५२; ६.१२०, १२१, २०४, ३४४, ३४५; ९.२६०, २९५; १०.६६, ११४ पूर्ववत् पूर्ववतः पूर्ववितः पूर् | पूर्वदेवताः        | <b>३.</b> १९२                           |
| पूर्वपकात् ३.२७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                    |                                         |
| पूर्वभुक्त्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                    | ३.२७=                                   |
| पूर्वमारिणीम् ५.१६७ पूर्वमारिण्ये ५.१६   पूर्वम् २.२४ [४९], ३४ [६०], ४९ [७४], ९२ [१९७], १४ [१९७], १४ [१९७], २२० [२४४]; ३.९४, १९४, २०३, २०४, २०४, २०४, २०४, ७.४२; ६.१२०, १२१, २०४, ३४४, १८६६, १९४ पूर्वम् १९४४ पूर्वम् १.३४४ १.२६० पूर्वमाहसम् ६.३४४; ९.२६० पूर्वमाहसम् ६.३४४; ९.२६० पूर्वमाहसम् ६.३४४; ९.२६०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                    |                                         |
| पूर्वमारिष्यै पूर्वम् २.२४ [४९], ३४ [६०], ४९ [७४], ९२ [१९७], १४९ [१=४], २२० [२४४]; ३.९४, ११४, २०३, २०४, २१९, २२६; ४.१२४; ४.१३९; ७.१४, ७.४२; ६.१२०, १२१, २०४, ३४४, ३४४; ९.२=७, २९४; १०.६=, ११४ पूर्वम् ११.२१३ पूर्वम् १.२, २७ पूर्वमाहसम् =.३४४; ९.२=१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                    |                                         |
| पूर्वम् २.२४ [४९], ३४ [६०], ४९ [७४], ९२ [१९७], १९ [१९७], १२ [१९४]; ३.९४, ११४, २०३, २०४, २१४, २२६; ४.१३९; ७.१४, ७.४२; ६.१२०, १२१, २०४, ३४४, १८६६, १९४ पूर्वस् १.४४ पूर्वसः १.३४४ ९.२६० पूर्वस्सम् ६.३४४; ९.२६०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | पर्वमारिकी         |                                         |
| [६०], ४९ [७४], ९२ [१९७], १४९ [१८४], २२० [२४४]; ३.९४, ११४, २०३, २०४, २१९, २२६; ४.१२४; ४.१३९; ७.१४, ७.४२; ६.१२०, १२१, २०४, ३४४, ३४४; ९.२८७, २९४; १०.६८, ११४ पूर्वस् ११.२१३ पूर्वसः १.३४४; ९.२८१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                    |                                         |
| १४९ [१६४], २२० [२४४];<br>३.९४, ११४, २०३, २०४,<br>२१९, २२६; ४.१२४;<br>४.१३९; ७.१४, ७.४२;<br>६.१२०, १२१, २०४, ३४४,<br>३४४; ९.२६७, २९४;<br>१०.६६, ११४<br>पूर्ववत् ११.२१३<br>पूर्ववाहसम् ६.३४४; ९.२६१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                    |                                         |
| २१९, २२६; ४.१२४;<br>४.१३९; ७.१४, ७.४२;<br>६.१२०, १२१, २०४, ३४४,<br>३४४; ९.२६७, २९४;<br>१०.६६, ११४<br>पूर्ववत् ११.२१३<br>पूर्ववरः ९.४४<br>पूर्ववाहसम् ६.३४४; ९.२६१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | [40], 47[6         | 18], 57[470],                           |
| २१९, २२६; ४.१२४;<br>४.१३९; ७.१४, ७.४२;<br>६.१२०, १२१, २०४, ३४४,<br>३४४; ९.२६७, २९४;<br>१०.६६, ११४<br>पूर्ववत् ११.२१३<br>पूर्ववरः ९.४४<br>पूर्ववाहसम् ६.३४४; ९.२६१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>१४९ [१८४</b> ]  | ], २२० [२४४];                           |
| २१९, २२६; ४.१२४;<br>४.१३९; ७.१४, ७.४२;<br>६.१२०, १२१, २०४, ३४४,<br>३४४; ९.२६७, २९४;<br>१०.६६, ११४<br>पूर्ववत् ११.२१३<br>पूर्ववरः ९.४४<br>पूर्ववाहसम् ६.३४४; ९.२६१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ३.९४, ११५          | ८, २०३, २०४,                            |
| ८.१२०, १२१, २०४, ३४४,       ३४१; ९.२८७, २९४;       १०.६८, ११४       पूर्ववत् ११.२१३       पूर्वविदः ९.४४       पूर्वताहसम् ८.३४४; ९.२८१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | २१९, २३            | २६; ४.१२५;                              |
| ८.१२०, १२१, २०४, ३४४,       ३४१; ९.२८७, २९४;       १०.६८, ११४       पूर्ववत् ११.२१३       पूर्वविदः ९.४४       पूर्वताहसम् ८.३४४; ९.२८१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ¥.938; \           | ૭. <b>૧૪, ૭.</b> ૫૨;                    |
| १०.६८, ११४<br>पूर्ववत् ११.२१३<br>पूर्वविदः ९.४४<br>पूर्वशः १.२, २७<br>पूर्वसाहसम् ८.३४४; ९.२८१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>5.9</b> ₹0, 9₹  | 9, २०५, ३५४,                            |
| १०.६८, ११४<br>पूर्ववत् ११.२१३<br>पूर्वविदः ९.४४<br>पूर्वशः १.२, २७<br>पूर्वसाहसम् ८.३४४; ९.२८१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ३४४: ९.            | २८७. २९४:                               |
| पूर्ववत् ११.२१३<br>पूर्वविदः १.४४<br>पूर्वशः १.२, २७<br>पूर्वताहसम् ८.३४४; ९.२८१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 90.55, 99          | γ ΄ ΄ ΄ ΄ ΄ ΄ ΄ ΄ ΄ ΄ ΄ ΄ ΄ ΄ ΄ ΄ ΄ ΄ ΄ |
| पूर्वविदः ९.४४<br>पूर्वशः १.२, २७<br>पूर्वसाहसम् ८.३४४; ९.२८१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | पूर्ववत            |                                         |
| पूर्वशः १.२, २७<br>पूर्वसाहसम् ८.३५४; ९.२६१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | पर्वविवे:          | 6 88                                    |
| पूर्वसाहसम् ८.३५४; ९.२८१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | पर्वशः             | 9 3 3 10                                |
| पूर्वाक्षरः २.१०० [१२४]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | पर्वमारमञ्         | 0:3C 9 .XVE =                           |
| Y-1447. 7. 100 [ 14x]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | प्रमासकः           | , )                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Y 21 41 / 1        | (, jou [ 1 ( <b>x</b> ]                 |

| . 3. 2                           |                             |
|----------------------------------|-----------------------------|
| पूर्वात्समुद्रात्                | 9.989                       |
| [२।२२]                           | , , ,                       |
| पूर्वान्                         | ३.३७                        |
| पूर्विभ:                         | 8.930                       |
| पूर्वाम् २.७                     | ६ [१०१], ७७                 |
| ११०२। ७५।                        | 9031: 8.93                  |
| [९०२[, ७६ [<br><b>पूर्वाह्</b> न | <b>३.२</b> ४६               |
| पूर्वाह्नात्                     | ३.२७८                       |
| पूर्वाहने                        | ४.९६, १५२                   |
| पूर्वाहने                        | 5.50                        |
|                                  | न; २.६४ [ <b>८९</b> ]       |
| पूर्वेद्युः                      | ३.9८७                       |
| पूर्वेषाम्                       | <b>३.२२०</b>                |
| पूर्वेषु                         | ९.१००                       |
| पूर्वोक्तम्                      | ३.२५६                       |
|                                  | २.१६० [१८४]                 |
| पृथक्पिण्डे                      | ี่                          |
| पृथक्विधैः                       | 99.88                       |
| पृथग्जनम्                        | ७.१३७                       |
| पृथग्जनाः                        | ७.१४८                       |
| पृथिय्याः २                      | .२०१ [२२६];                 |
| ₹.३०३                            |                             |
| पृथिय्याम्                       | <b>१.९९, १३</b> ९           |
| [२।२०]; ४.१                      |                             |
| पृथिवीभिताम्                     | <b>९</b> .२२१               |
| पथिवीपतिः ।                      | ७. <b>१७७</b> , २२६;        |
| <b>इ</b> .२९, २                  | २१; २४४;                    |
| 90.993; 99                       |                             |
| पिवीम १.                         | १०५; ७.१४८;                 |
| ९.४४, २३=                        | , . ,                       |
| पृषुः                            | ७.४२                        |
| <b>पृ</b> षोः                    | 9.88                        |
| पृष्ठतः                          | ¥.9 <b></b> 48              |
| पृष्ठवास्तुनि                    | ₹.९१                        |
| पृष्ठेन                          | 8.62                        |
| पेयुचम्                          | <b>x</b> . <b>\</b>         |
| पेचणी                            | ₹. ₹ =                      |
| पेजवनः                           | હે.૪ે૧                      |
| पेजवाने                          | ج.٩٩o                       |
| पेतृकम्                          | <b>९.90</b> ४, <b>१</b> ४४, |
| १६२, २०९                         | ,                           |
| पेतृकात्                         | ९.१६४                       |
| पेतृयज्ञः                        | ₹.२=२                       |
| पेतृष्यसेयी म्                   | ٩٩̈.٩̈७٩̈                   |
| •                                |                             |

पैत्रिकः 5.89X पैलव ० 7.70 [XX] पेशाचः **3.29, 24, 38** पेशाची 3.989 पेशनम् 99.44 ७.४८: १२.६ पेश्त्यम् पेप्टी 95.98 पोचकः 3.987 पौण्डकाः 90.88 पौतिनासिक्यम् 99.40 पीत्रबीहित्रयोः ९.१३३, १३९ पीत्रवत् 9.939 पौत्री 9.938 पौत्रेज 9.930 पौरचल्यात् 9.94 पौनर्घव: **3.944: 9.980.** १७४ फैनर्चवे 3.959 पौनर्षवेन 9.908 पौरसख्यम २.१०९ [१३४] पौरुवः 5.808 पौरुवम् 99.249 पौरुषेण ७.१४९ पौर्णमासम् €.9 पौर्णमासी 8.993 पौर्जमासीम् 8.925 पौर्जमासेन **४.२**५ पौर्णमास्यौ 8.998 पौर्तिकम् 3.905 पौर्विकीम् 8.98c, 988 प्रकारस्य 92.49 प्रकाराणि 9.88; 5.249 प्रकाशक्रयशोधितः 5.202 प्रकाशम् **5.9**₹3, ₹\$9; ९.२२२, २२६ प्रकाशवञ्चकाः 9.240 प्रकाशाः 90.80 प्रकाशानि **5.2**49 प्रकाशानु 9.744, 740 ७.१४६: ९.२९४, प्रकृतयः ३०९ प्रकृतिम् 90.48 प्रकृतिश्रेष्ट्रयात् 90.3 प्रकृतीः 9.990

| <del>112. 12. 12. 12. 12. 12. 12. 12. 12. 12.</del> | प्रजीवनम् ९.१६३           | <del></del>             |
|-----------------------------------------------------|---------------------------|-------------------------|
| प्र <mark>कृतीनाम्</mark> ७.१७५; ९.२३२,             |                           | प्रतिमुखः               |
| 7 <b>९</b> ५                                        |                           | प्रतिरोद्धा ३.१५३       |
| प्रकृत्या ३.२४७                                     | प्रज्ञा २.७४ [९९]; ४.४१,  |                         |
| प्रकालकः ६.१८<br>प्रकालनेन ५.११८                    | ¥7, <u>4</u> 7            |                         |
|                                                     | प्रज्ञातान् ४.३९, ४९      |                         |
| प्रख्यातभाण्डानि ८.३९९                              | प्रज्ञाम् ४.९४            |                         |
| प्रवे ६.६                                           | प्रणतम् ११.१९४            | प्रतिवातम् ४.५२         |
| प्रच्छन्नतस्कराः ९.२२६                              | प्रजयनम् ८.२७७            | प्रतिवाते २.१७८         |
| प्रथ्छन्नपापाः ५.१०७                                | प्रणवैः ६.७०              | प्रतिभयः १०.५१          |
| प्रच्छन्नम् ९.२२८                                   | प्रजब्द० ८.३३             | प्रतिश्रवणसंभाषे २.१७०  |
| प्रच्छन्नवञ्चकाः ९.२५७                              | प्रणस्टस्वामिकम् ८.३०     | [9 <b>९</b> ¥]          |
| प्रच्छन्नाः १०.४०                                   | प्रजच्टाधिगतम् ८.३४       | प्रतिष्ठम् ३.१५०        |
| प्रचारम् ७.१४४, १४५;                                | प्रणिधिभिः ८.१८२          | प्रतिष्ठाप्यानि ३.१३४   |
| ९.्२१९                                              | प्रणिधीनाम् ७.१४३, २२३    | प्रतिष्ठिता ८.१६४, २२६; |
| प्रचेतसम् १.३४                                      | प्रतानाः १.४८             | 99.254                  |
| प्रजनम् ३.६१; ९.६१                                  | प्रतापयुक्तः ९.३१०        | प्रतिषिद्धः ८.३६१       |
| प्रजनार्थम् ९.२६, ९६                                | प्रतिकूलम् १०.३१          | प्रतिविद्धाः ९.८४       |
| प्रजने ९.१२५; १२.१२१                                | प्रतिकूला ९.५०            | प्रतिषिद्धानि ८.३९९     |
| प्रजाः १.८, २४, २६, ३४,                             | प्रतिकूलेचु ९.२७४         | प्रतिषेधत्सु २.१८१      |
| ६१; ३.४२, ७६; ४.१५६,                                | प्रतिगाम् ४.५२            | [२०६]                   |
| १८९: ४.१६२; ७.१८, १९,                               | प्रतिग्रहः ४.८६, १८६;     | प्रतिषेधनम् १०.१२६      |
| २४, ३६, ४४, ८७, १२३,                                | १०.७४, ७६, ७७, १०९,       | प्रतिसूर्यम् ४.५२       |
| १४२, १४३, १४६; ८.१७५;                               | <b>૧</b> ૧૦, ૧૧૧          | प्रतिसोम० ४.५२          |
| ९.२२६, ३०७, ३२७;                                    | .प्रतिग्रहम् १.८८; ३.१७९; | प्रतिस्रोतः ११.७७       |
| १०.११८; ११.४०                                       | ४.१८७; ८.१६४              | प्रतीकारम् १०.१०५       |
| प्रजाधर्मान् ९.२४                                   | प्रतिग्रहरुचिः ४.१९०      | प्रतीतम् ३.३            |
| प्रजानाम् १.३४, ८९; ५.९४;                           | प्रतिग्रहात् ४.१९१;       | प्रतीपम् ४.२०६; १०.१७   |
| ७.८८, १४४                                           | १०.१०३, १०९, ११२:         | प्रतीमानम् ८.४०३        |
| प्रजापतयः ३.८६                                      | 99.988                    | प्रतीमानाम् ९.२८५       |
| प्रजापतिः २.४१ [७६], ४२                             | प्रतिग्रहीतृन् ३.१४३      | प्रतुबान् ५.१३          |
| ં[૭७], પ્ર૧ [૬૪]; ૪.૨૨૫,                            | प्रतिग्रहे ४.१८७          | प्रतोबः ३.४४            |
| २४८; ५.२८; ९.१६, ४६,                                | प्रतिग्रहेण ४.१८६         | प्रतोबम् ५.९९           |
| १२८, ३२७; १०.७८,                                    | प्रतिज्ञाते ८.१३९         | प्रतोवेन ४.६८           |
| ११.२४३                                              | प्रतिज्ञाय ९.९९           | प्रत्यक्ष• १२.१०९       |
| <b>प्रजापतिम्</b> १२.१२१, १२३                       | प्रतित्र्यहम् ११.२९४      | ालक्ष्म ६.४०२; 🗦,       |
| प्रजापतेः २.२०१ [२२६];                              | प्रतिनिधिः ११.२९          | २२; १२.१०४              |
| <b>४.</b> १४२                                       | प्रतिपम् १२.२८            | प्रत्यम् १.१४० [२।२१]   |
| प्रजापालनतत्पराः ९.२४३                              | प्रतिपूज्याः २.१८५ [२१०]  | प्रत्यग्निम् ४.५२       |
| प्रजासागः ९.४८                                      | प्रतिबुद्धः १.७४          | प्रत्यङ्गदक्षिणाः ८.२०८ |
| प्रजाम् ३.२७७; ४.२१९,                               | प्रतिभागम् ८३०७           | प्रत्यड्मुखः २.२७ [४२]  |
| ૨ <b>૨૬</b>                                         | प्रतिभाव्यम् ८.१५९        | प्रत्यभिवादनम् २.१०१    |
| प्रजायाः ९.१९५                                      | प्रतिभवि =.१६१            | [925]                   |
| प्रजावन्तम् ३.२६३                                   | प्रतिभूः ७,१७: ८,१४८,     | प्रत्ययसिद्धानि ८.१७८   |
| प्रजाविशुद्धयर्थम् ९.९                              | 988, 988                  | प्रत्यवरः १०.१०९        |
|                                                     |                           |                         |

| प्रत्यवायेन             | ४.२४५                | प्रमत्तः               | <b>Y. Y</b> 0                      | प्रविजयते                   | <b>९.२</b> १=             |
|-------------------------|----------------------|------------------------|------------------------------------|-----------------------------|---------------------------|
| प्रत्यहम् ३.६९;         | 9.995,               | प्रमत्तम्              | 9.65                               | प्रविभागः                   | 9.44                      |
| १२४; ८.३; ९.२७          |                      | प्रमृतस्य              | 99.294                             | प्रवृत्ताम्                 | <b>5.3</b> ¥ ₹            |
|                         | <b>८.३३४</b>         | प्रमत्ताम्             | 3.38                               | प्रवृत्तानाम्               | ₹.9२                      |
| प्रत्युत्वा २.९४        | [999]                | प्रमदा                 | २.१८९ [२१४]                        | प्रवृत्तिः                  | <b>ሂ.३</b> ৭, ሂ६          |
| प्रत्युवितम्            | <b>९.३</b> 9         | प्रमदासु               | २.१८८ [२१३]                        | प्रवेदिणिः                  | ९.२६७                     |
| प्रत्येकम्              | ७.१४७                | प्रमाणतः               | २.२१ [४६];                         | प्रव्रज्यासु                | ४.५९                      |
| प्रथमकरुपस्य            | ११.३०                | <b>5.9</b> ₹७          |                                    | प्रवृजितः                   | 5.80 <b>0</b>             |
| प्रथमकल्पितम्           | ९.१६६                | प्रमाणम्               | १.६८, १३२                          | प्रविजतासु                  | <b>⊏.३६३</b>              |
| <b>प्रथमम्</b> २.२४ [५० | ], ৭६९               |                        | ः.३२; ११.⊏४                        | प्रशंसाम्                   | १०.१२७                    |
| [१९४]                   |                      | प्रमाणानि              | ७.२०३                              |                             | ।.१२१ [२।२],              |
|                         | ९.२८६                | प्रमादः                | 92.33                              | ३.१२, ४७, २                 |                           |
|                         | ९.२८६                | प्रमापने               | ११.१४०                             |                             | २.१५६ [१८३]               |
|                         | १२.४८                | प्रमीतपतिक             | -                                  | प्रशस्तेन                   | ३.१२३                     |
|                         | ० [३४]               | प्रमीतस्य              | ९.१६७                              | प्रशान्तम्                  | १२.२७                     |
| प्रिष्टिता ३.१२७;       |                      | प्रमृतम्               | <b>४.</b> ५                        | प्रशासितारम्                | १२.१२२                    |
|                         | ₹ [४ <b>८</b> ],     | प्रमृतेन               | 8.8                                | प्रश्नम्                    | न.४४, <b>९४</b>           |
| ₹.5७                    |                      |                        | ४८ [१८३], १६०                      | प्रश्नविद्यानम्             | 9.994                     |
| प्रदक्षिणानि            | ४.३९                 |                        | १९७ [२२२];                         | प्रसक्ता                    | १२.४५                     |
|                         | ८.२०४                |                        | २६, २२८; ४.४९;                     | प्रसम्तिः                   | १.८९                      |
|                         | <b>,</b> २४०         |                        | ४; ११.२४=                          | प्रसङ्गम्                   | ् ४.१८६                   |
| •                       | ३.१५७                | प्रयत्नतः              | ३.१२३, १४९,                        | प्रसङ्गविनिवर्त             |                           |
|                         | ९.१५०                |                        | .१; ७.९९, १५५,                     | प्रसङ्गत्                   | <b>९.</b> ८१              |
| •                       | ७.२०३                |                        | १०; ९.९, ३३३                       | प्रसङ्गेन                   | २.६८ [९३];                |
| •                       | ९.१२१                | प्रयत्नम्              | ७.६८, २२०                          | ४.१४्; १२.४३                |                           |
|                         | <b>९.</b> १२१        | प्रयत्नेन              | ३.७९, २०६;                         | प्रसङ्गेभ्यः                | ९. ५                      |
|                         | १२.४६                |                        | .६; ७.४४, ७.७१,                    | प्रसमम्                     | <b>⊏.३३२</b>              |
| प्रधानानि<br>प्रपदैः    | ₹.9=                 | १७२; ८.४               |                                    | प्रसवः                      | ९.१४५                     |
|                         | ६.२२<br>- ३००        | प्रयता                 | 5.245                              | प्रसवम्                     | ९. ५ ४                    |
| •                       | 5.39¢                | प्रयतात्मनाम्          | •                                  | प्रसवे                      | ₹.२२                      |
|                         | ₹.२२ <b>१</b>        | प्रयतात्मा             | 8,984                              | प्रसादकम्                   | <b>६.६७</b>               |
| प्र <b>भम्</b>          | ₹.२ <b>८४</b><br>१.९ | प्रयानात्              | 9.980 [२।२१]                       | प्रसावे                     | ৩.৭৭                      |
| प्र <b>भवाः</b>         | १.४<br>६.८७          | प्रयुक्तम्             | 5.8 <b>९</b>                       | प्रसाधनः                    | 90.37                     |
| प्रभाव:                 | 4.43<br>9.58         | प्रयोगः<br>प्रयोज्या   | 90.99%                             |                             | .१८६ [२११];               |
| प्रभावतः                | છ.છ                  | प्रयाज्या<br>प्ररोहिणः | २.१३४ [१४९]                        | ४. <b>१</b> ५२              |                           |
|                         | ७.७<br>१०.७२         |                        | 9.88                               | प्रसाधने                    | ७.२२०                     |
| प्र <b>णुः</b>          |                      | प्रलापः                | 97.5                               | प्र <b>सु</b> प्तः          | 9.68                      |
| <b>९३</b> ; ४.१८२; ७.३, |                      | प्रवस्तारम्            | ४. <b>१६</b> २<br>२४ <b>१</b> (७४) | प्रसूतयः                    | ९.२४                      |
|                         | 171,<br>19.30,       | प्रवजम्<br>प्रवरः      | <b>ર.૪</b> ૧ [७४]<br><b>૧.</b> ६७  | प्रसूतस्य<br>प्रसूतिः ९.३४, | 9P.F                      |
| २४३                     | ~ ,                  | प्रवरः<br>प्रवरास्     | ५.६७<br>१०.२७                      | प्रसूतिः ५.२०,<br>प्रसूतिम् | ₹४; १२.९ <b>८</b><br>९.७  |
|                         | <b>5.</b> ₹9२        | प्रवासानि<br>प्रवासानि | 97.59                              | प्रसूरतम्<br>प्रस्रवाणि     | 7.G<br>5.785              |
| प्रभृति                 | ९.६=                 | प्रवासनम्              | ७.१२४; ९.२४२                       | प्रस <b>वे</b>              | ٦.२ <b>०</b><br>٤.٩३٥     |
|                         | <b>३</b> ; ४.२       | प्रवास्यः              | c. 17°, 7.7°7                      | प्रहृष्टया                  | र. १२०<br>४. १ <b>५</b> ० |
|                         | 19 -31 1             | ~41.4.                 | ٠. ۲ - ٥                           | ν6 -~41                     | ۷. ۱ ۷ ۷                  |

| प्रहासन्             | ¥.53           | प्राणान्तिकः            | <b>८.३७९</b>         |
|----------------------|----------------|-------------------------|----------------------|
| प्रहुतम्             | ₹0.\$          | प्राणान्तिकम्           | 99.988               |
|                      | ০ [৬খ]         | प्राणायामः              | २.५६ [६३]            |
|                      |                | प्राणायामाः 🥫           | .७०; ११.२४८          |
|                      | ७.१९६          | प्राणायामान्            | <b>६.६९</b>          |
| प्राकारस्य           | 9.98           | प्रा <b>जायामेन</b> ं प | <b>19.9४9, 9</b> ९९, |
| प्राकारस्य           | 9.259          | २०१                     |                      |
| प्राकृतः             | 5 ₹ € . ⊃      | प्राणायामः              | २.४० [७४];           |
| प्राकृतम् १          | 9.245          | ६.७२                    |                      |
| प्राण् २.३           | <b>६ [६</b> १] | प्राणालाचे              | 99.50                |
| प्राक्नुखः २.२६ [४   |                | प्राणि०                 | ४.११७                |
| [4२]                 | -              | प्राचिनः                | १.९६; ५.३०           |
| प्रार्मुखान्         | 5.50           | प्राचिनाम्              | १.२२; २.१४२          |
| प्राकृतिवाकः ८.७९;   | ९.२३४          | [900]; \.\              | ६, ४८; ७.११२         |
| प्रार्विवाकेन        | 5.959          | प्राणिनी                | ३.१७४                |
| प्राचीनाबीतिना       | ३.२७९          | <b>प्रणितिः</b>         | <b>९.२२३</b>         |
|                      | = [६३]         | प्रापिवधः               | <b>ሂ.</b> ४ <b>=</b> |
| प्राचीम्             | ७.१८९          | प्राचे                  | ४.२३                 |
| प्राजक:              | <b>5.२९३</b>   | प्रतिलोम्पेन            | 90.98                |
| प्राजकस्य            | <b>5.</b> २९३  | क्रतिवेश्यानुवे         |                      |
| प्राजके              | <b>5.</b> २९३  | प्रावुष्कृतः            | ४.१०४                |
|                      | 19, 30         | प्रादुष्कृतेषु          | ४.१०६                |
| प्राजापत्यम् ११.३८   | , १०५,         | प्रापनात्               | २.७० [९४]            |
| १२४, २११             |                | प्रापितम्               | <b>८.४३</b>          |
| प्राजापत्याम्        | ६.३=           | प्राप्ते                | ३.१४९; ७.२           |
|                      | ४.१८२          | प्राज्ञवत्कात्          | <b>⊏.४</b> १२        |
| प्राज्ञः २.९= [१२३]; | <b>३.</b> ११;  | <b>प्रायः</b>           | ११.४७                |
| ४.१८७; ७.२६          |                | प्रायणम्                | <b>९.३२३</b>         |
|                      | ।, २१०         | प्रयशः                  | 9२.२०, २ <b>१</b>    |
| प्राज्ञान्           | ७.६०           |                         | १.११६; ११.४४         |
| प्राज्ञेन            | ९.४१           | प्रायश्चित्तम्          | २.१९६                |
| प्राञ्जलिः २.१६७     |                |                         | .२३६, २४०;           |
| प्राणवाधम्           | 8.48           | 99.84, 8                | ७, ५३, १२९,          |
| प्राणबाधाभयेषु       | ४.५१           | <b>१९</b> २, २०३,       | २०९, २४७             |
|                      | <b>≂.२९</b> ५  | प्रायश्चित्तवि          | धम् १०.१३१           |
|                      | =.२९६          | प्रायरिचत्तस्य          | ११.२६६               |
| प्राजम् ४.२३; १      |                | प्रायरिचत्तार्थः        | षु ११.२२५            |
| प्राणयात्रिमात्रः    | ६.५७           | प्रायरिचत्ते            | ११.१८६               |
| प्राणस्य ५.२८        | ६.७१           | प्राय <b>िश्वतैः</b>    | ११.४६                |
| प्राचा २.९४ [१२०];   |                | प्रायासु                | १२.७७                |
| प्राणानाम् ५.२७; १   |                | प्रायेच                 | ७.१२३                |
|                      | , १४३;         | प्राशितम्               | ¥0, \$0.5            |
| ११.७९, १४९           |                | प्राशिताणिः             | २.३७ [६२]            |
| प्राणान्तम्          | 5.3XS          | प्रासादम्               | ७.१४२                |
|                      |                |                         |                      |

प्रासारसस्तरेष् 7.909 [208] प्रिय० 3.999: 5.963 प्रियकारकम **6.308** प्रियताम् ४.४० प्रियदेष्यी 9.30€ प्रियम् 9.939 [2192]; २.२०३ [२२८]; ४.१३८; 4.9X प्रियवियो गानु 92.08 प्रियहिते **२.२१० [२३**४] प्रियेषु 8.09 प्रियः €.€२ प्रीतः 3.939 प्रीतात्मा 9.40; 9.979 प्रीति: 92.20 प्रीतिकर्मीच 9.998 **प्रीतिपूर्वकम्** 5.950: 8.983 प्रीतिमु २.२२१ [२४६]; ₹.5₹ प्रीतिसंयुक्तम् 9.985 प्रीतेन 9.994 पीत्या 5.998 प्रेक्षणानि 9.208 प्रेक्षचालम्बम् २.१४४ [१७९] प्रेक्षमानाम् 5.98 प्रेकासमाजम् 9.58 प्रेतः 92.09, 02 प्रेतकृत्या 3.920 प्रेतधुमः 8.59 प्रेतनिर्यातकः**:** 3.955 प्रेतम् **4.45**, 909, 903 प्रेतवत् 99.953 प्रेतश्बिम् x. xo, 900 प्रेतस्य ५.६४ प्रेतहारैः **4. 4** प्रेतान्तम् 8.290 प्रेतान् **₹.२३०; ४.९**9; 92.45 प्रेते २.२२२ [२४७]; ५.८२, 984, 986; 4.980, 989; 4.208 प्रेष्य० 3.282; =.299

|                       |               |                      |                      | _            |                                |
|-----------------------|---------------|----------------------|----------------------|--------------|--------------------------------|
| प्रेष्यजनस्य          | ७.१२५         | फारनुनम्             | ७.१८२                | वलिः         | ३.७०, ७४                       |
| प्रेष्यत्वम्          | 92.65         | फलमूले               | 90.50                | बलिकर्भ      | <b>३.९</b> ४                   |
| प्रेष्यसंयुक्तम् ः    | २.७ [३२]      | बकः                  | १२.६६                | बलिकर्मणा    | ३.८९                           |
| प्रेष्पान्            | 5.902         | बकम्                 | ५.१४; ११.३५          | बलिनम्       | ७.१७४                          |
| प्रेच्यास्            | 5.383         | बकवत्                | ७.१०६                | बलिम् ३.८५   | s, =९, <b>९</b> ०, <b>९</b> ٩, |
| प्रोष्टजम्            | <b>५.</b> ११५ | वकवृत्तीन्           | ۷,३०                 | १०८, १२      | 9; ६.७, ३४;                    |
| प्रोक्षणात्           | ४.१२२         | वकव्रतचरः            | ४.१९६, १९७           | 9.50;        | :,₹0७, ₹0≒;                    |
| प्रोधितम्             | ४.२७          | वकब्रतिके            | ४.१९२                | ९.२५४; १८    | o.99 <b>९</b>                  |
| <b>प्रोपिताः</b>      | ९.७६          | बद्धस्य              | <b>४.</b> २१०        | बलिशेवम्     | <b>३.९</b> १                   |
| प्रोपिते              | 9.92          | बधिरान्              | ७.१४९                | बले          | 9२.9२9                         |
| प्रीडपाद:             | 8.992         | बन्दी                | ३.१५⊏                | बलेन         | ७.१७२; ८.४९                    |
| प्रीष्ठपद्याम्        | ४९५           | वन्दिनः              | <b>5.</b> ₹0'        | बस्तिम्      | ८.२३४                          |
| प्लब:                 | 97.57         | बन्धन०               | १२.७५                | बहिष्कार्यः  | २.७८ [१०३]                     |
| प्लबम् ५.१२           | ; 99.98       | बन्धनम्              | १०.४९                | बहुकस्याणम्  | <b>३.</b> ४४                   |
| प्लवेन                | 8.998         | बन्दनवधनर            | नेशान् ५.४६          | बहुत्वम्     | <b>६७.</b> ₽                   |
| प्लुतः २.१०           | ० [१२४]       | बन्दनानि             | ९.२२८; १२.७८         | बहुदेयम्     | ३.२४९                          |
| प्लंबङ्गम०            | ७.७२          | बन्धः                | २.१११ [१३६],         | बहुपशुः      | 99.92                          |
| फल० १.४६, ६.७,        | 93, 24,       | <b>९.१ँ</b> ५८; १    |                      | बहुपुष्पफलो  | ग्गाः १.४६                     |
| ९७; ११.१४२; १२        |               | बन्धुना              | 5.90                 | बहुमध्यगात्  | ९.१९९                          |
| दर्                   |               | बन्ध्रीतः            | २.१२९ [१५४];         | बहुरूपेण     | १.४९                           |
| फलपाका न्ताः          | 9.88          | ۲.9 <sup>-</sup> < ٤ |                      | बहुभुतम्     | ४.१३५; ८.३५०                   |
| फलपातेन               | ५.१३०         | बन्धुम्              | ३.१४८                | बहुसंस्थिते  | ८.३७१                          |
| फलपुष्पोब्जवानाम्     | 99.983        | बन्ध्वत्             | ४.१०१; ९.११०         | बहुनाम्      | ४.११⊏                          |
| फलभाक्                | 9.908         | बन्धेन               | ८,३१०                | बह्वयः       | <b>५.७७</b> ; ९.१९             |
| फलभागिनः              | ३.१४३         | वचुजः                | ४.१३०                | बह्वीः       | १०.१०७                         |
| फलम् २.१३१            | ५ [१६०];      | वर्हिषम्             | ११.१३४; १२.६४        | बह्बीचु      | <b>९</b> .१४८                  |
| <b>३.१२९, १३९, १४</b> | 7, 9७६,       | वर्हिषयः             | ३.१९६, १९९           | बह्वेनाः     | ११.२५४                         |
| 900, 905; 4. 4        |               | वर्हिष्मत्सु         | ३.२०८                | बाणशब्दे     | 8.99३                          |
| <b>८२;७.८६, २०६</b>   | ;=.944;       | बलक्तान्             | <b>द.</b> १६८        | बाधमानम्     | ९.२४=                          |
| 9.89, 49, 4           | २, ५४,        | बलम्                 | २.३० [४४], ९६        | बाग्धबत्योग  | : ११.६२                        |
| 9                     | , २=,         | [939]; 1             | ८,४१, ४२, २१९;       | बान्धवाः     | ३.४२; ४.१८३,                   |
| ३०;१२.३, ८१           |               | 9.990, °             | 1७३, १८४, १८८,       | २४१; ५.      | ४८, ६८, ७२;                    |
| फलमूलानिलाशनाः        | 99.२३६        | 988; 5.9             | १७१; ११.२४०          | ९.१४९        |                                |
| फलमूला शनैः           | <b>¥.</b> ¥¥  | बलवत्तरम्            | ७.१७३; ११.३२         | बान्धवान्    | ३.२६४; ५.१०१;                  |
|                       | 9.80          | बसवत्तराः            |                      | 5. <b>९७</b> |                                |
| फलानि ३.२२७; ६        | .93, 98,      | बलवान्               | २.१९०[२१४];          | बान्धवैः     | ४.१७९; ५.७०;                   |
| १४, १६                |               | ٩.७६                 |                      |              | 9.952, 953                     |
| फलिनः                 | 9.80.         | बलस्य                | ७.१६७                | बालः २.१३    | २५ [१५०], १२=                  |
| कलेन ६.४              | (; ७.१२=      | बलाका                | 9२.६३                | [१५३],       | १६३ [२०६];                     |
| फलैः ३.६              | २; ६.२१       | बलाकाम्              | <b>५.१४</b> ; ११.१३४ | 8.909;       | ७.८; ९.२३०,                    |
| फलैघ:                 | 99.90         |                      | १४४, १६८, ३७८;       | २३२, २८३     |                                |
| फलोबयः ३.१६९          | ५; १२.३०      | 97.45                |                      | बालछान्      | ११.१३०                         |
| फाल:                  | <b>६.9</b> ६  | बलान्बितम्           | 7.8[39]              | बालबाय ०     | <b>5.</b> 70                   |
| फालकृष्टे             | 8.88          | बलार्थिनः            | २.१२ [३७]            | बालधनम्      | = 98 <b>९</b>                  |
| _                     | •             |                      |                      | _            |                                |

| बासभावात् ८.११८                           | बीजयोन्योः ९.५६                                 |
|-------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| बालम् २.१२८ [१५३]                         | बीजलक्षण० ९.३४                                  |
| बालया ५.१४७                               | बीजवन्तः ९.४९                                   |
| बालवासा ११.९२                             | बीजस्य ९.३४                                     |
| बालवृद्धः                                 | बीजात् ९.४२                                     |
| बालवृद्धी ८.३५०, ३९५                      | बीजानाम् ३.३०                                   |
| बालवृद्धकृशातुराः ४.१८४                   | बीजानि ९.३८                                     |
| बालाः ९.२४७                               | बीजार्थम् ९.५३                                  |
| बालात् २.२१४ [२३९]                        | बीजिनाम् ९.४२                                   |
| बालातपः ४.६९                              | बीजी ९.४१, ४३                                   |
| बालान् ८.२३४                              | बीजोत्कृष्टम् ९.१९१                             |
| बालिशः ३.१७६; ११.३६                       | बुद्धिः १.१०६; २.१६७                            |
| बालिश्यात् ८.१२१; ११.२१                   | [१९२]; ४.१०९                                    |
| बालुका ८.२४०; १२.७६                       | बुद्धिजीविनः १.९६                               |
| बाले ४.७६                                 | बुद्धिमत्सु १.९६                                |
| बालेन ८.७०, १६३                           | बुढिमान् ४.१३६; ९.२२७;                          |
| बास्य ५.१४८                               | <b>૧૧.૧</b> ७२                                  |
| बाहु•् १.३१, ८७; ४.१७४                    | बुद्धिवृद्धिकराणि ४.१९                          |
| बाहुनुष्येन ७.७१                          | बुद्धिसारूप्यम् ४.१८                            |
| बाहुबलाश्रितम् ९.२४४                      | बुद्धीन्त्रयाणि २.६६ [९१]                       |
| बाहुम्याम् ४.७७                           | बुढी १२.१०                                      |
| बाहुवीर्येण ११.३४                         | <b>बुधः</b> ४. <b>५९</b> , २०४; ७.२१४;          |
| बाह्यः १०.३०                              | <b>5.999</b>                                    |
| बाह्यम् १०.३०                             | <b>बुधाः</b> १.१४१ [२।२२],<br>३.१२३; ७.१८, २१०; |
| बाह्यतरम् १०.३०                           |                                                 |
| बाह्यतरान् १०.३१                          | ११.२०, ४५                                       |
| बाह्याः १०.३१                             | बुधैः ३.१०९; ११.२३४;                            |
| बाह्याम् १०.२९                            | 97.97                                           |
| बाह्यानाम् १०.३९, ६२                      | बुभुक्षितः १०.२०५                               |
| बाह्येषु १०.२६                            | <b>वैजिकम्</b> २.२ [२७]                         |
| बाह्यैः                                   | वैजिकात् ४.६३                                   |
| विडालः ११.१४९                             | वैडालवृत्तिकः ४.१९५                             |
| विन्ववः ५.१४२                             | वैद्यालवृत्तिके ४.१९२                           |
| बिन्बुः ७.३३<br>बिलीकावधः १०.४९           | बैस्वपालाशी २.२० [४४]                           |
|                                           | ब्रघ्नस्य ४.२३१, ९.१३७                          |
| बीज॰ १.४६, ४८; १०.७२<br>बीजक्षेत्रे १०.७० | ब्रह्मः १.२३; २.४४ [८०],                        |
|                                           | <b>10 [53]</b> , <b>15 [53]</b> , <b>15</b>     |
|                                           | [EX], <9 [998], 986,                            |
| बीजभूतः ९.३३                              | [9७२]; ४.९९, १००, ११०,                          |
| बीजम् १.८, ४६; २.८७                       | 999, 998, 988, 8.98,                            |
| [997]; 3.987; 9.38, 34,                   | =3, =X; <.39€, 3₹0,                             |
| ३६, ३७, ३९, ४०, ४२, ४३,<br>"              | ३२२; ११.5४, ९७, २६ <b>४</b> ;                   |
| ४१, ४४, १४४; १०.७०, ७१,                   | १२.६०, १२३, १२४<br><b>बह्मघ्नः</b>              |
| ७२                                        | ब्रह्मघ्नः ८.८९                                 |

ब्रह्मचर्यम् २.२२४ [२४९] ब्रह्मचर्ये ५.१६० ब्रहमचारिगतम् 4.979 ब्रह्मचारिणः २.१६ [४१]; **३.9९२**; ४.9६० ब्रह्मचारिणाम् **₹9.**₹ ब्रह्मचारिणी X.9X= ब्रह्मचारिणे 3.98 बहमचारी २.१४० [१७४], 948 [959], 945 [953]; **३.४०, १८६; ४.१२८, ६.२६, ८७; १५.८१, १४८, २२४**: बह्मजन्मः २.१४५ [१७०], १२१ [१४६] बह्मणः १.९३; २.४९ [७४], ४६ [८१], १४८ [१७३], २०१ [२२६], २१९ [२४४]; 5.99 २.११९ [१४४]; ब्रह्मणाः 99.982 ब्रह्मणि ६.=9 ब्रह्मतः 9.329 ब्रह्मतेजोमयम् 9.98 २.१२१[१४६]; बह्मदः 8.232 8.233 ब्रह्मदानम् ब्रह्मदायहरम् 3.3 बह्मबात्रीः २.१२१ [१४६] ब्रह्मदेयात्मसन्तानः ३.१८५ ब्रह्मद्विट् 3.948 ब्रह्मधर्मद्विषः 7.89 ब्रहमपूजिता 5.59 ब्रहमभूताः बह्मभूयाय १.९८; १२.१०२ ब्रहमयज्ञ: 9.७० ब्रह्मयोनिः ब्रह्मिवेशः १.१३८ [२।१९] ब्रह्मलोकम् २.२०६ [२३३] ब्रह्मलोके ४.२६०; ६.३२ ब्रह्मलोकेशः 8.952 ब्रह्मवर्चसकामस्य 7.97 [86] ब्रह्मवर्चसम् ४.९४, २१८

| ब्रह्मवर्चीस्वनः ३.३९                                        |
|--------------------------------------------------------------|
| बह्मवादिनः ४.९१; ६.३९;                                       |
| 99.970                                                       |
| बह्मवादिना २.८८ [११३]                                        |
| ब्रह्मवादिभिः ४.१९९                                          |
| बह्मवादिवु ११.४२                                             |
| बह्मबास्तोष्पतिभ्याम् ३.८९                                   |
| ब्रह्मवेदिनः १.९७                                            |
| ब्रह्मसम्भवम् ९.३२०                                          |
| बह्मसत्रम् २.८१ [१०६]                                        |
| बह्मसत्रेण ४.९                                               |
| बह्मसार्ष्टिताम् ४.२३२                                       |
| बहमसुवर्चलाम् ११.१५९                                         |
| ब्रह्मस्तेयसंयुक्तः २.९१                                     |
| [998]                                                        |
| बह्महणः ११.१०१, १२८                                          |
| बह्महणि ९.२३७                                                |
| बह्महत्यया ११.५५                                             |
| बह्महत्या ११.५४, ७५, ८६                                      |
| बह्महत्याम् ११.८१                                            |
| बह्महत्यायाः ११.७९, १२६                                      |
| बह्महा ९.४९, ७२, २३५;                                        |
| 9२.४४                                                        |
| इहमक्षत्रसवेषु ५.२३                                          |
| बह्मा १.९, ११, ५०;                                           |
| ५.२०९; १२.५०                                                 |
| ब्रह्माञ्जलिः २.४६ [७१]                                      |
| ब्रह्माञ्जलिकृतः २.४५                                        |
| [७०]                                                         |
| बह्नाधिगमिकम् २.१३९                                          |
| [988]                                                        |
| ब्रह्माभ्यासेन ४.१४९                                         |
| ब्रह्मारम्भे २.४६ [७१]                                       |
| ब्रह्मावर्तम् १.१३६ [२।१७]                                   |
| ब्रह्मावर्तात् १.१३८                                         |
| [9198]                                                       |
| बह्माहुतिहुतम् २.८१                                          |
| [908]                                                        |
| ब्रह्मोज्ज्ञता ११.४६                                         |
| बह्मोद्याः ३.२३१ <sup>°</sup><br>बाह्मः ३.२१,२७,३ <b>९</b> ; |
| <b>ब्राह्मः</b> ३.२१, २७, ३ <b>९</b> ;                       |

७.5२

ब्राह्मणः

9.83, 900,

908; 7.9% [80], 70

[४४], ६२ [८७], ११० [934], 936[967]; 3.96, **६३, =४, ९३, १००, १०२,** १६८, २१०; ४.२०४, २४४; **६.३८; ८.३७, ११२, १२४,** २६८, ३४०, ३७८, ३८३, ४११, ४१२, ४१७; ९.८७, १७८, २४४, ३१७, ३३४; 90.9, 7, 3, 8, 54, 59, 53 ९२, ९३, १०१, १०२, ११७; 99.29, 39, 34, 35, 89, ६७, = ३, =४, ९६, १००, १४९ ब्राह्मणध्नानु 9.232 ब्राह्मजजीविकाम् 8.99 90.88 ब्राह्मजताम् ब्राह्मजक्षत्रियविशामु ९.१४४ ब्राह्मपक्षत्रिययोः 3.98 ब्राह्मजक्षत्रियाभ्याम् **८.२७६** 9.958 ब्राह्मणद्रव्यम् **5.30**٠ ब्राह्मणब्दः ब्राह्मणब्रवे 9.5X ब्राह्मणम् 9.39: 7.58 [998]; २.१०२ [9२७], 990[934]; 3.930, 988,.. २४३; ४.१३५; ८.९, ८८, १२३, २६७, ३५०, ३८० ब्राह्मणराजन्यी 99.83 ब्राह्मचवधात् 5 359 ब्राह्मजवधे 99.58 ब्राह्मणसंस्वास् **5.32**¥ ब्राह्मणसम्पदः ₹.9२६ ब्राह्मणस्य 9.45, 900, १०१; २.७ [३२], ११ [३६], 93 [35], 39 [86], 80 [६४], १६४ [१९०]; ३.२४, 990; ४.9६७; ६.२, ३९, ७०, ९७; ७.८४; ८.३३८, ४१३; ९.१४९; 90.50; 99.99, ३३, ७९, २०४, २०६, २३४, २४२: 92.53 ब्राह्मणस्यम् 99.95: २६ ब्राह्मजाः १.९६, ९९, १०१: ₹.9**5**€, २४२; ४.९9;

E. 806; **९**.955, १०.७४; ११.१९३; १२.५६, 905, 908 ब्राह्मजात् ९.३१३; १०.८, १४, ६४, ६६, ७७ ब्राह्मजावश्निन \$8.0P बाह्मजानाम् १.८८; ४.४८; ४.२७, १२७; ७.८८; ९.२६८ ब्राह्मजान ३.१७८, २३३, २४८; ४.१६२; ७.३७, १४४, २०१; ९.२४८. ३२०: 90.938; 99.8 ब्राह्मणाय **३.९६**; ४.9६५; ९.३२७: ११.७६, १३४ ब्राह्मणार्थे १०.६२; ११.७९ ब्राह्मजी 9.985 ब्राह्मजीम् 5.30€ ब्राह्मने २.२१७ [२४२]; **5.36€; 9.388** ब्राह्मणेन १.१०३; २.२०० [२२४]; ७.४८; ११.९४ बाह्मजेव १.९७; ७.३२, ८३ ब्राह्मणैः 9.३०; ३.२१०, २४३; ४.२२; ६.४१; ७.७४; 5.9, 389; 99.28 ब्राह्मण्यम् ७.४२: ११.९७ ब्राह्मण्या **5.300** ब्राह्मण्यातु ₹.9७ ब्राह्मच्याम् 5.352: १०.३०, ६६ ब्राह्मदैवार्चगान्धर्व-प्रजापत्येष 9.998 ब्राह्मम् १.७२, ७३; २.३४ [49]; ४.१८६; ७.२; ११.२१ ब्राह्म्यम् ₹.७३, ७४ **२.924 [940]** ब्राष्ट्रमस्य ब्राह्मान् २.१५ [४०] ब्राष्ट्रमीः ₹.₹ ब्राह्मीपुत्रः 3.30 ब्राह्मे **४.९**२ ब्राह्मेण २.३३ [४=] ब्राह्मः ₹.910 9.705 **मन्तदान**० जनतवायकाः **९.२७**१

|                      |                         | _                    |                       |                       |                       |
|----------------------|-------------------------|----------------------|-----------------------|-----------------------|-----------------------|
| भक्तम्               | ७.१२७; ११.७             | 'नर्तारम्            | ४.१६१; ८.३७१;         |                       | >, ११३; ४.४३,         |
| <b>चरतवासः</b>       | <b>⊏.४</b> १४           | 4.99                 |                       | 950                   |                       |
| भक्तानि              | 99.98                   | <b>पर्तुः</b>        | ४.१६४; ७.९४;          |                       | ३.१३, १४, ६०,         |
| भक्ते                | 99.9६                   | ९.३०, ३२             | , ४६, =६, १९६,        |                       | E8; E.2 <b>९९</b> ,   |
| भक्षणवर्जन           | ४.२६                    | 988                  |                       | -                     | ; ९.४६, ५७,           |
| नवनात्               | ሂ.ሄ९                    | वर्त्तृषः            | <b>९</b> .२४          | १४७                   |                       |
| मक्षमे .             | 99.94                   | वर्तृलोकम्           | ५.१६५; ९.२९           | <b>प्रार्थात्वम्</b>  | १२.६९                 |
| भक्य भी ज्या प       |                         | पर्तृषु              | ९.१४                  |                       | <b>;</b> ४.२३२; ६.२;  |
| <b>मध्य मो</b> ज्याप |                         | वर्त्तृहार्यधन       | : ६.४१७               |                       | <b>५; ९.६, ⊑, ४४,</b> |
| षस्यम्               | ३.२२७                   | भर्जा ३.६८           | ); ५.१४९; ९.२२,       | ४८, ९४                |                       |
| षक्याचाम्            | ४.२३                    | १७६                  |                       | <b>षार्यायाः</b>      | ९.७४                  |
| चक्यान्              | ४.६३; ४.१८              |                      | .६७ [९२]; ९.४८        | <b>भार्यायाम्</b>     | ३.१७३                 |
| भक्या भक्यम्         | ४.२६                    | जबति !               | २.१०४ [१२९].          | <b>भा</b> ययि         | ४.१६४                 |
| नक्येचु              | ४.१७                    | भवत्                 | २.१०३ [१२=]           | भार्यार्थे            | ११.१७२                |
| भगः ँ                | ९.२३७                   | <b>पं</b> चनम्       | ६.६२; ११.१८७          | भावसमाहितः            | <b>६.४</b> ३          |
| भगवन्                | 9.3                     | <b>प्रवान्</b>       | 99.88                 | भावप्रतिदृषिते        | ४.६५                  |
|                      | 9. <b>६;</b>            | <b>प्रविष्यम्</b>    | 92.90                 | भावम् <sup>े</sup>    | <b>5.</b> ₹           |
| 92.996               |                         | भव्यमु               | 97.९७                 | <b>भावानुं</b>        | 92.28                 |
| <b>ज</b> िननी        | २.५०४ [१२९]             | <del>प्रस्म</del> े  | ४.७८; ८.२५०           | भावेन                 | <b>४.२२७, २३४</b> ;   |
| <b>भ</b> गिनीम्      | २.२४ [४०];.             | त्रस्मनः             | <b>८.३२७</b>          | €.50; <b>७</b> .90    | ७१; १२.=१             |
| 99.9७ <b>9</b>       |                         | अस्मना               | ٧.99                  | भावेषु                | ₹.50                  |
| जनिन्यः              | ९.१९२, २१२              | बस्मनि               | ३.१६८, १८१;           | भाषजम्                | ११.६९                 |
| भग्नम्               | 5.98a                   | <b>8.8</b> 8         | , ,                   | <b>नावमानः</b>        | <b>३६</b> 9           |
| भग्नयुगे             | <b>5.</b> २९ <b>9</b> . | शस्मी                | 8.955                 | भाषा ८.१६             | ४; ९.३९, ३३२          |
| <b>पड्</b> नतारम्    | <b>९.२</b> ८ <b>९</b>   | <b>पस्मी पू</b> तेषु | ₹.९७                  | भाषित ०               | २.१७४ [१९९]           |
| प्रक                 | <b>5.90</b>             | भागः 🖺               | ७.१३०; ९.२११,         | <b>मा</b> चितेन       | <b>⊏.२६</b>           |
| <b>नवकाल्य</b>       | ₹.⊏९                    | २०४                  |                       | <b>भासताम्</b>        | ११.२४                 |
| <b>पद्रम्</b>        | ¥.93 <b>९</b>           | नागधेयम्             | ३.२४४, २४६            | भास्करम्              | २.२३ [४८]             |
| भन्नाः               | ९.२४=                   |                      | 9; ४.9६९; ६.३३;       | भास्यत् ं             | 9.99                  |
| <b>नदा</b> चि        | <b>¥.96</b> ¥           | ्९.१४३; ५            |                       | <b>प्रास्व</b> न्तम्  | ४.२४३                 |
| महिन्दः              | <b>९.</b> २२६.          | जागशः                | 97.77                 | <b>जिलवे</b>          | ३.९४                  |
| जय:                  | <b>६.३</b> २            | <b>मागात्</b>        | 5.283                 | <b>मिका</b>           | ३.९४; ६.३४            |
| चयम् ६.४०            | 0; ७.१६६, १६९           | <b>जा</b> गिनः       | 9.958                 | <b>मिन्नामिः</b>      | و. ع                  |
| भयात्                | ७.३, १४, २२;            | <b>जा</b> गिनी       | ९.५३, १६४             | <b>जिजामु</b> २.३     | १५ [५०]; ३.९५,        |
| F. 99E, 93           | २०                      | भाजने                | 8,                    | 9 ६; ६.७, ४           |                       |
| <b>प्रया</b> नि      | १२.७७                   | भाजनैः               | <b>३.२०</b> २         | <b>मिकार्थी</b>       | <b>५.</b> ९३          |
| षपै:                 | 99.993                  | भाण्डपुर्जी          |                       | <b>मिक्षुकम्</b>      | ३.२४३                 |
| बरहाजः               | 90,900                  | भाण्डम्              | ४.११२                 | षिधुकाः               | <b>५.३६</b> ०         |
| <b>ज</b> त्तीर       | ३.१४८, १६०,             | भाण्डवादन            |                       | षिषुकैः               | ६.५१                  |
| 908; 9.8,            | <b>३२</b>               |                      | ७.१३२; ७.३३१          | भिनित                 | ७.६६                  |
| पर्ता                | <b>३.६०; ४.</b> ९६२;    | भाण्डावका            | ·                     | <b>मिन्नमाजने</b>     | १०.५४                 |
|                      | , ६, ४४, १३५;           | भागी                 | <b>5.</b> १३२         | <b>मिन्नभा</b> ण्डे   | 8.58                  |
| 99.9७६               |                         | <b>जारिणः</b>        | २. <b>११३ [१३</b> ८]- | <b>भिन्नभा</b> ण्डेष् | १०.५२                 |
|                      |                         |                      |                       |                       |                       |

| भिन्तम्                 | ४.६९          | <b>जूतै</b> ः          | १२.२०, २१             | <b>जृत्याः</b>     | ७.१२३; ११.६२                          |
|-------------------------|---------------|------------------------|-----------------------|--------------------|---------------------------------------|
| <b>मिन्नवृत्तिता</b>    | 92.33         | मूमि १.७८; ३           | .909; \.928;          | <b>मृत्यानाम्</b>  | ३.७२; ४.२२;                           |
| जिन्नभृंगक्षिख्रैः      | 8.50          |                        | ६, ९९, २४१;           | E. 283;            | ९.३३२; १०.१२४;                        |
| <b>मिषजे</b>            | ₹.950         | 9.30; 99.40            | •                     | 99.90              |                                       |
| <b>षीतः</b>             | 49.0          | भूमिनतम्               | ३.२४६                 | <b>नृत्यान्</b>    | ×.२४१; ९.३२४                          |
| <b>षीतम्</b>            | ७.९३          | <b>ज्</b> मिनताः       | ४.१२=                 | <b>भृ</b> त्येषु   | ३.११६; ७.६७,                          |
| <b>गीतैः</b>            | 99.28         | भूमिचलने               | ४.१०५                 | २२६                |                                       |
| <b>भीरवः</b>            | ४.२९          | भूमिवः                 | <b>४.२३</b> ०         | <b>जृ</b> त्ये     | ₹.99२                                 |
| <b>पीरून्</b>           | ७.६२          | <b>जूमिवेवानाम्</b>    | 99.52                 | भूशवण्डः           | ७.३२                                  |
| <b>शीवजनामिकाम्</b>     | <b>३.</b> ९   | भूमिपः २.३७            | [६२]; ४.८३;           | <b>पृशम्</b>       | ¥. ६0, ६=, 9२२;                       |
| भीवया                   | ९.२६४         | <b>9</b> .5            |                       | v.900,             | २१४; ८.८२;                            |
| भुक्तमात्रे             | ४.१२१         | धूमिपम् ः              | २.११० [१३४]           | 99.993             |                                       |
| <b>पुष्</b> तवत्सु      | 3.99          |                        | ¥. \\  955,           | <b>नेतारम्</b>     | ९.२ <b></b> ९                         |
| <b>भुक्तशेवम्</b>       | ३.२८४         | २०६, २३०;              | =.900, २ <b>६</b> ४;  | नेदक:              | ₹.9६३; ९.२८४                          |
| <b>प्</b> ज्यमानानि     | <b>5.9</b> 8€ | 90,58                  |                       | नेदकान्            | 9.250                                 |
| ंषुञ्जानः २.१७          | ० [१९४]       | <b>जुमिशयानु</b>       | 90.58                 | <b>बेद</b> ने      | <b>८.३२४; ९.२८६</b>                   |
| पुरुजानानु              | ₹.9७€         | <b>भूमे</b> ः          | <b>5.3</b> 9          | भेदेन              | ७.१९८                                 |
| <b>'पुंब</b> : २        | . ५१ [७६]     |                        | ¥. ६=; ६. २२;         | वैश्वचरणम्         | [ २.१६२ [१८७]                         |
|                         | १ [२१६];      | ९.३८                   | . , ,,                | <b>नैक्षच</b> र्या | 99.949                                |
| 3. <b>९</b> २, २१४, २१  |               | भूयः १.४१              | ; २.६९ [९४];          | वैश्वचर्याम्       |                                       |
| c.939, 3c9              | , ,,,         | <b>૧</b> ૨.૧૪          | ,                     | वैक्षण्क् े        | ११.१७६, २४४                           |
| <b>प्</b> : २.४१; ४.१=९ | : ४.१३३:      | भूयान्                 | 5.359                 | <b>नेवम्</b>       | २.२३ [४=], २४                         |
| <b>६</b> .9४            | , ,           |                        | १.११२ [१३७]           |                    | ૧६ [૫૧], ૧૫૭                          |
| <b>पू</b> तमात्रास्     | 97.96.        | ष्यिष्ठम्              | 5,5                   |                    | \X= [9=3]; ¥.X;                       |
| भूतम् १.७, ९४           |               | भूरिः े                | 9.38, 83              |                    | (; ૧૧ે.૧૨૨ ં                          |
| <b>प्</b> तयंत्रम्      | <b>¥.</b> ₹9  | भूर्जकण्टकः            | 90.39                 | विकासी             | 99.02                                 |
| <b>पू</b> तसंसारे       | 9.40          | <b>भू</b> वण०          | ₹. ሂ९                 | नैकाहारः           | 99.246                                |
| <b>पूर्</b> य           | ¥.39.         | <b>पूर्वजवाससाम्</b>   | ت. ۶ <u>۲</u> ۷       | विवे               | <b>६.</b> ५५                          |
|                         | ८; १२.१२      | <b>भू</b> च्युः        | 8.934                 | वैवेच              | २.१६३ [१८८],                          |
| भूतानाम् १.४२,          |               |                        | ٧ <b>९, ६</b> ٥; ٧.३; | 99.923             | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
| ९९: २.१३४ [१४           |               | 93.7, 974              | , . ,,                | <b>बैक्यम्</b>     | ४.१२९; १०.११६                         |
| 984; 4.44; 4.86         |               |                        | .३२, ३ <b>४; ४.</b> ९ | भोगस्य             | 5.9X0                                 |
| भूतानि १.१६, १          | 5· 3 40       | <b>पृ</b> गीः          | 3.95                  | <b>जोगानु</b>      | 9.09                                  |
| 59; X.XX; 6.9           | y 903         | <b>पृ</b> तः           | <b>5.</b> ₹9¥         | <u> जोगाय</u>      | ७.१४, २२, २३                          |
| E. 30 E; 9.30,          | 399:          | <b>जुतकः</b>           | Ę.YX                  | भोगे               | <b>5.900</b>                          |
| ११.२४०; १२.१४,          | 22 °C         | <b>जुतकाध्यापकः</b>    | <b>३.</b> 9४६         | भोगेन              | 5.989                                 |
| ९१, ९९, १२४             | ( () 1-)      | <b>र्गृतकाध्यापितः</b> | ₹.9४६                 | भोजनम्             | ५.२४, १४०:                            |
| भूतान्                  | <b>६.</b> ५२  | <b>पृतके</b> न         | 5.00                  | 90.42              | ,                                     |
| <b>भूतावासम्</b>        | ₹. <b>७७</b>  | •                      | ३१; १०.११६            | भोजनात्            | १०.९१                                 |
| भूतिकामैः               | ₹.४९          | <b>पृतिकृत्येव्</b>    | <b>=.३</b> ९३         | भोजनार्यम्         | <b>३.१०९</b> ; २२४,                   |
| **                      | o; ¥.३२;      | <b>मृतिम्</b>          | ९.३३२                 | २४३ े              | , . ,                                 |
| <b>६.३९</b>             | , - 1 19      | <b>पृ</b> त्यः         | २३ <b>१</b>           | भोजनीयाः           | <b>३.</b> १२४                         |
| भूतेषु ६.६६, ७३;        | 92,99.        | <b>मृत्यजनम्</b>       | 99.22                 | , जोजने            | ٧, ५=                                 |
| 9¥, ₹9, 9₹¥             | ,             | भृत्यवृत्तये           | 99.0                  | भोजनैः             | ¥. XX                                 |
| . , . ,                 |               |                        | , ,,,-                |                    | · · · · ·                             |

| भोज्यम्                                                                                                                                                                                                              | ३.२२७; ४.२४                                                                                                          | मजीनाम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ४.१११; ९.२८६                                                                                                                                                                                 | मध्नः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ८.३२८                                                                                                                                             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| भोज्यान्ताः                                                                                                                                                                                                          | 8.243                                                                                                                | मण्डलस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ७.१५४, १५६                                                                                                                                                                                   | पधुन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ३.२७३                                                                                                                                             |
| <b>जो</b> ज्ये                                                                                                                                                                                                       | ३.२४०                                                                                                                | मण्डले                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ७.२०७                                                                                                                                                                                        | मधुपर्के                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>4.</b> 89                                                                                                                                      |
| <b>भो भावः</b>                                                                                                                                                                                                       | २.९९ [१२४]                                                                                                           | मण्डूक०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ४.१२६                                                                                                                                                                                        | मधुपर्केण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ३.११९, १२०                                                                                                                                        |
| भातरः                                                                                                                                                                                                                | <b>९.</b> १०४, ११६,                                                                                                  | मण्डुकम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 99.939                                                                                                                                                                                       | मध्रा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | २.१३४ [१४९]                                                                                                                                       |
| १८४, २१२,                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                      | मतिपूर्वकम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 8.988                                                                                                                                                                                        | मधुसर्पिभ्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                   |
| प्रातरम्                                                                                                                                                                                                             | <b>≂.२७</b> ४                                                                                                        | मतिपूर्वम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 99.988                                                                                                                                                                                       | मध्यविने                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ¥.939; ७.9x9;                                                                                                                                     |
| प्रातरि                                                                                                                                                                                                              | ९.१०=                                                                                                                | मतिम् ं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8.50                                                                                                                                                                                         | 99.295                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                   |
| प्राता २.२०                                                                                                                                                                                                          | ० [२२४], २०१                                                                                                         | मत्कुणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٩.४٥, ४५                                                                                                                                                                                     | मध्यवेशः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9.9४० [२।२9]                                                                                                                                      |
| [२२६]; ३                                                                                                                                                                                                             | .99; ४.95४;                                                                                                          | मत्तः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ८.६७, ११,९६                                                                                                                                                                                  | मध्यमः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ८.९३८, २७६;                                                                                                                                       |
| <b>ሂ.</b> ባሂባ; ፍ.ና                                                                                                                                                                                                   | ११६, २९९                                                                                                             | मत्तकुद्धः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 8.200                                                                                                                                                                                        | 9.258                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                   |
| प्रातुः ३.१७                                                                                                                                                                                                         | ३; ९.५७, १४६;                                                                                                        | मत्तम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ९.७=                                                                                                                                                                                         | मध्यमम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | २.२०८ [२३३];                                                                                                                                      |
| 99.9७9                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                      | मत्ताम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ₹.₹४                                                                                                                                                                                         | ३.२६२; •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>५.</b> ११३                                                                                                                                     |
| <b>प्रातुर्पार्या</b>                                                                                                                                                                                                | २.१०७ [१३२]                                                                                                          | मत्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ¥.२२२; ५. <b>१९</b>                                                                                                                                                                          | मध्यमस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ७.१४४; ९.११२                                                                                                                                      |
| प्रातृपाम्                                                                                                                                                                                                           | <b>९</b> .१६२, २०७,                                                                                                  | मत्सरी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २.१७६ [२०१]                                                                                                                                                                                  | मध्यम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | १.१४० [२।२१];                                                                                                                                     |
| २१४                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                      | मत्स्यचातः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 90.85                                                                                                                                                                                        | २.२४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | [४९]; ४.३७;                                                                                                                                       |
| न्नातृबत्तम्                                                                                                                                                                                                         | ९.९२                                                                                                                 | मत्स्यमांसेन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ३.२६८                                                                                                                                                                                        | 99.238                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                   |
| <b>प्रातृ</b> षिः                                                                                                                                                                                                    | ₹.ሂሂ                                                                                                                 | मत्स्याः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १.४४, १३८                                                                                                                                                                                    | मध्यमा १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २.३, ४१, ४३, ४६                                                                                                                                   |
| भातृमातृपितृः                                                                                                                                                                                                        | ब्रप्तम् ९.१९४                                                                                                       | [२।१९]; १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २.४२                                                                                                                                                                                         | मध्यमी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 5.970                                                                                                                                             |
| न्नातृन्                                                                                                                                                                                                             | ९.१०८, २१३                                                                                                           | मत्स्यादः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ४.१४                                                                                                                                                                                         | मध्ययवः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>८.१३४</b>                                                                                                                                      |
| <b>प्रा</b> त्रा                                                                                                                                                                                                     | ¥.950                                                                                                                | मत्स्याबान्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ५.१३                                                                                                                                                                                         | मध्यरात्रिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ४.१०९                                                                                                                                             |
| भ्रामरी                                                                                                                                                                                                              | ३.१६१                                                                                                                | मत्स्यान्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | १.३९; ४.२५०;                                                                                                                                                                                 | मध्यसाहस                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                   |
| <b>पूपध्या</b>                                                                                                                                                                                                       | ४.२०=                                                                                                                | <b>4.98, 94,</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ७.२०, १९३                                                                                                                                                                                    | मध्यसाहस                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | म् ५.२६३                                                                                                                                          |
| भूषध्या<br>भूषहणम्                                                                                                                                                                                                   | ४.२०८<br>११.२४८                                                                                                      | मत्स्यानाम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ७.२०, १९३<br><i>६</i> .३२६                                                                                                                                                                   | मध्यस्यान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                      | ११.२४८<br>८.३१७                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | द.३२ <b>द</b><br>द.९४                                                                                                                                                                        | मध्यस्थानः<br>मध्यास्त्रे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>९.</b> २७२<br>७.२१६                                                                                                                            |
| भूपहणम्<br>भूपहा<br>मकराभ्याम्                                                                                                                                                                                       | ११.२४८<br>८.३१७<br>७.१८७                                                                                             | मत्स्यानाम्<br>मत्स्यानि<br>मदः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | च.१२८<br><b>८.१</b> ४<br>७.४७                                                                                                                                                                | मध्यस्थानः<br>मध्याह्ने<br>मध्ये १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>९.</b> २७२                                                                                                                                     |
| भूपहणम्<br>भूपहा<br>मकराभ्याम्<br>मकारम्                                                                                                                                                                             | ११.२४६<br>६.३१७<br>७.१६७<br>२.४१ (७६)                                                                                | मत्स्यानाम्<br>मत्स्यानि<br>मदः<br>मदमोहितः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | न.३२८<br>८.९५<br>७.४७<br>११.९६                                                                                                                                                               | मध्यस्थानः<br>मध्यास्त्रे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ९.२७२<br>७.२१६<br>७.१३, ७.७६, ११४<br>१२.३०                                                                                                        |
| भूजहजम्<br>भूजहा<br>मकराभ्याम्<br>मकरम्<br>मक्रिकः                                                                                                                                                                   | ११.२४६<br>६.३१७<br>७.१६७<br>२.४१ [७६]<br>१.४०, ४४                                                                    | मत्स्यानाम्<br>मत्स्यानि<br>मदः<br>मदमोहितः<br>मदिराम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | =,3२=<br>=,९५<br>७,४७<br>११,९६<br>११,१४=                                                                                                                                                     | मध्यस्थानः<br>मध्याह्ने<br>मध्ये १<br>मध्यः<br>मध्यापातः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ९.२७२<br>७.२१६<br>९.१३, ७.७६, ११४<br>१२.३०<br>११.९                                                                                                |
| भूषहणम्<br>भूषहा<br>मकराभ्याम्<br>मकारम्<br>मक्षिकः<br>मिक्कः                                                                                                                                                        | 99.२४=<br>=.३१७<br>७.१=७<br>२.४१ [७६]<br>१.४०, ४४<br>४.१३३                                                           | मत्स्यानाम्<br>मत्स्यानि<br>मदः<br>मदमोहितः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 5.325<br>5.84<br>9.46<br>99.945<br>99.945<br>97.63                                                                                                                                           | मध्यस्यानः<br>मध्याह्ने<br>मध्ये १<br>मध्यः<br>मध्यापातः<br>मनः १.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ९.२७२<br>७.२१६<br>१९३, ७.७६, ११४<br>१२.३०<br>११.९<br>१४, १८, ४३, ७४,                                                                              |
| भूजहणम्<br>भूजहा<br>मकराभ्याम्<br>मकारम्<br>मिकारः<br>मिकारा<br>मिकारा<br>मिकार्                                                                                                                                     | 99.२४=<br>=.३१७<br>७.१=७<br>२.४१ [७६]<br>१.४०, ४४<br>४.१३३<br>२.११= [१४३]                                            | मत्स्यानाम्<br>मत्स्यानि<br>मदः<br>मदमोहितः<br>मदिराम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 5.325<br>5.84<br>9.44<br>99.945<br>99.945<br>97.53                                                                                                                                           | मध्यस्थानः<br>मध्याह्ने<br>मध्ये १<br>मध्यः<br>मध्यापातः<br>मनः १.५<br>७५, १०४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ९.२७२<br>७.२१६<br>.१३, ७.७६, ११४<br>१२.३०<br>११.९<br>१४, १८, ४३, ७४,<br>; २.६७ [९२], ७४                                                           |
| भूजहणम्<br>भूजहा<br>मकराभ्याम्<br>मकारम्<br>मिकः<br>मिक्कः<br>मिक्का<br>मिक्का<br>मिक्का<br>मिक्का                                                                                                                   | 99.28=<br>=.390<br>0.9=0<br>2.89 [06]<br>9.80, 88<br>8.933<br>7.99= [983]<br>8.28, 26                                | मत्स्यानाम्<br>मत्स्यानि<br>मदः<br>मदमोहितः<br>मदिराम्<br>मदुगुः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 5.325<br>5.84<br>9.46<br>99.945<br>99.945<br>97.63                                                                                                                                           | मध्यस्थानः<br>मध्याह्ने<br>मध्ये १<br>मध्यः<br>मध्यापातः<br>मनः १.५<br>७५, १०४<br>[१००],                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ९.२७२<br>७.२१६<br>.१३, ७.७६, ११४<br>१२.३०<br>११.९<br>१४, १८, ४३, ७४,<br>; २.६७ [९२], ७४                                                           |
| भूजहणम्<br>भूजहा<br>भकराभ्याम्<br>मकारम्<br>मिकाः<br>मिकाः<br>मिका<br>मिका<br>मिका<br>मिका<br>मिका                                                                                                                   | 99.28=                                                                                                               | मत्स्यानाम्<br>मत्स्यानि<br>मदः<br>मदमोहितः<br>मदिराम्<br>मद्गुः<br>मद्गुनम्<br>मद्यपः<br>मद्यपः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 5.325<br>5.84<br>9.49<br>91.95<br>91.945<br>92.63<br>90.45<br>3.948; 91.66<br>8.50                                                                                                           | मध्यस्थानः<br>मध्ये १<br>मध्ये १<br>मध्यः<br>मध्यापातः<br>मनः १.'<br>७१, १०४<br>[१००],                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ९.२७२<br>७.२१६<br>.१३, ७.७६, ११४<br>१२.३०<br>११.९<br>१४, १८, ४३, ७४,<br>; २.६७ [९२], ७४<br>१९८ [२२३];                                             |
| भूजहणम्<br>भूजहा<br>मकराभ्याम्<br>मकारम्<br>मिककः<br>मिककः<br>मिककः<br>मखान्<br>मखान्<br>मखः<br>मधासु<br>मधासु                                                                                                       | 99.28= 5.396 6.396 9.40 [66] 9.40, 84 4.933 7.99=[983] 8.28, 26 3.263                                                | मत्स्यानाम्<br>मत्स्यानि<br>मदः<br>मदगोहितः<br>मदिराम्<br>मद्गुः<br>मद्गुनाम्<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | =.३२=<br>=.९५<br>७.४७<br>११.९६<br>११.६३<br>१०.४=<br>३.१४९; ११.६६<br>९.=०                                                                                                                     | मध्यस्थामः<br>मध्यास्ये १<br>मध्यः १<br>मध्यापातः<br>मध्यापातः<br>मनः १.५<br>७४, १०४<br>[१००],<br>४.१७१;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ९.२७२<br>७.२१६<br>.१३, ७.७६, ११४<br>१२.३०<br>१२, १८, ४३, ७४,<br>१२.६७ [९२], ७४<br>१९८ [२२३];<br>४.१०४, १०९,                                       |
| षूंजहणम्<br>षूजहा<br>मकराश्याम्<br>मकारम्<br>मक्रिकः<br>मक्रिका<br>मजान्<br>मजैः<br>मगासु<br>मङ्गलामार                                                                                                               | 99.28= 5.396 6.396 9.40 [66] 9.40, 84 4.933 7.99=[983] 8.28, 26 3.263                                                | मत्स्यानाम् मत्स्यानि मदः मदगोहितः मविराम् मद्गुः मद्गुनाम् मद्याः मद्याः मद्याः मद्याः मद्याः मद्याः मद्याः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | =.32=<br>=.8x<br>9.89<br>99.98=<br>99.98=<br>90.8=<br>3.948; 99.66<br>8.=0<br>1m: 99.989                                                                                                     | मध्यस्थानः<br>मध्यास्त्रे १<br>मध्ये १<br>मध्यः<br>मध्यापातः<br>मनः १.५<br>७५, १०४<br>[१००],<br>४.१७९;<br>१६६;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                   |
| षूंजहणम्<br>षूजहा<br>मकराश्याम्<br>मकारम्<br>मिककः<br>मिककः<br>मखान्<br>मखैः<br>मघासु<br>मङ्गलाचारक<br>१४६                                                                                                           | 99.28=<br>5.390<br>9.9=0<br>7.89 [96]<br>9.80, 88<br>8.933<br>8.94= [983]<br>8.28, 26<br>3.203<br>7.988,             | मत्स्यानाम् मत्स्यानि मवः मवनाहितः मविराम् मव्गुः मव्गुनाम् मचपः मचपः मचपा मचपाम् मचम् ९ः मचाम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | =.32=<br>=.84<br>9.89<br>99.98=<br>99.8=<br>90.8=<br>3.948; 99.66<br>8.=0<br>177: 99.94<br>=8, =8; 99.84                                                                                     | मध्यस्थामः<br>मध्यास्ये १<br>मध्यः १<br>मध्यापातः<br>मध्यापातः<br>मनः १.५<br>७४, १०४<br>[१००],<br>४.१७१;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ९.२७२<br>७.२१६<br>.१३, ७.७६, ११४<br>१२.३०<br>११.९<br>१४, १८, ४३, ७४,<br>; २.६७ [९२], ७४<br>१९८ [२२३];<br>४.१०४, १०९,<br>७.१२; ६.२६;<br>१२.२३, ११८ |
| भूजहणम्<br>भूजहा<br>मकराभ्याम्<br>मकारम्<br>मिककः<br>मिककः<br>मखान्<br>मखैः<br>मगासु<br>मङ्गलम्<br>मङ्गलाचारः<br>१४६                                                                                                 | ११.२४=                                                                                                               | मत्स्यानाम् मत्स्यानि मवः मवगोहितः मविराम् मव्गुः मव्गुनाम् मचपः मचपः मचपाम् मचपः मचम् ९ः मचानाम् मचानाम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | د.३२८<br>د.९५<br>७.४७<br>११.९६<br>१९.६३<br>१०.४६<br>३.१५९; ११.६६<br>९.८०<br>१ताः ११.१४७<br>६४, ८९; ११.९५                                                                                     | मध्यस्थानः<br>मध्यास्त्रे १<br>मध्ये १<br>मध्यः<br>मध्यापातः<br>मनः १.५<br>७५, १०४<br>[१००],<br>४.१७९;<br>१६६;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ९.२७२<br>७.२१६<br>.१३, ७.७६, ११४<br>१२.३०<br>११, १८, ४३, ७४,<br>; २.६७ [९२], ७४<br>१९८ [२२३];<br>४.१०४, १०९,<br>७.१२; ६.२६;<br>१२.२३, ११८         |
| षूंजहणम्<br>षूजहा<br>मकराश्याम्<br>मकारम्<br>मिककः<br>मिककः<br>मखान्<br>मखैः<br>मह्यलम्<br>मङ्गलाचार्<br>१४६<br>मङ्गलावेशवृ                                                                                          | ११.२४=<br>=.३१७<br>७.१=७<br>२.४१ [७६]<br>१.४०, ४४<br>४.१३३<br>२.११= [१४३]<br>४.२४, २६<br>३.२७३<br>२.९ [३४]<br>४.१४४, | मत्स्यानाम्<br>मत्स्यानि<br>मदः<br>मदगोहितः<br>मदगुः<br>मदगुः<br>मदगुः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मदः<br>मदः<br>मदः<br>मदः<br>मदः<br>मदः<br>मदः<br>मदः<br>मदः<br>मद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | د.३२८<br>د.४५<br>१९४७<br>१९.९६<br>१९.६३<br>१०.४६<br>३.१४९; १९.६६<br>९.६०<br>१८०<br>१८०<br>१८९<br>१९.४५<br>१९.४५<br>१९.४५<br>۲.३२९<br>१९.७०<br>४.४६                                           | मध्यस्थानः मध्याह्ने मध्ये १ मध्यः मध्यापातः मनः १.५ ७५, १०४। [१००], ४.१७१; १६६; ११.२२९; मनःपूतम् मनसः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                   |
| पूजहणम्<br>पूजहा<br>मकराश्याम्<br>मकारम्<br>मकाकः<br>मक्षिकः<br>मखान्<br>मखैः<br>मग्दुनलम्<br>मङ्नलाचारव<br>१४६<br>मङ्गलाचेग्<br>मङ्नल्यम्                                                                           | ११.२४=<br>=.३१७<br>७.१=७<br>२.४१ [७६]<br>१.४०, ४४<br>४.१३३<br>२.११= [१४३]<br>४.२४, २६<br>३.२७३<br>२.९ [३४]<br>४.२४,  | नत्स्यानाम्<br>मत्स्यानि<br>मदः<br>मदगोहितः<br>मदगुः<br>मदगुः<br>मदगुः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मदः<br>मदः<br>मदः<br>मदः<br>मदः<br>मदः<br>मदः<br>मदः<br>मदः<br>मद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | द.३२८<br>द.९४<br>७.४७<br>११.९६<br>१९.९६<br>३.१४९; ११.६६<br>९.८०<br>हस, ८९; ११.४४<br>८.३२९<br>४.४६<br>११.९७                                                                                   | मध्यस्थानः मध्यः १ मध्यः १ मध्यः १ मध्यः १ भध्यः १ १००], ४, १०४; १९०१; १६६; ११.२२९; मनःपूतम् मनसः मनसः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                   |
| पूजहणम्<br>पूजहा<br>मकराश्याम्<br>मकारम्<br>मकाकः<br>मक्षान्<br>मखेः<br>मयास्<br>मङ्गलापारव<br>१४६<br>मङ्गलार्थम्<br>मङ्गलार्थम्<br>मङ्गल्यम्                                                                        | 99.28= =.390 0.9=0 2.49 [06] 9.80, 84 4.933 2.99= [983] 8.24, 26 3.203 2.9 [38] 9.244, [MI: 9.24= 4.942, 7.6 [39], = | मत्स्यानाम् मत्स्यानि मवः मवभोहितः मविराम् मवुगुः मवुगुनाम् मद्यपः मद्यपः मद्यपः मद्यपः मद्यम् ९.१ मद्यानाम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | =.३२=<br>=.९४<br>७.४७<br>११.९६<br>१९.६३<br>१०.४६<br>३.१४९; ११.६६<br>९.=०<br>१साः ११.९४<br>=४, =९; ११.९४<br>४.३२९<br>११.९७                                                                    | मध्यस्थानः मध्ये १ मध्ये १ मध्ये १ मध्ये १ मध्यः मध्यापातः मनः १.९ ७५, १०४ [१००], ४.९७१; १६६; ११.२२९; मनःपूतम् मनसः मनसः मनसा  =.३६१;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                   |
| पूजहणम्<br>पूजहा<br>मकराश्याम्<br>मकारम्<br>मकाकः<br>मक्षिकः<br>मखान्<br>मक्षः<br>मक्षः<br>मक्षः<br>मक्षः<br>मक्षः<br>मक्षाचारः<br>१४६<br>मक्षाचारः<br>१४६<br>मक्षाचारः<br>१४६<br>मक्षाचारः<br>मक्षः<br>१४६<br>मक्षः | 99.28=                                                                                                               | मत्स्यानाम्<br>मत्स्यानि<br>मदः<br>मदगोहितः<br>मदगुः<br>मद्गुः<br>मद्गुः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>म्<br>म्<br>म्<br>म्<br>म्<br>म्<br>म्<br>म्<br>म्<br>म्<br>म्<br>म्<br>म् | द.३२८<br>द.१४<br>७.४७<br>११.९६<br>११.९६<br>१०.४६<br>३.१४९; ११.६६<br>१ताः ११.१४७<br>६४, ६९; ११.९४<br>४.४६<br>११.९७<br>४.४६<br>११.९७                                                           | मध्यस्थानः मध्यः १ मध्यः १ मध्यः १ मध्यः १ भध्यः १ १००], १०४<br>१९००], १८५<br>१९००], १८५<br>१५०२; १५२२९; मनःपूतम्<br>मनसः<br>मनसः<br>मनसः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                   |
| पूजहणम्<br>पूजहा<br>मकराश्याम्<br>मकारम्<br>मकारम्<br>मकान्<br>मकान्<br>मक्तान्<br>मक्तान्<br>मक्तान्<br>पर्मास्<br>मक्तान्<br>पर्मान्यम्<br>मक्तान्यम्<br>[३३]<br>मज्जा                                             | 99.28= = .390 0.9=0 2.89 [06] 9.80, 84 4.933 2.99= [983] 8.28, 26 3.203 2.9 [38] 8.28= 4.982 4.982 7.6 [39], =       | मत्स्यानाम्<br>मत्स्यानि<br>मदः<br>मदगोहितः<br>मदगुः<br>मद्गुः<br>मद्गुः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यम् ९.<br>मद्यानाम्<br>मद्यानाम्<br>मद्योगम्<br>मद्ये<br>मद्येः<br>मद्यः<br>पद्यः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | =.३२=<br>=.९४<br>७.४७<br>११.९६<br>११.९६<br>३.१४९; ११.६६<br>इ.६०<br>११.४७<br>इ.३२९<br>४.५५<br>४.४६<br>११.७०<br>४.१२३<br>१२८७<br>११.७०                                                         | मध्यस्थानः मध्ये १ मध्ये १ मध्ये १ मध्ये १ मध्यः मध्यापातः मनः १.५ ७५, १०४ [१००], ४.१७१; १६६; ११.२२९; मनःपूतम् मनसः मनसः मनसः मनसः मनसः मनसः मनसः मनसः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                   |
| पूजहणम्<br>पूजहा<br>मकराश्याम्<br>मकारम्<br>मकारम्<br>मकान्<br>मकान्<br>मक्ताम्<br>मक्ताम्<br>मक्ताचारव<br>१४६<br>मक्ताचारव<br>१४६<br>मक्ताचम्<br>मक्ताचम्<br>मक्ताचम्<br>[३३]<br>मज्जा                              | 99.28=                                                                                                               | मत्स्यानाम्<br>मत्स्यानि<br>मवः<br>मवगोहितः<br>मवराम्<br>मवुगुः<br>मवुगुः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यम् ९.१<br>मद्यानाम्<br>मद्यानाम्<br>मद्योगम्<br>मद्ये<br>मद्ये।<br>मद्ये।<br>भद्ये।<br>भद्ये।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | =.३२= =.९४  ७.४७  ११.९६  ११.९४= १२.६३  १०.४= ३.१४९; ११.६६  इ.६९; ११.९४  ४.३२९  ११.७०  ४.४६  ११.७०  ११.९७  ११.९७  ११.९७  ११.९७  ११.९७  ११.९७  ११.९७  ११.९७  ११.९७  ११.९७  ११.९७  ११.९७  ११.९७ | मध्यस्थानः मध्ये १ मध्ये १ मध्ये १ मध्ये १ मध्ये १ मध्ये १ प्रदेश १ |                                                                                                                                                   |
| पूजहणम्<br>पूजहा<br>मकराश्याम्<br>मकारम्<br>मकारम्<br>मकान्<br>मकान्<br>मक्तान्<br>मक्तान्<br>मक्तान्<br>पर्मास्<br>मक्तान्<br>पर्मान्यम्<br>मक्तान्यम्<br>[३३]<br>मज्जा                                             | 99.28= = .390 0.9=0 2.89 [06] 9.80, 84 4.933 2.99= [983] 8.28, 26 3.203 2.9 [38] 8.28= 4.982 4.982 7.6 [39], =       | मत्स्यानाम्<br>मत्स्यानि<br>मवः<br>मवगोहितः<br>मवराम्<br>मवुगुः<br>मवुगुः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यपः<br>मद्यम् ९.१<br>मद्यानाम्<br>मद्यानाम्<br>मद्योगम्<br>मद्ये<br>मद्ये।<br>मद्ये।<br>भद्ये।<br>भद्ये।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | =.३२=<br>=.९४<br>७.४७<br>११.९६<br>११.९६<br>३.१४९; ११.६६<br>इ.६०<br>११.४७<br>इ.३२९<br>४.३२९<br>४.४६<br>११.७०<br>४.१२३<br>६२ (१०७), १४२                                                        | मध्यस्थानः मध्ये १ मध्ये १ मध्ये १ मध्ये १ मध्ये १ मध्ये १ प्रदेश १ |                                                                                                                                                   |

| <b>4.44; 9.950; 90.00</b> ;        | मन्त्रम् ७.५८, १४८, १५०       | महती ७.८                   |
|------------------------------------|-------------------------------|----------------------------|
| <b>9</b> 7.40                      | मन्त्रवत् २.४ [२९], २.३९      | महत् ३.६६; ८.१२८, २८६;     |
| मनीषिषा ९.२०२                      | [६४]; ३.२१७                   | ९.२९४, ३१७, ३२७            |
| मनीविणः १.१३३ [२।१४],              | मन्त्रवर्ज्यम् १०.१२७         | महत्सु ८.२९६               |
| २.१६५ [१९०]; ५.१११,                | मन्त्रवित् ३.१३१              | महर्चयः १.१                |
| <b>-</b> .9-₹₹                     | मन्त्रसंस्कारकृत ५.१५३        | महर्षिः १.४, ६०; ४.२५७;    |
| <b>मनुः</b> १.३६, १०२, ११ <b></b>  | मन्त्रसम्पूजनार्थम् ३.१३७     | ६.३२                       |
| ११९; ३.१५०, २२२,                   | मन्त्राः ८.२२६, २२७           | महर्षिणः ३.६९; ८.११०;      |
| ¥.903; 4.89, 939,                  | मन्त्राम् ५.८६                | ९.३१; ११.२९, २२१           |
| <b>६.</b> ५४; ७.४२; <b>५.</b> १२४, | मन्त्रिकाः ७.१४६, २१६;        | महर्षीन् १.४, ३४, ३६; ५.३; |
| १६=, २०४, २४२, २९२,                | ۵.۹                           | 97.7                       |
| ३३९; ९.१७, १४८, १८२,               | मन्त्रेषु ९.६५                | महाकुलीनम् ८.३९५           |
| १८३; १०.६३, ७८                     | मन्त्रैः १.१३४ [२।१६],        | महातपाः १०.१०७             |
| मनुना १.६० १.१२६ [२।७],            | ४.३६; ७.२१७; ९.१८,            | महातेजा १.६२               |
| 3.38                               | २२६, २४६                      | महात्मनाम् ५.१             |
| मनुम् १.१; १२.१२३                  | मन्वपालेन ९.२३                | महात्मनि १.५४              |
| मनुष्यः ७.८                        | मन्युम् ८.३४१                 | महात्मिशः १.४, ४१          |
| मनुष्यत्वम् १२.४०                  | मन्त्रेन्तरम् १.७९            | महात्मानः १.६२             |
| मनुष्यमारचे ८.२९६                  | मन्बन्तराणि १.५०              | महाचुतिः १.५७              |
| मनुष्याः १.४३                      | मरजजन्मनी ५.७९.               | महानरकम् ४.८८              |
| मनुष्याणाम् ८.२८६; ९.६६,           | मरजम् ६.४५                    | महानिशि ४.१२९              |
| ११.१६३; १२.९४                      | मरजात् ११.२९                  | महान् २.१२९ [१४४];         |
| मनुष्यान् १.३९, ८१;                | <b>मरीच्यः</b> १.५८           | ३.५३; १२.१४, २४, ५०        |
| <b>३.</b> 99७                      | मरीच्यादयः १.५६; ३.१९४        | महान्तम् १.१४              |
| मनुष्येषु १०.४२                    | <b>मरीचिम्</b> १.३४           | महान्ति १.१८; ३.६;         |
| मनोः १.६१; ३.१९४;                  | मरुतः ११.२२१                  | <u> </u>                   |
| ६.३४, ३६; =.१३९, २७९;              | मरुबुध्यः ३.८८.               | महापक्षे ९.१७९             |
| ९.२३९;                             | <del>मर्कटः</del> १२.६७       | महापश्नाम् ८.३२४           |
| <b>१२.३,</b> ४                     | <b>मर्त्यानाम्</b> १.८४; ५.९७ | महापातकजानि ११.२४५         |
| मनोबण्डः १२.१०                     | मर्यादाभेदकः ९.२९१            | महापातकसंयुक्ता ११.२५७     |
| मनोबुष्य ५.१०४                     | मलम् २.७७ [१०२],              | महापातकिनः ९.२३५,          |
| मनोबचनकर्मीतः २.२११                | ४.२२०; ११.९३, १०१,            | २४३; ११.१०७, २३९;          |
| [२्३६]                             | 900                           | १२.५४                      |
| मनोबाक् ९.२९                       | मलाः ४ १३२, १३४; ६.७१         | महाफलम् ३.१२८              |
| मनोबाग्बेहसंयता ४.१६४              | मलानाम् ४.१३४                 | महाफला ५.५६                |
| मनोबाङ्मूर्तिभः ११.२३१,            | मलाबहम् ११.७०                 | महाभाग्यम् ११.२४४          |
| २४१                                | मिलनीकरणीयेषु ११.१२४          | महाजागाः ३.१९२; ९.२६       |
| मनोहरम् २.८[३३]                    | <b>मरतः</b> १०.२२             | महाभूत० १.६                |
| मन्त्रकाले ७.१४९                   | मल्लाः १२.४४                  | महामात्रा ९.२४९            |
| मन्त्रज्ञैः ५.१                    | मशकम् १.४४                    | महायज्ञक्रिया ११.२४५       |
| मन्त्रतः ३.६४, ६६                  | मस्तकम् ११.४३                 | महायज्ञविधानम् १.११२       |
| मन्त्रवः २.१२६ [१४३]               | महतः २.४४ [७९]; ३.९८          |                            |
| मन्त्रवम् २.१२८ [१४३]              | महता २.१९६ [२२१]              |                            |
| मन्त्रदर्शिकः ३.२१२                | महति ७.७७                     | महायज्ञैः २.३ [२८]         |
|                                    |                               |                            |

| महायन्त्रप्रवर्तनम्      | 99.६३              | मातामहम्       | ३.१४८               | मानवस्य                | 97.900                      |
|--------------------------|--------------------|----------------|---------------------|------------------------|-----------------------------|
| महारीरवरीरवी             | 8,55               | मातामहाय       | <b>९</b> .१३२       | मानवाः                 | 9.939 [२।२०];               |
| महावीचिम्                | 8.59               | मातामह्याः     | ९.१९३               | ७.६६; =                | :४२, ३१८; ९.९६ँ,            |
| महाय्याहृतयः २           | २.५६ [६१]          | मातुः २.३      | २४ [५०], १०८        | २४६, ३८                |                             |
| महाय्याहृतिषिः           | 99.222             | [१३३], १४१     | ( [१६९]; ३.५;       | मानवान्                | ९.२२५; ११.३१                |
| महाशल्काः                | ३.२७२              | ४.६२, १०१      | ; ९.४, १०४,         | मानवैः                 | <b>4.</b> 399               |
| महाइदम्                  | 99.२६३             | 939; 90.       | <b>८९; ११.१७</b> १, | मानसः                  | २.६० [८४]                   |
| महिषी                    | ९.४८               | मातुलः         | ४.१७९               | मानसम्                 | १२.४, =                     |
| मही                      | ४.२३३              | मातुलम्        | ₹.9४⊏               | मानसः                  | 97.8                        |
| महीषिता                  | ७.5९               | मातुलान्       | २.१०५ [१३०];        | मानार्हः               | २.११२ [१३७]                 |
| महीतलात्                 | ४.१६=              | ३.११९          |                     | मानुष०                 | १.६५; ४.१२४                 |
| महीतले                   | ११.२०७             | मातुलानी       | २.१०६ [१३१]         | मानुषाः                | १०.८६                       |
| महीदुर्गम्               | 9.90               | मातुले         | ሂ.ፍፃ                | मानुषे                 | ७.२०५                       |
|                          | .४६, १३८,          | मरतृकम्        | ९.९२, १९२           | मानुषेषु               | ९.२६४                       |
| १४०, १६२;                | <b>५.३५</b> २;     | मातृजात्याम्   | १०.२७               | मान्यस्थान             |                             |
| ९,२९=; ११.२२             |                    | मातृतः         | ९.१२४               | मान्यी                 | २.११४ [१३९]                 |
|                          | ३४; ९.६७           | मातृबोष०       | १०.६                | मायया                  | ७.१०४                       |
| महेन्द्र:                | <b>9</b> .9        | मातृदोचात्     | १०.१४               | मायात्रिः              | १.६२                        |
| महोबधिः                  | ९.३१४              | मातृपितृत्यागः |                     | मायाम्                 | ७.१०४                       |
| महोदयम्                  | ७.५५               | मातृभक्त्या    | २.२०= [२३३]         | मारणम्                 | - ₹.३=                      |
| महोजस:                   | 9.89               | मातृमातुली     | ४.१८३               | मारीचाः                | <b>३.</b> 9९४               |
| महीजसी                   | 92.95              | मातृबत्        | २.१०= [१३३]         | मारुतः                 | ९.३०६                       |
|                          | ०.११, २६           | मातृष्यसा      | २.१०६ [१३१]         | मारुतम्                | ९.३०६; ११.१२१               |
| मानधवेदही                | 90.90              | मात्रा         | १.२७; २.१९०         | मारुते                 | ¥.9२२; 99.99₹               |
| मानधानाम्                | 90.80              | [२१४]; ७.४     |                     | मार्गम्                | ४.१७८; ७.१८५,               |
| माघशुक्तस्य              | 8.98               | मात्रा भ्यः    | १. <b>१९; ७.</b> ५; | १८७                    | 0 - 314                     |
|                          | .२५ [५०];          | १२.१६          |                     | मार्गवम्               | 90.38                       |
| ¥.9 € २; ¥. ९ 9; =       |                    | मात्राम्       | ३.२१९               | मार्गशीर्षे<br>मार्गे  | ७. <b>१</b> =२              |
| मातरि                    | ९.२१७              | मात्रासंगात्   | ६.५७                |                        | 9.255                       |
| मता २.१०५ [१             |                    | मात्रास्       | 9.98                | मार्गेषु               | <b>८.३; ९.२४०</b>           |
| [988], 930 [9]           |                    | माधुपर्किकम्   | ९.२०६               | मार्जन <b>०</b>        | ¥.922                       |
| [986], 984 [96           |                    | माधूकम्        | 90.33               | मार्जनम्<br>मार्जारः   | ¥.99€                       |
| [२२४], २०१ [२            | -                  | माध्यस्यम्     | ४.२५७               | भाजारः<br>भाजारनव      | ४.१२६<br><b>एली</b> ११.१३१  |
| •                        | (, ३ <b>५९</b> ;   | माध्वी<br>     | 99.88               |                        |                             |
| 9.70, 990, 98            |                    |                | २.१८३ [२०८];        |                        | _                           |
| मातापितरी २.२०           | १२ [२२७];          | 8.953          |                     | मास्यम्<br>४.७२        | २.१४२ [१७७];                |
| 9.933                    | V 950.             |                | 9.330               | ग.उर्<br>मा <b>षः</b>  | <b>⊏.</b> 9३४               |
| मातापितृ प्याम्          | ४.१८०;             |                | 9.97= [718];        | माचकम्<br>माचकम्       | =.३९२, ३ <b>९</b> ३         |
| ९.१७१<br>मातापितृविहीनः  | ९.१७७              |                | .३, ३४, ७७;         | नायकन्<br>माचम्        | 5.474, 474<br>5. <b>399</b> |
| मातापित्रा<br>मातापित्रा | ₹.9¥७·             |                | i, 950, 22X,        | नापन्<br>माषिकः        | ۳.۲۱۲<br>۶.२ <b>९</b> ۶     |
|                          | २.१४७<br>२; ९.१७४, |                | o ६; ११.१८१,        | मापः<br>मापैः          | ३.२ <b>६७</b>               |
| १९७                      | 7, 7.100,          |                | 97.7, 99.89         | मांसः                  | ३.१८२; <b>६.७</b> ६         |
|                          | ९.१३६              | मनवम्          | 97.975              | मांसत्वम्<br>मांसत्वम् | 4. 1-1, 4.54<br>X.XX        |
| मातामहः                  | 20144              | मानवर्धनम्     | ९.११४               | ના તાલ્યમુ             | 4.44                        |

| मांसपरिवर्जनात्      | ሂ.ሂሄ                                          | f   |
|----------------------|-----------------------------------------------|-----|
| मांसमक्षणे           | ४.४६                                          | f   |
| मांसभेता             | 5.758                                         | f   |
| <b>मांसम्</b> २.१    | ४२ [१७७];                                     | f   |
| <b>३.२४०, २४७, २</b> | ६७: ४.२७,                                     | f   |
| २४०; ४.१४, २५        | 9, ३२, ३३,                                    | f   |
| ३४, ४८, ४०,          | <b>ሂሂ,                                   </b> | f   |
| <b>६.9४</b> ; 90.55  | ;                                             | í   |
| १४२, १४=, २४         | ४; १२.६३                                      | ١   |
| मांसविक्रयिषः        | ३.१४२                                         |     |
| मांसविधिज्ञः         | ४.३३                                          | 1   |
| मांसस्य ५.२१         | ६, ३१, ४९,                                    | 1   |
| ४४; ९.३२९            |                                               | 1   |
| मांसात्              | <b>५.</b> १५                                  | 1   |
| मांसानि ३.२          | २७; ४.४३;                                     | - { |
| 99.922               |                                               |     |
| मांसाशनम्            | ४.७३                                          | 1   |
| मांसेन ३.२६९,        | २७०, २७१;                                     | -   |
| 90.83                |                                               |     |
| <b>मासः</b> १.६      | <b>६; ३.</b> १२२;                             |     |
| <b>६.१</b> ८, १८     |                                               |     |
| मासत्त्याभिः         | ४.६६                                          |     |
| मासम् ११.४१, १       | १०५, १२४,                                     |     |
| १९४, २५६             |                                               |     |
| मासस्य               | <b>८.१४२</b>                                  |     |
| मासात् ः             | २.५४ [७९];                                    |     |
| E.980; 99.28         | 5                                             |     |
| मासानु ३.३           | २६८, २७०;                                     |     |
| ४.९४; ९.७८, ३        | {UX, ₹0X;                                     |     |
| ११.१०६               |                                               |     |
| <b>मासि</b> २.९[३)   | ળ, <b>૧ [३૪]</b> ;                            |     |
| ६.१४; ७.१८२;         | ८.२४४                                         |     |
| मासिकः ७.१२१         | ६: ११.१५७                                     |     |
| मासिकम् ३.१३         | २३; ५.१४०                                     |     |
| मासिमासि             | ७.१३८                                         |     |
|                      | ३; ११.२२०                                     |     |
| मासेष्               | <b>5.80</b> ₹                                 |     |
| मासेः ँ              | ११.११४                                        |     |
|                      | <b>=</b> ; ७.१=२;                             |     |
| 99.908               |                                               |     |
| माहारिमके            | ४.९४                                          |     |
| माहिषम्              | ٧.٩                                           |     |
| महिषिकः              | ३.१६६                                         |     |
| महित्रम्             | 99.289                                        |     |
| -                    |                                               |     |

| मितभुक्                          | ११.७४                  |
|----------------------------------|------------------------|
| मितम्                            | ११.१०९                 |
| मित्रo                           | १२.७९                  |
| मित्रकारणात्                     | 5.38€                  |
| मित्रहुहः                        | 5.58                   |
| मित्र <b>ध्क्</b>                | ₹.9६0                  |
| मित्रप्रधानानि<br>मित्रप्रधानानि | <b>३.</b> १३९          |
|                                  | }.9३ <b>८, 9४४</b> ;   |
|                                  | o <del> </del>         |
|                                  | 04, 404,               |
| 92.929                           |                        |
|                                  | ७.१६४, १६६             |
| मित्रात्                         | ७.२०७                  |
| मित्रे                           | ७.१८६                  |
| मित्रेष                          | ७.१६४                  |
| मित्रोवासीनशत्र                  | वः ७.१७७,              |
| १८०                              |                        |
| मिथ्या '                         | <b>=.५९; ९.२</b> ⊏४    |
| मिष्यावादी                       | 5,800                  |
| मिष्याविनीतः                     | ४.१९६                  |
| मिश्रकः                          | 99.40                  |
| मिभम्                            | <b>३.२७३</b>           |
| मिश्री                           | इ.२६                   |
| मीनहिमहिषस                       |                        |
| मीमां <b>सि</b> त्वा             | ¥,228                  |
| मुक्तकेशम्                       | ७.२२°<br>७. <b>९</b> १ |
| मुक्तकेशेन                       |                        |
| •                                | = 398                  |
| मुक्तम्                          | ३.२२४                  |
| मुक्तस्य                         | <b>6.88</b>            |
| मुक्ताम्                         | १२.६१                  |
| <b>मुखबाह्</b> रूपण्ण            | शनाम् १.३१;            |
| १०.४४                            |                        |
| मुखबाहूरुपादत                    | ाः १.५७                |
| मुख्यम् १.९२                     | ; २.३४ [६०],           |
| <b>४६ [=9]</b> ,                 | १६७ [१९२];             |
| ४.१३९                            |                        |
| मुखे                             | ७.5४                   |
| मुखेन                            | <b>४.</b> ५३           |
|                                  | २००; ४.१४१;            |
| <b>द.२</b> १० ₹.                 | <b>\</b> .   -  ,      |
| <u> मुख्यानाम्</u>               | <b>⊏.३</b> २३          |
| नुज्यानान्<br>मुख्ये             |                        |
|                                  | 90,60                  |
| मुञ्जालाभे                       | 7.9=[४३]               |
|                                  | .१९४ [२१९];            |
| <b>द.९३</b>                      |                        |
|                                  |                        |

9.39 मुब्गाः मुनयः 9.990 मुनिः १.४९; ४.४४; ६.२४, ¥9, ¥3; 9.99, ¥00 मुनीन् 9. 45; ७.२९ मृत्यन्तम् **६.9**4 मुन्यन्तानि **३.२४७, २७२** मृत्यनीः ₹.¥ मुसलः **₹.**55; **¥.99**6; 5.39X; 99.900 मृहर्तः: 9.88 मृहूर्ते २.५ [३०]; ४.९२ मुक: 9.989 मृदः 3.289 मूढेन 05.0 मूत्र० **ሂ.**9३ሂ; ६.७६ मूत्रपुरीवाचि 99.948 मूत्रम् **४.४**४, **५६**; १४१, २२२; ५.१३८; ८.३७५, 358 मूत्रै: 4.923 मूत्रोच्चारसमुत्सर्गस् **8.40** मूर्खाः 97.994 मूर्खैः 8.99 मूर्तयः 92.94 सूर्ति० 9.98 मूर्तितः 9.44 मूर्तिम् 9.90, 15 मृतिषिः 92.928 मूर्तिष् 97.970 मूर्तिः 9.85; 2.209 [२२६] मूर्त्यवयवाः 9.90 मूल० ३.५२; ६.४, ७, १३, १४, २१, २४, २६ 99.43 मुलकर्म मूलकर्माणि 9.790 मूलके **4.389** 5.750 मृतखानकानु मुलप्रणिहिताः **९.२६९** मूलफलम् ४.२४७; ८.३३९ 3.750 मूलफलेन म्लम् १.११०; ७.४९, १३९, १४६; ८.२०२; ११.८३,

| २३४; १२.६७                                | 'मृत्युम्                     | 97.50            |                  | ।१४; ६.३४, ३७                                 |
|-------------------------------------------|-------------------------------|------------------|------------------|-----------------------------------------------|
| मूलव्यसनवृत्तिमान् १०                     |                               | <b>6</b>         | मोक्षे           | ६.३४, ३६                                      |
| मूलहरः ५,३                                | १५३ मृबः                      | ४.१३६; ८.३२७     | मोधम्            | ९.५०                                          |
| मूलानि ३.२२७; ४.१                         | ७२; <b>मृबम्</b>              | ४.३९             | मोचस्य           | ९.१७=                                         |
| ६.१६, ४४                                  | मृबा                          | ४.११२            | मोचाभिवर्शने     | ९.२७४                                         |
| <b>मूले</b> १.१३०[२।                      | ११]; <b>मृद्</b> ः            | १.२९; ४.२४६;     | मोह०             | 9२.२९                                         |
| ७.१६४                                     | ७.१४०                         |                  |                  | ₹. <b>१</b> ५, ४२, ९७,                        |
| मूल्यतः ९.३                               | २८७ मृदुवाक्                  | ९.३३४            |                  | <b>१११;                                  </b> |
| मूल्यात् ८.२८९, ३                         | २२, मृद्लोच्जूम्              | 8.90             |                  | ४; ९.६८, ८७;                                  |
| ३२९                                       | मृब्बङ्गीम्                   |                  | 99.88, 90        | )                                             |
| मूस्येन ८.१४४; ८.५                        | १०० मृन्मयम्                  | ४.१२२, १२३;      | मीक्यम्          | 99.49                                         |
| <b>मृगः</b> १.१४२ [२.३                    |                               |                  | मौञ्जिबन्धन      | चिह्नितम्                                     |
| २.१३२ [१४७]; १२.४४                        | . मृन् <del>याना</del> म्     |                  |                  | २.१४५ [१७०]                                   |
|                                           |                               | ३.५३; ८.७९, ८९,  | मौञ्जिबन्धने     |                                               |
| -                                         | १३० २६३                       |                  | मौञ्जी           | २.१० [४२]                                     |
|                                           | २.९ मृष्टिः                   | <b>३.२</b> ४४    | मौण्ड्यम्        | ८.३८४, ३७०,                                   |
|                                           |                               | २.१७ [४२], १४९   | .३७४, ३७९        |                                               |
|                                           | २२ [१७४]; १                   |                  | मौनात्           | २.४८ [८३]                                     |
| मृगपक्षिषु ८.३                            | २९७ मेखलाम्                   | २.३९ [६४]        | मीर्वी           | २.१७ [४२]                                     |
|                                           | ,४४ मेघान्                    | 9.३७             | मोलाः            | <b>८.६२</b>                                   |
| मृगया ७.४७                                |                               | द.२ <b>द</b> २   | मौलानाम्         | <. 2x8                                        |
| मृगयुः द                                  | ∵४४ मेडः                      | ३.१८२; १०.४८     | मौलान्           | ७.५४                                          |
| मृगयोः ४.                                 | २१२ <b>मेधावी</b> ू           | २.५४ [११०]       | <b>म्रियमाणः</b> | ७.१३३                                         |
| •                                         | :,४४ मेघासमनि                 |                  | म्लेच्छ०         | ७.१४९                                         |
| £ - 3                                     | (,३४ मेघ्यः                   | १.९२: ६.१२, १३   |                  | १.१४२ [२।२३]                                  |
| मृगाः १.४३; १२                            |                               | ४.१२९            | म्लेच्छवाचः      | १०.४४                                         |
| मृगाजाम्                                  | ५.९ मेध्यानि                  | ४.१३२, १३३:      | म्लेच्छाः        | १२.४३                                         |
| मृगान् १.३९; ११.                          |                               |                  | यभ०              | १.३७                                          |
|                                           | २.६७ मेघ्यैः                  | ४.४४; ६.४, ११    | यक्षरकः पिश      |                                               |
|                                           | <b>१३२ मेहतः</b>              | ४.५२             | यक्षाः           | १२.४७                                         |
|                                           |                               | २.६२ [८७]; ६.८;  | यक्षाणाम्        | ३.१९६                                         |
| मृतप्रजा ९                                | १.८१ १०.२३;                   |                  | यक्ष्मी          | ३.१५४                                         |
| मृतवस्त्रभृत्सु १०                        | ⊳.३४ <b>मैत्रम्</b>           | ४.१५२            | यक्ष्यमानम्      | 9.99                                          |
| मृतस्य ३.१७३; ४.९                         |                               | =.११=, १२०       | यजतिक्रिया       |                                               |
| <b>5.95</b> €; <b>9.9</b> ४६; <b>99.9</b> |                               | तिकः १२.७२       | यजनम्            | १.८८: १०.७४                                   |
|                                           | <b>१३</b> ४ <b>मैत्रेयकम्</b> | १०.३३            | यजमानः           | ११.२४                                         |
| मृते ४.१६०;                               |                               | ९.२०६            | यजिः             | १०.७९                                         |
| मृतेन                                     | ४.४ मैधुनम्                   | ४.११६: ११.६७,    | यजुः             | 9.२३                                          |
| मृत् ५.१०५, १०८, ९                        | १२२, १७४                      |                  | यजुर्वेदः        | ४.१२४                                         |
| १२६, १३४                                  | मेचुनिनः                      | ४.१४४            | यजुर्वेदवित्     | 92.992                                        |
| मृतिका २.१४७ [१                           |                               | १.४; ४.४६; ८.१०० | यजुँचाम्         | ११.२६२                                        |
| - \                                       | १२४ <b>मैचुन्यः</b>           | ३.३२             | यजूंचि           | ११.२६४                                        |
| मृत्युः ५.२, ३, ४; ५                      |                               | <b>८.३४२</b>     | यज्ञ:            | 9.938 [२।9४];                                 |
| मृत्युना ११.                              | १०३ मोक्रजे                   | ९.२४९            | ३.१२०;           | ४.२३७: ५.३९,                                  |
|                                           |                               |                  |                  |                                               |

| ९८, १४२, १४४: ११.११,                       | ४.१५९; ७.४९; १०.६३                       | यबोहिष्टेषु ३.१८२                                  |
|--------------------------------------------|------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| ¥0                                         | यंथाकर्म १.४१                            | <b>यन्ता</b> २.६३ [८८]                             |
| <b>यज्ञकर्मीण</b> २.१८३ [२०८];             | यथाकालम् २.१४ [३९],                      | यन्त्राणाम् ८.२९२                                  |
| ३.१२०; ४.११६                               | २.४१; ४. <b>१४७; ७.२२</b> १,             | यन्त्रैः ७.७४                                      |
| यज्ञवीकायाम् २.१४४ [१६९]                   | २२४; =.४०६                               | यमक्षये ६.६१                                       |
| यज्ञनिवृत्तिम् ४.२३                        | यथाकृतम् ८.१८३                           | <b>यमधर्माः</b> १.१२२ [२।३]<br><b>यमयोः ९</b> .१२६ |
| यज्ञपात्राणाम् ५.११६                       | यथाक्रमम् २.४१; ३.२;                     |                                                    |
| यज्ञपात्रैः ५.१६७                          | ७.५०; ९.२९५; <b>१०.७४</b>                | यमवतम् ५.३०७                                       |
| यज्ञम् १.२२, ८६: ४.५७                      | यथादृष्टम् ८,७६                          | यमस्य ५.९६; ९.३०३                                  |
| यज्ञशास्त्रविदः ४,२२                       | ययान्यायम् ३.१३४, १९० ;                  | <b>यमान्</b> ४.२०४                                 |
| यज्ञशिष्टाशनम् ३.११८<br>यज्ञशीलानाम् ११.२० | ४.३४; ७.२<br><del>गणनगडा</del> ३.२०-     | यवगोधूमजम् ५.२४                                    |
| _                                          | यथान्युप्तान् ३.२१८<br>यथापण्यम् ८.३९८   | <b>यवनाः</b> १०.४४<br><b>यवमध्यमे</b> ११.२१७       |
|                                            | यथापण्यम् ८.३९८<br>यथापूर्वम् १२.१८७     |                                                    |
|                                            | •• -                                     | यवसम् ११.१९६<br>यवसान्नोदकेन्धनम् ७.१९४            |
|                                            | ययाबलम् ७.१८२                            | यवसान्नोदकेन्धनम् ७.१९४<br>यवसेन ७.७४              |
| य <b>ज्ञाः</b> १.१२२ [२।३]; २.७२<br>[९७]   | यथाभावितम् ८.२१६                         | <b>यवाः</b> ९.३९                                   |
| (१७)<br><b>यज्ञाय</b> ५.३१                 | यथायोग्यम् ५.९२                          |                                                    |
| यज्ञार्थम् ५.२१, ३९, ४०;                   | यथार्हतः ७.१६; ९.१९३;                    | <b>यवागूम्</b> ६.२०<br><b>यवाग्वा</b> ११.१०६       |
| 99.8, 28, 28                               | १०.१२४<br><b>यवार्हम</b> ५.११४: ११.४     | यवान् ११.१०८, १४२                                  |
| यज्ञियःवेशः १.१४२ [२।२३]                   | यबार्हम् ४.११४; ११.४<br>यथाविद्यम् ८.२७४ | <b>यवाहारः</b> ११.१९६                              |
| <b>यजे</b> ३.२८; ४.२०५; ५.३९,              | यथाविध २.२३ [४८], ११७                    | <b>यवीयसः</b> २.१०५ [१३०];                         |
| ۲۹: ۵. ۲۰۶                                 | [987]; 3.8, 69, 69;                      | <b>९.४७, ४</b> ८, १०८, ११२,                        |
| यजेषु ५.२३: ९.३१८:                         | ४. <b>८४, २४७; ४.२७; ६.२</b> ४;          | 393                                                |
| 99.93                                      | <b>७.२, १८४; ६.३१, १०६,</b>              | यवीयसा ८.११६                                       |
| यजै: २.३ [२८]; ६.३६, ३७:                   | 958; 8.22, 62, 60, 55,                   | यवीयसाम् ९.२०४                                     |
| 5.30£; 99.3¢                               | २१६; १०.२: ११.१९१,                       | यवीयांसः ९.११७                                     |
| यज्ञोपवीतम् ४.३६                           | २४७                                      | यवीयान् २.१०३ [१२८];                               |
| यज्वनः ११.११                               | यथावृत्तः ७.१                            | ९.४८, १२०; ११.१८ र                                 |
| यज्वानः १२.४९                              | यथाशक्ति ३.११३; ४.१४,                    | यशः २.९६ [१२१]; ३.६६.                              |
| यतयः १२.४८                                 | २१; ११.६                                 | २६३; ४.९४, २१=; ७.३३,                              |
| यतिः ६.४४, ४६, ४८, ६९,                     | यथाशास्त्रम् २.४५ [७०];                  | ३४: ८.३०२, ३४३, ३४४:                               |
| <b>5</b> 9                                 | ४.९७: ७.३१: १०.५६ ं                      | ९.७६; ११.१४, ४०                                    |
| यतिचान्द्रायणम् .४.२०,                     | यथास्खम् ४,४३                            | यशस्करः ८.३८७                                      |
| ११.२१=                                     | यथास्खम्खः ४.५१                          | यशस्यम् १.१०६: २.२७                                |
| यतिपात्राणि ६.५४                           | यथेष्टम् ९.२२८                           | [५२]; ३.९०६                                        |
| यतीनाम् ५.१३७; ६.८६                        | यथेष्टासनः २.१७३ [१९८]                   | यशस्यिनः ३.४०                                      |
| यत्नतः ३.१३४; ४.१४९.                       | ययोक्तेन ५.७२                            | यशस्विनाम् ९.३३४                                   |
| ९.१४                                       | यथोत्साहम् ५.८६                          | यशोध्नम् ८.१२७                                     |
| यत्नम् २.६३ [८८], १६६.                     | यथोदितम् ९.२४०                           | यष्टिम् ४.३६: ५.९९                                 |
| द.३०२; ९. <b>१६</b> , २४२                  | यथोदितान् ३.१८७; ४.१;                    | याचितेन ४.२२४                                      |
| यत्नवान् ९.२२२                             | ७.२०३                                    | याचिष्णुता १२.३३                                   |
| यत्नेन ३.१४४, २३४,                         | यथोदितेन ४.१००                           | याचकः ३.१६४                                        |

|                |                        |              |                                   |                | _                  |
|----------------|------------------------|--------------|-----------------------------------|----------------|--------------------|
| याजन०          | <b>5.</b> ₹%           | यावन्तः      | ३.१२४                             | योघधर्मः       | ७.९८               |
| याजनकः         | ३.१६४                  | यावान्       | <b>५.१९४</b>                      | योनाः          | ७.१५०              |
| याजनम्         | १.८५; १०.७४,           | युक्तः       | ७.१४२, २०६                        | योनान्         | ७.१४९              |
| ७७; ११.        |                        | युक्ततरः     | ७.१८६                             | योनिः          | १.१४४ [२।२५];      |
| याजनात्        | १०.१०३, १०९;           | युक्तस्य     | १२.४                              | २.४४ [=        | 0]; ६.६३; ९.३७,    |
| 99.950         |                        | युक्ता       | ६.७०; ११.५३                       | ४२             |                    |
| . याजनाध्या    | को १०.७६, ११०          | युक्तानाम्   | ४.१४६; ७.१२५                      | योनिगुजानु     |                    |
| याजनाध्या      | क्तैः १०.१११           | युक्तान्     | <b>३.२</b> १३                     | योनितः         | २.१०४ [१२९]        |
| याज्य ०        | ¥.३३; <b>5.३</b> 9७,   | युक्ते.      | ७.१९७                             | योनिम्         | १२.४३, ४४          |
| ३८८            |                        | युक्तैः      | <b>८.३४</b>                       | योनिषु         | ९.३२१; १०.२७;      |
| याज्यम्        | 5,355                  | युष्         | ३.२७७                             | १२.७४          |                    |
| याज्यी         | ३.१४८                  | युग०         | १.७३, ६४                          | योनिसंकर       | : १०.६०            |
| यातनाः ६       | .६१; १२.१७, २१,        | युगम् १.१    | ₹ <b>९, ७</b> ९, ७ <b>९</b> , ८४; | योनी           | २.१२२ [१४७]        |
| <b>२२</b>      |                        | ९.३०१, ३     | ०२                                | योन्याः        | ९.३४               |
| यातनार्षः      | 97.9६                  | युगात्       | 90.58                             | योषितः         | ४.२१३; ४.१४३;      |
| यातुः          | <b>5.</b> २ <b>९</b> ० | युगानाम्     | १.६⊏, ७२                          | 9.90, 2        |                    |
| यात्रा         | 99.958                 |              | .=१, =६; १०.४२                    | योषितम्        | ४.१३३; ९.७७        |
| यात्राफलम्     |                        | युग्मम्      | <b>=.</b> २९३                     | ٩ <b>२.</b> ६० |                    |
| यात्रामात्रप्र |                        | युग्मासु     | ३.४८                              | योषिता         | ५.१४७              |
| यात्राम्       | ७.१=२                  | युग्यस्थाः   | <b>=.२९३</b>                      | योविताम्       | ५.९०; ९.५६         |
| यात्रिकम्      | ६.२७; ७.१८४            | युद्धम्      | ७.१९९                             | योषिति         | 99.9७४             |
| यान०े          | २.१७७ [२०२]            | युद्धाचार्यः | <b>३.</b> १६२                     | योचित          | 5.808              |
| यानगः          | 8.920                  | यंबे         | ७.१९०                             | योषित्स्       | 99.955             |
| यानम् ४.७      | २; ७.१६०, १६१,         | युद्धेन      | ७.१९८                             | यौतकम्         | <b>९.</b> १३१, २१४ |
| १६४,           | 959; 5.808;            | युवतीनाम्    | २.१९१ [२१६]                       | यौनात्         | 99.950             |
| 9.940          |                        | युबत्या      | ४.१४७                             | यौनान्         | २.१५ [४०]          |
| यानशय्या       | 8.२०२                  | युवतिः       | २.१८७ [२१२];                      | यौनैः          | <b>₹.</b> ٩४७      |
| यानशय्याप्र    | ाबः ४.२३२              | 99.35        |                                   | यौवने          | ५.१४⊏; ९.३         |
| यानशय्यास      | नस्य ११.१६४            | युवा २.५     | १३१ [१५६], १९०                    | रक्तः          | ४.६४               |
| यानशय्यास      | ानाशने ७.२१०,          | [२१६]        |                                   | रक्तम्         | ४.१३२: १०.५७       |
| २२०            |                        | यूका         | ٩.४٥, ४५                          | रक्तवासस       | <b>रः</b>          |
| यानस्य         | <b>⊏.२९०, २९</b> १     | यूनः         | २.९४ [१२०]                        | रक्तानि        | 9२.६६              |
| यानस्वामि      | <b>रः</b>              | योक्तर०      | <b>८.२९२</b>                      | रकाः           | 9.३७               |
| यानानि         | ३.५२; =.४०५;           | योग०         | <b>5.9</b> €¥                     | रक्षणम्        | 9.58, 80; 8.98;    |
| 97.50          |                        | योगक्षेमम्   | ७.१२७; ९.२१९                      |                | 99.234             |
| यानासनाश       | नात् ११.१८०            | योगक्षेमे    | <b>इ.२३०</b>                      | रक्षणात्       | <b>⊏.३९, ३०५</b> ; |
| यानासने        | ७.व६२                  | योगतः        | २.७५ [१००]; ६.९                   | ९.२५३          |                    |
| यानैः          | 3.58                   | योगदान०      | <b>ة.9</b> ६४                     | रक्षणे         | ९.३२६              |
| यामी           | १२.१७, २१, २२          | योगम्        | ७.४४                              | रक्षांसि       | 9.83; 3.900,       |
| ंयामे          | ७.१४५                  | योगात्       | 9.89                              | २०४, २         | ३०, २३=; ४.१९९;    |
| याम्यया        | <b>5.9</b> 0₹          | योगेन        | ६.६४                              | ७.२३; १        |                    |
| यावकै:         | 99.924                 | योजनम्       | 99.932                            | रक्षाधिक्      |                    |
| यावतिषः        | 9.70                   | योजनानाम्    |                                   | रकार्यम्       |                    |
|                | •                      | _            |                                   | -              | •                  |

| रकासमन्वितम्                          | २.७ [३२]          | रसानाम्                    | <b>٩.३२९</b>                      | राजवीर्यापु  | 99.32                              |
|---------------------------------------|-------------------|----------------------------|-----------------------------------|--------------|------------------------------------|
| रक्षोणिः े                            | 7, و              | रसान्                      | २.१५२ [१७७];                      | राजशासनः     | 90. 4 4                            |
| रङ्गावतारकस्य                         | <b>४.२</b> १५     | 90.= ६                     |                                   | राजसन्निधी   | ۳.२ <u>४</u> =                     |
| रजः ४.१३                              | ३; 5.9३२;         | रसै:                       | १०.९४, ९४                         | राजसम्       | 92.32, 35                          |
| 99.990; 97.7                          |                   |                            | ; ६.५९; ८.३५४,                    | राजसर्वेपः   | 5.933                              |
| रजतस्य                                | ११.१६७            | ३६३; ९.9                   |                                   | राजसाः       | 92.80                              |
| रजसः                                  | १२.३=             | रहस्य०                     | ७.२२३                             | राजसी        | १२.४४, ४६                          |
|                                       | २; ४.१०६          | रहस्यम्                    | 9२.9०७                            | राजसीषु      | १२.४७                              |
| रजसामिलुप्ताम्                        | 8.89              | रहस्यानाम्                 | ११.२४७                            | राजस्नातकयोः | <b>२.११</b> ४                      |
| रजसि                                  | ५.६६              | रहस्यानि                   | ४.१४४                             | [१३९]        |                                    |
| रजस्वलम्                              | ६.७७              | रहोगतः                     | ७.१४७                             | राजस्वम्     | 5.9 <b>8</b> 9                     |
| रजस्वला ३.२                           | <b>३९</b> ; ४.६६  | राजसः                      | ३.२१, २६, ३३;                     | राज्यम् ७.४  | (२, ५५; =.२२;                      |
| रज्जुः                                | <b>९</b> .२३०     | ४.३१; १२                   |                                   | ९.६६, २९४,   | . ३२३;                             |
| रज्जुम्                               | <b>५.३</b> १९     | राक्षसम्                   | ₹.२४                              | १२.१००       |                                    |
| रज्जुबालम्                            | ४.१२              | राक्षसी                    | ₹.२50                             | राज्यस्य     | ९.२९४, २९६                         |
|                                       | :, ११.१६=         | रागः                       | <b>६.६</b> ०                      | राज्यात्     | ७.१११                              |
| रञ्जकस्य                              | ४.२१६             | रागद्वेची                  | १२.२६                             | राज्यानि     | 9.80                               |
|                                       | . <b>८: ९.३२३</b> | रागिभिः                    | १.१२० [२१२]                       |              | ४, ११९, १२०;                       |
| रति                                   | ९.२=              | राजगामि                    | 99.44                             |              | ; ४.९७; ७.१२,                      |
| रतिकाम्यया                            | <b>3.8</b> 4      | राजतः                      | ४.३३; ६.१३६,                      |              | , ३४, ४८, ७९,                      |
| रतिमात्रम्                            | 99.4              | ०६ १                       |                                   | 50, 444,     | १२४, १२४,                          |
| रतिम्<br>रतिसंहितः                    | 9.24              | राजतम्                     | ४.११२; =.२२०                      | 145, 144     | , १३७, १४०,<br>, १७३, २१६;         |
| -                                     | ९. <b>१०३</b>     | राजतान्वित                 |                                   |              |                                    |
| रत्नानाम्<br>रत्नानि २.२ <sup>५</sup> | 5,323             | राजतैः                     | <b>३.२०</b> २                     |              | ३०, ३४, ३५,<br>७, ४३, १२ <i>६,</i> |
| ७.२१=; १२.६१                          | १४ [२४०];         | राजधर्मान्                 |                                   |              | , ०२, १२ <i>५,</i><br>, २५२, २६१,  |
| ७.२१५, १२.२१<br><b>रत्नेष</b>         | 5.900             | राजधर्मेषु                 | ९.३२४                             |              | , २२२, २५१,<br>, ३०६, ३१४,         |
| रत्ने:                                | ५.१०७<br>७.२०३    | राजनि                      | ू ४.६२; ६.३१७,                    |              | , २०२, २१०,<br>, ३३३, ३३६,         |
|                                       | ६; <b>९</b> .२=०  | ११.११, ३<br><b>राजन्यः</b> |                                   |              | , २२२, २२२,<br>, ३४७, ३७१,         |
| रथम्                                  | 5.208             |                            | २.२४ [४९];<br>०.९४; ११. <b>=३</b> |              | , ३९५, ४२०;                        |
| रयहर्सा                               | <b>=.</b> ₹8₹     |                            | ٥.                                |              | ,<br>४, २४६, २६२,                  |
| रथेन                                  | <b>5.</b> ₹₹      | राजन्यम                    | 99.939                            |              | , 'રૂંગ્વે,' રેવેરે;               |
| रम्यम्                                | ७.६९              | राजन्यविप्रा               |                                   |              | ,<br>,                             |
| रवि०                                  | 9.23              | राजन्यवेश्य                | •                                 | राजाग्निः    | ७.९                                |
| रवी                                   | ४.७५              | [980]                      |                                   | राजानः       | ७.४०; १२.४६                        |
| रश्मयोः                               | <b>5.</b> २९२     | राजन्यवैश्यी               | ११.८७                             | राजानम् ७    | .३, २६; ८.१८,                      |
| ररिमणिः                               | ९.३०४             | राजन्यात                   | 90.22                             | ३०८, ११.९    |                                    |
| रश्मीन्                               | ४.९९              | राजप्रदेयानि               | <b>७.</b> ११=                     |              | <b>९</b> .२२१                      |
|                                       | <b>=</b> ;        | राजभिः                     | 5.395; 9.293                      | राजीवान्     | ४.१६                               |
| रसजानाम्                              | ११.१४३            | राजमार्गे                  | 9.7=7                             |              | १४; २.७ [३२],                      |
| रसम्                                  | 97.57             | राजयक्मा                   | ⊌. ۶                              |              | १२ [३७], १९                        |
| रसविक्रयी                             | ३.१४९             | राजर्षि                    | ९.६७                              | [88], 29 [8  |                                    |
| रसाः                                  | १०.९४             | राजविप्राङ्ग               | ना १०.११                          | [9३८]; ३.९३  | ३, १५३; ४.८४,                      |
|                                       |                   |                            |                                   |              |                                    |

| <b>८७, ९१, ११०, १३०; ४.९४</b> , | राष्ट्रेषु ९.२७२              | रोगिजाम् ९.२३०                |
|---------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|
| ७.६४, ९७, १२०, १२३,             | राहोः ४.११०                   | रोगिणी ९.८२                   |
| १३४, १३६, ६.११, २१,             | रिक्तकः ८.४०४                 | रोगिजीम् ३.८                  |
| १७१, १७२, ३०४, ३३४,             | रिक्तभाण्डानि ८.४०५           | रोचनाम् ८.२३४                 |
| ३८७, ३९९; ९.२२६, २७४,           | रिक्थजातम् ९.१४२, १९०         | रोचमानायाम् ३.६१              |
| ३०१, ३२५                        | रिक्यभाक् ९.१५५               | रोम ८.११६                     |
| राजा ७.८३, ९७, १२९,             | रिक्यभागिनः ९.१८८             | रोमशः ३.७                     |
| १३०, १३६; =.४०, ४०,             | <b>रिक्यम्</b>                | रोमाणि ४.२२१, १४४             |
| १७६, १८६, २०२, २१३,             | <b>९.908, 932, 989, 982,</b>  | रोहितः १.३८                   |
| २२३, २६३, ३८९, ४१२              | १८४, १८५, १९२                 | रीक्मे ४.३६                   |
| ९.१८९, २४०, ३०७                 | रिक्थस्य ९.१८४                | <b>रीप्यमाचकः</b> ८.१३४       |
| राज्ञाम् ४.९३; ६.९७; ७.८८,      | रिक्थहराः ९.१८४               | रीप्यम् ५.११३                 |
| 992, 284; 92.86                 | रिष: ७.१८६                    | रीरवेज ३.२६९                  |
| राजे ८.२८८; ९.१२९, ३२७          | रिपम ७.१७१                    | लक्षण ४.६८; ७.७७; १२.४        |
| रात्रम् १.६४                    | रिपून् ७.९०, ९८, २००          | सक्षणकः ६.९१                  |
| रात्रयः ३.४६                    | रिपोः ७.१८३                   | लक्षणकम् ६.९४                 |
| रात्रिः १.६४, ६६, ६७:           | स्रमस्तेय ११.४७               | लक्षणम् १.२३, ११२, ११३,       |
| <b>८.८६</b>                     | रुपमाधम् १२.१२२               | 939 [2192]; 8.980;            |
| रात्रिभिः ५.६६                  | रुचितम् ३.२५४                 | <b>६.४४, ९२; =.२६१, ४०६</b> ; |
| रात्रिम् १.७२, ७३; ४.९७;        | रुचिता १२.३२                  | 92.39, 32, 33, 38, 34,        |
| <b>ሂ.</b> ፍዓ                    | रुजः ११.६७                    | ३७, ३८                        |
| रात्रिषु ३.४८, ५०; ४.११९        | रुबाः ११.२२१                  | लक्षणानि ६.९३                 |
| रात्रे १.६४                     | रुद्रानु ३.२८४                | लक्षपान्विताम् ३.४            |
| रात्री ३.२८०; ४.४०, ४१,         | रुधिरे ४.१२२                  | लिवता ९.३४                    |
| ७३, १०२, १०६; ६.६८;             | रुधिरेण ३.१३२                 | लक्यम् ११.७३                  |
| <b>७.</b> 9९६; =.२३०; ९.२७६;    | रूपग्ण० १.७७; ७.७७            | लग्डमें ८,३१४                 |
| १०.५४; ११.११०                   | रूपब्रव्यविहीलान् ४.१४१       | लघमित्रम् ७.२०९               |
| रात्र्या ५.६४; ६.६९             | <b>रूपम्</b> ४.३८, २३०; ८.३२, | लघुवासा २.४५ [७०]             |
| राष्ट्रः ७.१५७                  | ४x; ९.9४; 9२.९=               | लघुन ७.१९३                    |
| राष्ट्रकर्पणात् ७.११२           | रूपविपर्ययम् ११.४८            | लतानामु १२.४८                 |
| राष्ट्रम् ७.२९, ११०, १२८,       | रूपसत्वनुषं ३.४०              | लशुनम् ५.५; १९                |
| १३४, १३६, १९५: ८.२१,            | रूपसंख्याँ ५.३१               | लश्नाः ९.३९                   |
| ३०२: ९.२५४, २५५, २९४,           | रूप्यदः ४.२३०                 | लब्धप्रशमनानि ७.५६            |
| ३०४: १०.६१                      | <b>रेतः</b> २.१४४ [१८०],      | लब्धलक्यान् ७.५४              |
| राष्ट्रस्य ७.११४                | ४.२२२; ९.२०; ११.४५,           | लब्धान र.२४१                  |
| राष्ट्रात् ७.५०, १२९, १४३,      | १७०; १७३                      | लब्धेन ११.१२३                 |
| ८.२१९, ३८०; ९.२४१,              | <b>रेतसः</b> ११.१२०           |                               |
| ३०५                             | रैवतः १.६२                    |                               |
| राष्ट्रान् ९.२२१                | रोगः ८.१०८                    | लवजम् ६.१२; १०.८६, ९४;        |
| राष्ट्राभिवृद्धये ७.१०९         | रोगायतनम् ६.७७                |                               |
| राष्ट्रिकैः १०.६१               | रोगार्सम् ९.७८                | सवणानाम् ८.३२७                |
| राष्ट्रे ७.१२२. १३७:            | रोगिणः २.११३ [१३८];           | <b>सबजेन</b> १०.९२            |
| ९.२२६                           | <b>३.</b> ११४                 | लवशः ९.२९२                    |

| लवे '                                          | <b>5.9</b> 49                         | लोकस्य ३.                        | २१३; ८.४२,          | लीकिकम्                | २.९२ [११७]              |
|------------------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------|---------------------|------------------------|-------------------------|
| लाभया                                          | १०.९२                                 | ३५३; ९.३२४;                      | 99.58               | लीकिकी ३               | .१२७; ११.१८४            |
| लाकाम्                                         | १०.८९                                 | लोकाः २.                         | २०५ [२३०];          | लीकिके                 | ₹.२८२                   |
| लाभः                                           | १०.११५                                | <b>६.३९;</b> ८.८९                | \; ९.३ <b>१६</b> ;  | वरता                   | 99.34                   |
| लामान्                                         | ६.५=                                  | १२.९७                            |                     | वस्तृन्                | १२.११४                  |
| लामालामम्                                      | ९.३३१                                 |                                  | १४०; ६.१०३          | वचनम्                  | 9.9                     |
| लाभे                                           | ६.५७                                  |                                  | ३१; १२.११७          | वजेण                   | ७.१९१                   |
| ्लाभैः                                         | ६.५८                                  |                                  | २०७ [२३२];          | वञ्चकः                 | ९.२५⊏                   |
| लिभा                                           | <b>5.9</b> ₹                          | ४.१८१; ८.८                       |                     | वणिक्                  | 9.९०; =.9६९;            |
| <b>लिङ्</b> गम्                                | ६.६६                                  | ्रवप्रः, ११.२६ <i>९</i>          |                     | १०.७९                  |                         |
| तिङ्गस्यः                                      | ۳.ξ¥                                  | लोकपालान्                        | ९.३१४               | विषजः                  | ७.१२७                   |
| लिङ्गानाम्                                     | <b>⊏.२</b> ५३                         | लोके १.११,                       |                     |                        | ४.१३०; ७.१२९            |
| लि <b>ड्</b> गानि                              | 9.30                                  | [१६३], १८                        |                     | वत्सकम्                | 99.998                  |
| लिड्गिनः                                       | 5.80 <b>0</b>                         | <b>3.989</b> ; 8.9               |                     | वत्सतन्त्रीम्          | ४.३⊏                    |
| लिड्गिनाम्<br>                                 | 8.200                                 | १७२, १८३,                        |                     | वत्सतरीम्              | ११.१३७                  |
| लिड् <b>वे</b> चेन                             | 8.200                                 | १६३, १६४; ७                      |                     | वत्सम्                 | 99.938                  |
| लिङ्गे<br>———————————————————————————————————— | ४.१३६                                 | 50; 5.98,                        |                     | वत्सरम्                | 9.93                    |
|                                                | <b>=.</b> २४, २४२                     | ३४३, ३८७;                        |                     | वत्सराः                | १२.४९                   |
| लिच्छिवः                                       | 90.77                                 | १०९, १३३,                        |                     | वत्सरान्               | ९.७६                    |
| लुप्त धर्मक्रिया                               | <b>=.२२६</b>                          | 90.83, 8X,                       |                     | वत्सस्य                | 4.99६                   |
| लुब्धः                                         | ४.१९५                                 | 97.38, 43,                       |                     | वदान्यस्य              | ४.२२४, २२४              |
| <b>लु</b> ब्धस्य                               | 8.50                                  | लोकेभ्यः                         | ४.२१९               |                        | ; ह.१०४, ३२०;           |
| लुब्धेन<br>                                    | ٥, ٥٥                                 | लोकशः                            | ४.९७                | ९.२४=                  | - 020                   |
| <b>लूता</b>                                    | १२.५७                                 | लोकेशप्रभवः                      | ¥. <b>९७</b>        | वधवण्डम्               | 5.93\$                  |
|                                                | 99; X.92 <b>६</b>                     | लोषः                             | \$ \$ . \$ P        | वधनिर्जेकम्<br>वधवन्धौ | 99.939                  |
| लेपभागिनाम्<br>लोकः १.९; २.                    | 3.29E                                 | <b>लोभम्</b> २.<br>७.४९          | १४३ [१७८];          |                        | <b>۷.</b> ۷۹            |
| जाकः १.८; <i>२.</i><br>७.२२                    | .८४ [११०];                            |                                  |                     | ३ <b>८</b> १; ९.२९     | ३, ३६४, ३६६,            |
| ७. ५५<br>लोककष्टकान्                           | 9.750                                 | न्त्राचात् २.१<br>१२०, २१९,      | ७९; <b>५.</b> ९९५,  |                        | ा<br>२४९; ११.१२६,       |
| लोकजित्तमः                                     | 7. <del>4</del> 40<br>8. <del>5</del> | 140, 415,<br><b>९</b> .२१३, २४२; |                     | 989                    | <b>₹</b> ♥5; 11.1₹₹;    |
| लोकतः                                          | ۳.°<br>۶۷.و                           |                                  | .¥9; <b>5.</b> ₹9३; |                        | 930; 99.900             |
| लोकवम्भकः                                      | ४. <b>१</b> ९५                        | 99.25; 92.5                      |                     | वधैः                   | 5.9 <b>9</b>            |
| लोकपालानाम्                                    | ¥. <b>९</b> ६                         | ा । २५, । २.५<br><b>लोम</b> ः    | ।<br>६.६            | वधः<br>वध्यस्य         | ۳. ۱ \ २<br>९. २४९      |
| लोकपालेभ्यः                                    | 5.23                                  | ला पः<br>लोष्टम्                 | 99.253              | वध्यवासांसि            | ۰.۲۰۱<br>۹٥. <u>५</u> ६ |
| _                                              | ㅇㄷ [२३३];                             | लोष्ठम <b>र्वी</b>               | 8.99                | वध्यान्                | १०.४६<br>१०. <b>४</b> ६ |
| ७.२९, १०.१२६                                   |                                       | लोहदारकम्                        | 8.90                | वनस्थाः                | 9.80                    |
| लोकयात्रा                                      | ९.२४                                  | लोहम्                            | ९.३२१               | वनस्थानाम्             | <u>५</u> .१३७           |
| लोकपात्रायाः                                   | ९.२७                                  | लोहशंक्षु                        | ۶.۹٥<br>۲.۹٥        | वनस्पतयः               | 9.89                    |
| लोकविक्र्ष्टम्                                 | ४.१७६                                 | लोहानाम्                         | 9.329               | वनस्पतिभ्यः            | 3.55                    |
| लोकविद्विष्टम् २                               | .३२ [४७]                              | लोहितम्                          | 8.45                | वनस्पतीन्              | 8.39                    |
| लोकविभुताः                                     | <b>३.</b> १९४                         | लोहितस्य                         | 5,258               | वसनि                   | <b>९.२६</b> ४           |
| लोकवृत्तम्                                     | 8.99                                  | लोहिताकः                         | પ્ર.૬               | _                      | १४६; १०.१०७;            |
| नोकव्यवहारार्थम्                               | 5.939                                 | लोहितान्                         | ٧.٤                 | 99.988                 |                         |
|                                                |                                       |                                  |                     |                        |                         |

| बन्ध्या ५.२५; ९.५१       | वर्षेषु ८.६३, १२४; १०.१०             | वाक्चपलः ४.१७७               |
|--------------------------|--------------------------------------|------------------------------|
| वपनम् ४.१४०; ११.१४१      | वर्तमानः ५.३९७                       | वाक्रकडयोः ८.७२              |
| <b>बपाम्</b> १२.६३       | वर्तमानम् ८.३४६                      | वाक्पारुष्यविनिर्णयम् ५.२६६  |
| <b>बपु:</b> १२.२६        | वर्तमानाः १०.३१                      | वाक्पारुष्यस्य ६.२७६         |
| वपुष्पान् ७.६४           | बरमीन ९.१                            | वाक्शस्त्रम् ११.३३           |
| वयः ७.१४९                | वर्षन <b>णा</b> नु १२.५४             | वाग्गुदः १२.६४               |
| <b>वयसः</b> ४.१८         | वर्षम् १२.२०<br>वर्षम् १.६७          | बाग्बुष्टः ३.१४६             |
| वयसि ९.१४                | वर्षस्य ७.५३७                        | वाग्बुष्टात् ८.३४४           |
| <b>वयांसि</b> ११.२४०     | <b>वर्षाणाम्</b> १.६९                | वाग्मी ७.६४                  |
| वयोरूपसमन्वितः ८.१८२     | वर्षाण ८.१४७: ९.९०                   | बाग्यतः ३.२४८; ९.६०          |
| वरम् १०.९७               | वर्षाम् ५.१०५, ५.५०<br>वर्षास् ४.१०२ | बाग्यताः ३.२३६, २३७          |
| <b>बरस्य</b> ३.३२        | वर्षे ५.५३: ११.८१                    | बागुरावृत्तिम् १०.३२         |
| <b>बराः</b> ३.१२; १२.१०३ | वर्षः २.२२. ११.१७=                   | वाड्मनसी २.१३४ [१६०]         |
| <b>बराब</b> ३.२९         | वत्मीके ४.४६                         | वाड्मयम् १२.६                |
| <b>वराय</b> ९.८८         | •                                    | वाड्मात्रेण ४.३०             |
| वराह० ७.१८७              | वस्तूरम् ५.१३<br>वस्त्यः १.४८        | वाड्मूलाः ४.२५६              |
| <b>बराहाः</b> १२.४३      | वशम् ७.१०७, १०८:                     | वाचम् १.२४; २.१६०            |
| वराहे ११.१३४             | <b>९.२६१</b>                         | [9=x], 950[987]; X.73,       |
| वरिष्ठम् ७.८४            | र.रसा<br>वरो ७.४४; ८.१७४             | 89, 245; E.85, 85;           |
| वरूजम् ९.२४५             | वंश्यम् ७.२०२                        | E.⊌o, 9o₹                    |
| वरुनाय ९.२४४             | <b>बंश्याः</b> १.६१                  | <b>वाचा</b> २.१३६ [१६१]:     |
| वर्गस्य ७.४२             | वश्यान् १.१०५; ३.३७                  | 3.30; X.970; 5.700;          |
| वर्जनात् ८.१७१           | बसन् २.१४० [१७४]                     | <b>९.६९: १२.</b> =,          |
| वर्णः १.१४४ [२।१४]       | <b>वसनम्</b> २.१४९ [१७४]             | वाचाटाम् ३.८                 |
| वर्णक्रमेण ८.२४; ९.८४    | वसनस्य ३.४४                          | वाचि ४.२३, २४६:              |
| वर्णवृत्रकाः १०.६१       | वसनानि १०.१२४                        | 17.979                       |
| वर्णम् ८.३२,३७४          | वसवः ११.२२१                          | वाचिकैः १२.९                 |
| वर्णयोः १०.१०            | <b>बसा</b> ५.१३४                     | वाजिनम् ८.२०९                |
| वर्णरूप० ४.६८            | विसच्ठः <b>=</b> .990                | वाजिनाम् २.६३ [८८]           |
| वर्णसंकरः ८.३५३          | बसिष्ठम् १.३४                        | बाटखिरो २.२० [४४]            |
| वर्णसंकराः १०.१२, २४     | बसिष्ठविहिताम् ८.१४०                 | वाणिजके ३.१८१                |
| वर्णसंसर्गात् ८.१७२      | विसच्छस्य ३.१९८                      | वाणिजिकान् ८.१०२             |
| वर्णस्य ३.२२             | विसच्छेन ९.२३                        | वाणिज्यम् ४.६: ८.४१०:        |
| वर्णाः १०.१, ११.१५०:     | <b>वस्</b> ९.१९६                     | 99.58                        |
| 97.00                    | बसुनः ९.१६३                          | वाति ४. <b>१२२</b> : ११.११३  |
| वर्णानाम् १.२,९१,१०७,    | वस्त्रम् ३.५२                        | वातेन्द्रगुरुवहनीनाम् ११.११९ |
| 998, 930 [219=]: 3.20    | बस्त्रान्नपानम् ११.१८८               | वादपुद्धः १२.४६              |
| [99], ३४; ४.४७; ७.३४;    | वह्निः ११.२४६: १२.१०१                | वाबाध्याम् ६.५०              |
| E.987, 38E, 349, 309;    | बाक् १.१०४; २.६५ [९०],               | वादिनम् ७.९१                 |
| ९.६७, १८९, ३३६; १०.३,    | 938 [948]: 3.909;                    | वादित्राणि ४.६४              |
| २४, २८, १३०; ११.१३८      | ४.१७५, २५६: ५.१६६:                   | वादेष् ८.२६९                 |
| वर्णान् ८.१२३; १०.२७, ३१ | ७.४८, ४१: ८.८१, १०४,                 | वत्नप्रस्थः ६.८७             |
| वर्णितम् १०.५७           | 924,99.49, =4; 92.3,                 | वानरम् ११.१३४                |
| •                        | 90                                   | •                            |
|                          |                                      |                              |

| वानरान्                           | १.३९                         |
|-----------------------------------|------------------------------|
| वानस्पत्यम्                       | <b>८,३३९</b>                 |
| वान्तः                            | ५.१४४                        |
|                                   | .१०९; १२.७१                  |
| वाप्यः                            | 5.285                        |
| वामीयम्                           | ११.२५०                       |
| वादतानाम्                         | ₹.९२                         |
| वायु० १.२३                        | , ७६; ५.१०५,                 |
| (वायुः)                           | १३३: ७.७                     |
| वायुगीताः                         | ९.४२                         |
| वायुभूतः                          | २. <b>५७ [=२]९</b>           |
| वायुम्                            | €                            |
| वायुवत्                           | ३.१८९                        |
| वायोः                             | 9,00                         |
| वाय्वग्निविप्रम्                  | ¥.¥=                         |
|                                   | .१९३ [२१ <b>८</b> ];         |
|                                   | . 1                          |
| 4.404. 6.44<br>u qou. 6 30        | i, 153, 334,<br>i, ६७; 9२.६७ |
| यः १०४. ५.२ ।<br><b>वारिणा</b> ३. | 788; X.996                   |
| वारिवः                            | × 220                        |
|                                   | ४.२२ <b>९</b><br>" ००४       |
| वारिभिः                           | ¥.998                        |
| वरिस्थम्                          | ¥. ≱ ن<br>د                  |
| वारुणम्                           | ९.३०=                        |
| वारुणीम्                          | 99.98 <del>६</del>           |
| वार्रेजैः                         | =,=?                         |
| वारुण्या                          | <b>⊏.</b> 9०६                |
| वार्धम्                           | ७.७०                         |
|                                   | =o; ११.२३ <u>४</u>           |
| वार्त्तायाम्                      | ९.३२६                        |
| वार्धुष्यम्                       | 99.59                        |
| वार्धुविकः ३.                     | १५३: ८.१४०                   |
| वार्धुविकस्य                      | v.₹10, २२0                   |
| वार्धुविकान्                      | 5.90२                        |
| वार्धुवेः                         | ४.२२४                        |
| वार्घुषी                          | ३.१८०                        |
| वाग्रीषस्य                        | ३.२७१                        |
| वार्योकः                          | ७.१२९                        |
| वार्षिकान्                        | 9.308                        |
| वार्षिकी                          | ३.२७१                        |
| वालधिवरूपितै                      |                              |
| बासः ४.६६                         | . 99६, 955,                  |
| १८९, २३३;                         | 19.935                       |
| वासन्त०                           | <b>.</b>                     |
|                                   | , , ,                        |

| वासम् २.२१५     | • [२४२], २ <b>१</b> ⊏      |
|-----------------|----------------------------|
| [२४३]: १२.५     | 95                         |
| वाससा           | ११.२०४                     |
| वाससाम्         | <b>⊏.३२</b> १              |
| वासांसि ः       | २.२२१ [२४६];               |
|                 | ९६; १०.४२:                 |
| 97.55           |                            |
| वासा            | ३.३४                       |
| वासिष्ठम्       | ११.२४९                     |
| वासोदः          | ४.२३१                      |
| वासोभिः ४       | <b>८१२९; ⊏.३९६</b>         |
| वास्तुमध्ये     | ३.⊏९                       |
| वास्तुसम्पादनम् | र् ३.२४४                   |
| वाहन०           | ४.९९                       |
| वाहनानि ७       | .२२२; ८.४१९                |
| वाहनायुधैः      | <b>⊏.१</b> १३              |
| वाहनेन          | ७.१७२                      |
| वाहनैः          | ७.७४                       |
| वाह्ये          | 5.9 <b>4</b> 9             |
| विंशतीशः        | ७.११७                      |
| विंशम्          | १०.१२०                     |
| विंशी           | ७.११९                      |
| विकर्मकृत्      | <b>⊏.६</b> ६               |
| विकर्मक्रियया   | ९.२२६                      |
| विकर्मस्याः     | ९.२१४;                     |
| 99.987          |                            |
| विकर्मस्थान     | ४.३०; ९.२२५                |
| विकलेन्द्रियः   | <b>⊏</b> .६६               |
| विकृतम्         | ९.२४७, २९१                 |
| विकृतः          | ९.२==                      |
| विकृताकृतयः     | ११.४२.                     |
| विकिरः          | ३.२४५                      |
| विक्रमम्        | ३.२१४                      |
| विक्रयः ३.५३    | <b>३, ५४: ⊏.</b> १४३,      |
| 988; 99.8       |                            |
| विक्रयात् व     | :.२०१; १०.९३               |
| विक्रिया        | પ્ર.૨પ્                    |
| विगतक्लमः       | <b>७.</b> १४१ <sup>.</sup> |
| विगतम्          | પ્ર.७ પ્ર.                 |
| विगुणः          | १०.९७                      |
| वित्रहः         | ७.१६४                      |
| वित्रहम्        | ७.१६०,.१६१,                |
| १६२, १७०        |                            |
|                 |                            |

विषसः 3.25₺ विषसाशी 3.25X विघ्ष्य 5 5 7 . 2 विचक्षणः ९.७१; १०.१०६, 905 विचक्षणान् 9.59 विचित्रा 99.85 विजने 90.900; 99.901 विजन्मा 90.23 विजय: ७.११, १९९; 90.998 विजयमानस्य 9.909 विजानता ¥.9**२9**; 5.**२७**€ विजानताम् €.58 विजिगीयोः **9.9 4 4** विज्ञातप्रकती 5.989 विज्ञानम् 8.20 विज्ञानाः 90.40 विट् २.४४ [८०]; ३.२३; ४.२२२; ४.१३४; ११.६६ विट्पण्यम् 90.54 विट्पतिम् 3.985 विट्वराहान् 4.98 विट्शूद्रयोः E 700 विड्भुजाम् 92.45 विड्वराहः 99.948 विड्वराहम् 4.98 विष्मुत्रम् ४.७७; ११.१४० विण्मुत्रस्य 8.85, 90° विण्मुत्रे 8.932 विष्मुत्रोत्सर्ग० 4.938 वितय० 97.4 वितथम् ८.९४, ११८; ९.७३ वितयेन **5.29** वित्तः 9.33; 4.95 वित्तम २.११२ [१३६]; 9.995; 99.30 वित्तवर्द्धनम् 90.54 वित्तविवर्धिनीम् 5.980 वित्तागमः 90.991 वित्तातु 9.999 विसेन २.१२९ [१४४] वितेशयोः 9.8'

| <b>विवल:</b> ९.२३             | ० विद्यम् १.४०; १२.६                                         |
|-------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| विद्वः ४.१११; ७.३             | ७ विद्यवा ९.६४, १७४                                          |
| विद्वा १.१०३; २.१०            |                                                              |
| [9२६]; ४.२०९; 9२.३४           | ९ विद्यवायाम् ९.६०<br>विद्यवावेदनम् ९.६५<br>४: विद्यवास ८.२८ |
| विद्वाम् ११.७३, =             | ४; विधवासु ६.२६<br>१३ विधवासु ६.२६                           |
| <b>विदुर्व</b> ३.9४           | 4 1441(II   11.44)                                           |
| विदेशस्यम् ४.५                | १५ विधानतः ६.८९: १२.७                                        |
| 17471 7. [1                   |                                                              |
| विद्वांसः १.९७; ४.९१, १२      |                                                              |
| <b>x.90</b> 0                 | ९.१४६                                                        |
| विद्वांसम् २.१८९ [२१          |                                                              |
| _ <b>૧९० [२१४]; ३.१२९; ५.</b> |                                                              |
| विद्वेषम् २.८६ [११९           |                                                              |
| इ.३४६                         | ९.६९, १२८; ११.१६                                             |
| विद्यमा ८.८८ [११३             | ]; विद्यानैः ६.२०                                            |
| 97.908                        | <b>ि विधिः</b> १.१३४ [२.१६];                                 |
| विद्यमानेषु ४.९               |                                                              |
| विद्या २.८७ [११२], ८          |                                                              |
| [११४], ९६ [१२१], ११           | 9 =.980, 9==; 9.989;                                         |
| [१३६], २१४[२४०]; ६.३          | o, १०.७; ११.१६१                                              |
| <b>९२</b> ; १०.११६; ११.२३     | १ ६.१६०, १६६; ९.१४९;<br>o, १०.७; ११.१६१<br>s; विधिनः         |
| 92.908                        | ाबाधना २.५२ [१०७];                                           |
| विद्यानुरुषु २.१८१ [२०१       | ह] ३.२१४, २८१; ४.१००,<br>- १९३; ४.१६९; ६.८१;                 |
| विद्यातपः १.९८                | . १९३; ४.१६९; ६.५१;                                          |
| विद्यातपोभ्याम् ५.१०          |                                                              |
| विद्याधनम् ९.२०               |                                                              |
| विद्यानाम् १२.८               |                                                              |
| विद्यानुपालितः ९.२०           |                                                              |
| विद्याम् २.१९३ [२१८           |                                                              |
| २१३ [२३८]; ७.१६               | विधिपूर्वम् ३.८४<br>६ विधिम् १.१११, ११६;                     |
| विद्यार्थम् ९.७               | ६ वाधम् १.१११, ११६;                                          |
| विद्याविशेषतः ११              |                                                              |
| विद्याहीनान् ४.१४             |                                                              |
| विद्युतः १.३                  |                                                              |
| विद्युत्स्तनितनिःस्वने ४.१८   |                                                              |
| विद्युत्स्तनितवर्षेषु ४.१०    |                                                              |
| विचुता ५.९                    |                                                              |
| विद्वत्सु १.९                 | ७ विधियज्ञात् २.६० [८४]                                      |
| विद्विषः १.१२० [२।१           |                                                              |
| 5.776; 9.5E                   | विधिवत् १.४८; २.१४                                           |
| विद्वान् १.१२७ [२। व          | ]; [४०], १२३ [१४=], १९१                                      |
| 7. 4 7 [ 4 4]; 3. 49, 94      | »; [२१६]; ३.२९, ९४, ९४,                                      |
| ¥.990, 9€9, ₹₹₹; ¤.9°         |                                                              |
| ३७, ९६; ९.३१७                 | २६७, २७४, २७९; ६.१, ११,                                      |

| Ę       | ३६, ७०, ९४:                      | ९.७२;             |
|---------|----------------------------------|-------------------|
| X       | 99.998, 985                      | ,                 |
| 0       | विधुक्षये                        | ३.१२७             |
| X       | विधूमे                           | <b>६.</b> ५६      |
| `<br>=  | विधेः                            | 99.29             |
| ¥       | विनयम्                           | ७.३९              |
| و       | विनयात्                          | 9. YO, YR         |
| },      | विनशनातु १.१४                    | o [२.२ <b>१</b> ] |
| ۲;<br>ا |                                  | .२९ [६४]          |
|         | विनाशम् ३.१७                     | e; 8.69;          |
| 3       | द.२४६ <sup>े</sup>               | .,                |
| X.      | विनाशाय                          | ७.१२              |
| ;       | विनाशिन्यः                       | १.२७              |
| •       | विनिपाते                         | 5.95X             |
| 0       | विनिर्गतः                        | <b>⊏.</b> ६४      |
| ];      | विनिर्णयः                        | <b>४.</b> ११०     |
| i,      | विनिर्णयम् १.११                  | ४; =. १९६         |
| .;      |                                  | ० [२.२१]          |
| ;       | विनिश्चयः                        | <b>5.</b> २७७     |
|         | विनीतः ७                         | .३९; =.9          |
| 2       | विनीतवेषः                        | <b>د.</b> २       |
| ];      | विनीतेन                          | ९.४१              |
| ·<br>), | विनीतैः                          | ४.६=              |
| ί;      | विपणिः                           | १०.११६            |
| θ,      | विपणेन                           | १०.१४२            |
|         | विपर्ययः ३.                      | ४९; ४.१२          |
| 5       | विपर्ययम् ४.१७५                  | १; ८.२४९          |
| ;       | विपर्यये                         | ४.२३५             |
|         | विपरीतः                          | ७.१६३             |
| γ.      |                                  | ; ७.१७१;          |
| ;       | <b>⊏.</b> २४७ े                  |                   |
| );      | विपरीतस्य                        | ७.३४              |
| ١;      | विपरीतानु ४.                     | ३१; ८.६३          |
| ,       |                                  | = [२१३];          |
| .,      | 9.59                             |                   |
| ٩       | विपरिचता                         | ७.४८              |
| •       | विप्रः १.१०९; २.                 | ३३ [४८],          |
| []      | ३७ [६२], ४३ [                    |                   |
| 9       | [११६], ९७ [१२                    | 71, 900           |
| ų.      | विर्धाः १०१ वि                   | रहों, ११७         |
| 9       | [٩२४], १०१ [१२<br>[१४२], १२४ [११ | (०], १३२          |
| ί,      | [१४७], १३३ [११                   | ८६], २१९          |
| ί,      | [२४४], २२४                       | [२४९];            |
| ì,      | [२४४], २२४<br>३.१०९, १२२, १      | ७९, २२४:          |
| •       |                                  |                   |
|         |                                  |                   |

| ४.२, ३४, ९५, ९                                                          | ४२. २३७.              |
|-------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| 7E0. 4 3E 199                                                           | e/2 E2                |
| 99 909: F                                                               | De 30.                |
| <pre></pre>                                                             |                       |
| 5.14X, 3XX;                                                             | . <b>\.</b> \.\.\.\.  |
| ११२, २२५;                                                               | ५०.५५२;               |
| ११.२४, २५, ८६                                                           | , ९९, १७५,            |
| २०१, २१४, २                                                             | <b>१९, २६</b> १;      |
| १२.५७, ७१, ११                                                           | Ę                     |
| विप्रकन्यायाम्<br>विप्रदुष्टभावस्य                                      | 90.99                 |
| विप्रवष्टभावस्य                                                         | १७२ (९७)              |
| विपत्रस्थाय १ ७३                                                        | . 99 919 5            |
| Constant Constant                                                       | 30-                   |
| विश्रमुखारमध्                                                           | 4.75                  |
| ावप्रम् २.५२, १                                                         | 03, 440;              |
| विप्रबुष्टाम् ९.७२<br>विप्रमुखाग्निषु<br>विप्रम् ३.८३, १<br>४.३९; ४.१०४ | ; ६.८८;               |
| 9.112                                                                   |                       |
| विप्रयोगम्                                                              | ६.६२                  |
| विप्रयोगे                                                               | ९.१                   |
| विप्रलुम्भकम्                                                           | <b>5.</b> ₹0 <b>९</b> |
| विप्रवत्                                                                | ३.२२०                 |
| विप्रवत्<br>विप्रस्य १.९८; २                                            | .१७ [४२],             |
| 98 [88], 92                                                             | 9 [986]               |
| <b>१९ [४४], १२</b><br>१४१ [१६६]; ३.                                     | ວຣີ ວຸຊວ.             |
| X 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9                                 | 8 9 4 O               |
| ४.१११, २४९;<br>१०.१०, १०९;                                              | 99 50                 |
| २० <i>६,</i> २६६: १२.                                                   | 7 7.40,               |
|                                                                         | ۲, ۷۵,                |
| दर, १०४<br>-                                                            |                       |
| विप्रसेवा                                                               | १०.१२३                |
| विप्रस्वम्                                                              | १०.६०                 |
| विप्राः ३.३६, २                                                         | ६५; ४.२४,             |
| १९७, १९९; ६.५                                                           | <b>९३; =.</b> ९१,     |
| ४२: ९.४४: १२.५<br>विप्राणाम् २.१                                        | <b>6</b> 年            |
| विप्राणामु २.१                                                          | ३० [१४४]:             |
| <b>૩.</b> ૧૭. ૧૧૧ પ્ર                                                   | .ર. ૧૪૬:              |
| 3.90, 999; 4<br>0.57; 5.707;                                            | € 338.                |
| 90.903                                                                  |                       |
| विप्रात्                                                                | 90.39                 |
| <del>рт.</del> э о и с                                                  | 17.01                 |
| विप्रान् ३.१५०, १                                                       | 146, 404,             |
| २०९, २५९; ४.                                                            | र <b>१६</b> ६ ४.३,    |
| २०९, २१९; ४.:<br>४; ७.३=; =.१०३                                         | १; ५०.१२२             |
| विप्रान्तक                                                              | ३.२२४                 |
| विप्राम्<br>विप्राय २.५                                                 | <b>८.३७</b> ८         |
| विप्राय २.                                                              | ९० [११४];             |
| ₹.9२5; 99.9३                                                            | ०, १४१ 📑              |
|                                                                         |                       |

| विप्रुवः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ५.१३३, १४१                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| विप्रे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ४.१९२                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                             |
| विप्रेभ्यः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ३.१३१; ७.७९;                |
| ९.३२३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                             |
| विप्रेषु ३∶९७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ७, १११, ११६:                |
| ६ १७; ११.६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | , १९६                       |
| विप्रै: ३.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २१२; १०.११३                 |
| विप्लवे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 5.385                       |
| विपालान्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>=</b> .₹४२               |
| Commercial | 5.380                       |
| विपुलात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                             |
| विफलान्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>5.780</b>                |
| विबुधाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | १२.४७                       |
| विभक्तीन्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | १.२४                        |
| विभवतैः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>⊏.१६६</b>                |
| विभवे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ¥.३४; १ <b>१.३</b> ८        |
| विश्वमात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ७.२४                        |
| विभागः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>८.७</b> ; <b>९.१</b> २०, |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २०४, २१०,                   |
| २२०<br>२२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | (04, (10,                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0.004                       |
| विभागधर्मः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 9.99%                       |
| विभागम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>९.</b> १४२               |
| .विभागशः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | १२.१७                       |
| विभागस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ९.१४८                       |
| विभागात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ९.२१६                       |
| विभागे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ९.१४९                       |
| विभावितम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ९.४७, ५१                    |
| विभूषणपरिच्छ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | व्या ९.७८                   |
| Company Co.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                             |
| विमुक्तस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <b>ξ. Y</b> 0               |
| विमुक्तिम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ११.२३२                      |
| विमुखाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ४.२४१                       |
| विमोक्षात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <b>⊏.३</b> १६               |
| वियुक्तान्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ७.२१४                       |
| वियुक्ती                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ९.१०२                       |
| वियोनिच्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 97.00                       |
| विरहः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ९.१३                        |
| विरहम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۲.98 <b>९</b>               |
| 14/64                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 4.105                       |
| विरहेन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ४.१४९                       |
| विराजम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 9.₹२                        |
| विराट्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १.३२, ३३                    |
| विराट्सुताः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ३.१९५                       |
| विरामः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | २.४८ [७३]                   |
| विरिक्तः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ય.૧૪૪                       |
| विरुद्धेन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 8.98                        |
| · <del>-</del> ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                             |

विरूपम् 8.98 विरोचिष्णः 9.00 विरोधिनः 8.90 विवत्सायाः ሂ.ട विवरम 4.90× विवशः ४.5२ विवस्वतस्तः 9.42 विवादः **5.** X, € विवादम् ¥.938, 950; द.ह, २२९, २४**४** विवादानु 8.959 विवादिनाम् 5.59 विवादिनोः **5.2**48 विवादे ¥.9**२9; =.99**0; ११.२०५ विवास्य 9.289 विवाहः 90.43 विवाहविधी 9.54 विवाहानामु १.११२; ३.३४, ₹ विवाहेच 3.39: X.9X7: **5.99₹; 8.98**€ विवाही 3.75 विविषतः २.१९० [२१४] विविदतम ₹.२०६ विविक्ते 8.215 विविषतेष 3.200: 99.5 विविधः 99.989; 92.901 विविधम् 9.85, 990; **३.२२७**: **१२.६**४ विविधाः 9.5; ६.२९; ९.३३२; ११.२३७; १२.७६ विविधान 9.39; ७.59; E. 286; 92.50 विविधानि २.२१५ [२४०]; 90.900; 99.258; 92.59. ७७ विविधास् 9.290 विविधेन 5.390 विविधैः **२.9४० [9६४]**; **६.५: ७.७९: 5.9९३: २७४** विवृतपौरुषः ७.१०२

| Commercial | मु १.३१; ९.१२=                 | विचयम्                   | 8.00                       | वेक्षणे                 | 9 0 4                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|--------------------------|----------------------------|-------------------------|-----------------------------------------|
| विवेकः<br>विवेकः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                | विषयानाम्                | 9.94                       | वजण<br>वेगेन            | <b>९.</b> १५<br>५.१०=                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २.११ [३६], १३                  | विषयात्मकः<br>विषयात्मकः | १२.५३<br>१२.७३             | वगन<br>वे <b>ज</b> ः    | 90.98                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۲۰۱۱[۲۲], ۱۲<br>  ۲۶]; ۹.۹۶;   | विषयान्                  | १२.७२<br>१२.७३             | वजः<br>वेजस्य           | ¥. <b>२</b> १४                          |
| 5.353; '                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                |                          | २.१७३ [१९ <b>८</b> ];      | वेजानाम्                | 90.88                                   |
| विशसिता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 10.0 <b>.</b><br>4.49          |                          | ).933, 938;                | वेज्दलेन                | 5.299                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ९.२४७; १०.१२०                  | c.98c, 3c                |                            | वेजून                   | <b>5.28</b> 6                           |
| विशिष्टः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ₹.६० [ <b>=</b> ¥]             |                          | . <b>=९</b> ; २.६३, ७१     | वेतनम्                  | ७.१२६; <b>=</b> .२१४,                   |
| विशिष्टम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                |                          | (; ७.३०; ९. <b>२</b>       | २१६, २१                 |                                         |
| विशिष्टानि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                | विषयै:                   |                            | वेतनस्य                 | ¯<br>⊏.ਖ਼, २ <b>१</b> ४                 |
| विशिष्टेन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ૭. <b>૪</b> ૬                  | विषयानि                  | 8.48                       | वेतनादानक               |                                         |
| विशीलः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>4.9</b> 48                  |                          | २.१३७ [१६२],               | _                       | , २४ [२.६], १२९                         |
| विश्द्धम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>5.</b> 709                  | २१४ [२३९                 | 7                          |                         | <b>์ १३</b> १ [२।१२];                   |
| विश्वये                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 99.43, 935,                    | विचादी                   | و. <u>لا</u>               | 7.980                   |                                         |
| 9=9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ,                              | विचापहैः                 | ७.२१७                      | Ę.EĘ, EQ                | ६ ११. २६४, २६४;                         |
| विशुद्धस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ११.२४२                         | विषास्वादः               | 99.8                       |                         | <b>९</b> ४, <b>९९</b> , 900,            |
| विशुद्धात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | १०.७६                          | विष्टपम्                 | ४.२३१; ९.१३७               | .१०२, १०                | ६, १०९                                  |
| विशुद्धान्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ११.१९०                         | विष्टस्थस्य              | <b>९</b> .२९६              | वेदशः                   | १२.१०१                                  |
| विशुद्धिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ५.६७; ६.६९;                    | विष्ठा                   | ३.१८०; ४.२२०               | वेदग्रैः                |                                         |
| 99.58                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                | विष्णुम्                 | 92.929                     | वेदतत्त्वार्थः          |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ९.२६, १३३, १३९                 | विसन्नाहम्               | ७.९२                       | वेदतत्त्वार्यी          |                                         |
| विशेषतः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | २.२०० [२२५];                   | विस्तरः                  | ₹.9२६                      | वेदतत्त्वार्थी          |                                         |
| ४.२०९;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ४.२१; ७.४४;                    | विस्तरशः                 | <b>९.२५</b> ०              | वेदत्रयात्              |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ८.५; १२.४१, ९३                 | विस्तरे                  | ₹. <b>१२</b> ४; ६.४४       | वेववरिशिष               |                                         |
| विशेषात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 90.३                           | विस्पष्टम्               | 8.99                       |                         | १.१३० [२।११];                           |
| विशेषेन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ७ ८६, १४०;                     | विष्पष्टार्यम्           | २.८ [३३]                   | ३.१६१                   |                                         |
| 99.99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                | विस्मयात्                | ४.२३७                      | वेदनिन्दा               | 99.45                                   |
| विश्वजन्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                | विस्रव्धम्               | <b>د.</b> ۲۹७              | .वेदनिन्दाम्            |                                         |
| विश्वजित्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 99.68                          | विहर्गमही                | •                          | वेदनेन                  | 90.28                                   |
| विश्वरूपम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | •                              | विहर्गमान्               | 9.39                       | वेदपारगः                | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
| विश्वसृज्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 97.40                          | विहायसि                  | २.१६१ [१८६]                |                         | १.२४५; ११.३७                            |
| विश्वामित्रः<br>विश्वेभ्यः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                | विहितम्<br>११.४४         | २.१४९ [१७४];               | वेदपारगम्<br>वेदपारगे   |                                         |
| विश्वैः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ₹. <b>५</b> ४, <b>९</b> ०      | ११.००<br>विहीनः          | e                          | वदपारग<br>वेदप्ण्येन    | و.= <u>لا</u><br>1 - 2 - 3 - 3 - 3      |
| ाव रवः<br>विचध्नानि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ११.२९<br>७.२१८                 | ।वहानः<br><b>वीत</b> ०   | ६.७४<br>६.३२; १२.२२        |                         |                                         |
| विष्ठी:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ७.२१ <b>८</b><br>७.२१ <b>८</b> | वातण<br>वीतभीः ्र        |                            | वेदप्रदानात्<br>वेदफलम् |                                         |
| विषमः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ७.२ <i>५</i><br>७.२७           | वीतमत्सरः<br>वीतमत्सरः   | ७.६४ <sub>.</sub><br>११.११ | वदकतम्<br>वेदबाह्याः    | 1.105<br>92. <b>9</b> ¥                 |
| विषमम्<br>विषमम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ४.२२५; <b>९.</b> ११९,          | वीरहत्यासम               |                            |                         | १९.५२<br>११४ [१४०], १४१                 |
| २ <b>१</b> ४, २८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                | वीरासनम्                 | 99,990                     |                         |                                         |
| विषमानि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 9.78                           | बारासनम्<br>बीरुधाम्     | 99.982                     |                         | १४, १४७; ४.१३८;                         |
| विचमे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1. 3<br>5. 3 3 2               | ना राया ग्<br>नीर्यतः    | २.१३० [१४४]<br>२.१३० [१    |                         | (x, 100, x, 145,<br>1.6x, 985           |
| विषम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 90.55                          | वीर्यवत्तमाः             | २. <b>८९ [११४]</b>         |                         | २.४३ [७ <b>८</b> ];                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 9 <b>२.</b> 9=, २९, ३२         | वीर्येष                  | 19.32                      |                         | 99.258, 25%;                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | , ,                            |                          | 11.31                      | 1.1-11                  | ,                                       |

| 97.993                                 |              | वेनः               | ७.४१         | वैदेही                  | 90.99                       |
|----------------------------------------|--------------|--------------------|--------------|-------------------------|-----------------------------|
|                                        | १०७          | वेने               | ९.६६         | वैदेह्याम्              | 90.30                       |
|                                        | 19.5         | वेशः               | ४.≒५         | वेदी:                   | ૪.૧૭૧                       |
| वेदविदः ७.३८; ८                        |              | वेशमद्यान्नविक्रया | ९.२६४        | वैनियकी                 | <b>હ</b> ેદ્દપ્ર            |
| ११.८४, २४६                             |              | वेशेन              | 8.58         | वैमानिकाः               | 92.85                       |
|                                        | 19.8         | _                  | ; ४.१२२;     | वैरकम्                  | <b>९.</b> २२७               |
|                                        | 338          | ९.६५, १५०          |              | वरम्                    | ६.४७                        |
|                                        | १.७६         | वेश्मनः            | 99.93        |                         | .933; = .68                 |
|                                        | ११६          | वेश्मनि            | <b>८</b> :६९ | वैरिणम्                 | 8.933                       |
|                                        | 6.39         | वेश्मानि           | ४.२३०        | वैवस्वतः                | <b>5.</b> ९२                |
| वेदविहिता ५                            | (,88,        | वेषः २.१६          | ९ [१९४];     | वैवाहिकः                | २.४२                        |
| वेबशास्त्रवित् ४.                      | २६०          | ७.२१९              |              | वैवाहिके                | ३.६७                        |
| वेदशास्त्रविवाम्                       | ४.२          | वेषवाग्            | ४.१८         | वेशेष्यात्              | १०.३                        |
| वेदसंहिताम् ११.                        | २५८          | वेष्टितशिराः       | ३.२३८        | वेश्यः १.११६;           | २.२० [४४],                  |
| वंबस्य २.११६[१                         | ४१];         | वैरवानसमते         | ६.२१         | २४ [४९], ३७             | [६२]; ५.८३,                 |
| ४.१२३; ११.७७                           |              | वेगुण्यात् ८.२९३   | ; १०.६८      | ९९; ८.२६७,              | ३७४, ३८२;                   |
| वेदांगानि २.११६[१                      | ४१];         | वैडालव्रतिकान्     | 8.₹0         | <b>९.३२६,</b> ३२        | ۲ <b>۰</b> ; ۹٥.۲,          |
| <b>४.९</b> ८                           |              | वैषवीम्            | 8.35         | <b>૧</b> २. <b>९</b> =; | . <b>१</b> २, <b>९३</b> ;   |
| <b>वेवाः</b> २.७२ [९७],                |              | वैज्वैदलभाण्डानाम् | <b>८.३२७</b> | १२.७२                   |                             |
| [२३०]; ३.२४९; १२.४                     |              | ् <b>वैतानान्</b>  | ६.२४         | वेश्यकन्यया             | ₹.४४                        |
| वेबात् ५.४४; १२.९७                     |              | वैतानकुशलः         | ११.३७        | वेश्यकन्यायाम्          | 90.5                        |
| वेबाधिगमः १.१२१[                       |              | वैतानिकम्          | ६.९          | वैश्यपार्थिवी           | द.३७ <i>६</i>               |
| वेवानाम्                               | <b>¥.</b> ¥  | वैतानिकानि         | 9.95         | वेश्यभावम्              | १०.९३                       |
| <b>वेबान्</b> ३.२; ६.३६,               | ₹७;          | वैतृष्ण्यम्        | ४.१२=        |                         | .३१; २.१०२                  |
| ११.२४३                                 |              | ्वैदलम्            | ६.५४         | [१२७]; ८.८८,            |                             |
|                                        | <b>₹.</b> ⊏३ | वैवलस्य            | ७.१३२        | ४१०, ४११; १             | ०.७८, १२१:                  |
|                                        | ६.९४         | वैदलानाम्          | ४.११९        | ११.१२९                  |                             |
| •                                      | १३४          |                    | २१ [२।२];    | वैश्यवन्                | ४.१४०                       |
| [980]                                  |              | २.४२               |              | वैश्यवृत्ता             | 90.53                       |
|                                        | 9= &         |                    | .२ [११७];    | वैश्यवृत्तिम्           | 90,909                      |
| वेवाभ्यासः २.१४१ [१                    |              | 99.88; 97.58,      |              |                         | .२४; ९.३२४                  |
| १०.५०; ११.२४४; १२                      |              | वैदिकान्           | ४.१९         |                         | !. <b>990, 99</b> २;        |
|                                        | २.९२         |                    | ४ [२।१४];    | द.४१ <b>द</b> ; ११.३    |                             |
| वेदाभ्यासेन ४.१४८; १                   |              | ७.९७               |              | वैश्यस्य १.९०           |                             |
|                                        | 99.3         | वैविके             | १२.८७        | ७[३२], १२[३             |                             |
| , , , , , ,                            |              |                    | ६]; ६.७४;    | <b>१९ [४४]</b> ,        |                             |
| 7.980 [907]; 99.79                     |              | 5.990              |              | 5.330; <b>9.</b> 3      |                             |
| वेदेभ्यः २.४२,                         |              |                    | .४९ [८४]     | ۵۰, ۵۲; ۹۹.۶            | <b>२</b> ३४                 |
|                                        | 958          | वैवेहः             | 90.33        | .वेश्याजः<br>वैश्याजः   | <b>۹.۹</b> ۷۹               |
|                                        | 8,98         | वैवेहकः            | 90.25        | वैश्यात् १०.२           | (4, 5%, 11%<br>030 [0 U U]. |
|                                        | ₹0₹          | वैदेहकानाम्        | 90.89        | <b>वैश्यानाम्</b> २.    | 140 [122];                  |
| वेदोपकरणे २.५०, [ <sup>९</sup><br>वेदौ |              | वैवेहिकात्         | 90.35        | ३. <b>१९७</b>           | 90 99 915                   |
| पदा                                    | ₹.२          | वैदेहकेन           | १०.१९        | वैश्यान्                | १०.११, १७                   |

| वेश्यापुत्रः        | ९.१५३                    | शतगुः       | 99.98                  | शरषम्                | ६.८४                   |
|---------------------|--------------------------|-------------|------------------------|----------------------|------------------------|
| वेश्याम्            | 5.352                    | शतगुजः      | २.६० [८४]              | शरजागतम्             | ११.१९=                 |
| वेश्याय             | <b>९</b> .३२७            | शतवण्डः     | 5.280                  | शरणागतहन्तृन्        | 99.980                 |
| वैश्वे              | द.२६ <b>द, ३</b> द४;     | शतमानः      | 5. <b>2</b> 80         | शरणेष्               | €.२६                   |
| 99.9२६              |                          | शतमानम्     | <b>5.</b> २२०          | 'शराव <b>ं</b>       | ६.५६                   |
| वैश्ववेवम्          | ३.८३, १२१                | शतवर्षम्    | २.११० [१३४]            | शरीरकर्पणात्         | ७.११२                  |
| वैश्वदेवस्य         | 3.58: 8.953              | शतायुः      | ३.9⊏६                  | शरीरजैः              | 92.9                   |
| वैश्ववेवे           | ₹.90=                    | शतेशः       | ७.११७                  | शरीरतः               | 92.94                  |
| वैश्वानरीम्         | ११.२७                    | शतेशाय      | ७.११७                  | शरीरम्               | 9.9७;२.9६७             |
| <b>व्यूह्य</b>      | ७.१९१                    | शत्रवः      | 8eP.≂ ; <b>६</b> e.e   | [१९२]; ४.२४          |                        |
| ब्रीहिय <b>वै</b> ः | ३.२६७                    | रात्रुकुलम् | <b>⊏.९३</b>            | रेर९; १२.१६          |                        |
| शंसितव्रतः          | 9.908                    | शत्रुषिः    | ७ १६८, १७९             | शरीरशुभूषाम्         | <b>९</b> .८६           |
| शकटेन               | ७.१८७                    | शत्रुषु     | ७.३२; १२.७०            | शरीरसंस्करः          | 9.7 [74]               |
| शकलाभ्याम्          | 9.93                     | शत्रुसेविनी | ७.१८६                  | शरीरस्य              | २.४१, २१९              |
| शकलेन               | ६.२⊏                     | शर्त्राः    | ७.१४४                  | [२४४]; ४.३;          |                        |
| शकाः                | 90.88                    | शनकैः ३     | .९२, २२४, २२=:         | <b>६</b> ८; ८.६९, ३८ |                        |
| शक्नान्             | ٧.٩٩                     | ७.१०६,      | 994; 6.967;            | शरीरात्              | ٩.5                    |
| शक्ति :             | ¥.930; ६.७¤,             | 90.83       | ,                      | शरीरिजः              | 9.43                   |
| <b>9</b> ₹.६३       |                          | रानै:       | ३.२१७, २१८             | शरीरिजम्             | १२.२४                  |
| शक्निकान्           | <b>5.</b> ₹0             | शपथम्       | <b>5.990, 999</b>      |                      | <b>٩.</b> ≂४; ६.६४;    |
| शक्तः               | २.८४ [१०९],              | शपयाः       | 5.990                  | 92.998               |                        |
| ९.२०७; ११.          |                          | शपवे        | <b>5.997, 99</b> ¥     | शरीरेण =.१७;         | १२.१७, =१              |
| शक्तितः २           | २.१४२ [१६७]              | शपवेन       | 5.908                  | ंशर्करा              | <b>=</b> .₹ <b></b> ¥0 |
|                     | २४३: ४.२९.               | शपवैः       | <b>=.</b> 9 <b>९</b> 0 | शर्मवत्              | २.७ [३२]               |
| ३२, २२७: ४.         | .=६: ६.७, १९,            | शफस्य       | 99.9६=                 | शर्वरी               | 9.88                   |
| ३६; ⊏.४′            | <b>१: ९.२७४</b> :        | शब्द:       | 9२.९८                  | शस्यकः               | १२.६४                  |
| 99.99३, २२          | ? <b></b> ¥              | शब्दम्      | <b>१.७४; २.९९</b>      | शल्यकम्              | ४.१८                   |
| शक्तिमानु           | १०.९=                    | [१२४]; १    | १.१०५                  | शल्यम्               | <b>5.9</b> ₹           |
| शक्तिम्             | ७.१०, १६:                | शबस्य       | १०.१२२                 | शस्यवतः              | ९.४४                   |
| 5.39X; 90.9         | १२४; ११.२०९              | शबेधः       | 9.79                   | शवः                  | ९.१७८                  |
| शक्तेन              | १०.१२९                   | शमीवल्ली    | <b>स्थलानि</b> ८.२४७   |                      | .६४; १०.५५             |
| शक्त्या २           | १.२२० [२४४]:             | शमे         | १२.९२                  | शवशिरः               | ११.७२                  |
|                     | >२; १०.११ <del>६</del> ; | शम्यापाताः  | <b>८.२३७</b>           | शवस्पृशः             | ५.६४                   |
| ११.२४४              |                          | रायनम्      | ₹.9७                   | 'शशकूर्मयोः          | ३.२७०                  |
| शक्रलोकभाक्         | <b>۳.३</b> ६६            | शयनस्यः     | ४.७४                   | शशवत्                | ७.१०६                  |
| शड्क:               | <b>८.२७</b> १            | शयने        | <b>⊏.३७</b> २          | शस्त्रम्             | <b>८.३४</b> ८          |
| शङ्खपुष्पीशृत       | <b>ाम्</b> ११.१४७        | शयानः       | २.१७० [१९५             | शस्त्रविक्रयिषः      | ४.२१५,                 |
| शङ्खभृंगाणा         |                          | शयानस्य     | २.१७२ [१९७]            | २२०                  |                        |
| शठे                 | ४.१९६                    | शय्या २     | .९४ [११९], १७३         | शस्त्रभृताम्         | ११.७३                  |
| शवः                 | ७.१२३                    | [१९८]; ९    | .१७; १०.४६             | शस्त्रभृत्           | ७.२२३                  |
| शवन्                | 8,₹0                     | शय्याम्     | ३.१०७; ४.२५०           | शस्त्रम्             | 90,55                  |
| शणतान्तवी           | २.१७ [४२]                |             | षः २.९४ [११९]          | शस्त्रवृत्तयः        | १२.४४                  |
| 'शणसूत्रमयम्        | २.१९ [४४]                | शरः         | \$.88                  | शस्त्राणाम् ८.       | १२५: ९.२९३             |
| • •                 |                          |             |                        |                      |                        |

| रास्त्राणि                    | ७.२२२                    |
|-------------------------------|--------------------------|
| शस्त्रावकाशकान्               | 9.705                    |
| रास्त्रास्त्रभृताम्           | 90.68                    |
| शस्त्रेण ४.१२२                | . 90 999                 |
| शस्त्रः                       | , १०.११५<br><b>५.९</b> ८ |
| शाक मूलफलानाम्                | ۲. ۱٦<br>۲. ۹۹۹          |
| शाक मूलफलेन                   | 4.113<br><b>4.4, 9</b> 4 |
| शाक मूलफलेषु                  | ₹. ₹, 1 ₹<br>5. ₹ ₹ ¶    |
| <b>शाकम्</b> २.२              | ו דדיַר<br>רפעכו פנ      |
| २५०                           | <b>₹1[₹°</b> €],         |
| शाकलहोमीयैः                   | ११.२४६                   |
| शाकानि<br>शाकानि              |                          |
| शाकुनेन                       | ६.१३<br>३.२६⊏            |
| राक्षुनन<br>शाखान्तगतम्       | ३.९४५<br>३. <b>९४</b> ५  |
|                               |                          |
| शाज०<br>शाजकीम० ः             | 90.50                    |
|                               | २.१६ [४१]                |
| शान्तात्मा<br>शान्तिहोमान्    | १.५२<br>४.१५०            |
| शारङ्गी                       | 0, 1 X O                 |
| रार <b>क्</b> या<br>शारवैः    | ९.२३<br><b>.</b> ६.११    |
| सारकः<br>सारीरम् ४.१३         | . E 216 - 1              |
| <b>९.२३६</b> ; १२.७           | 7, 4.464;                |
| शारीरस्य                      | ५.११०                    |
| शालयः                         | 4.110<br><b>९.</b> ₹९    |
| शाल्मलीन्                     | c. 28%                   |
| शास्मलीफलके                   | 5.386                    |
| शाल्मलीम्                     | 8.90                     |
| शावम् ४.४९                    |                          |
| शावाशीचस्य                    | ¥.98                     |
| शाश्वतः                       | 9.900                    |
|                               | 93, 992;                 |
| २.१२१ [१४६                    | 7 298                    |
| [288]; 8.232                  | ; ¥.₹Ę;                  |
| £ 50. 5 5. 92                 | 4 <b>2</b> 3             |
| शाश्वतान् १.<br>शाश्वतीः १९९६ | 995.69                   |
| शाश्वतीः '१९६                 | - 3 98E                  |
| ४.२५९; ७.४; ९.                | 3.9                      |
| शाश्वतीम्                     | ७.४३                     |
| शासनम्                        | <b>९.२६२</b>             |
| शासनात्                       | <b>≒</b> .३9६            |
| शासने                         | 9,₹9                     |
|                               | > [२। <b>११]</b> ;       |
| 197.900; 97.90                | 7. 90£                   |
|                               | 1, 1-7                   |

9.242 शास्त्रतः शास्त्रवृष्टैः ⊏.३. शास्त्रम् १.५८, ५९, १०२, 908, 998, 8.70; 8.55; 99.283; १२.९४. १०४, १२६ शास्त्रवर्तिनः 8.50 शास्त्रविवः 0 X 9 शास्त्रस्य 92.900 शास्त्राणि 8.98 शास्त्रे 9.995, 934 [3198] शिखाजटः 2.988 [298] शिग्रकम् **६.98** शिफाः 5.369: 9.230 शिरः 7.3x [ \$0]. 939 [916]: ४.८२. ८३ शिरसि 8.53 शिरांसि 5.998 शिरोधि **5.2**44 शीलः 90.997 शिलान ₹.900 शिलाफलकनौष् २.१७९ [२०४] शिलोञ्खभ्याम् 8.90 शिलोञ्च्छेन 9.33 शिल्पम् 90.998 शिल्पानि २.२१५ [२४०]; 90,900 शिल्पिनः ७.१३८: १०.१२० शिल्पिभः ७.१७४ शिल्पेन 3.58 शिल्पैः 9.9X शिल्पोपचारयक्ताः 9.749 शिवसंकल्पम् 99.240 शिश्ः **२.१२६ [१४१]** १२७ [१४२]: ८.६६ रिशर्चा न्द्रायणम् 99.398 शिशोः २.९ [३४] शिश्नवृष्ये 99.908 शिष्टसम्मताः 3.39 शिष्टाः 97.905, 908 शिष्टेष 78.8

शिष्ट्रपर्यम् 8,988 शिष्यः २.१६३ [२०६]; २१७ [282]; **4. 4 1** 5.396; 8.956 शिष्यम् २.४४ [६९], ११५ [980]; 8.998 शिष्यर्त्विग्बान्धवेष ¥. 59 शिष्यानाम 8.909 शिष्यात ४.१६४. १७५: **5.28**; **9.202**; **99.39** 8.904 शिष्यान शिष्येच 5.90 शिष्येभ्यः 9.903 शितातप० 92.00 शीते 99.993 शीर्षैः **६.२**9 शीलतः ६. ८२ शीलम् १०. ५९, ६० श्कसारिके⊦ **X.9**2 शके 99.938 श्कतके 8.939 8.299 श्वतम् श्कतानि २.१४२ [१७७]; 99.943 श्कतेष ४.१० राक्रम् २.94६ [959]; श्क्रे 3.89 राक्तः 9. ६६: ६.२० श्क्लपकाविनियतः ११.२१७ श्कलवस्त्राम् 9.00 श्वनाम्बरः ¥.34 श्कले 99.298 श्वलेषु **४.९**5 श्चयः 9.955 श्राचिः १.७६; २.८४ [१०९], २६ [४१] = २ [१०७], १४१, [964]; 3.744; 8.34; ४.६२, १०६, १३०, १३१; ७.२२; ७.६४; ८.८७, ११४; 9.334 शचिना 9.39 श्चिम् २.९० [११४];

राल्कस्थानम् 5.800 शस्कस्थानेषु ८.३९८, ४०० २.२०४ [२२९], शुभूवा २१६ [२४१]; ७.८८; ९, २८, 338 **१.९**१; २.८७ शुभूषाम् [११२], २१० [२३४]. 90.99 श्रभुष: २.८४ [१०९], १९३ श्वकवरम् 8.938. श्ष्काणि 99.944 श्ष्कान्नस्य 99.988 शुष्काम् 99.34 92.44 शुकर० 9.998, 983 श्रुवः [२।२४]; २.३७ [६२], १०१ [१३७]: [१२६], 992 ४.२१८; ४.८३, ९९; ८.२०, २१, ३७४, ४१४, ९.९८; १०.४, ३०, ६४, ९९, १२१, 978; 99.55; 97.67 90.5, 8 श्रुकन्याम् शूब्रजनसन्निधौ 8.99 **₹.9**¥; **४.**₹**४**¥; शूद्रताम् १०.६४ २.१४३ [१६८]; श्द्रत्वम् 99.90 शुद्रभूयिष्ठम् 5.22 9.39: 7.907 श्रुव्रम् [9२७]; ४.९२; ८.८८, ११३, ४१०, ४१३ 88.€ श्रुवया 3.905 श्रदयाजकः 3.23 शूद्रयोः 8.89 शूद्रराज्ये २.७८ [१०३]; श्रुवत् **5.907, ₹99** श्विवट्स्नचित्राणाम् ८.१०४ 90.95 शूद्रवृत्या 3.948 शूद्रशिष्य० **4.908** शूद्रसंस्पर्शद्विता शूद्रसेवनम् 99.58 शूद्रस्य 9.89; २.७ [३२];

**3.93**; **8.**399, 333; **6.3**; **5.२६७, ३३७**; 9.940, १७९, , ३३४; 90.933; 99.93, 234 श्वहत्यावतम् 99.939. 980 सूब्रहा 99.930 3.93, 98; 5.85; शुद्धाः 90.930; 93.83 शुद्धाणाम् **२.१३० [१४४]**; 3.986; X.980; F.85; 90.89; 99.82 **5.890**; 90.97, शुद्रात् 9६, 9¤, 990; 99.२**%**, ४२ श्क्रान **७.**9३८; ९.२२४; 90.90 शुद्रापत्यैः 3.58 शुद्राप्त्रः 9.944 श्रुवाप्त्राय ९.१५४ ३.9७; ८.३८४ शुद्धाम् 8.50 शुद्राय श्रायाम् ५.३८३; ९.१७८; 90.95, 88 श्रुद्रास्तः 9.949, 943 शूद्रावेदी ₹.9€ श्रुवे **5.785**; 90.978; 99.925 शुद्रेन . 7.980 [907]; ४.१०४, १२९ श्रदेष 8.243 श्रुबोच्छिष्टा 99.985 8.40 शुन्यगेहे शुन्यानि 9.7EX श्रम 9.290 शूरसेनकाः १.१३८[२।१९] शूरसेनजान् **७.**9९३ 4.79 शूराणाम् ७.४४, ६२ श्रान् श्ले ७.२०; ९.२७६ शेल्म **¥.** Ę शेवधिः **२.58 [998]** रोपभ्क् 3.999 शेषम् **₹.२१**5; ¥.७¥;

|                          |                        |                                  |                                   | _                                 |                        |
|--------------------------|------------------------|----------------------------------|-----------------------------------|-----------------------------------|------------------------|
| ्६.१२; १२.२०             |                        | श्यामः                           | હ.રપૂ                             | िषयम्                             | २.२७ [४२];             |
| शेषाः ३.४७; ९            | ८.१०४, १२४             | रमशानान्ते                       | ४.११६                             | ४.१३७, २                          |                        |
| शेषाचाम् १.९             | १०२; ९.१६३             |                                  | ३१८; <b>१</b> ०.४०                | भिषे                              | ₹.5९                   |
| शेवात्                   | ३.२१४                  |                                  | ३४; ६.६, ४२                       | श्री:<br>- <del>^-</del>          | ७.११; ९.३००            |
| शेवे ४.१                 | ०६; ८.२९०,             | रमभुलः<br>रमभूषि                 | ११.१०४<br>४.१४१                   | भीफलैः                            | ४.१२०                  |
| ३२०, ३२२<br>             |                        | रमञ्जूष<br>स्यावबन्तकः           | ₹.1°1<br>₹.9¥₹                    | भुतम्                             | <b>इ.२७</b> ३          |
| शेषेतु                   | -\ <b>४.२०</b> +       |                                  | 4. 144<br>99.88                   | श्रुतय:                           | 9.99                   |
| रीख:                     | 90.29                  | श्यावदन्तताम्<br>श्येनजीवी       | 11.°\<br>3.9 <b>६</b> ४           | भुतवृत्त०                         | 9.288                  |
| शैलान्                   | 9.28                   | रयनजाया<br><b>श्येनं जासी</b>    | 4.14°<br>99.934                   | भुतवृत्ते                         | ७.१३४                  |
| शैलूचतुन्नवायः<br>शोक०   | 8,298                  |                                  | २१३ [२३ <b>८</b> ];               | भुतशीले                           | 99.77                  |
|                          | ६.३२, ७७               | <b>४.१४</b> =; ११.३              |                                   | भुतस्य                            | २.१२४ [१४९];           |
| शोकम्<br>शोषित० ४        | 9.4                    |                                  | <b>`</b><br>२०२; ४.२२६            | ۲,9=<br>                          | - 02-52:03             |
| रागित्र ०                | .१६८; ६.७६             | भद्धाः २. <sup>.</sup><br>भद्धाः | २०२, ४.२२५<br>३.२४९               | <b>માતઃ</b> ૧.૧૯                  | os, 925 [218],         |
| शोषितम्                  | ४.१६ <b>८</b> ;        | भद्धाकृते                        | ४.२२ <i>६</i><br>४.२२६            |                                   | २। <b>१०], १३२</b>     |
| 99.200, 205              |                        | भक्षापृता<br>भक्कानतया           | ७.२२५<br>७. <b>=</b> ६            |                                   | 933 [7198],            |
|                          | 14; 99.924             |                                  | ४.२२ <u>४</u>                     | 4 <b>3 8   4</b>                  | । १४]; ३.२ <b>६४</b> ; |
| शोधनात्<br>शोधनैः        | ९.२४३<br>११. १६०       | श्रद्धापूतम्<br>श्रद्धासमन्वितः  |                                   | •. 4 x x; w                       | .९७; १२.१०९            |
| रा। धनः<br>शोध्यम्       | 11. 140<br>¥.90=       |                                  | .983 [985]                        |                                   | ₹ २. <b>१० [३</b> ४],  |
| शीच०                     | र. १८५<br>४. <b>९७</b> | भ्रमार्तः                        | . 1 ° ₹ [ 1 ₹ °]<br>5. <b>ξ ७</b> | १४४ [१६९<br><b>भ्</b> तिद्वैद्यम् |                        |
| शीचकल्पः                 | ۲. ۱۵<br>۲. ۹४٥        | अमेज                             | 9.205                             | भुतिह्यम्<br>भुतिनिदर्शन          | <b>९.</b> ३२           |
| शाचमल्यः<br>शीचपराः      | ३.१ <b>९</b> २         | भवणात्                           | 5.08                              | भुतिप्रामाण्य<br>श्रुतिप्रामाण्य  | ात् ११.४ <b>४</b>      |
|                          | ۲۰۱۸۲<br>۲۳۶۶ ; ۹۹۶.   |                                  | .११९ [१४४]                        | नु।तप्रामाण्य<br>[२।८]            | तः १.१२७               |
| [६९], २१४[२ <sup>)</sup> |                        | भाद्यकर्मीण                      | ₹.9=७                             | भ्तिशीलवर्त                       | ₹ <b>३.</b> २७         |
| २३ <b>४</b> ; ४.९४,      |                        | भाद्यकर्मसु                      | <b>३.२</b> ४४                     | भुतीः<br>श्रृतीः                  | ६.२९; ११.३३            |
| 995, 936,                |                        | भाद्यकल्पम्                      | 9.993                             | भुतोपक्रियय                       |                        |
| <b>९</b> २; १०.६३;       |                        | श्राद्धदेवान्                    | <b>३.२</b> १३                     | [486]                             | 1.11                   |
| 92.39                    | ( ( , ( , , ,          |                                  | २५०; ४.१०९                        | भूतौ                              | ९.९६                   |
| शीचविधिः                 | ४.१४६                  | भाद्यमित्रः                      | ₹.9४०                             |                                   | र<br>१ ४.१६४; ९.३०     |
| शीचस्य                   | ¥.990                  |                                  | .१२२, १२३,                        | श्रेणीधर्मान्                     | 5.14°, 5.4°<br>6.89    |
| शीचानाम्                 | ¥.90 <b>६</b>          | १३८, १४६,                        |                                   |                                   | ३४ [१४९], १९८          |
|                          | .9७४; ९.99             | २२२, २४७,                        | २४९, २८०,                         |                                   | .९[२२४]; <b>४.९</b> १, |
| शीचेन                    | 8.985                  | २८१, २८२; ४                      | .939                              | ₹ ₹ =                             | [ ], •. • . , (,       |
| शीचेप्स्                 | २.३६ [६१]              |                                  |                                   | श्रेय:सु                          | २.१८२ [२०७]            |
| शौण्डिकान्               | <b>.</b>               | श्राद्धस्य<br>श्राद्धानि         | <b>३.</b> १३९                     | श्रेयसः                           | ₹.958                  |
| शौण्डिकानाम्             | 8.296                  | भाद्धिकम् 🔾                      | ४.११६, ११७                        | श्रेयसा                           | २. <b>९४ [१</b> १९];   |
| शीवः                     | ९.9६०                  | <b>श्राद्धे</b> ३.१३८,           |                                   | 90.80                             | (, , , [ , , , ],      |
| शीनकस्य                  | ₹.9€                   | १४१, १९१,                        |                                   | श्रेयस्करतर                       | म् १२.६४, ६६           |
| शीनम्                    | ¥.93                   | २३४, २७६                         |                                   | श्रेयस्करम्                       | 9.55                   |
| शौर्यकर्मापदेशैः         | 4.२६=                  |                                  | ३.१४०                             | श्रेयस्त्वम्                      | 90.55                  |
| शीर्यम्                  | ७.२११                  | भारत<br>भारेषु                   | 3.939                             | श्रेयांसः                         | ે ૪.૪ે ૭               |
| श्मशानगोचरम्             | १०.३९                  | भादैः                            | ३.८१                              | श्रेयांसम्                        | <b>⊏</b> . ९६          |
| रमशानान्तः े             | 9.934                  | भावण्याम्                        | ४९५                               |                                   | .१७७; १०.११२           |
| [२।१६]                   |                        | श्रियः                           | <b>९</b> .२६                      | श्रेयसीम्                         | 90.88                  |
|                          |                        |                                  |                                   | -                                 |                        |

| श्रेष्ठ:                    | 5,59                                | श्ववताम्                         | <b>४.२</b> १६                             | ष्ठीवनैः               | ४.१२३                |
|-----------------------------|-------------------------------------|----------------------------------|-------------------------------------------|------------------------|----------------------|
| श्रेष्ठताम्                 | 8.284                               | <b>श्वविष्ळया</b> म्             | 90.99                                     | संकरजातानाम्           |                      |
| श्रेष्ठम्                   | 9.904; =. 209;                      | <b>भववृत्तिः</b>                 | ४६                                        | संकरीकरणम्             |                      |
| ९.२९७                       |                                     | रववृत्या                         | 8.8                                       | संकरे                  | 90.80                |
| भेष्यः                      | १.९६; १२.१०३                        |                                  | .१०६ [१३१]                                | संकल्पजाः              | 9.922 [213]          |
| श्रेष्ठ्यम्                 | 92.35                               | <b>रवरशृगालख</b> रैः             |                                           | संकल्पम्               | २.११५ [१४०]          |
| श्रेष्ठ्यात्                | १०.३                                | <b>श्वसुर</b> ः                  | <b>३.</b> ११९                             | संकल्पमूल:             | 9.927 [२1३]          |
| श्रेष्ठ्येन                 | 9.900                               | श्वसुरम्                         | ३.१४८                                     | संकल्पसम्भवा           |                      |
| श्रोत्रम्                   | २.६५ [९०]                           |                                  | .१०५ [१०३]                                | [२।३]                  |                      |
| श्रोत्रादीनि                | २.६६ [९१]                           | श्वसूकरनिपातेन                   | <b>5.2</b> 95                             | संकििपतान्             | १.१२४ [२।४]          |
|                             | [३.१२०, १३७,                        | श्वसूकरमुख०                      | <b>⊏.२३९</b>                              | संकीर्णयोनयः           | १०.२४                |
| १६४; ७.१                    | ३३, १३४; ८.६४,                      | श्वहतम्                          | <b>5.</b> २३२                             | संकीर्जानाम्           | 9.99६                |
| ३९३                         |                                     |                                  | १७६ [२०१];                                | संक्षेपेण              | ७.१५७                |
| भोत्रियम्                   | ⊏.३९३, ३९ <b>४</b>                  | ३.२३९, २४                        |                                           | संक्रमध्यजयब           |                      |
| भोत्रियस्त्वः               |                                     | ७.२१; १२.६२                      |                                           | संख्याने               | E.800                |
| भोत्रियस्य                  | 8.558                               | <b>भवावित्</b>                   | १२.६४                                     | संख्याय                | <b>द.३६</b>          |
| श्रोत्रियानाम्              |                                     | श्वाविधम्                        | ४.१८                                      | संगतः                  | <b>5.39</b>          |
| भोतियात्                    | 90.933                              | रिवत्रि                          | ७.६                                       | संग्रहः                | ₹.9३=                |
| भोत्रियान्                  | ४.३१                                |                                  | ३.१६१, १७७                                | संब्रहणम्              | <b>⊏.३४६, ३४७</b> ,  |
| श्रोत्रियाय                 | ३.१२⊏                               | <b>स्वैत्र्यम्</b>               | 99.40                                     | 3 X =                  | - 344                |
| श्रोत्रिये                  | ¥.59                                | षट्कर्म०                         | 8.9                                       | संग्रह <b>े</b>        | 5.8X8                |
| श्रोत्रियेषु                | द.३९४<br>- २.२० ००.२०               | षट्पदा                           | ७.१२९                                     | संब्रहम्               | 9.998                |
|                             | =.२७१; १२.१२ <b>१</b>               | वड्ऋतून्                         | <b>३.२</b> १७                             | 'संब्रहे               | 9.99 <b>३; ९.9</b> 9 |
|                             | २.१७ [४२], १३४                      | वड्गुणान्                        | ७.१६०                                     | .संब्रहेष              | 5.399                |
| [१४९]<br><b>रलक्ने</b>      | - 300                               | चडड्वित्                         | ₹.9=¥<br>= 3=¥                            | संग्रामात्<br>संग्रामे | 9.50<br>9.90<br>9.90 |
|                             | =.३ <b>९</b> ६<br>त्रवान्तानि ४.१३२ | वड्भागः                          | ¥0€,≥                                     | संप्रामेच्             | ७.९४, १९९<br>७.हह    |
| श्लेष्मनिष्ट्यू<br>श्लेषुमा | X 5 9 . X                           |                                  | .9३9; =.३३,                               | संगान्                 | €.३३, <b>5</b> 9     |
| रलपुना<br>श्लेष्मातकः       |                                     | ३४, ३०४<br><b>चड्डा</b> गहारिणम् | <b>۳.३</b> ٥٤                             | संगे<br>संगे           | 4.44, 51<br>0,30     |
| श्लीपदी                     | ३. <b>१६</b> ४                      |                                  | 9=x;                                      | संगे <b>भ्यः</b>       | ₹.₹¥                 |
| श्वक्रीडी                   | 3.988                               |                                  | .933 [9X5]:                               | संचयनात्               | ય. પ્રે              |
| श्वखरोष्ट्रे                | 8.99%                               | <b>3.</b> 238                    |                                           | संजीवनम्               | 8,59                 |
| श्वगर्वभम्                  | 90.49                               | चण्डस्य<br>चण्डस्य               | ४.२११                                     | संभा                   | 9.88; 5.939          |
| रवगृधैः                     | <b>₹.</b> 99x                       | चण्डे                            | 99.933                                    | संततिः                 | <b>३.२४९; ११.</b> ४  |
| श्वगोधा                     | 99.939.                             | चण्मासान्                        | <b>३.२६९</b> :                            | संवाता                 | =.382                |
| श्वजाधनीम्                  |                                     | 99.930                           |                                           | संदितानाम्             | E.382                |
| श्वनकुलस्य                  | 99.948                              | चष्ठानकालता                      | 99.२००                                    | संध्ययोः               | 8.40                 |
| श्वपचानाम्                  |                                     | षष्ठे                            | २.१२ [३७]                                 | संध्ये                 | ج. <b>ج</b> ۾        |
| श्वपचाम्                    | <b>३.</b> ९२                        | वाड्गुजसंयतम्                    | ٠. ٠, ٠, ٠, ٠, ٠, ٠, ٠, ٠, ٠, ٠, ٠, ٠, ٠, | संघ्योपासनाम्          |                      |
| श्वपदम्                     | ९.२३४                               | वाड्ग्ण्य०                       | ७.१६७                                     | संनिधातृन्             | <b>९.२७</b> =        |
| श्वपाक:                     | 90.998                              | वाण्मासिकः                       | ७.१२६                                     | संन्यस्य ६.९           | kx, ९६; =.9=२        |
| श्वभि:                      | <b>ሂ.</b> ٩३ <b>१;</b> ६.ሂ٩;        | वो उशी म्                        | २ ६१ [=६]                                 | संन्यासम्              | 1,998                |
| <b>८.३७</b> १               |                                     | वोडशे                            | २.४० [६४]                                 | संन्यासिकाना           |                      |
| श्वमांसम्                   | १०.१०६                              | ष्ठीवनम्                         | ૪. ૪૬                                     | संन्यासेन              | ેપ્ર.૧૦૬; ફે.९ફે     |
| _                           |                                     | •                                |                                           |                        |                      |

| संपीद्धः १२.७६                  | संसारम् ६.७४            | संख्यया ८.९७               |
|---------------------------------|-------------------------|----------------------------|
| संप्रवेतारम् ७.२६               |                         | सख्यादीन् ३.११३            |
| संप्रतापनम् ४.८९                | 90                      | संख्यः ११.५८, १७०          |
| संप्रीत्या ३.११३; ८.१४६         | संसारे १.५०             | सगोत्रात् ९.१९०            |
| संभ्रमे ४.११८                   | संसृष्टः १.५६           | संडकरः ११.१२४              |
| संभाषणम् ८.३६०                  | संसृष्टरूपम् ८.२०३      | संडकरम् ९.६७               |
| संभाषा ८.३६३                    | संस्कर्त्ता ५.४१        | सडकरे ८.३४९                |
| संभाषाम् ८.३६१, ३५४             | संस्कार० २.४२; ३.४३     | सङ्गजान् १२.१८             |
| संभूतिम् २.१२२ [१४७]            | संस्कारकर्मणि ११.१४१    | सङ्गतानि ३.१४०             |
| संभेवे ८.३४६                    | संस्कारम् ७.२; ९.१७६;   | <b>सङ्गरे</b> ४.१२१        |
| संमार्जन० ५.१२४                 | १०.६९, १२६; ११.१४०      | सचराचरम् ७.२९; ११.२३६      |
| संमोहात् ७.१२                   | संस्कारविधिम् १.१११     | ' <b>सचिवः</b> ७.१२०       |
| संयतात्मानः ११.२३६              | सस्कारस्य १०.३          | सचिवान् ७.५४               |
| संयताम् ८.३६५                   | संस्कारार्थम् २.४१      | <b>सचैलः</b> ५.१०३; ११.२०२ |
| संयमः १२.८३                     | संस्कारेण ११.१४६        | सजातिजाः १०.४१             |
| संयमे २.६३ [८८]                 | संस्कृतात्मा २.१३९[१६४] | सजात्या ९.८७               |
| संयम्य २.७५ [१००];              | 90.990                  | सजात्येषु ८.३८७            |
| 97.99                           | संस्कृतान् ५.३६; ८.४१२  | सण्जनगर्हितः १०.३८         |
| संयुक्तान् ७.२१४                | संस्कृतायाम् ९.१६६      | सज्योतिः ४.१०६; ५.८२       |
| <b>र्सयोगम्</b> ६.६२, ६४; १२.६० | संस्था १.२१             | सताम् २.१९२ [२१७];         |
| संयोगात् ५.११३                  | संस्थाने ५.३७१          | ३.१०१, ११८; ४.१७८;         |
| संयोगे ९.१                      | संस्थानैः ९.२६१         | ७.९३; ८.३३, १४१; ९.४७;     |
| संरक्ष्यमाणः ७.१३६              | संस्थितस्य ३.२४७; ९.१९० | १०.१२७                     |
| संरम्भात् ४.१६६                 | संस्थितायाम् ९.१९२      | सती ९.९०, १७३              |
| संवत्सरः ५.३७३, ३७४             | संस्थितिः ९.१४          | सत् १.११, १४, ७४;          |
| संवत्सरम् ३.२७१; ९.७७;          | संस्थिते •४.४८          | १०.६४; १२.११६              |
| <b>११.</b> १९ <b>८</b>          | ्रसंस्पृष्टः ५.१४३      | सत्कारम् ३.१३७             |
| संवत्सरस्य ५.२१                 | संस्पृष्टम् ४.१२३       | सत्कारेषु ३.४९             |
| संवत्सरात् ९.७७                 | संहतस्य ७.१६४           | सत्कृतम् ३.२६४             |
| संवत्सरे ५.७६                   | संहतान् ७.६६, १९१       | सित्क्रयाम् ३.१२६          |
| संबत्सरेज ११.१८०                | संहताभ्याम् ४.८२        | सत्पुत्रः ९.१५४            |
| संवासे ८.३७३                    | संहातम् ४.८९            | सत्प्रतिबृहः १०.११४        |
| संविदः ८.५                      | 'संहार: १.५०            | सत्यधर्मः ४.१७५            |
| <b>संविदम्</b>                  | संहिताजपः ११.२००        | सत्यपूताम् ६.४६            |
| संविभानः ४.३२                   | संहिताम् ११.७७          | सत्यम् प १.८१; २.४८ [८३]   |
| संविताङ्गः ४.४९; ८.२३           | सकच्छपाः १२.४२          | ४.१३८; ६.९२; ८.१४, ४४,     |
| संवृतसंवार्यः ७.१०२             | सकलः १.८१               | ७४, ८१, ८३, ८८, १०९;       |
| संशयः २.६२ [८७];                | सकलाः १२.२००            | १०.६३; ११.१९६, २२२         |
| <b>≂.२४्३; ९.</b> १२२; १२.११२   | सकाकोलम्४.८९            | सत्यवादिनम् ७.२६           |
| संचयः ७.१६८                     | सकामाम् ८.३६४, ३६८      | सत्यवादिनि ८.१७९           |
| संसदि '८.४२                     | सकुल्यः ९.१८७           | सत्यसन्धेन ७.३१            |
| संसर्गः ९.१३: ११.४४, १८१        | सक्त्स्नायी ११.२१४      | सत्यसाक्षिणः ८.२५७         |
| संसर्गान् ६.७२                  | सक्तेन ७.३०             | सत्या २.१२३[१४८];          |
| संसार० १.११७; १२.४१             | सखा ३.११०               | द. <b>१६४</b>              |
|                                 |                         |                            |

| सत्यात्                            | 5.90¥              | सन्धिवपर्ययौ                       | ७.६४                |                        | ९.२९६                                  |
|------------------------------------|--------------------|------------------------------------|---------------------|------------------------|----------------------------------------|
| सत्यान <u>ु</u> त०                 | ="                 | सन्धिवसायाम्<br>सन्धिवसायाम्       | 8.4X                | सप्ताङ्गस्य            | 5.305<br>5.905                         |
| सत्यानुता <i>ए</i><br><b>सत्ये</b> | ¥.¥, Ę             | .सान्ध्ययसाया <u>न्</u><br>सन्धिष् |                     | सप्ताहात्              | <b>9.393</b>                           |
|                                    | 9.49               |                                    | c. २४c, २५१         | सबलवाहनम्              | 5. <del>7 1 7</del><br>9. <b>9 9 9</b> |
| सत्येन ५.१०९;                      |                    | सन्तम्                             | ४.२५५               | सबान्धवः               | ७.111<br>७.२ <b>=</b>                  |
| 53, 993, 995                       |                    | सन्तानस्य                          | ९.५९                | सबान्धवम्              |                                        |
|                                    | २.२२ [४७]          | सन्तानार्यम्                       | 9.98                | सब्दमचारिणी            | ४.७ <b>१</b><br>- ०॥                   |
| सदः                                | ۲.२ <b>४</b> ٩     | सन्तुष्टः                          | ₹.६०                | सभा                    | 5. <b>९</b> ५                          |
| सरकाषम्                            | 99.3               | सन्तोषम्                           | 8.92                | सभान्त ०               | 9.69                                   |
|                                    | ३१ [२।१२],         | मन्तोचमूलम्                        | 8.93                | सभाप्रपा ०             | 9.758                                  |
| १३७ [२।१८]                         |                    | सन्धिः                             | ७.१६३               |                        | .१४५; ६.१,                             |
| सदाचारम्                           | ४.१५५              | सन्धिनीक्षीरम्                     | ¥.5                 | 90.99, 93              |                                        |
| सदाचारवान्                         | ४.१५८              |                                    | २.४३ [७८];          |                        | २, १४, १८,                             |
| सदे                                | 5.9×9              | ₹.२ <b>५</b> ०; ४.१९               |                     | 98                     |                                        |
| सदृशस्त्रीषु                       | ९.१२४              | सन्ध्यांशः                         | <b>१.६</b> ९        | सभृत्यस्य              | ७.१४३                                  |
|                                    | १२० [२।१];         | सन्ध्या                            | १.६९                | सभृत्येन               | ७.३६                                   |
| ३.१४७, १६४                         |                    |                                    | ६ [१०१], ७७         | सम्बेः                 | 5.90                                   |
| <b>८.४६; ९.२९</b> , ३              |                    | [१०२]; ४.९३                        |                     | समक्षदर्शनात्          | 5.08                                   |
|                                    | २१९ [२४४]          |                                    | २. <b>१९७</b> [२२२] | समक्ष्र                | <b>⊏.२५४</b>                           |
| सद्रव्यः                           | ९.२४१              |                                    | २.१८० [२०५]         | समन्रधनम्              | ८.३८०                                  |
| सद्विगर्हिता                       | 99. <del>4</del> २ | सपत्नान्                           | ४.१७४               | समग्रमलहारकम्          |                                        |
| सद्विगर्हितैः                      | ३.४६               | सपरिच्छवः                          | ९.२४१               | समञ्जसम् ।             | =.१३, २४६                              |
|                                    | ११४ [२३९];         | सपरिच्छवम्                         | ११.७६               | समता '                 | ६.४४                                   |
| 90.9 <b>२</b> =                    |                    |                                    | ७.४०; ९.२७४         |                        | <b>5</b> ; 5.395;                      |
| सधर्माषः                           | १०.४१              | सपरिवृंहणः                         | १२.१०९              | <b>૧૨</b> .૧૨ <u>૫</u> |                                        |
| सस्व०                              | १२ ३७              | सपरिव्ययम्                         | ७.१२७               | समितक्रमे              | ११.२०३                                 |
| सत्त्वम् १२.२                      | १४, २६, २७         | सपवित्रम्                          | ३.२२३               | समिमुप्ताम्            | ४.४२                                   |
| सस्यवृद्धिकरः                      | ४.२५ <b>९</b>      | सपवित्रान्                         | ३.२१०               |                        | ०७; ६.३२:                              |
| सत्त्वस्य                          | १२.३⊏              | सपशुद्रव्यसंचय                     |                     | ९.१०४, १९२,            | २१२, ३११;                              |
|                                    | १४०, १४३;          | सपादम्                             | ८.२४१               | ११.५७                  |                                        |
| १२.५६                              |                    | सपामः                              | <b>⊏.</b> २४०       |                        | ३४ [२।१४]                              |
| सत्सु                              | ४.२५५              | सपालान्                            | <b>⊏.२४२</b>        | समयक्रियाम्            | ७.२०२                                  |
| सत्रम्                             | <b>5.30</b> ₹      | सपिण्डता                           | ४.६०                |                        | <. २ <b>१</b> ८                        |
| सत्रिणाम्                          | ४.९३               | सपिण्डात्                          | ९.४९, १८७           | समयम्                  | १०.५३                                  |
|                                    | .७; ४.१३८;         | सपिण्डे ः                          | २.२२२ [२४७]         | समयय्यभिचारिण          | म् ५.२२०,                              |
| ७.९८: ९.६४, ३                      |                    | सपिण्डेषु ४.                       | ५९, ६१, १००         | २२१                    |                                        |
| सनातनम् १.२२,                      | २३; ६.७९:          | सपिण्डैः                           | ११.१८२              | समर्थम्                | ४.१८६                                  |
| १२.९४, ९९                          |                    | सपुत्रः                            | 90.909              | समवर्णासु              | ९.१४६                                  |
| सनातनी                             | ₹.२=४              | सप्तकम्                            | ११.२४४              | समवर्षे                | <b>⊏.२६९</b>                           |
|                                    | २: ९.१९२,          | सप्तकस्य                           | ७.४२                | समवाये                 | ४.१०=                                  |
| २१२                                |                    | सप्तत्या                           | ⊏.३९४               | समवेतानाम् २.५         | ११४ [१३९]                              |
| सनाभ्यः                            | ४.⊏४               | सपद्वारावकीर्णा                    | म् ६.४८             | समस्तयोः               | ั ३.⊏ xั                               |
| सन्धिम् ७.९                        | १६०, १६१,          | सप्तरात्रम् २                      | .१६२ [१८७];         | समस्ता                 | <b>⊏.</b> २४४                          |
| १६२, १६९, २०                       | ६: ९.२७६           | 99.942                             | - •                 | समस्तानाम्             | ७.५७                                   |
| सन्धिवन्नहम्                       | '9. ሂ ६            | सप्तरात्रेष                        | १०.९३               | समस्तैः                | ७.१४९                                  |
|                                    |                    | सप्ताड्गम्                         | ९.२९४               |                        |                                        |
|                                    |                    |                                    |                     |                        |                                        |

| समाख्याता ७.१४६                                 | समुद्रे ८.१८८, ४०६                     | सरहस्थानाम् ११.२६२                            |
|-------------------------------------------------|----------------------------------------|-----------------------------------------------|
| समागतम् ७.९२                                    | समुद्रेष ९.२२                          | सरान् ८.२४७                                   |
| समागमम् ९.२६८                                   | समूतः ४.१७४                            | सरितः १.२४                                    |
| समागमे ११.⊏३                                    | समृद्धः ५.१७०                          | सर्गः १.५०                                    |
| समाजाः ९.२६४                                    | समृद्धानि ३.६, ६६                      | सर्गस्य १.५७, ९३                              |
| समादेयानि २.२१५ [२४०]                           | समृद्धेषु ३.९८                         | सर्गे १.२९                                    |
| समानंशान् ९.११६                                 | समेतानाम् १२.११४                       | सर्पः ४.१२६                                   |
| समानजन्मा २.१८३ [२०८]                           | समेषु ८.७३                             | सर्पम् ४.१३४: ११.१३३                          |
| समानयानकर्मा ७.१६३                              | समैः ९.२८७                             | सर्पाः १.४४; १२.४२                            |
| समानुशयने ४.४०                                  | समोत्तमाधमैः ७.५७                      | सर्पादीनाम् ११.१३९                            |
| समानि १.२४; ११.४४                               | समौ १०.७३                              | सर्पान् १.३७                                  |
| समानोदकभावः ४.६०                                | सम्पदः ३.२५५                           | ्रसर्पिः ११.२१२                               |
| समान्ते ४.२६                                    | सम्पन्नः ७.२००                         | सर्पिचा ११.११९                                |
| समापनात् ५.८८                                   | सम्पन्नम् ३.२५४; ७.७५                  | सर्पिषाम् ४.२३३                               |
| समाप्तिकम् ३.१४४                                | सम्पन्ना ९.८२                          | सर्वकण्टकः ९.२९२                              |
| समाप्ते २.२१९ [२४४];                            | सम्पन्नानाम् ९.११४                     | सर्वकर्मषु ९.३१९                              |
| ¥.==;                                           | सम्पूर्णः १.१०९                        | सर्वकामानाम् २.७० [९४]                        |
| समाम् ८.३६६                                     | सम्प्रवाता ९.१८६                       | सर्वकार्याणाम् ७.१७८                          |
| समावृतः ३.४; ८.२७                               | सम्प्रवानम् ७.१५२                      | सर्वकार्याणि ७.४९                             |
| समाश्वस्तः ७.५९                                 | सम्प्रयुक्तान् ११.१७९                  | सर्वजन्तवः ३.७७                               |
| . <b>समासतः</b> १.६८, ८ <b>९</b> ;              | सम्बन्धा २.१०४ [१२९]                   | सर्वज्ञानमयः १.१२६ [२.७]                      |
| <b>6.9 1 2 2 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3</b>            | सम्बन्धान् २.१५ [४०];                  | सर्वतेजमयः ७.११                               |
| समासीनः २.७७ [१०२]                              | 8.588                                  | सर्वदण्डः ९.३२३                               |
| समासेन े १.१४४ [२।२४]:                          | सम्बन्धिनः ४.१८३                       | सर्वदण्डम् ८.२८७                              |
| ३.२०; ४.१६०; ७.२०२;                             | सम्बन्धिबान्धवैः ५.७४                  | सर्वब्रय्याणि ७.९६, २१८                       |
| ९.१०१; १२.३९                                    | सम्बन्धी ४.१७९                         | सर्वद्रय्यात् ९.११२                           |
| समाहर्तृन् ७.६०                                 | सम्बन्धः ३.१४७                         | सर्वदिक्षुः ३.८७: ७.१८९                       |
| समाह्वयः ९.२२१, २२३                             | सम्भवः ९.३३                            | सर्वदेहिनाम् ८.८६; ९.३३                       |
| समाह्वयम् ९.२२४                                 | सम्भवम् १२.३                           | सर्वधर्मबहिष्कृताः ९.२३८<br>सर्वधर्मविवः ८.६३ |
| समीक्यकारिणम् ७.२६                              | सम्भवान् ५.३४                          | •                                             |
| समिवाधानम् २.१४१ [१७६]<br>समिद्धे ११.७३         | सम्भवे २.२०२ [२२७]<br>सम्भवेन ११.८४    |                                               |
|                                                 |                                        |                                               |
| समिष्ठः २.१६१ [१८६] समित्रज्ञातिबान्धवान् ९.२६९ |                                        | सर्वपण्यानाम् ८.४०१<br>सर्वपापः ११.२१४        |
| समुत्कर्षे ११.४४                                | सम्भूतो ९.१३३<br>सम्भोगः = २००,        | सर्वपापः ११.२१४<br>सर्वपापापनोवनः ११.२६०      |
| समृत्पतिम् ५.४९                                 | सम्भोजनी ३.१४१                         | सर्वपापापनोबनम् ११.२६०                        |
| =                                               | <b>सम्मानात्</b> २.१३७ [१६२]           | सर्वपापेषु ६.३६०                              |
| समुदयम् ७.५६<br>समुद्रिष्टान् ५.१७              | •                                      |                                               |
| = '                                             | सरःसु ४.२०३                            | सर्वपारैः ४.१८१: ११.२६२                       |
| समुद्धते ९.११६                                  | सरटानाम् १२.५७<br>सरस्वती १.१३६ [२।१७] | सर्वप्रवचनेत् ३.१८४                           |
| समुद्रम् ६.१७४                                  | _                                      | सर्वभक्षः ९.३१४                               |
| समुद्रयानकुशलाः ८.१५७<br>समुद्रयायी ३.१५८       |                                        | सर्वगृत ९३५                                   |
|                                                 |                                        | सर्वभूतकृत् १,१८                              |
| समुद्रात् १.१४१ [२।२२].                         | सरहस्यम् २.११४ [१४०]                   | सर्वभूतभय० ८,३४७                              |

भुष्प्र मनुस्मृति

| सर्वभूतात्मा १.५४                            | सवासा ४.७७, ७८:         | ११८, ११९, १९७                 |
|----------------------------------------------|-------------------------|-------------------------------|
| सर्वभूतानाम् ७.१४; ९.३३३                     | ११.१७४                  | साक्ये द.८१, ८२, ९७;          |
| सर्वभूतानि ३.९३; ४.२३४;                      | सवासाम् ११.२२३          | 99.55                         |
| ७.४; ९.३०६                                   | सच्यः २.४७ [७२]         | साध्येक्षु ८.७१               |
| सर्वभूतानुकम्पकः ६.८                         | सय्याहितप्रणवकाः ११.२४८ | साधात् २.२१२ [२३७]            |
| सर्वभूताश्रितम् १२.२६                        | सच्ये २.३८ [६३]         | साक्षि॰ १.११५; ८.१७८          |
| सर्वमांसस्य ५.४९                             | सच्येन २.४७ [७२]        | साक्षिणः ८.४४, ५७, ६१,        |
| सर्वमांसादः ५.१५                             | सशत्कान् ५.१६           | ६३, ७२, ७९, १०८, १६९,         |
| सर्वयत्नैः ७.१७५                             | · <b>सशुद्धाः</b> ७.२१९ | २५४                           |
| सर्वयोधेभ्यः ७.९०                            | ससंतानानि ३.१४          | साक्षिप्रत्यय० ५.२५३          |
| सर्वरत्नानि ११.४                             | ससत्त्वेष् ४.४७         | साक्षिणम् ८.१८, ८४            |
| सर्वर्तुकम् ७.७६                             | ससन्ध्यांशेषु १.७०      | साक्षिणाम् ५.२४९              |
| सर्वलक्षणहीनः ४.१४८                          | सन्ध्येषु १.७०          | साक्षिता दं.६०                |
| <b>सर्वलोक०</b> १२.१००                       | ससहायः ८.१९३            | साक्षिद्वैधे ८.७३             |
| सर्वलोकप्रकोपः ७.२४                          | सस्नेहम् ५.८७           | <b>सावित्रिः</b> ८.४४, ६०, ८३ |
| <b>सर्वलोकस्य</b> ८.३०८                      | सस्यप्रदाम् ७.२१२       | साक्षी ८.६४, ७४, ७४, ७७,      |
| सर्ववर्णाः ७.२४: ९.२४०                       | सस्यसम्पन्नम् ७.६९      | ८१, ८३, ८४, १८२, २४८          |
| <b>सर्ववर्णानाम्</b> १.२; ४.१४६ <sup>.</sup> | सस्यानि ९.२४७           | सागरान् १.२४                  |
| ٧.६                                          | सस्यान्ते ४.२६          | सागरे ६.९०                    |
| सर्ववर्षेभ्यः ८.४०                           | सहजः १२.१३              | साङ्गतिकम् ३.१०३              |
| सर्ववर्णेषु ८.५३; १०.४                       | सहचावामृथिय्योः ३.८६    | सातिशयम् ९.११४                |
| सर्वीवक्रयी २.९३ [११८]                       | सहपिण्डक्रियायाम् ३.२४८ | सात्वतः १०.२३                 |
| सर्ववेदसदक्षिणाम् ६.३८                       | सहस्तानाम् ४.२९         | सास्विकम् ' ३.२६३; १२.३१      |
| सर्ववेदसम् १.२१                              | सहस्रकृतवः २ ५४ [७९]    | सात्त्रिकाः १२.४०             |
| सर्वशास्त्रविशारदम् ७.६३                     | सहस्रगुः ११.१४          | सात्त्विकी १२.४८,४९           |
| सर्वशुक्तानि. ४.९                            | सहस्रदः ३.१८६           | सात्चिकीम् १२.५०              |
| सर्वसेतवः ७.२४                               | सहस्रपतये ७.१७          | साधन० ४.१९६                   |
| सर्वस्वहारम् ९.२४२                           | सहस्रपतिम् ७.११५        | साधनम् ११.२३७; १२.९९          |
| सर्वहारम् ८.३९९                              | सहस्राधिपतिः ७.११९      | साधवः ९.६८, ९९                |
| सर्वाकरेषु ११.६३                             | सहायम् ४.१३३            | साधारणः ९.९६                  |
| सर्वाकुशलमोक्षाय ११.२२१                      | सहायाः ८.६४             | साधः २.८४ [१०९], १६८          |
| सर्वात्मभूतये ३.९१                           | सहायार्थम् ४.२३८, २३९,  | [993]; ७.२४; ९.२४३;           |
| सर्वेष ८,३७४                                 | २४२                     | 90.58                         |
| सर्वोपायान् ७.२१४; २१४                       | सहायेन ४.२४२; ६.४९      | साधुतः ४.२४२                  |
| सर्वोपायैः ११.११२                            | सहायैः ९.२६७            | सार्युभ्यः ११.१९              |
| सर्वपाः ८.१३४                                | सहासनम् ६.२६१           | साधिषः १,१३०[२।११]            |
| सलोकताम् ११.२२०                              | सहिताः ९.२१२            | साधुम् ८.२९३                  |
| सवनेषु ६.२२                                  | सहेतानाम् ४.११४         | साधुषु २.४४ [८०]; ७.१६८       |
| सवर्षः ३.९२                                  | सहोदः ९.१६०, १७३        | साधूनाम् १.१२४ [२।६]:         |
| <b>सवर्णाः</b> २.१०७ [१३२]:                  | सहोदम् ९.२७०            | ४.२०६; ८.३११                  |
| २.9 <b>=</b> ५ [२१०]: ९.१५७                  | सहोदराः ९.१९२           | साध्यम् ११.२३८                |
| सवर्षाम् ३.४; ५.१६७;                         | साकस्येन १२.२४          | साध्याः १२.४९                 |
| 9.99                                         | साक्यम् ८.६२, ६८, ६९,   | साध्यानाम् १.२२; ३.१९४        |
| सवर्णास् ३.४३: १०२०                          | ७४: ६.६२, ६७, ९३, १०७,  | <b>साध्यैः</b> ११.२९          |

| साध्वी ५.६६, १४६, १६०,  | सायाहने                                           |
|-------------------------|---------------------------------------------------|
| १६४: ९.२९               | सारतः                                             |
| साध्वीनाम् ५.१६२        | सारफल्गुत्व                                       |
| साध्वीम् ९.९४           | सारसम्                                            |
| साध्याः ५.१५४           | सार्धम्                                           |
| सानुगेभ्यः ३.८७         | सार्धे                                            |
| सान्तपनम् ४.२०: ११.१२४, | सार्वभौतिकः                                       |
| १६४, १७३, २१२           | सार्वव विक                                        |
| सान्तरालानाम् १.१३७     | सारागराधत                                         |
| [२.१८]                  | सारापराधी                                         |
| सान्तानिकम् ११.१        | सारासारम्                                         |
| सान्त्वेन ८.३९१         | सालतालान्                                         |
| सान्वयः २.१४३ [१६८]:    | सावित्रान्                                        |
| ३.२०५: ८.१९८            | सावित्री                                          |
| सान्वये ८.३३१           | [=9], 985                                         |
| संपरायिककरपेन ७.१८४     | 99.989                                            |
| साप्तपौरुषी ३.१४६       | सावित्रीपति                                       |
| साफल्यम् १२.९३          | सावित्रीम्                                        |
| साम॰ १.२३: ७.१०७,       | [908]; 99                                         |
| 908, 948                | सावित्रीमात्र                                     |
| सामवण्डी ७.१०९          | [995]                                             |
| सामध्यनी ४.१२३          | ( । । <u>- )</u><br>सावित्र्याः                   |
| सामन्तप्रत्ययः ८.२६२    | (((, 4, ~, ., ., ., ., ., ., ., ., ., ., ., ., ., |
| सामन्तवासिनः ८.२५८      | 99.988                                            |
| सामन्ताः ८.२६३          | साहसः                                             |
| सामन्तानाम् ८.२४९       | साहसम् ५                                          |
| सामन्तान् ९.२७२         | 332                                               |
| सामवेदः ४.१२४           | साहसिकदण                                          |
| सामवेदवित् १२.११२       | साहसिकम्                                          |
| सामान्यम् ७.५६          | साहसिकान्                                         |
| सामासिकः ७.१८०          | साहस                                              |
| सामासिकम् १०.६३;        | साहसेष्                                           |
| 97.38                   | साहस्र०                                           |
| सामिषम् ४.१३१           | साहस्रम्                                          |
| साम्ना ७.१९८: ८.१८७     | साहस्रस्य                                         |
| साम्नाम् ११.२६२         | सिहतुण्डान्                                       |
| साम्परायिकम् ११.३०      | सिहबत्                                            |
| साम्यताम् १२.९०         | सिहाः                                             |
| साम्यम् ११.१७४, १९४     | सिताः                                             |
| साम्राज्यकृत् ८,३८७     | सिद्धपर्यम्                                       |
| साम्बत्सरिकम् ७.८०      | सिद्धस्य                                          |
| सायम् २.१६१ [१८६];      | सिद्धानि<br>सिद्धानि                              |
| ३.१०४, १२१: ४.६२: ६.६:  | सिद्धार्थाः                                       |
| 99.299                  | सिद्धिः                                           |
| <b>, , ,</b>            | 474468.                                           |

| . 7. 5                   |                             |   |
|--------------------------|-----------------------------|---|
| सायाह्ने                 | 99.952                      | f |
| सारतः                    | E YOX                       | f |
| <br>सारफल्गुत्वम्        | .९.५६                       | ĺ |
| र सर्<br><b>सारसम्</b>   | ۲.۹٦<br>۲.۹٦                | Ė |
| _                        | .२७: ९.२०९                  | f |
| तायम् ।<br><b>तार्धे</b> | 7.73                        | f |
| ताय<br>सार्वभौतिकः       | 92.49                       | 1 |
| सार्वव र्षिकम्           | 3.288                       | 7 |
| सारागरा <u>घतः</u>       | <b>९.२६२</b>                | 1 |
| सारापराधी                | <b>≒</b> .9₹€               |   |
| सारासारम्                | ९.३३१                       | 1 |
| सालतालान्                | ۲.२४ <b>६</b>               | 1 |
| सावित्रान्               | ٧. <b>٩ ٤</b> ٥             | ₹ |
| सा <b>वित्री</b> २.      |                             | 1 |
| (;;,                     |                             | 1 |
| 99.989                   | <b>J</b>                    | 1 |
| स्रवित्रीपतिताः          | ्र <b>्व४ [३९]</b>          | 1 |
| सावित्रीम् २.७           |                             | 1 |
| [908]; 99.3              | <b>२</b>                    | 1 |
| सावित्रीमात्रसार         | : २. <b>९३</b>              | 1 |
| [995]                    |                             | 1 |
| सावित्र्याः २.           | ४२ [७७], ४८                 | 1 |
| [=३], १२<br>११.१९४       |                             | 1 |
| ११.१९४                   | ÷                           | ₹ |
| साहसः                    | द. <b>१३</b> द, २७ <b>६</b> | 1 |
| साहसम् ७.४               | =: =.६, १२०,                | 1 |
| <b>३३</b> २              | _                           | ₹ |
| साहिसकदण्डध्य            | ो ५.३५६                     | ₹ |
| साहसिकम्                 | c.388                       | ₹ |
| साहिसकान्                | ट.३४७                       | • |
| साहसे                    | ८.३४६                       | ₹ |
| साहसेषु                  | 5.9₹                        | ₹ |
| साहस्र०                  | 9.98                        | • |
| साहस्रम्                 | 9.69                        | 1 |
| साहस्रस्य                | E. 384                      | ; |
| सिहतुण्डान्              | ४.१६                        | ١ |
| सिहबत्                   | ७.१०६                       |   |
| सिहाः                    | 92.83                       | 1 |
| सिताः                    | 99.930                      | 1 |
| सिद्धपर्यम्              | \$.¥ <b>?</b>               | 1 |
| सि <b>बस्य</b>           | ३.८४, १२१                   | 1 |
| सिद्धानि                 | ۲.۹ <b>७</b> ۳              | 1 |
| सिद्धार्थाः              | 6.≃3<br>0. v.               | 1 |
| सिद्धिः                  | ૭.૧                         | 1 |
|                          |                             |   |

सिद्धिकारणम् 90.60 **सेडिम** २.६८ [९३]. ७२ '९७]: ६.४२: १२.११ सन्धवः 5.90X ससक्षया 4.94 9.5, 38 ससृद्धः सीताद्रय्य 9.293 सीवदुषिः 90.993 सीमा ८.६, १४९, २४६. २४७, २४८ तीमामु ६.२४४, २४२, २४४ सीमायामु ८.२४१. २६४ **तीमालिङ्गानि** ५.२४९, २५४ **तीमाविनिर्णयम** 5.2X5 **मीमाविनिर्णये □.२६६** सीमाविवादविनिर्णयः ८.२५३ **सीमासेतविनिर्णयः** ८.२६२ **तीमाजाने** 5.288 सीम्नि ६.२५४, २५५, २५९ तीसकस्य 4.998 सकरम् ७.४४ सकालिनः 3.990, 995 स्कृतकृत् 3.39 त्कृतम् 3.900; 8.280; ६.७९: ७.९४ **स्कृतिनः** E.39E सुकृतेः 5.2XE. मुक्षेत्रे 90.88 स्ख॰ १.२६, ४९; ६.६४: 92.55 **म्खदः खयोः** 8.980 **ल्खम** १.४४, १२८ [२।५]; २.१३८ [१६३] ३.७९: ४.१२, १४९, १६०, १७०, २२**९: ५.४५,४६:** ६.८०, ९५, ७.११३; ८.३४३; ११.२३४: 92.93, 20 त्त्रस्य **4.943** तलार्थी 8.97: 5.89 **मुखार्चे**ष् ६.२६ त्वास्वम् 92.98 **सखोदर्का**न् 6.58 **म्**खोद्यम् 2.5[33] 99.748 सम्कः

| 100 (100 and 100 and 1 | × 0.5:0. 10 3:5              |                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|----------------------------------|
| सर्वारतवतः १२ ११६, १२७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | स्महत् ४.१६७: ७.२६           | सुसहायेन ७.३१                    |
| स्चरितैः ९.२६१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | स्मृखः ७.४१                  | 36.                              |
| स्तः १,६२: ३,३८: ९,१३८,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | स्यन्त्रितः २.९३ [१९८]       |                                  |
| ૧६⊑. <b>૧</b> ७४ ૧७°                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | स्यद्भम् ७.९७६               | सुहृद्वधः ११.४६                  |
| सुतप्तेन ११,२३९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सर्राक्षताः ९.१२             | ्सूकर: ३,२४१                     |
| सुतम् ३.९७. २६३: ९९:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | सर्राभिः ३,२०९               | सूकरताम् ३.१९०                   |
| १३६, १७⊏: १०,१०५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | सरभीणि ३,२२७                 | सूकरोष्ट्राणाम् ११.१४६           |
| स्तस्य ११.५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | सरा १२.९४. ९५                | स्वतम् १२.१३२. २४१.              |
| स्ताः ३.४१. १९४ ५९८:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | सगध्यत्रः ९२३७               | र्२६०                            |
| 90.89                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | सरापः ९२३४ ११,४९,            | सूक्ष्यः १.७                     |
| स्तादानम् ३,२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | P 39: 40 98                  | सूक्ष्मताम् ६.६४                 |
| स्तानु ६,३७; ९,९=०;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | मराप्य ११ १४९                | <b>सूक्ष्मम्</b> १.२२: =.१३२.    |
| 90.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | सुरापानम् १२४४               | 900                              |
| सताम् १,५२७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | सरापानसमानि १२.५६            | सूक्ष्माः १.१७                   |
| मृतार्थिनी ३,२६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | मरापानस्य ११.९८              |                                  |
| पत ३,२६३,०,०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | मृगपानापानन्यर्थम् ११.९२     | सूक्ष्माध्यः १.१९                |
| स्तैः २,३ [२= :३,२४=:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | मरापाने ९.२३७                | सुक्षेभ्यः ९.४                   |
| y 9 % ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | सरापीनाम् ४.९०               | सू <b>भ्यः</b> १.१८              |
| सतोत्पन्या ३१६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | सराभाजनः १९,१४७              | स्चकः ४.७१: ११.५०                |
| स्तौ ३१७४:११६२:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                              | •                                |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                              | ••                               |
| 90.99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                              | सूतः १०.११, १७, २६<br>सतकः ४.११२ |
| मुदाः ५./५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | , •                          | •                                |
| सदश्चरम् १.३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | सरेन्द्राणाम् ३५             | सूतकम् ४.६२                      |
| सधन्याचार्यः १०.२३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | स्लक्षितम् = ४८३             | स्तके ४.११०: ४.४५                |
| स्निष्कृतम् १२ॅ.८४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | सुवर्णः =.५३४:५१.९५          | सूतानाम् १०.४७                   |
| अनुना ३,१०२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | स्वर्णकर्नः ४.२१४            | स्ताम् =.२४२                     |
| मुपरीक्षितम् ७,२५७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | सवर्षकारः ४२१=               | स्तिका ४२१२                      |
| स्परीक्षितानु ७,६०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | सवर्णचौरः ११.४९              | स्तिकाम् ५.८५                    |
| सुपर्णिकन्दराजाम् ३ १९६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | सुवर्णम् ५.२१३, ३६१:         | सृते १०.३२, ३४, ३९               |
| <b>म्पर्जाः</b> १२.४४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 99.280                       | सूत्रकार्पासिकण्यानाम् = ३२६     |
| <b>सुपर्णान्</b> १,३७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | म्वर्णरजत० ५.३२१             | मूत्रम् २.१४९ (१७४)              |
| स्पर्याप्तम् ७.७६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | स्वर्णस्तेयकृत् ११.९९        | सूनवः ११०                        |
| सप्ताम ३३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>सुवर्णस्तेयजम्</b> ५१.१०५ | सूना ३,६६                        |
| सुप्ते <b>च</b> ७.१८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | सुवर्णाः ८,५३५               | स्नाचक्र ८०४                     |
| सप्रकाशेष = २४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>सुवर्षान्</b> ८.२२०       | सृनादोषैः ३७१                    |
| सप्रसादानु ३,२१३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | सुवासिनीः ३.१९४              | मूनास्थम् ५ १,३४५                |
| म्भीजम् १०,६९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | सुविदितम् १२.१०५             | सूपशाकः ३,७२६                    |
| स्बद्धमण्यास् ९,१२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | सुभृतम् ३.२५४                | सुर्मीम् १५ १० 🗀                 |
| स्बाह्मण्यस्य ९.२४१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | सुसंगृहीतराष्ट्रः ७.११३      | <b>सर्गः</b> २.१९४ (२.५५), ४९४ ( |
| सभने २.१०४ [१२९]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | सुसंयतः २.१६४ [१९३]          | [२२०]                            |
| स्भावितम् २,२१४ (२३९)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | सुसंस्कृत १.१५०              | सूर्यरक्ष्मयः ४.५३३              |
| 298   280                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | स्समाहिताः ७.२१९             | सर्वे ३२८८ १९२५९                 |
| म्मनसः २,१५७ (१८२)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | स्समृद्धः ३,५२५              | सूर्येण २५९६   २२५)              |
| 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                              |                                  |

| सूर्योढः ३.१०४          | सौम्यनाम्नीम् ३.१०             | १७७ [२०२]; ३.४९:              |
|-------------------------|--------------------------------|-------------------------------|
| सूर्यः १.६४             | सौम्यान् ३.१९९                 | ४.२०५: ४.१४४; ५.७०:           |
| सृतीः ६.६३              | सौम्ये ११.१९५                  | <b>९</b> .१, ५९, १३४, १९१     |
| सृष्टः ८.४१३            | सौरान् ५.८६                    | स्त्रियाम् ३.६२: ९.१९८        |
| सृष्टम् १.४१            | सौरिकम् ८.१४९                  | स्त्रियौ ३.४९                 |
| सृष्टाः ५.३९; ९.९६      | सीवर्षिकः ८.१३७                | स्त्री २.१०४ [१२९], १९८       |
| सृष्टिः १.७८; ३.२४४     | सौहित्यम् ४.६२                 | [२२३]; ३.४९, ६१: ४.६६,        |
| सृष्टिम् १.२४, ७४       | स्कन्धितम् ९.५०                | <b>ॅ</b> १०८, १४८, १४९, १४६,  |
| सेंकः ११.४८             | स्कन्धेन ८.३१४                 | <b>१६०, १६</b> १, १६४: ७.१४९: |
| सेकम् ११.१२०            | <b>स्तेन०</b> ३.१.५०: ४.२५५:   | ८.३७०, ३७१, ३८९: ९.३,         |
| सेकेन ४.१२४             | ⊏. <b>१४४, ३</b> १६, ३१७, ३३४, | ९, २२. ३०, ७४. २३०.           |
| सेत्व ८.२४४             | ३४०, ३८६; ११.१००:              | २३२; ११.६६; १२.४९             |
| सेती ५.२६३              | १२.४७                          | स्त्रीकार्यम् ५०.४७           |
| सेनापतिबलाध्यक्षौ ७.१८९ | स्तेनआटविकादयः ९.२५७           | स्त्रीक्षीरम् ४.९             |
| सेनायाम् ७.१२१          | स्तेनगयनयोः ४.२१०              | स्त्रीगः ८.३८६                |
| सेवा ४.६: १०.११६        | स्तेननिग्रहम् ८.३४३            | स्त्रीजननी ९.८१               |
| सैनापत्यम् १२.१००       | स्तेनम् ८.१९७                  | स्त्रीजितानाम् ४.२१७          |
| सैरिन्धम् १०.३२         | स्तेनस्य ५.३०१, ३१६            | स्त्रीपाम् २.८ [३३], ४१,      |
| सैसकम् ११.१३३           | स्तेनाः ७.५३: ९.९२:            | ४२, १ ४४ [१७९]; ३.४६;         |
| सोबकम् ४.३६             | 97.48                          | ४.७२, १३०, १४६, १४४:          |
| सोबरः                   | स्तेनानाम् ५.३०२: ९.२६३        | ७.१२४; ६.६६, १००;             |
| सोवर्याः ९.२१२          | स्तेनान् ९.३१२                 | ९.१८; ११.१६३                  |
| सोपकारे ५.9४३           | स्तेनेन ८.३१४                  | स्त्रीधनम् ९.१९४              |
| सोपकः १०.३८             | स्तेय ११.१६१                   | स्त्रीधनानि ३.४२              |
| सोपानत्कः ३.२३८         | स्तेयकृतम् ११.१०२, १६९         | स्त्रीधर्मयोगम् १.११४         |
| सोमः ३.२४७: ४.९६: ७.७:  | स्तेयनिष्कृतम् ११.९८           | स्त्रीनिबन्धनम् ९.२७          |
| 9.398                   | स्तेयम् 🗀 ६, ३१४, ३३२,         | स्त्रीनिषेवषम् ११.६६          |
| सोमपः ११.१४९            | ३३९: ११.४४, ६४, १६४            | स्त्रीन                       |
| सोमपा ३.१९७, १९८        | स्तेयसंब्रहणेषु ८.७२           | स्त्रीपुंसयोः १.११४; ९.२४,    |
| सोमम् १०.८८: ११.७, ८    | स्तेयस्य ८.३१३                 | 909, 903                      |
| सोमयमाभ्याम् ३.२११      | स्तेयात् ५.३१६                 | स्त्रीपुंसी ९.१०२             |
| सोमविक्रयणे ३.१५०       | स्तेयी ९.२३४                   | स्त्रीपुम् ८.७                |
| सोमविक्रयी ३.१४८        | <b>स्तेये</b> ८.३३७; ९.२३७     | स्त्रीबालः १०.६२              |
| सोमसदः ३.१९४            | स्तोककः १२.६७                  | स्त्रीबालघातिनः ८.८९          |
| सोमस्य ३.८४             | स्त्रियः २.९८ [१२३], १४२       | स्त्रीबद्धेः ८.७७             |
| सोमायं ९.५२९            | [१७७], २१५[२४०]; ३.४८,         | स्त्रीभिः ७.२२१: ८.३६०:       |
| सोमारौद्रम् ११.२५४      | ५०, ११४: ७.४७, ५०, ९६,         | 9.200                         |
| सीख्यम् ४.२३२           | १५०, २१९: ८.६८, ७७,            | स्त्रीभ्यः ९.१७, १⊏           |
| सौत्रिकम् २.१९ [४४]     | १४९; ९.२, ५, २६, ९६,           | स्त्रीम् ५.१६७; १२.६७         |
| सौनिक: ४.८६             | १४९, १९९, २१९: १२.६९           | स्त्रीयोनिः ९.३४              |
| सौमिकः ४.२६             | स्त्रियम् ३.१०, ४८; ४.४०,      |                               |
| सौम्य॰ २.१०० [१२४]:     | x3;3x=; 9.9, &=,               | स्त्रीविप्रः ८.३४९            |
| <b>5.90</b>             | १४६; ११.⊏७, १७६                | स्त्रीविवाहान् ३.२० [११]      |
| सौम्यदर्शनाः २.२२ [४७]  | स्त्रियाः २.११३ [१३८],         | स्त्रीविवाहैः ३.४२            |
|                         |                                |                               |

| स्त्रीवृत्तः ७.२२४                                    | ₹. <b>9२०; ४.३३; </b> ५.5०,             | स्पर्शेन ३.२४१; १२.१२०                               |
|-------------------------------------------------------|-----------------------------------------|------------------------------------------------------|
| स्त्रीशद्धः ४.१३९                                     | <b>१२९: ७.१६७: =.१६२,</b>               | स्पशः ८.११६                                          |
| स्त्रीशूबदम्बनम् ४.१९८                                | <b>१९९, २०० २६५; ९.१</b> ६,             | <b>स्पृष्टमेथुना</b> ५.२०४                           |
| स्त्रीशूब्रपतितान् ११.२२३                             | १८९, २८३; १०.४४, ७८;                    | <b>स्पृष्टाणिः</b> २.३७ [६२]                         |
| स्त्रीशूब्रोच्छिष्टम् ११.१४२                          | १२.१४६, २३७: १२.९४                      | स्पृष्टिनम् ५.८४                                     |
| स्त्रीषु २.१३३ [१४८]:                                 | स्थितिमती ९.७४                          | रिफचम् ८.२८१                                         |
| <b>5.35; 9.69; 90.6</b> ;                             | स्थिरारभ्यम् ७.२०९                      | स्प्यशूर्पशकटानाम् ५.११७                             |
| १२.५८, १७०                                            | स्थूजम् ६.७६                            | स्मार्तः १.१०८                                       |
| स्त्रीसंग्रहषम् ५.६                                   | स्यूलसूक्माणाम् ११.२४२                  | स्मृतः २.४२, २०६ [२३१]                               |
| स्त्रीसम्बन्धे ३.६                                    | स्योललक्ष्यम् ७.२११                     | स्मृतयः १२.९४                                        |
| स्त्रीसुहृद्वधम् ११.८८                                | स्नातकः २.११४ [१३९].                    | स्मृताः ३.४६                                         |
| स्त्रीहर्न्तुन् ११.१९०                                | ४.१३, ३३, ३४. १२८, १३०,                 | स्मृतिः १.१२= [२।९], १२९                             |
| स्त्र्युजीवंः ११.६३                                   | २ <u></u> ०३: ६.९                       | [२।१०], १३१ [२।१२];                                  |
| स्यण्डिलम् १०.७१                                      | स्नातकगुरून् ३.११९                      | ¥.9xx; ६.58                                          |
| स्थलज॰ ६.१३                                           | स्नातकपार्थिवी २.११४                    | स्मृतिमान् ७.६४                                      |
| स्थलजानि २.४४                                         | [9३९]                                   | स्मृतिशीले १.१२५[२।६]                                |
| स्यलारूढ्म् ७.९१                                      | स्नातकबाहमणान् ११.२                     | स्मृतौ ३.२४, २६                                      |
| स्थले ७.१९२                                           | स्नातकव्रतकल्पः ४.२५९                   | स्रविषः ५.२४६                                        |
| स्थविरः २.९५ [१२०];                                   | स्नातकस्य १.११३: २. <b>११३</b>          | स्रविषम् ३.३                                         |
| <b>५.३९४</b>                                          | [१३६]; ४.१                              | स्राची २.१४२ [१६७]                                   |
| स्यविरम् २.१३१ [१४६]                                  | स्नातकैः १०.११३                         | स्रजम् ४.४४, ६६                                      |
| स्यविरे ९.३                                           | स्नानम् ४.४४, १२९, १४२,                 | स्रष्टारम् १.३३                                      |
| स्यविरेण ८.७०, १६३                                    | २०३: ४.९३, १४४.                         | सुरस्रुवाणाम् ४.११७                                  |
| स्थाणुः ३.२०१                                         | ११,१०९, १७४, २५४                        | <b>ब्रुते</b> ४.१२२                                  |
| स्याणुच्छेवस्य ९.४४                                   | स्नानस्य १.१११                          | स्रोतसाम् ३.१६३                                      |
| स्थान० ६.२२, ५९                                       | स्नानासनविहारवान् २.२२३                 | स्वकम् ३.२२०: ४.१४,                                  |
| स्थानम् १.१३; २.२२४                                   | [२४६]                                   | <b>ባ</b> ሂሄ: ७.৭७৭, ٩ <b>드</b> ሂ:                    |
| [२४९]; ३.९३; ७.४६, १२१,                               | स्नाने ७.२२०.                           | द.५०; ११.१६७<br>———————————————————————————————————— |
| १२४; ६.३४४, ४०१                                       | स्नानेन ५.६६, ८४                        | स्वकर्म <b>द.२०६, २०७</b> ;                          |
| स्यानयोगान् ९.३३२<br>स्थानानि ८.१२४                   | स्नापन० २.१८४ [२०९]                     | 99.99, 922                                           |
|                                                       | स्नायु० ६.७६<br>स्नायुम् ८.२३४          | स्वकर्मण ९.२०७                                       |
| स्थानासनाभ्याम् <b>११</b> .२२४<br>स्थाने ५.९४; ७.१९०; | स्नायुम्                                | स्वकर्मणाम् १०.२४<br>स्वकर्मणि १०.७४                 |
| E.998                                                 | स्निन्धः ७.१२०                          | स्वकर्मभ्यः ८.४१८                                    |
| न्यानेष् ५.८                                          | स्निग्धेषु ७.३२                         | स्वकर्मीभः १०.४०, ५०                                 |
| स्थावर० १.४१                                          | स्नुषा ९.५७                             | स्वकर्मस्थाः १०.१                                    |
| स्थावरजङ्गमैः ९.२६६                                   | स्नुषा १.६३                             | स्वकर्मस् २.१४ <b>८ [१८३]</b> ;                      |
| स्थावरताम् १२.९                                       | स्नुवागपुरतस्याः ५.६२<br>स्नुवाबत् ९.६२ |                                                      |
| स्थावरम् १.४०: ५.२८                                   | स्नेहसंयुक्तम् ५.२४                     | स्वकात् <b>९.१९९</b> , २०७,                          |
| स्थावराः १.४६: १२.४२                                  | स्नेहसंयुक्तम् ४.२४<br>स्नेहान् ६.१३    | र्षश्चः १२.७१, ७२                                    |
| स्थावराणि ७.१४: ११.२४०                                | स्ने <b>हे</b> १२.१२०                   | स्वकाम् ४.१८४                                        |
| स्थास्नु ११.४६                                        | स्पर्शः १.७६; ८.३४७;                    |                                                      |
| स्थितया ९.५७                                          | 92.95                                   | स्वकार्यः ६.९६<br>स्वकाले ४.९३                       |
| स्थितः २.१९९ [२२४]:                                   | स्पर्शे ४.१३३                           | स्वकुदुम्बात् १०.१२४                                 |
|                                                       | 3/111                                   | 11/2                                                 |

| स्वकुटुम्बान् ११.२२                      | स्वम्भुः १.६, ९४                                                       | स्वसीयम् ३.१४८                             |
|------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| स्वके ४.४४; ८.३८७                        |                                                                        | स्वसीयाम् ११.१७१                           |
| स्वक्षेत्रे ९.१६६                        | 2                                                                      | स्वानतैः ४.२२६                             |
| स्वनुषेत २.६७ [९२]                       |                                                                        | स्वात् १.८, ९४; ९.११८                      |
| स्वजन ११.९                               |                                                                        |                                            |
| स्वजातिम्                                |                                                                        | स्वातन्त्र्यम् ५.२<br>स्वातन्त्र्येष ५.१४७ |
| स्वजातीयः ११.१६२                         |                                                                        | स्वाबानात् ८.१७२                           |
| स्वतन्त्रताम् ४.१४८                      |                                                                        | स्वाध्यायः २.१४२ [१६७]                     |
| स्वतांशतः ६,४०६                          |                                                                        | स्वाध्यायनिष्ठ ३.१३४                       |
| स्वतारितरतः ३.४४                         |                                                                        | स्वाध्यायभूमिम् ४.१२७                      |
| स्वदितम् ३.२४१, २४४                      |                                                                        | स्वाध्यायम् २.८२ [१०७];                    |
| स्वदेशे ८.१६७                            |                                                                        |                                            |
| स्वधनात् ९.१४८, १६२                      |                                                                        |                                            |
| स्वधर्मः १०.९७, ११९                      |                                                                        | स्वाध्यायार्थी ११.१                        |
| स्वधर्मम् ५.२; ८.४१, ३९१                 |                                                                        | _                                          |
| स्वधर्मस्य २.१२४ [१४०]                   | ७. द९:      ३, १५०,       ५, - ७.<br>      ७. द९:      ३ १ द: ११.६, ४० | <u>-</u>                                   |
| स्वधर्मात् ७.१४                          |                                                                        |                                            |
| स्वधर्मे १.१२७ [२।८]:                    |                                                                        | स्वानि १.३०; ४.१४४;                        |
| ह.३३४<br>इ.३३४                           | स्वर्गायुष्ययशस्यानि ४.१३                                              |                                            |
| ्र.२२२<br>स्व <b>धर्मेण</b> ३.३; ९.१६७:  |                                                                        |                                            |
| 90.95                                    | , स्वराजम् ।०.१२२<br>स्वर्गे ४.१४४: ८.३१३:                             |                                            |
|                                          |                                                                        | स्वामिनः ७.१६७; ८.२३३                      |
| 7                                        | _                                                                      | _                                          |
| स्वधाकारः ३.२५२<br>स्वधानिनयनात् २.१४७   | _                                                                      | _                                          |
| [907]                                    | स्वर्णिता ११.७४                                                        |                                            |
| ् । १७२।<br>स्वन्ष्ठितः १०.९५            |                                                                        |                                            |
| स्यपाः ९.१३; १२.३३, १२३                  |                                                                        | स्वामिपालयोः ५.५                           |
| स्वप्नाध्याम् १.४५                       |                                                                        |                                            |
| स्वयनाय १.६४, ६६                         |                                                                        | १९७, २९३                                   |
| स्वप्ने २.१५६ [१८१                       |                                                                        |                                            |
| स्यबन्धुषु २.१८२ (२०७                    |                                                                        |                                            |
| स्व <b>बान्धवाः</b> ८.२९                 |                                                                        | _                                          |
| स्वभावः २.१८ <b>६</b> [२।३               |                                                                        |                                            |
| स्वभावतः १.१४२[२।२३]                     |                                                                        |                                            |
| ९.१४, ३=                                 | . स्ववायात् । ११.२९<br>स्ववीर्ये <b>च</b> ११.३१                        | -                                          |
| रत्य <b>भावम् ९</b> .१६                  |                                                                        | 902; <b>\$</b> .48; <b>=</b> .928;         |
| स्वभावेन ८.७०                            |                                                                        |                                            |
|                                          |                                                                        |                                            |
| स्वमातृतः ९.१२३. १२४<br>स्वमांसम् ५.४२   |                                                                        |                                            |
| स्वमासम् २.४५<br>स्वमूर्तिमान् २.४७ [८२] | : स्वस्त्ययनम् १.१०६<br>  ४.१४२                                        | : स्वाराज्यम् १२.९१<br>स्वारोचिषः १.६२     |
| स्वयंदत्तः ९.१७७, १६८                    |                                                                        |                                            |
| स्वम्भुवः १.१७७, १५७<br>स्वम्भुवः १.३    |                                                                        |                                            |
| स्वम्भुवा १.९२: ४.३९                     |                                                                        | •                                          |
| c.893; c.93c                             | .       २.५५: =.=.२, २२२, ५.१५<br>स्वज्ञा       .२.१९०[२।४             |                                            |
| - 13. 7. 137                             | रचमा ः रः । ५० [रा द                                                   | 1 114-0411 4:44                            |

| स्वेदः ४.१३४               | १५०, १५२; ५.१६               | हितम् २.८३ [१०८], १८१     |
|----------------------------|------------------------------|---------------------------|
| स्वेदजम् १.४४              | हय्यकय्यानि ३.९७, १२८,       | [२०६]; ४.२४=; ७.४७;       |
| स्वेन १०.८१; ११.३२;        | 9७४                          | E. 397, 380               |
| 92.23                      | हच्यकच्येन ४.३१              | हिता ९.६२                 |
| स्वेभ्यः ९.११८; १२.७०      | हव्यकव्येष् ३.१३३            | हितानि ४.१९               |
| म्बेषु ३.११६; ४.१४४        | हव्यम् ३.१६८, १८१;           | हिताभङ्गे ९.२७४           |
| ४.१०४; ६.७९                | 8.289                        | हितेषु २.१६६ [१९१];       |
| हंसः १२.६२                 | हव्यसम्पदः ३.२५६             | ९.३२४                     |
| हंसम् ११.१३४; १२.४         | हव्यानि १.९४; ३.९३४          | हिमबद् ५.१४० [२।२१]       |
| हंसवारजगामिनीम् ३.१०       | हस्तचरजी ९.२७७               | हिरण्यवः ४.२३०            |
| हतकिल्बिचम् ४.२४३          | हस्तच्छेदनम् ८.३२२           | हिरण्यमधुसर्पिवाम् २.४    |
| हतस्य ५.१३१                | हस्तपादम् २.६५ [९०]          | [२९]                      |
| हत्या ११.७०                | हस्तम् ३.२१६                 | हिरच्यम् २.२२१ [२४६];     |
| हय० ८:२९६                  | हस्तयोः ३.२२४                | ४.१८८, १८९; ७.२०६,        |
| हयमेघे ११.८२               | हस्तात् ५.३४०; १०.१०६        | २०६; ६.१४४; १६२, १६४,     |
| हयमु ११.१३६                | हस्ति॰ ३.१६२                 | ३९३;                      |
| हरम् १२.१२१                | हस्तिनः १२.४३                | हिरण्यार्थे ८.९९          |
| हरिजेन ३.२६८               | हस्तिनम् ४.१२०; ७.९६         | <b>हीन०</b> २.१६९ [१९४]   |
| <b>हरिते</b> 5.३३०         | हस्ती २.१३२ [१५७]:           | हीनक्रतुः ११.१२           |
| हर्तुन ९.२५०               | 9.750                        | हीनक्रियम् ३.७            |
| हविः ३.१४२, १४४,           | हस्ते ६.१५०                  | हीनजातिस्त्रियम् ३.१५     |
| २१४, २४७, २६६; ४.२०६;      | हस्तेन ३.२१४                 | हीनम् ३.१०७; ८.४७, २३२    |
| <b>६.१२; ७.२१; ११.९४</b> ; | हस्तेष् ३.२२३                | हीनाः १०.३१               |
| 9२.६=                      | हस्तौ २.४६ [७१]; ३.१३२,      | हीनातिरिक्तः ३.२४२        |
| हविःशेषम् ५.२४             | २६४; = १२४, २=३:             | हीनानि रे३.६४             |
| <b>हविर्नुजाः</b> ३.२३७    | ९.२७६                        | हीनान् ४.१४१; १०.३१       |
| हविर्गुणान् ३.२३६          | हायनैः २.१२९ [१५४]           | हीनान्हीनान् ४.२४५        |
| हविदनिन ३.२११              | हारि १२.२०                   | हीने ३.१०७                |
| हविर्मुजः ३.१९७            | <b>हास्यार्थम् ९</b> .२२७    | हुड्कारम् ११.२०४          |
| हविष्कृतम् ४.५०            | हिंसनम् २.१५२ [१७७]          | हुतः ३.७४                 |
| हविष्यान्तीयम् ११.२५१      | हिंसा ४.१७०; ५.४४;           | हुतम् ३.७३, ७४, १८१       |
| हविष्मन्तः ३.१९८           | ११.६३; १२.७                  | हुताग्निः ७.१४४           |
| हविष्यभुक् ११.७७           | हिंसाप्रायाम् १०.८३          | हुते ४.२०५                |
| हविष्यस्य ११.२२०           | हिंसाम् ५.४३, ४८             | हृदयम् ८.८६               |
| हविष्यासि ११.२१८           | <b>हिंसायाम्</b> ८.२५४, २९३, | हृदयेन १.१२०[२।१]         |
| हविष्येष ११.१०६            | २९७; ११.१४१                  | हवि ८.९१, ९२              |
| हविषा २.६९ [९४]            | हिंसासमुद्भवम् ११.१४४        | हृद्गाभिः २.३७ [६२]       |
| हविषि ३.१६९                | <b>हिंसः</b> १.२९: ३.१६४:    | हृद्याम् ७.७७; ९.९४       |
| हविषु ३.१३९                | ¥.9 <b>९</b> ५; ९.३१०        | ह्यानि ३.२२७              |
| हविष्याणि ३.२४६            | हिंस्रा ९.५०                 | हृष्टम् ७.१७१             |
| हबींचि ३.१३२, १३९: ४.७     | <b>हिंसाः</b> १२.४९          | हेतवः १२.१०९              |
| हव्यकव्य॰ १.९४             | हिस्रानाम् १२.५६, ५७         | हेतुशास्त्र• १.१३० [२।११] |
| हव्यकव्ये ३.१९०            | हितः ३.२०: १२.११७            | हेतुना १.४९; ८.१६१        |
| हय्यकय्ययोः ३.१३०, १४७,    | हितप्रेप्सुः ५.४६            | हेतुभिः ८.३               |

## मनुस्मृति-शब्बसूची

| हेमकर्तृष्           | 92.89         | हैरण्यगर्भस्य ३.    | १९४ होमानु | 99.998            |
|----------------------|---------------|---------------------|------------|-------------------|
| हेमकारम्             | 9.797         | होढेन ९.            | २७० होमे   | ३.२४०             |
| हेमन्तग्रीष्मवर्षासु | ३.२८१         | होता ८.२०९; ११.३६   | , ३७ होमै: | २.२ [२७], ३ [२८]: |
| हेमन्ते              | ६.२३          | होमः ३.७०, ७४       | -S'; ₹.=9; | 90.999; 99.38,    |
| हैत्कः               |               | ६.३४: ११ २२२        | २२६        |                   |
| हेतुकान्             | 8,30          | होममन्त्रेषु २.५० [ | १०४) हासा  | ٩.5٪              |
| हैमम्                | <b>४.</b> ११३ | होमः ११             | २०० हियमा  | गानि ६.५९         |

स्वाध्याय के लिए मनुस्मृति का प्रक्षेप रहित संस्करण-

## विशुद्ध मनुस्मृति

-डॉ. सुरेन्द्रकुमार आचार्य**¦** 

- निर्धारित मानदण्डों के आधार पर प्रक्षिप्त सिद्ध हुए श्लोकों से रहित,
   मौलिक श्लोकों का संस्करण।
- मनु के मौलिक आदेशों-उपदेशों का प्रसंगबद्ध वर्णन होने से स्वाध्यायशील व्यक्तियो के लिए परम-उपयोगी। प्रमुख प्रकरणों का उल्लेख।
- ३. पदार्थ टीका एवं मन्प्रसंगसम्मत अर्थ।
- ४. विशिष्ट व विवादास्पद स्थलों पर शास्त्रप्रमाणों एवं अन्तःसाक्ष्य सहित 'अनुशीलन' समीक्षा।
- ५. महर्षि दयानन्द कृत अर्थ एवं भावार्थ सहित।
- ६. विस्तृत भूमिका तथा उसमें मन्स्मृति का नया मूल्यांकन।
- ७. विषय सूची, उभयपंक्ति श्लोकान्क्रमणिका सहित।
- कपड़े की बहुत बढ़िया जिल्द, बढ़िया कागज। लागत मात्र

मृत्य ६० ०० रूपये।